# अग्निपुराण

#### पहला अध्याय

#### मङ्गलाचरण तथा अग्नि और वसिष्ठके संवाद-रूपसे अग्निपुराणका आरम्भ

श्रियं सरस्वर्ती गौरीं गणेशं स्कन्दमीश्वरम्। ब्रह्माणं विद्विमिन्द्रादीन् वासुदेवं नमाम्बहम्॥

'लक्ष्मी, सरस्वती, पार्वती, गणेश, कार्तिकेय, महादेवजी, ब्रह्मा, अग्नि, इन्द्र आदि देवताओं तचा भगवान् वासुदेवको मैं नमस्कार करता हैं'॥१॥

नैमिषारण्यकी बात है। शौनक आदि ऋषि यज्ञोंद्वारा भगवान् विष्णुका यजन कर रहे थे। उस समय वहाँ तीर्थयात्राके प्रसङ्गसे सूतजी पधारे। महर्षियोंने उनका स्वागत-सत्कार करके कहा — ॥ २॥

ऋषि बोले—सूतजी! आप हमारी पूजा स्वीकार करके हमें वह सारसे भी सारभूत तत्त्व बतलानेकी कृपा करें, जिसके जान लेनेमात्रसे सर्वज्ञता प्राप्त होती है ॥ ३॥

सूतजीने कहा — ऋषियो! भगवान् विष्णु ही सारसे भी सारतत्त्व हैं। वे सृष्टि और पालन आदिके कर्ता और सर्वत्र व्यापक हैं। 'वह विष्णुस्वरूप ब्रह्म में ही हूँ'—इस प्रकार उन्हें जान लेनेपर सर्वज्ञता प्राप्त हो जाती है। ब्रह्मके दो स्वरूप जाननेके योग्य हैं—शब्दब्रह्म और परब्रह्म। दो विद्याएँ भी जाननेके योग्य हैं—अपरा विद्या और परा विद्या। यह अथवंवेदकी श्रुतिका कथन है। एक समयकी बात है, मैं, शुकदेवजी

तथा पैल आदि ऋषि बदरिकाश्रमको गये और वहाँ व्यासजीको नमस्कार करके हमने प्रश्न किया। तब उन्होंने हमें सारतत्त्वका उपदेश देना आरम्भ किया॥४—६॥

व्यासजी बोले—सूत! तुम शुक आदिके साथ सुनो। एक समय मुनियोंके साथ मैंने महर्षि वसिष्ठजोसे सारभूत परात्पर ब्रह्मके विषयमें पूछा था। उस समय उन्होंने मुझे जैसा उपदेश दिया था, वहीं तुम्हें बतला रहा हूँ॥७॥

विसष्टजीने कहा—व्यास! सर्वान्तर्यामी ब्रह्मके दो स्वरूप हैं। मैं उन्हें बताता हूँ, सुनो! पूर्वकालमें ऋष-मुनि तथा देवताओं सहित मुझसे अग्निदेवने इस विषयमें जैसा, जो कुछ भी कहा वा, वही मैं (तुम्हें बता रहा हूँ)। अग्निपुराण सर्वोत्कृष्ट है। इसका एक-एक अक्षर ब्रह्मविद्या है, अतएव यह 'परब्रह्मरूप' है। ऋग्वेद आदि सम्पूर्ण वेद-शास्त्र 'अपरब्रह्म' है। परब्रह्मस्वरूप अग्निपुराण सम्पूर्ण देवताओं के लिये परम सुखद है। अग्निदेवद्वारा जिसका कथन हुआ है, वह आग्नियपुराण वेदों के तुल्य सर्वमान्य है। यह पवित्र पुराण अपने पाठकों और ब्रोताजनों को भोग तथा मोक्ष प्रदान करनेवाला है। भगवान विष्णु हो कालाग्रिरूपसे विराजमान हैं। वे ही

ज्योतिर्मय परात्पर परब्रह्म हैं। ज्ञानयोग तथा कर्मयोगद्वारा उन्हींका पूजन होता है। एक दिन उन विष्णुस्वरूप अग्निदेवसे मुनियोंसहित मैंने इस प्रकार प्रश्न किया॥८—११॥

वसिष्ठजीने पूछा—अग्निदेव! संसारसागरसे पार लगानेके लिये नौकारूप परमेश्वर ब्रह्मके स्वरूपका वर्णन कीजिये और सम्पूर्ण विद्याओंके सारभूत उस विद्याका उपदेश दीजिये, जिसे जानकर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है॥१२॥

अग्निदेख बोले — वसिष्ठ ! मैं ही विष्णु हूँ, मैं ही कालाग्निरुद्र कहलाता हूँ। मैं तुम्हें सम्पूर्ण विद्याओं की सारभूता विद्याका उपदेश देता हूँ, जिसे अग्निपुराण कहते हैं। वही सब विद्याओं का सार है, वह ब्रह्मस्वरूप है। सर्वमय एवं सर्वकारणभूत ब्रह्म उससे भिन्न नहीं है। उसमें सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश, मन्वन्तर, वंशानुचरित आदिका तथा मत्स्य-

कुर्म आदि रूप धारण करनेवाले भगवान्का वर्णन है। ब्रह्मन्। भगवान् विष्णुकी स्वरूपभूता दो विद्याएँ हैं-एक परा और दूसरी अपरा। ऋक्, यज्:, साम और अथर्वनामक वेद, वेदके छहीं अङ्ग-शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, ज्यौतिष और छन्द:शास्त्र तथा मीमांसा, धर्मशास्त्र, पुराण, न्याय, वैद्यक (आयुर्वेद), गान्धर्व वेद (संगीत), धनुवेंद और अर्थशास्त्र —यह सब अपरा विद्या है तचा परा विद्या वह है, जिससे उस अदृश्य, अग्राह्म, गोत्ररहित, चरणरहित, नित्य, अविनाशी ब्रह्मका बोध हो। इस अग्निपुराणको परा विद्या समझो। पूर्वकालमें भगवान् विष्णुने मुझसे तथा ब्रह्माजीने देवताओं से जिस प्रकार वर्णन किया था, उसी प्रकार मैं भी तुमसे मत्स्य आदि अवतार धारण करनेवाले जगत्कारणभूत परमेश्वरका प्रतिपादन करूंगा॥ १३-१९॥

इस प्रकार व्यासद्वारा सूतके प्रति कहे गये आदि आग्रेय महापुराणमें पहला अध्याय पूरा हुआ ॥ १ ॥

くと発発器とう

#### दूसरा अध्याय मत्स्यावतारकी कथा

विसष्टजीने कहा — अग्निदेव! आप सृष्टि आदिके कारणभूत भगवान् विष्णुके मत्स्य आदि अवतारोंका वर्णन कीजिये। साथ ही ब्रह्मस्वरूप अग्निपुराणको भी सुनाइये, जिसे पूर्वकालमें आपने श्रीविष्णुभगवान्के मुखसे सुना था॥ १॥

अग्निदेव बोले — वसिष्ठ ! सुनो, मैं श्रीहरिके मत्स्यावतारका वर्णन करता हूँ। अवतार-धारणका कार्य दुष्टोंके विनाश और साधु-पुरुषोंकी रक्षाके लिये होता है। बीते हुए कल्पके अन्तमें 'ब्राह्म' नामक नैमित्तिक प्रलय हुआ था। मुने! उस समय 'भू' आदि लोक समुद्रके जलमें डूब गये थे। प्रलयके पहलेकी बात है। वैवस्वत मनु भोग और मोक्षकी सिद्धिके लिये तपस्या कर रहे थे। एक दिन जब वे कृतमाला नदीमें जलसे पितराँका तर्पण कर रहे थे, उनकी अञ्जलिक जलमें एक बहुत छोटा-सा मत्म्य आ गया। राजाने उसे जलमें फॅक देनेका विचार किया। तब मत्स्यने कहा — महाराज! मुझे जलमें न फेंको। यहाँ ग्राह आदि जल-जन्तुओंसे मुझे भय है। यह सुनकर मनुने उसे अपने कलशके जलमें डाल दिया। मत्स्य उसमें पड़ते ही बड़ा हो गया और पुनः मनुसे बोला— 'राजन्! मुझे इससे बड़ा स्थान दो।' उसकी यह बात सुनकर राजाने उसे एक बड़े जलपात्र (नाद या कुँडा आदि)-में डाल दिया। उसमें भी बड़ा होकर मत्स्य राजासे बोला— मनो! मुझे कोई विस्तृत स्थान दो।' तब उन्होंने पुनः उसे सरोवरके जलमें डाला; किंतु वहाँ भी बढ़कर वह सरोवरके बराबर हो गया और बोला—'मुझे इससे बड़ा स्थान दो।' तब मनुने उसे फिर समुद्रमें ही ले जाकर डाल दिया। वहाँ वह मत्स्य क्षणभरमें एक लाख योजन बड़ा हो गया। उस अद्भुत मत्स्यको देखकर मनुको बड़ा विस्मय हुआ। वे बोले— 'आप कौन हैं? निश्चय ही आप भगवान् श्रीविष्णु जान पड़ते हैं। नारायण! आपको नमस्कार है। जनार्दन! आप किसलिये अपनी मायासे मुझे मोहित कर रहे हैं?'॥ २—१०॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मनुके ऐसा कहनेपर सबके पालनमें संलग्न योजन लंबा था। रहनेवाले मत्स्यरूपधारी भगवान् उनसे बोले— 'राजन्! में दुष्टोंका नाश और जगत्की रक्षा जो सब पापोंका ना करनेके लिये अवतीर्ण हुआ हूँ। आजसे सातवें दिन समुद्र सम्पूर्ण जगत्को हुबा देगा। उस समय तुम्हारे पास एक नौका उपस्थित होगी। तुम उसपर सब प्रकारके बोज आदि रखकर बैठ जाना। सर्शि भी तुम्हारे साथ रहेंगे। जबतक वाराहकल्प आनेपर बाह्माको रात रहेगी, तबतक तुम उसी नावपर किया॥ ११—१७॥

विचरते रहोगे। नाव आनेके बाद मैं भी इसी रूपमें उपस्थित होऊँगा। उस समय तुम मेरे सींगमें महासर्पमयी रस्सीसे उस नावको बाँध देना।' ऐसा कहकर भगवान् मत्स्य अन्तर्धान हो गये और वैवस्वत मनु उनके बताये हुए समयकी प्रतीक्षा करते हुए वहीं रहने लगे। जब नियत समयपर समुद्र अपनी सीमा लाँघकर बढ़ने लगा, तब वे पूर्वोक्त नौकापर बैठ गये। उसी समय एक सोंग धारण करनेवाले सुवर्णमय मतस्यभगवानुका प्रादर्भाव हुआ। उनका विशाल शरीर दस लाख योजन लंबा था। उनके सींगमें नाव बाँधकर राजाने उनसे 'मतस्य 'नामक पुराणका श्रवण किया, जो सब पापोंका नाश करनेवाला है। मनु भगवान् मत्स्यको नाना प्रकारके स्तोत्रोंद्वारा स्तुति भी करते थे। प्रलयके अन्तमें ब्रह्माजीसे बेदको हर लेनेवाले 'हयग्रीव' नामक दानवका वध करके भगवानुने वेद-मन्त्र आदिकी रक्षा की। तत्पश्चात् वाराहकल्प आनेपर श्रीहरिने कच्छपरूप धारण

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार अग्निदेखद्वारा कहे गये विद्यासार-स्वरूप आदि आग्नेष महापुराणमें 'मल्स्यावतार-वर्णन'

नामक दूसरा अध्याच पूरा हुआ ॥ २ ॥

ついないはいない

#### तीसरा अध्याय समद्र-मन्थन, कुर्म तथा मोहिनी-अवतारकी कथा

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं कूर्मावतारका वर्णन करूँगा। यह सुननेपर सब पापोंका नाश हो जाता है। पूर्वकालको बात है, देवासुर-संग्राममें दैत्योंने देवताओंको परास्त कर दिया। वे दुर्वासाके शापसे भी लक्ष्मोसे रहित हो गये थे। तब सम्पूर्ण देवता क्षीरसागरमें शबन करनेवाले भगवान् विष्णुके पास जाकर बोले—'भगवन्! आप देवताओंकी रक्षा कीजिये।' यह सुनकर श्रीहरिने ब्रह्मा आदि देवताओंसे कहा—

'देवगण! तुमलोग क्षीरसमुद्रको मथने, अमृत प्राप्त करने और लक्ष्मीको पानेके लिये असुरोंसे संधि कर लो। कोई बड़ा काम या भारी प्रयोजन आ पड़नेपर शत्रुओंसे भी संधि कर लेनी चाहिये। मैं तुम लोगोंको अमृतका भागी बनाऊँगा और दैल्योंको उससे विश्वत रखूँगा। मन्दराचलको मथानो और वासुकि नागको नेती बनाकर आलस्यरहित हो मेरी सहायतासे तुमलोग क्षीरसागरका मन्थन करो।' भगवान् विष्णुके ऐसा

कहनेपर देवता दैत्योंके साथ संधि करके श्रीरसमृद्रपर आये। फिर तो उन्होंने एक साथ मिलकर समुद्र-मन्थन आरम्भ किया। जिस और वासुकि नागकी पुँछ थी, उसी ओर देवता खडे थे। दानव वास्कि नागके नि:श्वाससे श्वीण हो रहे थे और देवताओंको भगवान् अपनी कृपादृष्टिसे परिपृष्ट कर रहे थे। समुद्र-मन्थन आरम्भ होनेपर कोई आधार न मिलनेसे मन्दराचल पर्वत समुद्रमें इब गया॥ १-७॥

तब भगवान् विष्णुने कूर्म (कल्रुए-)-का रूप धारण करके मन्दराचलको अपनी पीठपर रख लिया। फिर जब समुद्र मथा जाने लगा, तो उसके भीतरसे हलाहल विष प्रकट हुआ। उसे भगवान् शंकरने अपने कण्ठमें धारण कर लिया। इससे कण्डमें काला दाग पढ़ जानेके कारण वे 'नीलकण्ठ' नामसे प्रसिद्ध हुए। तत्पश्चात् समुद्रसे वारुणीदेवी, पारिजात बृक्ष, कौस्तुभमणि, गौएँ तथा दिव्य अप्सराएँ प्रकट हुईं। फिर लक्ष्मीदेवीका प्रादुर्भाव हुआ। वे भगवान् विष्णुको प्राप्त हुई। सम्पूर्ण देवताओंने उनका दर्शन और स्तवन किया। इससे वे लक्ष्मीवान् हो गये। तदनन्तर भगवान् विष्णुके अंशभूत धन्वन्तरि, जो आयुर्वेदके प्रवर्तक हैं. हाथमें अमृतसे भरा हुआ कलश लिये प्रकट हुए। दैत्योंने उनके हाथसे अमृत छीन लिया और उसमेंसे आधा देवताओंको देकर वे सब चलते बने। उनमें जम्भ आदि दैत्य प्रधान थे। उन्हें जाते देख भगवान् विष्णुने स्त्रीका रूप धारण किया। उस रूपवर्ती स्त्रीको देखकर दैत्य मोहित हो गये और बोले-'सुमुखि! तुम हमारी भावां हो जाओ और यह अमृत लेकर हमें पिलाओ।' 'बहुत अच्छा' कहकर भगवानूने उनके हाथसे अमृत ले लिया और उसे देवताओंको पिला दिया। उस समय राह चन्द्रमाका रूप धारण

करके अमृत पीने लगा। तब सूर्य और चन्द्रमाने उसके कपट-वेषको प्रकट कर दिया॥८-१४॥

वह देख भगवान श्रीहरिने चक्रसे उसका मस्तक काट डाला। उसका सिर अलग हो गया और भुजाओंसहित धड़ अलग रह गया। फिर भगवानुको दया आयी और उन्होंने राहुको अमर बना दिया। तब ग्रहस्वरूप राहुने भगवान् श्रीहरिसे कहा-'इन सुर्य और चन्द्रमाको मेरे द्वारा अनेकों बार ग्रहण लगेगा। उस समय संसारके लोग जो कुछ दान करें, वह सब अक्षय हो।' भगवान विष्णुने 'तबास्तु' कहकर सम्पूर्ण देवताओं के साथ राहुकी बातका अनुमोदन किया। इसके बाद भगवान्ने स्त्रीरूप त्याग दिया; किंतु महादेवजीको भगवानुके उस रूपका पुनर्दर्शन करनेकी इच्छा हुई। अतः उन्होंने अनुरोध किया—'भगवन! आप अपने स्त्रीरूपका मुझे दर्शन करावें।' महादेवजीकी प्रार्थनासे भगवान् श्रीहरिने उन्हें अपने स्त्रीरूपका दर्शन कराया। वे भगवानकी मायासे ऐसे मोहित हो गये कि पार्वतीजीको त्यागकर उस स्त्रीके पीछे लग गये। उन्होंने नग्न और उन्मत्त होकर मोहिनीके केश पकड लिये। मोहिनी अपने केशोंको छुडाकर वहाँसे चल दी। उसे जाती देख महादेवजी भी उसके पीछे-पीछे दौड़ने लगे। उस समय पृथ्वीपर जहाँ-जहाँ भगवान् शंकरका वीर्य गिरा, वहाँ-वहाँ शिवलिङ्गोंका क्षेत्र एवं सुवर्णकी खानें हो गर्यो। तत्पश्चात् 'यह मावा है'-ऐसा जानकर भगवान् शंकर अपने स्वरूपमें स्थित हुए। तब भगवान् श्रीहरिने प्रकट होकर शिवजीसे कहा-'रुद्र! तुमने मेरी मायाको जीत लिया। पृथ्वीपर तुम्हारे सिवा दूसरा कोई ऐसा पुरुष नहीं है, जो मेरी इस मायाको जीत सके। भगवान्के प्रयत्नसे दैत्योंको अमृत नहीं मिलने पाया; अत: देवताओंने उन्हें युद्धमें मार

दैत्यलीग पातालमें रहने लगे। जो मनुष्य देवताओंकी जाता है ॥ १५--२३ ॥

गिराया। फिर देवता स्वर्गमें विराजमान हुए और | इस विजयगाथाका पाठ करता है, वह स्वर्गलोकमें

इस प्रकार विद्याओंके सारभूत आदि आग्नेय महापुराणमें 'कुर्मावतार-वर्णन' नामक तीसरा अध्याय पूरा हुआ ॥ ३ ॥

NA PROPERTY

### चौथा अध्याय

वराह, नृसिंह, वामन और परश्राम-अवतारकी कथा

अग्निदेव कहते हैं-वसिष्ठ! अब मैं वराह्यवतारकी पापनाशिनी कथाका वर्णन करता हैं। पूर्वकालमें 'हिरण्याक्ष' नामक दैत्य असुरोंका राजा था। वह देवताओंको जीतकर स्वर्गमें रहने लगा। देवताओंने भगवान् विष्णुके पास जाकर उनकी स्तुति की। तब उन्होंने यज्ञवाराहरूप धारण किया और देवताओंके लिये कण्टकरूप उस दानवको दैत्योंसहित मास्कर धर्म एवं देवताओं आदिकी रक्षा की। इसके बाद वे भगवान् श्रीहरि अन्तर्धान हो गये। हिरण्याक्षके एक भाई था, जो 'हिरण्यकशिप्'के नामसे प्रसिद्ध था। उसने देवताओंके यज्ञभाग अपने अधीन कर लिये और उन सबके अधिकार छीनकर वह स्वयं ही उनका उपभोग करने लगा। भगवानुने नृसिंहरूप धारण करके उसके सहायक असुरोंसहित उस दैत्यका वध किया। तत्पश्चात् सम्पूर्ण देवताओंको अपने-अपने पदपर प्रतिष्ठित कर दिया। उस समय देवताओंने उन नुसिंहका स्तवन किया।

पूर्वकालमें देवता और असुरोंमें युद्ध हुआ। उस युद्धमें बलि आदि दैत्योंने देवताओंको परास्त करके उन्हें स्वर्गसे निकाल दिया। तब वे श्रीहरिकी शरणमें गये। भगवानने उन्हें अभयदान दिया और कश्यप तथा अदितिकी स्तुतिसे प्रसन्न हो, वे अदितिके गर्भसे वामनरूपमें प्रकट हुए। उस समय दैत्यराज बलि गङ्गाद्वारमें यज्ञ कर रहे थे। भगवान् उनके यज्ञमें गये और वहाँ यजमानकी स्तुतिका गान करने लगे॥ १-७॥

वामनके मुखसे वेदोंका पाठ सुनकर राजा बलि उन्हें वर देनेको उद्यत हो गये और शुक्राचार्यके मना करनेपर भी बोले-'ब्रह्मन्! आपकी जो इच्छा हो, मुझसे माँगें। मैं आपको वह वस्तु अवश्य दूँगा।' वामनने बलिसे कहा-'मुझे अपने गुरुके लिये तीन पग भूमिकी आवश्यकता है; वही दीजिये।' बलिने कहा-'अवस्य देंगा।' तब संकल्पका जल हाथमें पडते ही भगवान वामन 'अवामन' हो गये। उन्होंने विराट रूप धारण कर लिया और भूलोंक, भुवलॉक एवं स्वर्गलोकको अपने तीन पगोंसे नाप लिया। श्रीहरिने बलिको सुतललोकमें भेज दिया और त्रिलोकीका राज्य इन्द्रको दे डाला। इन्द्रने देवताओंके साथ श्रीहरिका स्तवन किया। वे तीनों लोकोंके स्वामी होकर सुखसे रहने लगे।

ब्रह्मन्! अब मैं परशुरामावतारका वर्णन करूँगा, सुनो । देवता और ब्राह्मण आदिका पालन करनेवाले श्रीहरिने जब देखा कि भूमण्डलके क्षत्रिय उद्धत स्वभावके हो गये हैं, तो वे उन्हें मारकर पृथ्वीका भार उतारने और सर्वत्र शान्ति स्थापित करनेके लिये जमदग्रिके अंशद्वारा रेणकाके गर्भसे अवतीर्ण हुए। भूगुनन्दन परशुराम शस्त्र-विद्याके





बक्ता वसिष्ठ, श्रोता व्यास-शुकरेष [ अग्नि० अ० १ ]



वक्ता अग्निदेव, श्रोता वसिष्ठ [अग्नि० अ० १] वक्ता नारद, श्रोता वाल्मीकि [अग्नि० अ० ५]



पारंगत विद्वान् थे। उन दिनों कृतवीर्यंका पुत्र राजा अर्जुन भगवान् दत्तात्रेयजीकी कृपासे हजार बाँहें पाकर समस्त भूमण्डलपर राज्य करता था। एक दिन वह बनमें शिकार खेलनेके लिये गया॥८—१४॥

वहाँ वह बहुत थक गया। उस समय जमदिग्न मुनिने उसे सेनासहित अपने आश्रमपर निमन्त्रित किया और कामधेनुके प्रभावसे सबको भोजन कराया। राजाने मुनिसे कामधेनुको अपने लिये माँगा; किंतु उन्होंने देनेसे इनकार कर दिया। तब उसने बलपूर्वक उस धेनुको छीन लिया। यह समाचार पाकर परशुरामजीने हैहयपुरीमें जा उसके साथ युद्ध किया और अपने फरसेसे उसका मस्तक काटकर रणभूमिमें उसे मार गिराया। फिर वे कामधेनुको साथ लेकर अपने आश्रमपर लौट आये। एक दिन परशुरामजी जब वनमें गये हुए घे, कृतवीर्यके पुत्रोंने आकर अपने पिताके वैरका बदला लेनेके लिये जमदग्रि मुनिको मार डाला। जब परशुरामजी लौटकर आये तो पिताको मारा गया देख उनके मनमें बड़ा क्रोध हुआ। उन्होंने इकीस बार समस्त भूमण्डलके क्षत्रियोंका संहार किया। फिर कुरुक्षेत्रमें पाँच कुण्ड बनाकर वहीं उन्होंने अपने पितरोंका तपंण किया और सारी पृथ्वी कश्यप-मुनिको दान देकर वे महेन्द्र पर्वतपर रहने लगे। इस प्रकार कूर्म, वराह, नृसिंह, वामन तथा परशुराम अवतारकी कथा सुनकर मनुष्य स्वर्गलोकमें जाता है। १५—२१॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'क्याह, नृसिंह, वामन तथा परशुरामावतारको कथाका वर्णन' नामक चौथा अध्याय पुरा हुआ॥ ४॥

#### no stations

### पाँचवाँ अध्याय

## श्रीरामावतार-वर्णनके प्रसङ्गमें रामायण-बालकाण्डकी संक्षिप्त कथा

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं ठीक उसी प्रकार रामायणका वर्णन करूँगा, जैसे पूर्वकालमें नारदजीने महर्षि वाल्मीकिजीको सुनाया था। इसका पाठ भोग और मोक्स—दोनोंको देनेवाला है॥१॥

देवर्षि नारद कहते हैं — वाल्मोकिजी! भगवान् विष्णुके नाभिकमलसे ब्रह्माजी उत्पन्न हुए हैं। ब्रह्माजीके पुत्र हैं मरीचि। मरीचिसे कश्यप, कश्यपसे सूर्य और सूर्यसे वैवस्वतमनुका जन्म हुआ। उसके बाद वैवस्वतमनुसे इक्ष्वाकुकी उत्पत्ति हुई। इक्ष्वाकुके वंशमें ककुत्स्य नामक राजा हुए। ककुत्स्थके रघु, रघुके अज और अजके पुत्र दशरथ हुए। उन राजा दशरथसे रावण आदि राक्षसोंका वध करनेके लिये साक्षात् भगवान् विष्णु चार रूपोंमें प्रकट हुए। उनकी बड़ी रानी कौसल्याके गर्भसे बीरामचन्द्रजीका प्रादुर्भाव हुआ। कैकेयीसे भरत और सुमित्रासे लक्ष्मण एवं शत्रुष्टाका जन्म हुआ। महर्षि ऋष्यशृङ्गने उन तीनों रानियोंको यज्ञसिद्ध चरु दिये थे, जिन्हें खानेसे इन चारों कुमारोंका आविर्भाव हुआ। श्रीराम आदि सभी भाई अपने पिताके ही समान पराक्रमी थे। एक समय मुनिवर विश्वामित्रने अपने यज्ञमें विष्टा डालनेवाले निशाचरोंका नाश करनेके लिये राजा दशरथसे प्रार्थना की (कि आप अपने पुत्र श्रीरामको मेरे साथ भेज दें)। तब राजाने मुनिके साथ श्रीराम और लक्ष्मणको भेज दिया। श्रीरामचन्द्रजीने वहाँ

जाकर मृनिसे अस्त्र-शस्त्रोंकी शिक्षा पायी और ताडका नामवाली निशाचरीका वध किया। फिर उन बलवान वीरने मारीच नामक राक्षसको मानवास्त्रसे मोहित करके दर फेंक दिया और यज्ञविघातक राक्षस सुबाहुको दल-बलसहित मार डाला। इसके बाद वे कुछ कालतक मुनिके सिद्धाश्रममें ही रहे। तत्पश्चात् विश्वामित्र आदि महर्षियोंके साथ लक्ष्मणसहित श्रीराम मिथिला-नरेशका धनुष-यज्ञ देखनेके लिये गये॥ २- ९॥

िअपनी माता अहल्याके उद्धारकी वार्ता सुनकर संतुष्ट हुए] शतानन्दजीने निमित्त-कारण बनकर श्रीरामसे विश्वामित्र मुनिके प्रभावका वर्णन किया। राजा जनकने अपने यज्ञमें मृनियोंसहित श्रीरामचन्द्रजीका पूजन किया। श्रीरामने धनुषको चढा दिया और उसे अनायास ही तोड डाला। तदनन्तर महाराज जनकने अपनी अयोनिजा

कन्या सीताको, जिसके विवाहके लिये पराक्रम हों शुल्क निश्चित किया गया था, श्रीरामचन्द्रजीको समर्पित किया। श्रीरामने भी अपने पिता राजा दशरथ आदि गुरुजनोंके मिथिलामें पधारनेपर सबके सामने सीताका विधिपूर्वक पाणिग्रहण किया। उस समय लक्ष्मणने भी मिथिलेश-कन्या उर्मिलाको अपनी पत्नी बनाया। राजा जनकके छोटे भाई कुशध्वज थे। उनकी दो कन्याएँ थीं-ब्रुतकोर्ति और माण्डवी। इनमें माण्डवीके साथ भरतने और श्रुतकीर्तिके साथ शत्रुघनने विवाह किया। तदनन्तर राजा जनकसे भलीभौति पूजित हो ब्रोरामचन्द्रजीने वसिष्ट आदि महर्षियोंके साथ वहाँसे प्रस्थान किया। मार्गमें जमदरिननन्दन परशरामको जीतकर वे अयोध्या पहुँचे। वहाँ जानेपर भरत और शत्रुघ्न अपने मामा राजा यधाजितको राजधानीको चले गये॥१०-१५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'बीरामायण-कथाके अन्तर्गत बालकाण्डमें आये हुए विषयका वर्णन' सम्बन्धी पौचर्या अध्याय पूरा हुआ ॥ ५ ॥

CONTRACTOR STRANGE

## छठा अध्याय

#### अयोध्याकाण्डकी संक्षिप्त कथा

नारदजी कहते हैं-भरतके निनहाल चले जानेपर [लक्ष्मणसहित] श्रीरामचन्द्रजी हो पिता-माता आदिके सेवा-सत्कारमें रहने लगे। एक दिन राजा दशरथने श्रीरामचन्द्रजीसे कहा-'रघुनन्दन! मेरी बात सुनो। तुम्हारे गुणींपर अनुरक्त हो प्रजाजनींने मन-ही-मन तुम्हें राज-सिंहासनपर अभिषिक्त कर दिया है-प्रजाकी यह हार्दिक इच्छा है कि तुम युवराज बनो; अत: कल प्रात:काल मैं तुम्हें युवराजपद प्रदान कर दूँगा। आज रातमें तुम सीता-सहित उत्तम व्रतका पालन करते हुए संयमपूर्वक रही।' राजाके आठ मन्त्रियों तथा वसिष्ठजीने भी उनकी इस बातका अनुमोदन किया। उन आठ मन्त्रियोंके नाम इस प्रकार हैं-दृष्टि, जयन्त, विजय, सिद्धार्थ, राज्यवर्धन, अशोक, धर्मपाल तथा समन्त्र<sup>र</sup>। इनके अतिरिक्त वसिष्ठजी भी [मन्त्रणा देते थे]। पिता और मन्त्रियोंकी बातें

१. यहाँ मूलमें, 'प्रभावत:' यद 'प्रभाव:' के अर्थमें है। वहाँ 'तिम' प्रत्य पडाय्य-तका बोधक नहीं है। सार्वविभक्तिक 'तीम' के नियमानुसार प्रथमान्त पदसे यहाँ 'तसि' प्रत्यय हुआ है, ऐसा मानना चाहिये।

२. वाल्मीकीय रामायण, बालकाण्ड ७। ३ में इन मन्त्रियोंके नाम इस प्रकार आये हैं-धृष्टि, जयन्त, विजय, सुराष्ट्र, राष्ट्रवर्धन, अकोप, धर्मपाल तथा समन्त्र।

सुनकर श्रीरघुनाथजीने 'तथास्तु' कहकर उनकी आजा शिरोधार्य की और माता कौसल्याको यह शुभ समाचार बताकर देवताओंकी पूजा करके वे संयममें स्थित हो गये। उधर महाराज दशरथ वसिष्ठ आदि मन्त्रियोंको यह कहकर कि 'आपलोग श्रीरामचन्द्रके राज्याभिषेककी सामग्री ज्टावें'. कैकेयीके भवनमें चले गये। कैकेयीके मन्यरा नामक एक दासी थी, जो बड़ी दुष्टा थी। उसने अयोध्याकी सजावट होती देख, श्रीरामचन्द्रजीके राज्याभिषेककी बात जानकर रानी कैकेयीसे सारा हाल कह सुनाया। एक बार किसी अपराधके कारण श्रीरामचन्द्रजीने मन्धराको उसके पैर पकड-कर घसीटा था। उसी वैरके कारण वह सदा यही चाहती थी कि रामका वनवास हो जाय॥ १-८॥

मन्थरा बोली-कैकेयो! तुम उठो, रामका राज्याभिषेक होने जा रहा है। यह तुम्हारे पुत्रके लिये, मेरे लिये और तुम्हारे लिये भी मृत्युके समान भयंकर बृत्तान्त है-इसमें कोई संदेह नहीं 常川や川

मन्थरा कुबड़ी थी। उसकी बात सुनकर रानी कैकेयोको प्रसन्नता हुई। उन्होंने कुब्जाको एक आभूषण उतारकर दिया और कहा-'मेरे लिये तो जैसे राम हैं, वैसे ही भेरे पुत्र भरत भी हैं। मुझे ऐसा कोई उपाय नहीं दिखायी देता, जिससे भरतको राज्य मिल सके।' मन्चराने उस हारको फेंक दिया और कृपित होकर कैकेयीसे कहा॥ १०-११॥

मन्धरा बोली-ओ नादान! तू भरतको, अपनेको और मुझे भी रामसे बचा। कल राम राजा होंगे। फिर रामके पुत्रोंको राज्य मिलेगा। कैकेयी! अब राजवंश भरतसे दूर हो जायगा। [मैं भरतको राज्य दिलानेका एक उपाय बताती हैं।] पहलेकी बात है। देवासूर-संग्राममें शम्बरासूरने देवताओंको मार भगाया था। तेरे स्वामी भी उस युद्धमें गये थे। उस समय तुने अपनी विद्यासे रातमें

स्वामीकी रक्षा की थी। इसके लिये महाराजने तुझे दो वर देनेको प्रतिज्ञा की थी। इस समय उन्हीं दोनों वरोंको उनसे माँग। एक वरके द्वारा रामका चौदह वर्षोंके लिये वनवास और दूसरेके द्वारा भरतका युवराज-पदपर अभिषेक माँग ले। राजा इस समय वे दोनों वर दे देंगे॥१२-१५॥

इस प्रकार मन्थराके प्रोत्साहन देनेपर कैकेयी अन्धंमें ही अर्थकी सिद्धि देखने लगी और बोली-'कुळो। तुने बहा अच्छा उपाय बताया है। राजा मेरा मनोरथ अवश्य पूर्ण करेंगे।' ऐसा कहकर वह कोपभवनमें चली गयी और पृथ्वीपर अचेत-सी होकर पड रही। उधर महाराज दशस्थ ब्राह्मण आदिका पूजन करके जब कैकेयीके भवनमें आये तो उसे रोषमें भरी हुई देखा। तब राजाने पूछा—'सुन्दरी! तुम्हारी ऐसी दशा क्यों हो रही है ? तुम्हें कोई रोग तो नहीं सता रहा है ? अथवा किसी भयसे व्याकुल तो नहीं हो? बताओ, क्या चाहती हो ? मैं अभी तुम्हारी इच्छा पूर्ण करता है। जिन श्रीरामके बिना मैं क्षणभर भी जीवित नहीं रह सकता, उन्हींकी शपथ खाकर कहता हैं, तुम्हारा मनोरथ अवश्य पूर्ण करूँगा। सच-सच बताओ, क्या चाहती हो?' कैकेयी बोली-'राजन्! यदि आप मुझे कुछ देना चाहते हों, तो अपने सत्यकी रक्षाके लिये पहलेके दिये हुए दो वरदान देनेकी कृपा करें। मैं चाहती हैं, राम चौदह वर्षीतक संयमपूर्वक वनमें निवास करें और इन सामग्रियोंके द्वारा आज ही भरतका युवराज पदपर अभिषेक हो जाय। महाराज! यदि ये दोनों वरदान आप मुझे नहीं देंगे तो मैं विष पीकर मर जाऊँगी।' यह सुनकर राजा दशरथ वजरो आहत हएकी भौति मुर्च्छित होकर भूमिपर गिर पडे। फिर थोडी देरमें चेत होनेपर उन्होंने कैकेयीसे कहा॥ १६--२३॥

दशरथ बोले-पापपूर्ण विचार रखनेवाली कैकेयी! तु समस्त संसारका अप्रिय करनेवाली

है। अरी! मैंने या रामने तेरा क्या बिगाडा है, जो तु मुझसे ऐसी बात कहती है? केवल तुझे प्रिय लगनेवाला यह कार्य करके मैं संसारमें भलीभौति निन्दित हो जाऊँगा। तु मेरी स्त्री नहीं, कालरात्रि है। मेरा पुत्र भरत ऐसा नहीं है। पापिनी! मेरे पुत्रके चले जानेपर जब मैं मर जाऊँगा तो तू विधवा होकर राज्य करना॥ २४-२५ है॥

राजा दशरथ सत्यके बन्धनमें बैंधे थे। उन्होंने श्रीरामचन्द्रजीको बुलाकर कहा — 'बेटा ! कैकेयीने मझे ठग लिया। तुम मुझे कैद करके राज्यको अपने अधिकारमें कर लो। अन्यथा तुम्हें चनमें निवास करना होगा और कैकेयीका पुत्र भरत राजा बनेगा (' श्रीरामचन्द्रजीने पिता और कैकेयीको प्रणाम करके उनकी प्रदक्षिणा की और कौसल्याके चरणोंमें मस्तक झकाकर उन्हें सान्त्वना दी। फिर लक्ष्मण और पत्नी सीताको साथ ले. ब्राह्मणीं, दीनों और अनाथोंको दान देकर, सुमन्त्रसहित रथपर बैठकर वे नगरसे बाहर निकले। उस समय माता-पिता आदि शोकसे आतुर हो रहे थे। उस रातमें श्रीरामचन्द्रजीने तमसा नदीके तटपर निवास किया। उनके साथ बहुत-से पुरवासी भी गये थे। उन सबको सोते छोडकर वे आगे बढ गये। प्रात:काल होनेपर जब श्रीरामचन्द्रजी नहीं दिखायी दिये तो नगरनिवासी निराश होकर पुन: अयोध्या लौट आये। श्रीरामचन्द्रजीके चले जानेसे राजा दशरथ बहुत दु:खी हुए। वे रोते-रोते कैकेयीका महल छोडकर कौसल्याके भवनमें चले आये। उस समय नगरके समस्त स्त्री-पुरुष और रनिवासकी स्त्रियाँ फुट-फुटकर रो रही थीं। श्रीरामचन्द्रजीने चीरवस्त्र धारण कर रखा था। वे रथपर बैठे-बैठे शृङ्गवेरपुर जा पहुँचे। वहाँ निषादराज गुहने उनका पूजन, स्वागत-सत्कार किया। श्रीरघुनाथजीने इङ्गदी-वृक्षकी जड़के निकट विश्राम किया। लक्ष्मण और गृह दोनों रातभर जागकर पहरा देते रहे ॥ २६-- ३३ ॥

प्रात:काल श्रीरामने रथसहित सुमन्त्रको विदा कर दिया तथा स्वयं लक्ष्मण और सीताके साथ नावसे गङ्गा-पार हो वे प्रयागमें गये। वहाँ उन्होंने महर्षि भरद्वाजको प्रणाम किया और उनकी आज्ञा ले वहाँसे चित्रकृट पर्वतको प्रस्थान किया। चित्रकृट पहुँचकर उन्होंने वास्तुपूजा करनेके अनन्तर (पर्णकृटी बनाकर) मन्दाकिनीके तटपर निवास किया। रघनाधजीने सीताको चित्रकृट पर्वतका रमणीय दृश्य दिखलाया। इसी समय एक कौएने सीवाजीके कोमल श्रीअङ्गर्मे नखोंसे प्रहार किया। यह देख श्रीरामने उसके ऊपर सींकके अस्त्रका प्रयोग किया। जब वह कौआ देवताओंका आश्रय छोड़कर श्रीरामचन्द्रजीकी शरणमें आया, तब उन्होंने उसकी केवल एक आँख नष्ट करके उसे जीवित छोड़ दिया। ब्रोरामचन्द्रजीके वनगमनके पश्चात् छठे दिनकी रातमें राजा दशरधने कौसल्यासे पहलेकी एक घटना सनायी, जिसमें उनके द्वारा कुमारावस्थामें सरयुके तटपर अनजानमें यज्ञदत्त-पुत्र श्रवणकुमारके मारे जानेका वृत्तान्त था। "श्रवणकुमार पानी लेनेके लिये आया था। उस समय उसके घडेके भरनेसे जो शब्द हो रहा था, उसकी आहट पाकर मैंने उसे कोई जंगली जन्तु समझा और शब्दवेधी बाणसे उसका वध कर डाला। यह समाचार पाकर उसके पिता और माताको बड़ा शोक हुआ। वे बारंबार विलाप करने लगे। उस समय त्रवणकुमारके पिताने मुझे शाप देते हुए कहा-'राजन्! हम दोनों पति-पत्नी पुत्रके बिना शोकातुर होकर प्राणत्याग कर रहे हैं; तुम भी हमारी ही तरह पुत्रवियोगके शोकसे मरोगे; [तुम्हारे पुत्र मरेंगे तो नहीं, किंतु] उस समय तुम्हारे पास कोई पुत्र मौजूद न होगा।' कौसल्ये। आज उस शापका मुझे स्मरण हो रहा है। जान पड़ता है, अब इसी शोकसे मेरी मृत्यु होगी।" इतनी कथा कहनेके पश्चात् राजाने 'हा राम!' कहकर स्वर्गलोकको प्रयाण किया। कौसल्याने समझा, महाराज शोकसे आतुर हैं; इस समय नींद आ गयी होगी। ऐसा विचार करके वे सो गर्यी। प्रात:काल जगानेवाले स्त, मागध और बन्दीजन सोते हुए महाराजको जगाने लगे; किंतु वे न जगे॥ ३४-४२॥

तब उन्हें मरा हुआ जान रानी कौसल्या 'हाय! मैं मारी गयी' कहकर पृथ्वीपर गिर पड़ीं। फिर तो समस्त नर-नारी फुट-फुटकर रोने लगे। तत्पश्चात् महर्षि वसिष्ठने राजाके शवको तैलभरी नौकामें रखवाकर भरतको उनके ननिहालसे तत्काल बुलवाया। भरत और शत्रुष्न अपने मामाके राजमहलसे निकलकर सुमन्त्र आदिके साथ शीघ्र ही अयोध्यापुरीमें आये। यहाँका समाचार जानकर भरतको बड़ा दु:ख हुआ। कैकेयीको शोक करती देख उसकी कठोर शब्दोंमें निन्दा करते हुए बोले—'अरी! तुने मेरे माथे कलङ्कका टीका लगा दिया-मेरे सिरपर अपयशका भारी बोझ लाद दिया।' फिर उन्होंने कौसल्याकी प्रशंसा करके तैलपूर्ण नौकामें रखे हुए पिताके शवका सरयुत्तरपर अन्त्येष्टि-संस्कार किया। तदनन्तर विसष्ठ आदि गुरुजनोंने कहा-

'भरत! अब राज्य ग्रहण करो।' भरत बोले—'मैं तो श्रीरामचन्द्रजीको ही राजा मानता है। अब उन्हें यहाँ लानेके लिये वनमें जाता हैं।' ऐसा कहकर वे वहाँसे दल-बलसहित चल दिये और शृङ्गवेरपर होते हुए प्रयाग पहुँचे। वहाँ महर्षि भरद्वाजने उन सबको भोजन कराया। फिर भरद्वाजको नमस्कार करके वे प्रयागसे चले और चित्रकृटमें श्रीराम एवं सक्ष्मणके समीप आ पहुँचे। वहाँ भरतने जीरामसे कहा-'रघुनाथजी! हमारे पिता महाराज दशरव स्वर्गवासी हो गये। अब आप अयोध्यामें चलकर राज्य ग्रहण करें। मैं आपकी आजाका पालन करते हुए चनमें जाऊँगा।' यह सुनकर श्रीरामने पिताका तर्पण किया और भरतसे कहा-'त्म मेरी चरणपादका लेकर अयोध्या लौट जाओं। मैं राज्य करनेके लिये नहीं चलुँगा। पिताके सत्यकी रक्षाके लिये चीर एवं जटा धारण करके जनमें हो रहुँगा।' श्रीरामके ऐसा कहनेपर सदल-बल भरत लौट गये और अयोध्या छोड़कर नन्दिग्राममें रहने लगे। वहाँ भगवानुकी चरण-पादकाओंको पूजा करते हुए वे राज्यका भली-भारति पालन करने लगे॥ ४३-५१॥

इस प्रकार आदि आनीय महाप्राणमें 'रामायण-कवाके अन्तर्गत अयोध्याकाण्डकी कथाका वर्णन ' नामक छाता अध्याय पुरा हुआ ॥ ६ ॥

and the property

## सातवाँ अध्याय

## अरण्यकाण्डकी संक्षिप्त कथा

नारदजी कहते हैं-पूने! श्रीरामचन्द्रजीने महर्षि वसिष्ठ तथा माताओंको प्रणाम करके उन सबको भरतके साथ विदा कर दिया। तत्पश्चात महर्षि अत्रि तथा उनकी पत्नी अनस्याको, शरभङ्गम्निको, सुतीक्ष्णको तथा अगस्त्यजीके भ्राता अग्निजिह्न मुनिको प्रणाम करते हुए श्रीरामचन्द्रजीने अगस्त्यमुनिके आश्रमपर जा उनके चरणोंमें मस्तक झुकाया और मुनिकी कृपासे

दिव्य धनुष एवं दिव्य खड्ग प्राप्त करके वे दण्डकारण्यमें आये। वहाँ जनस्थानके भीतर पञ्चवटी नामक स्थानमें गोदावरीके तटपर रहने लगे। एक दिन शूर्पणखा नामवाली भयंकर राक्षसी राम, लक्ष्मण और सीताको खा जानेके लिये पञ्चवटीमें आयी; किंत् श्रीरामचन्द्रजीका अत्यन्त मनोहर रूप देखकर वह कामके अधीन हो गया और बोली॥१-४॥

आये हो ? मेरी प्रार्थनासे अब तुम मेरे पति हो जाओ। यदि मेरे साथ तुम्हारा सम्बन्ध होनेमें [ये दोनों सीता और लक्ष्मण बाधक है तो] मैं इन दोनोंको अभी खाये लेती हैं॥५॥

ऐसा कहकर वह उन्हें खा जानेको तैयार हो गयी। तब श्रीरामचन्द्रजीके कहनेसे लक्ष्मणने शूर्पणखाकी नाक और दोनों कान भी काट लिये। कटे हुए अङ्गोंसे रक्तकी धारा बहाती हुई शुर्पणखा अपने भाई खरके पास गयी और इस प्रकार बोली-'खर! मेरी नाक कट गयी। इस अपमानके बाद मैं जीवित नहीं रह सकती। अब तो मेरा जीवन तभी रह सकता है, जब कि तुम मुझे रामका, उनकी पत्नी सीताका तथा उनके छोटे भाई लक्ष्मणका गरम-गरम रक्त पिलाओ।' खरने उसको 'बहुत अच्छा' कहकर शान्त किया और दूषण तथा त्रिशिराके साथ चौदह हजार राक्षसोंकी सेना ले श्रीरामचन्द्रजीपर चढाई की। श्रीरामने भी उन सबका सामना किया और अपने बाणोंसे राक्षसोंको बीधना आरम्भ किया। शत्रओंकी हाथी, घोडे, रथ और पैदलसहित समस्त चतुरङ्किणी सेनाको उन्होंने यमलोक पहुँचा दिया तथा अपने साथ युद्ध करनेवाले भयंकर राक्षस खर, दूषण एवं त्रिशिराको भी मौतके घाट उतार दिया। अब शूर्पणखा लङ्कामें गयी और रावणके सामने जा पृथ्वीपर गिर पड़ी। उसने क्रोधमें भरकर रावणसे कहा-'अरे! त राजा और रक्षक कहलानेयोग्य नहीं है। खर आदि समस्त राक्षसोंका संहार करनेवाले रामकी पत्नी सीताको हर ले। मैं राम और लक्ष्मणका रक्त पीकर ही जीवित रहँगी; अन्यथा नहीं '॥ ६- १२॥

शूर्पणखाकी बात सुनकर रावणने कहा-'अच्छा, ऐसा ही होगा।' फिर उसने मारीचसे

शूर्पणखाने कहा-तुम कौन हो? कहाँसे | कहा-'तुम स्वर्णमय विचित्र मृगका रूप धारण करके सीताके सामने जाओ और राम तथा लक्ष्मणको अपने पीछे आश्रमसे दूर हटा ले जाओ। मैं सीताका हरण करूँगा। यदि मेरी बात न मानोगे, तो तुम्हारी मृत्यु निश्चित है।' मारीचने रावणसे कहा-'रावण। धनुर्धर राम साक्षात् मृत्यु हैं।' फिर उसने मन-ही-मन सोचा-'यदि नहीं जाऊँगा, तो रावणके हाथसे मरना होगा और जाऊँगा तो श्रीरामके हाथसे। इस प्रकार यदि मरना अनिवार्य है तो इसके लिये श्रीराम ही श्रेष्ठ हैं, रावण नहीं; [क्योंकि श्रीरामके हाथसे मृत्य होनेपर मेरी मुक्ति हो जायगी]। ऐसा विचारकर वह मृगरूप धारण करके सीताके सामने बारंबार आने-जाने लगा। तब सीताजीकी प्रेरणासे श्रीरामने [दूरतक उसका पीछा करके] उसे अपने बाणसे मार डाला। मस्ते समय उस मृगने 'हा सीते! हा लक्ष्मण!' कहकर पुकार लगायी। उस समय सीताके कहनेसे लक्ष्मण अपनी उच्छाके विरुद्ध श्रीरामचन्द्रजोके पास गये। इसी बीचमें रावणने भी मौका पाकर सीताको हर लिया। मार्गमें जाते समय उसने गृधराज जटायका वध किया। जटायुने भी उसके रचको नष्ट कर हाला था। रथ न रहनेपर रावणने सीताको कंधेपर बिठा लिया और उन्हें लङ्कामें ले जाकर अशोकवाटिकामें रखा। वहाँ सीतासे बोला-'तुम मेरी पटरानी बन जाओ।' फिर राक्षसियोंकी ओर देखकर कहा-'निशाचरियो! इसकी रखवाली करो'॥ १३--१९ है॥

उधर श्रीरामचन्द्रजी जब मारीचको मारकर लौटे. तो लक्ष्मणको आते देख बोले-'सुमित्रानन्दन! वह मुग तो मायामय था-वास्तवमें वह एक राक्षस था; किंतु तुम जो इस समय यहाँ आ गये, इससे जान पडता है, निश्चय ही कोई सीताको हर ले गया।' श्रीरामचन्द्रजी आश्रमपर गये: किंत

वहाँ सीता नहीं दिखायी दीं। उस समय वे वह कहकर कि 'सीताको रावण हर ले गया है' आर्त होकर शोक और विलाप करने लगे—'हा प्राण त्याग दिया। तब श्रीरघुनाथजीने अपने प्रिये जानकी! तू मुझे छोड़कर कहाँ चली हायसे जटायुका दाह-संस्कार किया। इसके बाद गयी?' लक्ष्मणने श्रीरामको सान्त्वना दी। तब इसी समय इनकी जटायुसे भेंट हुई। जटायुने मिलिये'॥ २०—२४॥

इन्होंने कबन्धका वध किया। कबन्धने शापमुक्त वे वनमें घूम-घूम सीताकी खोज करने लगे। होनेपर श्रीरामचन्द्रजीसे कहा—'आप सुग्रीवसे

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'रामापण-कवाके अन्तर्गत अरण्यकाण्डकी कथाका वर्णन'-विषयक साठवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ७ ॥

#### आठवाँ अध्याय

#### किष्किन्धाकाण्डकी संक्षिप्त कथा

नारदजी कहते हैं-श्रीरामचन्द्रजी पम्पा-सरोवरपर जाकर सीताके लिये शोक करने लगे। वहाँ वे शबरीसे मिले। फिर हनुमान्जीसे उनकी भेंट हुई। हनुमान्जी उन्हें सुग्रीबके पास ले गये और सुग्रीवके साथ उनकी मित्रता करायी। श्रीरामचन्द्रजीने सबके देखते-देखते ताड़के सात वृक्षोंको एक ही बाणसे बींध डाला और दुन्दुधि नामक दानवके विशाल शरीरको पैरकी ठोकरसे दस योजन दर फॅक दिया। इसके बाद सुग्रीवके शत्र वालीको, जो भाई होते हुए भी उनके साच वैर रखता था, मार डाला और किष्किन्धापुरी, वानरोंका साम्राज्य, रुमा एवं तारा-इन सबको ऋष्यम्क पर्वतपर वानरराज सुग्रीवके अधीन कर दिया। तदनन्तर किष्किन्धापुरोके स्वामी सुग्रीवने कहा- श्रीराम! आपको सीताजीकी प्राप्ति जिस प्रकार भी हो सके, ऐसा उपाय मैं कर रहा है। यह सननेके बाद श्रीरामचन्द्रजीने माल्यवान् पर्वतके शिखरपर वर्षाके चार महीने व्यतीत किये और सुग्रीव किष्किन्धामें रहने लगे। चौमासेके बाद भी जब सुग्रीव दिखायी नहीं दिये, तब श्रीरामचन्द्रजीकी आजासे लक्ष्मणने किष्किन्धामें जाकर कहा-'सुग्रीव! तुम श्रीरामचन्द्रजीके पास चलो। अपनी

प्रतिज्ञापर अटल रहो, नहीं तो वाली मरकर जिस मार्गमे गया है, वह मार्ग अभी बंद नहीं हुआ है। अतएव वालीके पथका अनुसरण न करो।' सुग्रीवने कहा-'समित्रानन्दन! विषयभोगमें आसक्त हो जानेके कारण मुझे बीते हुए समयका भान न रहा। [अत: मेरे अपराधको क्षमा कीजिये] '॥ १-७॥

ऐसा कहकर वानरराज सुग्रीव श्रीरामचन्द्रजीके पास गये और उन्हें नमस्कार करके बोले-'भगवन् ! मैंने सब वानरोंको बुला लिया है। अब आपको इच्छाके अनुसार सीताजीकी खोज करनेके लिये उन्हें भेजूँगा। वे पूर्वादि दिशाओंमें जाकर एक महीनेतक सीताजीकी खोज करें। जो एक महीनेके बाद लौटेगा, उसे मैं मार डाल्गा।' यह सुनकर बहुत-से वानर पूर्व, पश्चिम और उत्तर दिशाओंके मार्गपर चल पड़े तथा वहाँ जनककुमारी सीताको न पाकर नियत समयके भीतर श्रीराम और सुग्रीवके पास लौट आये। हनुमान्जी श्रीरामचन्द्रजीकी दी हुई अँगुठी लेकर अन्य वानरोंके साथ दक्षिण दिशामें जानकीजीकी खोज कर रहे थे। वे लोग सुप्रभाकी गुफाके निकट विन्ध्यपर्वतपर ही एक माससे अधिक कालतक दुँढ़ते फिरे; किंतु उन्हें सीताजीका दर्शन नहीं

हुआ। अन्तमें निराश होकर आपसमें कहने लगे-'हमलोगोंको व्यर्थ ही प्राण देने पड़ेंगे। धन्य है वह जटाय, जिसने सीताके लिये ग्रवणके द्वारा मारा जाकर युद्धमें प्राण त्याग दिया था'॥८-१३॥

उनकी ये बातें सम्पाति नामक गृधके कानोंमें पडीं। वह वानरोंके (प्राणत्यागकी चर्चासे उनके) खानेकी ताकमें लगा था। किंतु जटायुकी चर्चा सुनकर रुक गया और बोला-'वानरो! जटायु मेरा भाई था। वह मेरे ही साथ सुर्वमण्डलकी और उड़ा चला जा रहा था। मैंने अपनी पाँखोंकी और उन्हें सब समाचार बता दें'॥ १४—१७॥

ओटमें रखकर सूर्यंकी प्रखर किरणोंके तापसे उसे बचाया। अतः वह तो सकुशल बच गया; किंतु मेरी पाँखें जल गयीं, इसलिये मैं यहीं गिर पड़ा। आज श्रीरामचन्द्रजीकी वार्ता सुननेसे फिर मेरे पंख निकल आये। अब मैं जानकीको देखता हैं; वे लड़ामें अशोक-वाटिकाके भीतर हैं। लवणसमुद्रके द्वीपमें त्रिकट पर्वतपर लड्डा बसी हुई है। यहाँसे बहाँतकका समुद्र सौ योजन विस्तृत है। यह जानकर सब वानर श्रीराम और सुग्रीवके पास जायेँ

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'रामानज-कचाके अन्तर्गत किष्किन्धाकाण्डकी कथाका वर्णन' नामक आठवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ८ ॥

#### このおかないか नवाँ अध्याय

#### सुन्दरकाण्डकी संक्षिप्त कथा

नारदजी कहते हैं - सम्पातिकी बात सुनकर | हनुमान और अङ्गद आदि वानरोंने सपुद्रकी ओर देखा। फिर वे कहने लगे - 'कॉन समुद्रको लॉंपकर समस्त वानरोंको जीवन-दान देगा?' वानरोंको जीवन-रक्षा और श्रीरामचन्द्रजोके कार्यको प्रकृष्ट सिद्धिके लिये पवनकुमार हनुमान्जी सौ योजन विस्तृत समुद्रको लाँघ गये। लाँघते समय अवलम्बन देनेके लिये समुद्रसे मैनाक पर्वत उठा। हनुमान्जीने दृष्टिमात्रसे उसका सत्कार किया। फिर [छायाग्राहिणी] सिंहिकाने सिर उठाया। [वह उन्हें अपना ग्रास बनाना चाहती थी, इसलिये] हनुमान्जीने उसे मार गिराया। समुद्रके पार जाकर उन्होंने लङ्कापुरी देखी। राक्षसंकि घरोंमें खोज की: रावणके अन्त:पुरमें तथा कृम्भ, कृम्भकर्ण, विभीषण, इन्द्रजित् तथा अन्य राक्षसोंके गृहोंमें जा-जाकर तलाश की: मद्यपानके स्थानों आदिमें भी चक्कर लगाया; किंतु कहीं भी सीता उनकी दृष्टिमें नहीं पड़ीं। अब वे बड़ी चिन्तामें पड़े।

अन्तमें जब अशोकवाटिकाकी ओर गये तो वहाँ शिंशपा-वृक्षके नीचे सीताजी उन्हें बैठी दिखायी दीं। वहाँ राक्षसियाँ उनकी रखवाली कर रही र्धो । हनुमानुजीने शिशपा-वृक्षपर चढ़कर देखा । रावण सोताजीसे कह रहा था-'त् मेरी स्त्री हो जा'; किंतु वे स्पष्ट शब्दोंमें 'ना' कर रही थीं। वहाँ बैठी हुई राक्षसियाँ भी यही कहती धीं—'तू रावणकी स्त्री हो जा।' जब रावण चला गया तो हनमान्जीने इस प्रकार कहना आरम्भ किया—'अयोध्यामें दशरथ नामवाले एक राजा थे। उनके दो पुत्र राम और लक्ष्मण वनवासके लिये गये। वे दोनों भाई श्रेष्ठ पुरुष हैं। उनमें ब्रोरामचन्द्रजोकी पत्नी जनककुमारी सीता तुम्हीं हो। रावण तुम्हें बलपूर्वक हर ले आया है। श्रीरामचन्द्रजी इस समय वानरराज सुग्रीवके मित्र हो गये हैं। उन्होंने तुम्हारी खोज करनेके लिये ही मुझे भेजा है। पहचानके लिये गृढ़ संदेशके साथ श्रीरामचन्द्रजीने अँगुठी दी है। उनकी दी हुई यह अँगूठी ले लो'॥१-९॥

सीताजीने अँगुठी ले ली। उन्होंने वृक्षपर बैठे हुए हनुमान्जीको देखा। फिर हनुमान्जी वृक्षसे उतरकर उनके सामने आ बैठे, तब सीताने उनसे कहा-'यदि श्रीरघुनाथजी जीवित हैं तो वे मुझे यहाँसे ले क्यों नहीं जाते?' इस प्रकार शक्रा करती हुई सीताजीसे हनुमान्जीने इस प्रकार कहा-'देवि सीते! तुम यहाँ हो, यह बात श्रीरामचन्द्रजी नहीं जानते। मुझसे यह समाचार जान लेनेके पश्चात सेनासहित राक्षस रावणको मारकर वे तुम्हें अवश्य ले जायेंगे। तुम चिन्ता न करो। मुझे कोई अपनी पहचान दो।' तब सीताजीने हनुमान्जीको अपनी चुड़ामणि उतारकर दे दी और कहा-'भैया! अब ऐसा उपाय करो, जिससे श्रीरचुनाथजी शीघ्र आकर मुझे वहाँसे ले चलें। उन्हें कौएकी आँख नष्ट कर देनेवाली घटनाका स्मरण दिलाना: [आज यहीं रहो] कल सबेरे चले जाना: तुम मेरा शोक दूर करनेवाले हो। तुम्हारे आनेसे मेरा द:ख बहुत कम हो गया है।' चुडामणि और काकवाली कथाको पहचानके रूपमें लेकर हनुमानुजीने कहा- कल्याणि। तुम्हारे पतिदेव अब तुम्हें शीघ्र ही ले जायैंगे। अथवा यदि तुम्हें चलनेकी जल्दी हो, तो मेरी पीठपर बैठ जाओ। मैं आज ही तुम्हें श्रीराम और सुग्रोवके दर्शन कराठैंगा।' सीता बोलीं-' नहीं, श्रीरधुनायजी ही आकर मुझे ले जायें ॥ १०-१५ ई॥

तदनन्तर हनुमान्जीने रावणसे मिलनेकी युक्ति सोच निकाली। उन्होंने रक्षकोंको मारकर उस वाटिकाको उजाड़ डाला। फिर दाँत और नख आदि आयुधोंसे वहाँ आये हुए रावणके समस्त सेवकोंको मारकर सात मन्त्रिकुमारों तथा रावणपुत्र अक्षयकुमारको भी यमलोक पहुँचा दिया। तत्पश्चात् इन्द्रजित्ने आकर उन्हें नागपाश्चसे बाँध लिया और

उन वानरवीरको रावणके पास ले जाकर उससे मिलाया। उस समय रावणने पूछा-'त् कौन है ?' तब हुनुमान्जीने रावणको उत्तर दिया—'मैं श्रीरामचन्द्रजीका दूत हूँ। तुम श्रीसीताजीको श्रीरचुनाधजीकी सेवामें लौटा दो; अन्यथा लङ्कानिवासी समस्त राक्षसोंके साथ तुम्हें श्रीरामके बाणोंसे घायल होकर निश्चय ही मरना पड़ेगा।' यह सुनकर रावण हनुमान्जीको मारनेके लिये उद्यत हो गया: किंतु विभीषणने उसे रोक दिया। तब रावणने उनकी पुँछमें आग लगा दी। पुँछ जल ठठी। यह देख पवनपुत्र हनुमानुजीने राष्ट्रसोंकी पूरी लङ्काको जला डाला और सीताजीका पुनः दर्शन करके उन्हें प्रणाम किया। फिर समुद्रके पार आकर अङ्गद आदिसे कहा-'मैंने सीताजीका दर्शन कर लिया है।' तत्पक्षात् अबद आदिके साथ सुग्रीवके मध्वनमें आकर, दिधमुख आदि रक्षकोंको परास्त करके, मध्यान करनेके अनन्तर वे सब लोग श्रीरामचन्द्रजीके पास आये और बोले-'सीताजीका दर्शन हो गया।' त्रीरामचन्द्रजीने भी अत्यन्त प्रसन्न होकर हनुमानुजीसे पछा-॥१६-२४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

श्रीरामचन्द्रजी बोले— किपवर! तुम्हें सीताका दर्शन कैसे हुआ? उसने मेरे लिये क्या संदेश दिया है? मैं विरहकी आगमें जल रहा हूँ। तुम सीताकी अमृतमयी कथा सुनाकर मेरा संताप शान्त करो॥ २५॥

नारदजी कहते हैं — यह सुनकर हनुमान्जीने रघुनाथजीसे कहा — 'भगवन्! मैं समुद्र लाँधकर लङ्कामें गया था। वहाँ सीताजीका दर्शन करके, लङ्कापुरीको जलाकर यहाँ आ रहा हूँ। यह सीताजीकी दो हुई चूड़ामणि लीजिये। आप शोक न करें; रावणका वध करनेके पश्चात् निश्चय ही आपको सीताजीकी प्राप्ति होगी।' श्रीरामचन्द्रजी उस मणिको हाथमें ले, विरहसे व्याकुल होकर रोने लगे और बोले - इस मणिको देखकर ऐसा जान पड़ता है, मानो मैंने सीताको ही देख लिया। अब मुझे सीताके पास ले चलो; मैं उसके बिना जीवित नहीं रह सकता।' उस समय सुग्रीव आदिने श्रीरामचन्द्रजीको समझा-बुझाकर शान्त किया। तदनन्तर श्रीरघुनाथजी समुद्रके तटपर गये। वहाँ उनसे विभीषण आकर मिले। विभीषणके भाई दुरात्मा रावणने उनका तिरस्कार किया था। विभीषणने इतना ही कहा था कि 'भैवा। आप सीताको श्रीरामचन्द्रजीको सेवामें समर्पित कर दीजिये।' इसी अपराधके कारण उसने इन्हें ठुकरा दिया था। अब वे असहाय थे। श्रीरामचन्द्रजीने

विभीषणको अपना मित्र बनाया और लङ्काके राजपदपर अभिषिक्त कर दिया। इसके बाद श्रीरामने समुद्रसे लङ्का जानेके लिये रास्ता माँगा। जब उसने मार्ग नहीं दिया तो उन्होंने बाणोंसे उसे बींध डाला। अब समुद्र भयभीत होकर श्रीरामचन्द्रजीके पास आकर बोला- भगवन ! नलके द्वारा मेरे ऊपर पुल बैधाकर आप लङ्कामें जाइये। पूर्वकालमें आपहीने मुझे गहरा बनाया था।' यह सुनकर श्रीरामचन्द्रजीने नलके द्वारा वक्ष और जिलाखण्डोंसे एक पुल बैंधवाया और उसीसे वे वानरॉसहित समुद्रके पार गये। वहाँ सुवेल पर्वतपर पड़ाव डालकर वहींसे उन्होंने लङ्कापुरीका निरीक्षण किया॥ २६-३३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'रामायण-कथाके अन्तर्गत सुन्दरकाण्डकी कथाका वर्णन'

नामक नवीं अध्याप पुरा हुआ॥ ९॥

## へいががかっつ

#### दसवाँ अध्याय युद्धकाण्डकी संक्षिप्त कथा

नारदजी कहते हैं- तदनतर श्रीरामचन्द्रजीके आदेशसे अङ्गद रावणके पास गये और बोले-'रावण! तुम जनककुमारी सीताको ले जाकर शीघ्र ही श्रीरामचन्द्रजीको सौंप दो। अन्यथा मारे जाओंगे।' यह सुनकर रावण उन्हें भारनेको तैयार हो गया। अङ्गद राक्षसोंको मार-पीटकर लौट आये और श्रीरामचन्द्रजीसे बोले-'भगवन्! रावण केवल युद्ध करना चाहता है।' अङ्गदकी बात सुनकर श्रीरामने वानरोंकी सेना साथ ले युद्धके लिये लङ्कामें प्रवेश किया। हनुमान, मैन्द, द्विविद, जाम्बवान, नल, नील, तार, अङ्गद, धुम्र, सुषेण, केसरी, गज, पनस, विनत, रम्भ, शरभ, महाबली कम्पन, गवाक्ष, दिधमुख, गवय और गन्धमादन-ये सब तो वहाँ आये ही, अन्य भी बहुत-से वानर आ पहुँचे। इन असंख्य वानरोंसहित राक्षसी सेनाका संहार आरम्भ किया। श्रीरामने

[कपिराज] सुग्रीव भी युद्धके लिये उपस्थित थे। फिर तो राक्षसों और वानरोंमें घमासान युद्ध छिड गया। राक्षस वानरोंको बाण, शक्ति और गदा आदिके द्वारा मारने लगे और वानर नख, दाँत एवं शिला आदिके द्वारा राक्षसोंका संहार करने लगे। राक्षसोंकी हाथी, घोड़े, रथ और पैदलोंसे युक्त चतुरङ्गिणी सेना नष्ट-भ्रष्ट हो गयी। हनुमानुने पर्वतशिखरसे अपने वैरी धृष्राक्षका वध कर डाला। नीलने भी युद्धके लिये सामने आये हुए अकम्पन और प्रहस्तको मौतके घाट उतार दिया॥ १-८॥

श्रीराम और लक्ष्मण यद्यपि इन्द्रजितके नागास्त्रसे बैंध गये थे, तथापि गरुड़की दृष्टि पड़ते ही उससे मुक्त हो गये। तत्पश्चात् उन दोनों भाइयोंने बाणोंसे

रावणको युद्धमें अपने वाणोंकी मारसे जर्जरित कर डाला। इससे दु:खित होकर रावणने कुम्भकर्णको स्रोतेसे जगाया। जागनेपर कुम्भकर्णने हजार घडे मदिरा पीकर कितने ही भैंस आदि पशुओंका भक्षण किया। फिर रावणसे कम्भकर्ण बोला-'सीताका हरण करके तुमने पाप किया है। तुम मेरे बड़े भाई हो, इसीलिये तुम्हारे कहनेसे युद्ध करने जाता हैं। मैं वानरोंसहित रामको मार डालुंगा'॥९-१२॥

ऐसा कहकर कम्भकर्णने समस्त वानरोंको कुचलना आरम्भ किया। एक बार उसने सुग्रोवको पकड लिया, तब सुग्रीवने उसकी नाक और कान काट लिये। नाक और कानसे रहित होकर वह वानरोंका भक्षण करने लगा। यह देख श्रीरामचन्द्रजीने अपने बाणोंसे कुम्भकर्णको दोनों भुजाएँ काट डालों। इसके बाद उसके दोनों पैर तथा मस्तक काटकर उसे पृथ्वीपर मिरा दिया। तदनन्तर कृष्भ, निकृष्भ, राक्षस मकराक्ष, महोदर, महापार्श्व, मत्त, राक्षसत्रेष्ट उन्मत्त, प्रथस, भासकर्ण, विरूपाध, देवान्तक, नगन्तक, त्रिशिश और अतिकाय युद्धमें कृद पड़े। तब इनको तथा और भी बहुत-से युद्धपरायण राक्षसोंको श्रीराम, लक्ष्मण, विभीषण एवं वानरोंने पृथ्वीपर सुला दिया। तत्पश्चात् इन्द्रजित् (मेघनाद)-ने मायासे युद्ध करते हुए वरदानमें प्राप्त हुए नागपाञ्चदारा श्रीराम और लक्ष्मणको बाँध लिया। उस समय हनुमानुजीके द्वारा लाये हुए पर्वतपर उगी हुई 'विशल्या' नामकी ओषधिसे श्रीराम और लक्ष्मणके घाव अच्छे हुए। उनके शरीरसे बाण निकाल दिये गये। हनुमानुजी पर्वतको जहाँसे लाये थे, वहाँ उसे पुन: रख आये। इधर मेघनाद निक्मिमलादेवीके मन्दिरमें होम आदि करने लगा। उस समय लक्ष्मणने अपने बाणोंसे इन्द्रको भी परास्त कर 1362 अग्नि पुराण २

देनेवाले उस वीरको युद्धमें मार गिराया। पुत्रकी मृत्यका समाचार पाकर रावण शोकसे संतप्त हो उठा और सीताको मार डालनेके लिये उद्यत हो उठा: किंतु अविन्ध्यके मना करनेसे वह मान गया और रथपर बैठकर सेनासहित युद्धभूमिमें गया। तब इन्द्रके आदेशसे मातलिने आकर श्रीरघुनाधजीको भी देवराज इन्द्रके स्थपर बिटाया॥१३--२२॥

त्रीराम और रावणका युद्ध श्रीराम और रावणके युद्धके ही समान था-उसकी कहीं भी दूसरी कोई उपमा नहीं थी। रावण वानरोंपर प्रहार करता था और हनुमान आदि वानर रावणको चोट पहुँचाते थे। जैसे मेच पानी बरसाता है, उसी प्रकार श्रीरघुनाचर्जाने रावणके ऊपर अस्त्र-शस्त्रींकी वर्षा आरम्भ कर दी। उन्होंने रावणके रथ, ध्वज, अश्च, सार्राध, धन्य, बाहु और मस्तक काट डाले। काटे हुए मस्तकाँके स्थानपर दूसरे नये मस्तक उत्पन्न हो जाते थे। यह देखकर श्रीरामचन्द्रजोने ब्रह्मास्त्रके द्वारा रावणका वक्ष:स्थल विदीणं करके उसे रणभूमिमें गिरा दिया। उस समय [मरनेसे बचे हुए सब] राक्षसोंके साथ रावणकी अनाया स्त्रियाँ विलाप करने लगीं। तब ब्रोरामचन्द्रजीकी आजासे विभीषणने उन सबको सान्वना दे, ग्रवणके शवका दाह-संस्कार किया। तदनन्तर श्रीरामचन्द्रजीने हनुमान्जीके द्वारा सीताजीको बुलवाया। यद्यपि वे स्वरूपसे ही नित्य शुद्ध थीं, तो भी उन्होंने अग्निमें प्रवेश करके अपनी विश्वद्धताका परिचय दिया। तत्पश्चात् रघुनावजीने उन्हें स्वीकार किया। इसके बाद इन्द्रादि देवताओंने उनका स्तवन किया। फिर ब्रह्माजी तथा स्वर्गवासी महाराज दशरथने आकर स्तुति करते हुए कहा—'श्रीराम! तुम राक्षसोंका संहार करनेवाले साक्षात् श्रीविष्णु हो।' फिर त्रीरामके अनुरोधसे इन्द्रने अमृत बरसाकर मरे

हए वानरोंको जीवित कर दिया। समस्त देवता युद्ध देखकर, श्रीरामचन्द्रजीके द्वारा पूजित हो, स्वर्गलोकमें चले गये। श्रीरामचन्द्रजीने लङ्काका राज्य विभीषणको दे दिया और वानरोंका विशेष सम्मान किया॥ २३--२९॥

फिर सबको साथ ले, सीतासहित पुष्पक विमानपर बैठकर श्रीराम जिस मार्गसे आये थे, उसीसे लौट चले। मार्गमें वे सोताको प्रसन्नचित्त होकर वनों और दुर्गम स्थानोंको दिखाते जा रहे थे। प्रयागमें महर्षि भरदाजको प्रणाम करके वे अयोध्याके पास नन्दिग्राममें आये। वहाँ भरतने उनके चरणोंमें प्रणाम किया। फिर वे अयोध्यामें आकर वहीं रहने लगे। सबसे पहले होती थी॥ ३०-३५॥

उन्होंने महर्षि वसिष्ठ आदिको नमस्कार करके क्रमशः कौसल्या, कैकेयी और सुमित्राके चरणोंमें मस्तक झुकाया। फिर राज्य-ग्रहण करके ब्राह्मणों आदिका पूजन किया। अश्वमेध-यज्ञ करके उन्होंने अपने आत्मस्वरूप श्रीवासुदेवका यजन किया, सब प्रकारके दान दिये और प्रजाजनोंका पुत्रवत पालन करने लगे। उन्होंने धर्म और कामादिका भी सेवन किया तथा वे दुष्टोंको सदा दण्ड देते रहे। उनके राज्यमें सब लोग धर्मपरायण थे तथा पृथ्वीपर सब प्रकारकी खेती फली-फूली रहती थी। श्रीरघुनाथजीके शासनकालमें किसीकी अकालमृत्यु भी नहीं

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'रामायण-कचाके अन्तर्गत युद्धकाण्डकी कचाका वर्णन' नामक दसवी अध्याय पुरा हुआ ॥ १०॥

ALCONOMIC PROPERTY

## ग्यारहवाँ अध्याय उत्तरकाण्डकी संक्षिप्त कथा

नारदजी कहते हैं- जब रचनाथजी अयोध्याके राजसिंहासनपर आसीन हो गये, तब अगस्त्य आदि महर्षि उनका दर्शन करनेके लिये गये। वहाँ उनका भलीभाँति स्वागत-सत्कार हुआ। तदननार उन ऋषियोंने कहा- 'भगवन्! आप धन्य हैं, जो लङ्कामें विजयी हुए और इन्द्रजित्-जैसे राक्षसको मार गिराया। [अब हम उनको उत्पत्ति-कथा बतलाते हैं, सुनिये-] ब्रह्माजीके पुत्र मुनिबर पुलस्त्य हुए और पुलस्त्यसे महर्षि विश्ववाका जन्म हुआ। उनकी दो पत्नियाँ धीं - पुण्योत्कटा और कैकसी। उनमें पुण्योत्कटा ज्येष्ठ थी। उसके गर्भसे धनाध्यक्ष कबेरका जन्म हुआ। कैकसीके गर्भसे पहले रावणका जन्म हुआ, जिसके दस मुख और बीस भुजाएँ थीं। रावणने तपस्या की और ब्रह्माजीने उसे वरदान दिवा, जिससे उसने

समस्त देवताओंको जीत लिया। कैकसीके दूसरे पुत्रका नाम कुम्भकर्ण और तीसरेका विभीषण था। कुम्भकर्ण सदा नींदमें ही पड़ा रहता था; किंत विभीषण बहे धर्मात्मा हुए। इन तीनोंकी बहन शूर्पणखा हुई। रावणसे मेघनादका जन्म हुआ। उसने इन्द्रको जीत लिया था, इसलिये 'इन्द्रजित्'के नामसे उसकी प्रसिद्धि हुई। वह रावणसे भी अधिक बलवान् था। परंतु देवताओं आदिके कल्याणकी इच्छा रखनेवाले आपने लक्ष्मणके द्वारा उसका वध करा दिया।' ऐसा कहकर वे अगस्त्य आदि ब्रह्मर्षि श्रीरघुनाथजीके द्वारा अभिनन्दित हो अपने-अपने आश्रमको चले गये। तदनन्तर देवताओंकी प्रार्थनासे प्रभावित श्रीरामचन्द्रजीके आदेशसे शत्रुघ्नने लवणास्रको मारकर एक पूरी बसायी, जो 'मथुरा' नामसे प्रसिद्ध हुई। तत्पश्चात् भरतने श्रीरामकी आज्ञा पाकर सिन्ध्-तीर-निवासी शैलुष नामक बलोन्पत्त गन्धर्वका तथा उसके तीन करोड़ वंशजोंका अपने तीखे बाणोंसे संहार किया। फिर उस देशके [ गान्धार और मद्र] दो विभाग करके, उनमें अपने पुत्र तक्ष और पृष्करको स्थापित कर दिया॥१-९॥

इसके बाद भरत और शत्रध्न अयोध्यामें चले आये और वहाँ श्रीरघुनाथजीकी आराधना करते हुए रहने लगे। श्रीरामचन्द्रजीने दृष्ट पुरुषोंका युद्धमें संहार किया और शिष्ट पुरुषोंका दान आदिके द्वारा भलीभाँति पालन किया। उन्होंने लोकापवादके भयसे अपनी धर्मपत्नी सीताको वनमें छोड़ दिया था। वहाँ वाल्मीकि मृनिके आश्रममें उनके गर्भसे दो श्रेष्ठ पुत्र उत्पन्न हुए जिनके नाम कुश और लय थे। उनके उत्तम है। १४॥

चरित्रोंको सुनकर श्रीरामचन्द्रजीको भलीभौति निश्चय हो गया कि ये मेरे ही पुत्र हैं। तत्पश्चात् उन दोनोंको कोसलके दो राज्योंपर अभिषिक्त करके, 'मैं ब्रह्म हैं' इसकी भावनापूर्वक ध्यान-योगमें स्थित होकर उन्होंने देवताओंकी प्रार्थनासे भाइयों और पुरवासियोंसहित अपने परमधाममें प्रवेश किया। अयोध्यामें ग्यारह हजार वर्षीतक राज्य करके वे अनेक यज्ञोंका अनुष्टान कर चुके थे। उनके बाद सीताके पुत्र कोसल जनपदके राजा हुए॥ १०-१३॥

अग्निदेव कहते हैं -- विसष्टजी ! देवर्षि नारदसे यह कथा सुनकर महर्षि वाल्मीकिने विस्तारपूर्वक रामायण नामक महाकाव्यकी रचना की। जो इस प्रसङ्गको सुनता है, वह स्वर्गलोकको जाता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'रामायण-कथाके अन्तर्गत उत्तरकाण्डकी क्रयाका वर्णन ' नामक स्यास्त्रवीं अध्याय पूरा हुआ ॥ १९ ॥

#### month of the same बारहवाँ अध्याय

## हरिवंशका वर्णन एवं श्रीकृष्णावतारकी संक्षिप्त कथा

अग्निदेव कहते हैं-अब मैं हरिवंशका वर्णन करूँगा। श्रीविष्णुके नाभि-कमलसे ब्रह्माजीका प्रादुर्भाव हुआ। ब्रह्माजीसे अत्रि, अत्रिसे सोम, सोमसे [बुध एवं बुधसे] पुरुखा उत्पन्न हुए। पुरुरवासे आयु, आयुसे नहुष तथा नहुषसे ययातिका जन्म हुआ। ययातिकी पहली पत्नी देवयानीने यद और तुर्वस नामक दो पुत्रोंको जन्म दिया। उनकी दूसरी पत्नी शर्मिष्ठाके गर्भसे, जो वृषपर्वाकी पुत्री थी, दुह्य, अनु और पुरु-ये तीन पुत्र उत्पन्न हुए। यदुके वंशमें 'यादव' नामसे प्रसिद्ध क्षत्रिय तथा] रौहिणेय कहलाये। तदनन्तर श्रावण मासके\*

हुए। उन सबमें भगवान् वासुदेव सर्वश्रेष्ठ थे। परम पुरुष भगवान विष्णु हो इस पृथ्वीका भार डतारनेके लिये वसुदेव और देवकीके पुत्ररूपमें प्रकट हुए थे। भगवान विष्णुकी प्रेरणासे योग-निद्राने क्रमशः छः गर्भ, जो पूर्वजन्ममें हिरण्यकशिपुके पुत्र थे, देवकीके उदरमें स्थापित किये। देवकीके उदरसे सातवें गर्भके रूपमें बलभद्रजी प्रकट हुए थे। ये देवकीसे रोहिणीके गर्भमें खींचकर लाये गये थे, इसलिये [संकर्षण

<sup>\*</sup> जुक्त पश्चको प्रतिपदासे लेकर कृष्णपश्चको अञ्चलस्यातक एक गास होता है। इस मान्यताके अनुसार गणना करनेपर आजको गुणनाके अनुसार जो भाइपद कृष्ण अष्टमो है, वहीं कवण कृष्ण अष्टमी सिद्ध होती है। गुजरात, महाराष्ट्रमें अब भी ऐसा ही मानते हैं।

कृष्णपक्षकी अध्टमीको आधी रातके समय चार भुजाधारी भगवान् श्रीहरि प्रकट हुए। उस समय देवकी और वसुदेवने उनका स्तवन किया। फिर वे दो बाँहोंवाले नन्हें-से बालक बन गये। वसुदेवने कंसके भयसे अपने शिशुको वशोदाकी शय्यापर पहुँचा दिया और यशोदाकी नवजात बालिकाको देवकीकी शय्यापर लाकर सुला दिया। बच्चेके रोनेको आवाज सुनकर कंस आ पहुँचा और देवकीके मना करनेपर भी उसने उस बालिकाको उठाकर शिलापर पटक दिया। उसने आकाशवाणीसे सुन रखा था कि देवकीके आठवें गर्भसे मेरी मृत्यु होगी। इसीलिये उसने देवकीके उत्पन्न हुए सभी शिशुओंको मार डाला था॥१-९॥

कंसके द्वारा शिलापर पटको हुई वह बालिका आकाशमें उड़ गयी और वहींसे इस प्रकार बोली-'कंस! मुझे पटकनेसे तुम्हारा क्या लाभ हुआ? जिनके हाथसे तुम्हारा वध होगा वे देवताओंके सर्वस्वभूत भगवान् तो इस पृथ्वीका भार उतारनेके लिये अवतार ले चुके ॥ १०-११॥

ऐसा कहकर वह चली गयी। उसीने देवताओंकी प्रार्थनासे शुम्भ आदि दैल्योंका वध किया। तब इन्द्रने इस प्रकार स्तुति की—'जो आयां, दुर्गा, वेदगर्भा, अम्बिका, भद्रकाली, भद्रा, क्षेम्या, क्षेमकरी तथा नैकबाह् आदि नामोंसे प्रसिद्ध हैं, उन जगदम्बाको में नमस्कार करता हूँ।' जो तीनों समय इन नामोंका पाठ करता है, उसकी सब कामनाएँ पूर्ण होती है। उधर कंसने भी (बालिकाकी बात सुनकर) नवजात शिशुओंका वध करनेके लिये पुतना आदिको सब ओर भेजा। कंस

आदिसे डरे हुए वसुदेवने अपने दोनों पुत्रोंकी रक्षाके लिये उन्हें गोकुलमें यशोदापति नन्दजीको सौंप दिया था। वहाँ बलराम और श्रीकृष्ण— दोनों भाई गौओं तथा ग्वालबालोंके साथ विचरा करते थे। यद्यपि वे सम्पूर्ण जगतुके पालक थे, तो भी वजमें गोपालक बनकर रहे। एक बार त्रीकृष्णके ऊधमसे तंग आकर मैया यशोदाने उन्हें रस्सीसे ऊखलमें बाँध दिया। वे ऊखल घसीटते हुए दो अर्जन-वक्षोंके बीचसे निकले। इससे वे दोनों वृक्ष टूटकर गिर पड़े। एक दिन श्रीकृष्ण एक छकड़ेके तीचे सो रहे थे। वे माताका स्तनपान करनेकी इच्छासे अपने पैर फेंक-फेंककर रोने लगे। उनके पैरका हलका-सा आघात लगते ही छकड़ा उलट गया॥ १२-१७॥

पूतना अपना स्तन पिलाकर श्रीकृष्णको मारनेके लिये उद्यत थी; किंतु श्रीकृष्णने ही वसका काम तमाम कर दिया। उन्होंने वृन्दावनमें जानेके पश्चात् कालियनागको परास्त किया और उसे यमुनाके कुण्डसे निकालकर समुद्रमें भेज दिया। बलरामजीके साथ जा, गदहेका रूप धारण करनेवाले धेनुकासुरको मारकर, उन्होंने तालवनको क्षेमयुक्त स्थान बना दिया तथा वृषभरूपधारी अस्टि।सुर और अश्ररूपधारी केशीको मार डाला। फिर श्रीकृष्णने इन्द्रयागके उत्सवको बंद कराया और उसके स्थानमें गिरिराज गोवर्धनकी पूजा प्रचलित की। इससे कृपित हो इन्द्रने जो वर्षा आरम्भ की, उसका निवारण श्रीकृष्णने गोवर्धन पर्वतको धारण करके किया। अन्तमें महेन्द्रने आकर उनके चरणोंमें मस्तक झुकाया और उन्हें 'गोविन्द'को पदवी दी। फिर अपने पुत्र अर्जुनको

१, नैकबाहुका अर्थ है—अनेक बाँहोंकाली। इससे द्विभूजा, चतुर्भुजा, अष्टभुजा तथा अष्टादराभुजा आदि सभी देवियोंका ग्रहण हो जाता है।

२. आर्या दुर्गा वेद गर्भा ऑन्कका भइकाल्यांप। भद्रा क्षेम्या क्षेमकरी नैककहर्नमापि ताम्॥ त्रिसंध्यं यः प्रदेशमः सर्वान् कामान् सः वापनुयात्॥ (अग्नि० १२। १२-१३)

उन्हें सौंपा। इससे संतुष्ट होकर श्रीकृष्णने पुन: इन्द्रयागका भी उत्सव कराया। तदनन्तर एक दिन वे दोनों भाई कंसका संदेश लेकर आये हुए अक्रूरके साथ रथपर बैठकर मथुरा चले गये। जाते समय श्रीकृष्णमें अनुराग रखनेवाली गोपियाँ, जिनके साथ वे भाँति-भाँतिको मधुर लोलाएँ कर चुके थे, उन्हें बहुत देस्तक निहास्ती रहीं। मार्गमें अक्ररने उनकी स्तुति की। मधुरामें एक रजक (धोबी) को, जो बहुत बढ़-बढ़कर बातें बना रहा था, मारकर श्रीकृष्णने उससे सारे वस्त्र ले लिये॥ १८-२३॥

एक मालीके द्वारपर उन्होंने बलरामजीके साथ फुलकी मालाएँ धारण की और मालीको उत्तम वर दिया। कंसकी दासी कुब्जाने उनके शरीरमें चन्दनका लेप कर दिया, इससे प्रसन होकर उन्होंने उसका कुबडापन दूर कर दिया-उसे सुद्धील एवं सुन्दरी बना दिया। आगे जानेपर रङ्गशालाके द्वारपर खडे हुए कुवलयापीड नामक मतवाले हाथीको मारा और रङ्गभूमिमें प्रवेश करके श्रीकृष्णने मञ्चपर बैठे हुए कंस आदि राजाओंके समक्ष चाण्र नामक मल्लके साथ [उसके ललकारनेपर] कुश्ती लड़ी और बलरामने मृष्टिक नामवाले पहलवानके साथ दंगल शुरू किया। उन दोनों भाइयोंने चाणूर, मुक्ति तथा अन्य पहलवानोंको भी [बात-की-बातमें] मार गिराया। तत्पश्चात् श्रीहरिने मथुराधिपति कंसको मारकर उसके पिता उग्रसेनको यदुवंशियोंका राजा बनाया। कंसके दो रानियाँ धीं-अस्ति और प्राप्ति। वे दोनों जरासन्धकी पुत्रियाँ थीं। उनकी प्रेरणासे जरासन्धने मथुरापुरीपर घेरा डाल दिया और यदवंशियोंके साथ बाणोंसे युद्ध करने लगा। बलराम और श्रीकृष्ण जरासन्धको परास्त करके मथुरा छोड़कर गोमन्त पर्वतपर चले आये और

द्वारका नगरीका निर्माण करके वहीं यदुवेशियोंके साथ रहने लगे। उन्होंने युद्धमें वासुदेव नाम धारण करनेवाले पौण्डकको भी मारा तथा भूमिपुत्र नरकासुरका वध करके उसके द्वारा हरकर लायी हुई देवता, गन्धर्व तथा यक्षींकी कन्याओंके साथ विवाह किया। श्रीकृष्णके सोलह हजार आठ रानियाँ थीं, उनमें रुक्मिणी आदि प्रधान थीं॥ २४-३१॥

> इसके बाद नरकासूरका दमन करनेवाले भगवान श्रीकृष्ण सत्यभामाके साथ गरुडपर आरूढ हो स्वर्गलोकमें गये। वहाँसे इन्द्रको परास्त करके रलॉसहित मणिपर्वत तथा पारिजात वृक्ष उठा लाये और उन्हें सत्यभामांके भवनमें स्थापित कर दिया। श्रीकृष्णने सान्दीपनि मुनिसे अस्त्र-शस्त्रींकी शिक्षा ग्रहण की थी। शिक्षा पानेके अनन्तर उन्होंने गुरुदक्षिणाके रूपमें गुरुके मरे हुए बालकको लाकर दिया था। इसके लिये उन्हें 'पञ्चजन' नामक दैत्यको परास्त करके यमराजके लोकमें भी जाना पड़ा था। वहाँ यमराजने उनकी बड़ी पूजा की थी। उन्होंने राजा मुचुकृन्दके द्वारा कालयवनका वध करवा दिया। उस समय मुचुकुन्दने भी भगवानुकी पूजा की। भगवान् ब्रीकृष्ण वसुदेव, देवकी तथा भगवद्धक ब्राह्मणींका बडा आदर-सत्कार करते थे। बलभद्रजीके द्वारा रेवतीके गर्भसे निशठ और उल्मुक नामक दो पुत्र उत्पन्न हुए। श्रीकृष्णद्वारा जाम्बवतीके गर्भसे साम्बका जन्म हुआ। इसी प्रकार अन्य रानियोंसे अन्यान्य पुत्र उत्पन्न हुए। रुक्मिणीके गर्भसे प्रद्युप्तका जन्म हुआ था। वे अभी छ: दिनके थे, तभी शम्बरासुर उन्हें मायाबलसे हर ले गया। उसने बालकको समुद्रमें फेंक दिया। समुद्रमें एक मतस्य उसे निगल गया। उस मतस्यको एक मल्लाहने पकड़ा और शम्बरासुरको भेंट किया।

फिर शम्बरासुरने उस मत्स्यको मायावतीके हवाले कर दिया। मायावतीने मत्स्यके पेटमें अपने पतिको देखकर बडे आदरसे उसका पालन-पोषण किया। बडे हो जानेपर मायावतीने प्रद्यम्नसं कहा—'नाथ! मैं आपकी पत्नी रति हैं और आप मेरे पति कामदेव हैं। पूर्वकालमें भगवान् शङ्करने आपको अनङ्ग (शरीररहित) कर दिया था। आपके न रहनेसे शम्बरासर मुझे हर लाया है। मैंने उसको पत्नी होना स्वीकार नहीं किया है। आप मायाके ज्ञाता हैं, अत: शम्बरासुरको मार डालिये'॥ ३२-३९॥

यह सुनकर प्रद्ममने शम्बरासुरका वध किया और अपनी भार्या मायावतीके साथ वे श्रीकृष्णके पास चले गये। उनके आगमनसे बीकृष्ण और रुक्मिणीको बडी प्रसन्नता हुई। प्रश्चम्नसे उदारबृद्धि अनिरुद्धका जन्म हुआ। बड़े होनेपर वे उपाके स्वामी हुए। राजा बलिके बाण नामक पुत्र था। उषा उसीकी पुत्री थी। उसका निवासस्थान शोणितपुरमें था। बाणने बड़ी भारी तपस्या की, जिससे प्रसन्न होकर भगवान् शिवने उसको अपना पुत्र मान लिया था। एक दिन शिवजीने बलोन्मत बाणासुरकी युद्धविषयक इच्छासे संतुष्ट होकर उससे कहा-'बाण! जिस दिन तुम्हारे महलका मयूरध्वज अपने-आप टूटकर गिर जाय, उस दिन यह समझना कि तुम्हें युद्ध प्राप्त होगा। एक दिन कैलास पर्वतपर भगवती पार्वती भगवान शङ्करके साथ क्रीडा कर रही थीं। उन्हें देखकर उषाके मनमें भी पतिकी अभिलाषा जाग्रत हुई। पार्वतीजीने उसके मनोभावको समझकर कहा-'वैशाख मासकी द्वादशी तिथिको रातके समय स्वप्नमें जिस पुरुषका तुम्हें दर्शन होगा, वही तुम्हारा पति होगा।' पार्वतीजीकी यह बात

सुनकर उपा बहुत प्रसन्न हुई। उक्त तिथिको जब वह अपने घरमें सो गयी, तो उसे वैसा ही स्वप्न दिखायी दिया। उषाकी एक सखी चित्रलेखा थी। वह बाणासुरके मन्त्री कुम्भाण्डकी कन्या थी। उसके बनाये हुए चित्रपटसे उषाने अनिरुद्धको पहचाना कि वे ही स्वप्नमें उससे मिले थे। उसने चित्रलेखाके ही द्वारा श्रीकृष्ण-पौत्र अनिरुद्धको द्वारकासे अपने यहाँ बुला मँगाया। अनिरुद्ध आये और उषाके साथ विहार करते हुए रहने लगे। इसी समय मयुरध्वजके रक्षकोंने बाणासूरको ध्वजके गिरनेकी सूचना दो। फिर तो अनिरुद्ध और बाणासुरमें भयंकर युद्ध हुआ॥ ४०-४७॥

नारदजीके मुखसे अनिरुद्धके शोणितपुर पहुँचनेका समाचार सुनकर, भगवान् श्रीकृष्ण प्रद्युप्न और बलभद्रको साथ ले, गरुडपर बैठकर वहाँ गये और अग्नि एवं माहेश्वर ज्वरको जीतकर शङ्करजीके साथ यद करने लगे। श्रीकृष्ण और शङ्करमें परस्पर बाणोंके आघात-प्रत्याघातसे युक्त भीषण युद्ध होने लगा। नन्दी, गणेश और कार्तिकेय आदि प्रमुख वीरोंको गरुड आदिने तत्काल परास्त कर दिया। श्रीकृष्णने जुम्भणास्त्रका प्रयोग किया, जिससे भगवान् शङ्कर जैंभाई लेते हुए सो गये। इसी बीचमें श्रीकृष्णने बाणासुरको हजार भुजाएँ काट डालीं। जुम्भणास्त्रका प्रभाव कम होनेपर शिवजीने बाणासुरके लिये अभवदान माँगा, तब श्रीकृष्णने दो भूजाओंके साथ बाणासूरको जीवित छोड दिया और शङ्करजीसे कहा-॥४८-५१॥

श्रीकृष्ण बोले-भगवन्! आपने जब बाणासुरको अभयदान दिया है, तो मैंने भी दे दिया। हम दोनोंमें कोई भेद नहीं है। जो भेद मानता है, वह नरकमें पडता है \*॥५२॥

<sup>\*</sup> श्रीकृष्ण उवाच—

अग्निदेव कहते हैं-- तदनन्तर शिव आदिने श्रीकृष्णका पूजन किया। वे अनिरुद्ध और उषा आदिके साथ द्वारकामें जाकर उग्रसेन आदि यादवींक साथ आनन्दपूर्वक रहने लगे॥५३॥

अनिरुद्धके वज्र नामक पुत्र हुआ। उसने मार्कण्डेय मृतिसे सब विद्याओंका ज्ञान प्राप्त किया। बलभइजीने प्रलम्बासुरको मारा, यमुनाकी धाराको खींचकर फेर दिया, द्विविद नामक वानरका संहार किया तथा

अपने हलके अग्रभागसे हस्तिनापुरको गङ्गामें ञ्जकाकर कौरवोंके घमंडको चूर-चूर कर दिया। भगवान् श्रीकृष्ण अनेक रूप धारण करके अपनी रुक्मिणो आदि रानियोंके साथ विहार करते रहे। उन्होंने असंख्य पुत्रोंको जन्म दिया। [अन्तमें यादवींका उपसंहार करके वे परमधामको पधारे।] जो इस हरिवंशका पाठ करता है, वह सम्पूर्ण कामनाएँ प्राप्त करके अन्तमें श्रीहरिके समीप जाता है॥ ५४-५६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'हरिवंशका वर्णन' नामक बारहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १२॥

## तेरहवाँ अध्याय

#### महाभारतकी संक्षिप्त कथा

अग्निदेव कहते हैं - अब मैं श्रीकृष्णको महिमाको लक्षित करानेवाला महाभारतका उपाछवान सुनाता है, जिसमें श्रीहरिने पाण्डवोंको निमित्त बनाकर इस पृथ्वीका भार उतारा था। भगवान् विष्णुके नाभिकमलसे ब्रह्माजी उत्पन्न हुए। ब्रह्माजीसे अत्रि, अत्रिसे चन्द्रमा, चन्द्रमासे बुध और बुधसे इलानन्दन पुरूरवाका जन्म हुआ। पुरूरवासे आय्, आयुसे राजा नहुष और नहुषसे ययाति उत्पन्न हुए। ययातिसे पुरु हुए। पुरुके वंशमें भरत और भरतके कुलमें राजा कुरू हुए। कुरुके वंशमें शान्तनुका जन्म हुआ। शान्तनुसे गङ्गानन्दन भीष्य उत्पन्न हुए। उनके दो छोटे भाई और थै-चित्राङ्गद और विचित्रवीर्य। ये शान्तन्से सत्यवतीके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। शान्तनुके स्वर्गलोक चले जानेपर भीष्मने अविवाहित रहकर अपने भाई विचित्रवीर्यके राज्यका पालन किया। चित्राङ्गद बाल्यावस्थामें ही चित्राङ्गद नामवाले गन्धर्वके द्वारा मारे गये। फिर भीष्म संग्राममें विपक्षीको परास्त करके काशिराजकी दो कन्याओं-अम्बिका और अम्बालिकाको हर लाये। वे दोनों विचित्रवीर्यकी भार्याएँ हुई। कुछ कालके बाद

राजा विचित्रवीर्य राजयक्ष्मासे ग्रस्त हो स्वर्गवासी हो गये। तब सत्यवतीकी अनुमतिसे व्यासजीके द्वारा अम्बिकाके गर्भसे राजा धृतराष्ट्र और अम्बालिकाके गर्भसे पाण्डु उत्पन्न हुए। धृतराष्ट्रने गान्धारीके गर्भसे सौ पुत्रोंको जन्म दिया, जिनमें द्वींधन सबसे बड़ा था॥ १-८॥

राजा पाण्डु वनमें रहते थे। वे एक ऋषिके शापवश शतनुङ्ग मुनिके आश्रमके पास स्त्री-समागमके कारण मृत्युको प्राप्त हुए। [पाण्डु शापके ही कारण स्त्री-सम्भोगसे दूर रहते थे,] इसलिये उनकी आज्ञाके अनुसार कुन्तीके गर्भसे धर्मके अंशसे युधिष्ठिरका जन्म हुआ। वायुरी भीम और इन्द्रसे अर्जुन उत्पन्न हुए। पाण्डुकी दूसरी पत्नी माद्रीके गर्भसे अश्विनीकुमारोंके अंशसे नकुल-सहदेवका जन्म हुआ। [शापवश] एक दिन माद्रीके साथ सम्भोग होनेसे पाण्डुकी मृत्यु हो गयी और माद्री भी उनके साथ सती हो गयी। जब कुन्तीका विवाह नहीं हुआ था, उसी समय [सूर्यके अंशसे] उनके गर्भसे कर्णका जन्म हुआ था। वह दुर्योधनके आश्रयमें रहता था। दैवयोगसे कौरवों और पाण्डवोंमें वैरकी आग प्रज्वलित हो

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* उठी। दुर्योधन बड़ी खोटी बुद्धिका मनुष्य था। उसने लाक्षाके बने हुए घरमें पाण्डवोंको रखकर आग लगाकर उन्हें जलानेका प्रयत्न किया; किंत् पाँचों पाण्डव अपनी माताके साथ उस जलते हुए घरसे बाहर निकल गये। वहाँसे एकचक्रा नगरीमें जाकर वे मुनिके वेषमें एक ब्राह्मणके घरमें निवास करने लगे। फिर बक नामक राक्षसका वध करके वे पाञ्चाल-राज्यमें, जहाँ द्रौपदीका स्वयंवर होनेवाला था, गये। वहाँ अर्जुनके बाहबलसे मत्स्यभेद होनेपर पाँचों पाण्डबोंने द्रौपदीको पत्नीरूपमें प्राप्त किया। तत्पश्चात् दुर्योधन आदिको उनके जीवित होनेका पता चलनेपर उन्होंने कौरवोंसे अपना आधा राज्य भी प्राप्त कर लिया। अर्जुनने अग्निदेवसे दिव्य गाण्डीव धनुष और उत्तम रथ प्राप्त किया था। उन्हें युद्धमें भगवान कृष्ण-जैसे सारथि मिले थे तथा उन्होंने आचार्य द्रोणसे ब्रह्मारू आदि दिख्य आयुध और कभी नष्ट न होनेवाले बाण प्राप्त किये थे। सभी पाण्डव सब प्रकारकी विद्याओंमें प्रवीण थे ॥ ९--१६॥

पाण्डुकुमार अर्जुनने श्रीकृष्णके साथ खाण्डव-वनमें इन्द्रके द्वारा की हुई वृष्टिका अपने बाणोंकी [छत्राकार] बाँधसे निवारण करते हुए अग्निको तुप्त किया था। पाण्डवॉने सम्पूर्ण दिशाओंपर विजय पायी। युधिष्ठिर राज्य करने लगे। उन्होंने प्रबुर सुवर्णराशिसे परिपूर्ण राजसूय यज्ञका अनुष्ठान किया। उनका यह वैभव दुर्योधनके लिये असहा हो उठा। उसने अपने भाई द:शासन और वैभवप्राप्त सुहद् कर्णके कहनेसे शकुनिको साथ ले, द्यूत-सभामें जूएमें प्रवृत्त होकर, युधिष्ठिर और उनके राज्यको कपट-दातके द्वारा हँसते-हँसते जीत लिया। जूएमें परास्त होकर युधिष्ठिर अपने भाइयोंके साथ वनमें चले गये। वहाँ उन्होंने

किये। वे वनमें भी पहलेहीकी भाँति प्रतिदिन बहुसंख्यक ब्राह्मणोंको भोजन कराते थे। [एक दिन उन्होंने] अठासी हजार द्विजॉसहित दुर्वासाको [ब्रोकृष्ण-कृपासे] परितृप्त किया। वहाँ उनके साच उनकी पत्नी द्रौपदी तथा पुरोहित धौम्यजी भी थे। बारहवाँ वर्ष बीतनेपर वे विराटनगरमें गये। वहाँ युधिष्टिर सबसे अपरिचित रहकर 'कड्ड' नामक ब्राह्मणके रूपमें रहने लगे। भीमसेन रसोइया बने थे। अर्जुनने अपना नाम 'बृहन्नला' रखा था। पाण्डवपत्नी द्रौपदी रनिवासमें सैरन्धीके रूपमें रहने लगी। इसी प्रकार नकुल-सहदेवने भी अपने नाम बदल लिये थे। भीमसेनने राजिकालमें द्रीपदीका सतीत्व-हरण करनेकी इच्छा रखनेवाले कीचकको मार डाला। तत्पक्षात् कौरव विराटकी गौओंको हरकर ले जाने लगे, तब उन्हें अर्जुनने परास्त किया। उस समय कौरवीने पाण्डवोंको पहचान लिया। श्रीकृष्यको बहिन सुभद्राने अर्जुनसे अभिमन्यु नामक पुत्रको उत्पन्न किया था। उसे राजा विराटने अपनी कन्या उत्तरा ब्याह दी॥१७-२५॥

धर्मराज युधिष्ठिर सात अक्षौहिणी सेनाके स्वामी होकर कौरवोंके साथ युद्ध करनेको तैयार हुए। पहले भगवान् श्रीकृष्ण परम क्रोधी दुर्योधनके पास दुत बनकर गये। उन्होंने ग्यारह अक्षीहिणी सेनाके स्वामी राजा दुर्योधनसे कहा-'राजन! तम युधिष्ठिरको आधा राज्य दे दो या उन्हें पाँच ही गाँव अपिंत कर दो; नहीं तो उनके साथ युद्ध करो।' श्रीकृष्णकी बात सुनकर दुर्योधनने कहा-'मैं उन्हें सुईकी नोकके बराबर भूमि भी नहीं दुँगा; हाँ, उनसे युद्ध अवश्य करूँगा।' ऐसा कहकर वह भगवान श्रीकृष्णको बंदी बनानेके लिये उद्यत हो गया। उस समय राजसभामें भगवान् श्रीकृष्णने अपने परम दुर्धर्ष विश्वरूपका अपनी प्रतिज्ञाके अनुसार बारह वर्ष व्यतीत दर्शन कराकर दुर्योधनको भयभीत कर दिया।

पूजन और सत्कार किया। तदनन्तर वे वृधिष्टिरके दुर्योधनके साथ युद्ध कीजिये'॥ २६-- २९॥

फिर विदुरने अपने घर ले जाकर भगवान्का पास लौट गये और बोले-'महाराज! आप

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'आदिषर्वसे आरम्भ करके (उद्योगपर्व-पर्यन्त) महाभारतकथाका संक्षिप्त वर्णन' नामक तेरहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १३॥

マルがはないで

## चौदहवाँ अध्याय

## कौरव और पाण्डवोंका युद्ध तथा उसका परिणाम

अग्निदेव कहते हैं - वृधिष्ठिर और दुर्वोधनकी | सेनाएँ कुरुक्षेत्रके मैदानमें जा डटीं। अपने विपक्षमें पितामह भीष्म तथा आचार्य द्रोण आदि गुरुजनोंको देखकर अर्जुन युद्धसे विरत हो गये, तब भगवान् श्रीकृष्णने उनसे कहा-"पार्थ! भीष्म आदि गुरुजन शोकके योग्य नहीं हैं। मनुष्यका शरीर विनाशशील है; किंतू आत्माका कभी नाश नहीं होता। यह आत्मा ही परब्रहा है। 'में ब्रह्म हूँ'— इस प्रकार तुम उस आत्माको समझो। कार्यकी सिद्धि और असिद्धिमें समानभावसे रहकर कर्मयोगका आश्रय ले क्षात्रधर्मका पालन करो।" श्रीकृष्णके ऐसा कहनेपर अर्जुन रथारूद हो युद्धमें प्रवृत्त हुए। उन्होंने शङ्खध्वनि की। दुवाँधनकी सेनामें सबसे पहले पितामह भीष्म सेनापति हए। पाण्डवोंके सेनापति शिखण्डी धे। इन दोनोंमें भारी युद्ध छिड़ गया। भीष्मसहित कौरवपक्षके योद्धा उस युद्धमें पाण्डव-पक्षके सैनिकोंपर प्रहार करने लगे और शिखण्डी आदि पाण्डव-पक्षके वीर कौरव-सैनिकोंको अपने बाणोंका निशाना बनाने लगे। कौरव और पाण्डव-सेनाका वह युद्ध, देवासूर-संग्रामके समान जान पडता था। आकाशमें खड़े होकर देखनेवाले देवताओंको वह युद्ध बडा आनन्ददायक प्रतीत हो रहा था। भीष्मने दस दिनोंतक युद्ध करके पाण्डवॉकी अधिकांश सेनाको अपने बाणोंसे मार गिराया॥ १-७॥

दसवें दिन अर्जुनने वीरवर भीष्मपर बाणोंकी

बड़ी भारी वृष्टि को। इधर दूपदकी प्रेरणासे शिखण्डीने भी पानी बरसानेवाले मेघकी भौति भीष्मपर बाणोंकी झड़ी लगा दी। दोनों ओरके हाथीसवार, घुड्सवार, रथी और पैदल एक-दूसरेके बाणींसे मारे गये। भीष्मकी मृत्यु उनकी इच्छाके अधीन थी। उन्होंने युद्धका मार्ग दिखाकर वसु-देवताके कहनेपर वसुलोकमें जानेकी तैयारी की और व्यणशय्यापर सो रहे। वे उत्तरायणकी प्रतीक्षामें भगवान विष्णुका ध्यान और स्तवन करते हुए समय व्यतीत करने लगे। भीष्मके बाण-शय्यापर गिर जानेके बाद जब दुर्योधन शोकसे व्याकुल हो उठा, तब आचार्य द्रोणने सेनापतित्वका भार ग्रहण किया। उधर हर्ष मनाती हुई पाण्डवाँकी सेनामें धृष्टद्यम्न सेनापति हुए। उन दोनॉर्में बड़ा भयंकर युद्ध हुआ, जो यमलोककी आबादीको बढ़ानेवाला था। विराट और द्रपद आदि राजा द्रोणरूपी समुद्रमें डब गये। हाथी, घोड़े, रथ और पैदल सैनिकोंसे युक्त दुर्योधनकी विशाल वाहिनी धृष्टद्यम्नके हाथसे मारी जाने लगी। उस समय द्रोण कालके समान जान पडते थे। इतनेहीमें उनके कानोंमें यह आवाज आयी कि 'अश्वत्यामा मारा गया'। इतना सुनते ही आचार्य द्रोणने अस्त्र-शस्त्र त्याग दिये। ऐसे समयमें धृष्टद्युप्नके बाणोंसे आहत होकर वे पृथ्वीपर गिर पडे ॥ ८-१४॥

द्रोण बड़े ही दुर्धर्ष थे। वे सम्पूर्ण क्षत्रियोंका

विनाश करके पाँचवें दिन मारे गये। दुर्योधन पुनः शोकसे आतुर हो उठा। उस समय कर्ण उसकी सेनाका कर्णधार हुआ। पाण्डव-सेनाका आधिपत्य अर्जुनको मिला। कर्ण और अर्जुनमें भाति-भौतिके अस्त्र-शस्त्रोंकी मार-काटसे युक्त महाभयानक युद्ध हुआ, जो देवासुर-संग्रामको भी मात करनेवाला था। कर्ण और अर्जुनके संग्राममें कर्णने अपने वाणोंसे शतु-पक्षके बहुत-से वीरोंका संहार कर डाला; किंतु दूसरे दिन अर्जुनने उसे मार गिराया॥ १५-१७॥

तदनन्तर राजा शल्य कौरव-सेनाके सेनापति हुए; किंतु वे युद्धमें आधे दिनतक ही टिक सके। दोपहर होते-होते राजा युधिष्ठिरने उन्हें मार गिराया। दुर्योधनकी प्राय: सारी सेना युद्धमें मारी गयी थी। अन्ततोगत्वा उसका भीमसेनके साध युद्ध हुआ। उसने पाण्डव-पक्षके पैदल आदि बहुत-से सैनिकोंका वध करके भीमसेनपर धावा किया। उस समय गदासे प्रहार करते हुए दुर्योधनको भीमसेनने मौतके घाट उतार दिया। दुर्योधनके अन्य छोटे भाई भी भीमसेनके ही हाथसे मारे गये थे। महाभारत-संग्रामके उस अठारहवें दिन रात्रिकालमें महाबली अश्रत्थामाने पाण्डवोंकी सोयी हुई एक अक्षौहिणी सेनाको सदाके लिये सुला दिया। उसने द्रौपदीके पाँचों पुत्रों, उसके पाञ्चालदेशीय बन्धुओं तथा धृष्टद्युम्नको भी जीवित नहीं छोड़ा। द्रौपदी पुत्रहीन होकर रोने-बिलखने लगी। तब अर्जुनने सींकके अस्त्रसे अश्वत्थामाको परास्त करके उसके मस्तकको

द्रौपदीने ही अनुनय-विनय करके उसके प्राण बचाये।]॥१८-२२॥

इतनेपर भी दुष्ट अश्वत्थामाने उत्तराके गर्भको नष्ट करनेके लिये उसपर अस्त्रका प्रयोग किया। वह गर्भ उसके अस्त्रसे प्राय: दग्ध हो गया था; किंतु भगवान् श्रोकृष्णने उसको पुनः जीवन-दान दिया। उत्तराका वही गर्भस्य शिशु आगे चलकर राजा परीक्षित्के नामसे विख्यात हुआ। कृतवर्मा, कृपाचार्य तथा अश्रत्थामा-ये तीन कौरवपक्षीय वीर उस संग्रामसे जीवित बचे। दूसरी ओर पाँच पाण्डव, सात्यिक तथा भगवान् श्रीकृष्ण—ये सात हीं जीवित रह सके; दूसरे कोई नहीं बचे। उस समय सब ओर अनाथा स्त्रियोंका आर्तनाद व्याप्त हो रहा था। भीमसेन आदि भाइयोंके साथ जाकर युधिष्टिरने उन्हें सान्त्वना दी तथा रणभूमिमें मारे गये सभी वीरोंका दाह-संस्कार करके उनके लिये जलाञ्जलि दे धन आदिका दान किया। तत्पश्चात् कुरुक्षेत्रमें शरशय्यापर आसीन शान्तनुनन्दन भीष्यके पास जाकर युधिष्ठिरने उनसे समस्त शान्तिदायक धर्म, राजधर्म (आपद्धर्म), मोक्षधर्म तथा दानधर्मको बातें सुनीं। फिर वे राजसिंहासनपर आसीन हुए। इसके बाद उन शत्रुपर्दन राजाने अश्वमेध-यज्ञ करके उसमें ब्राह्मणोंको बहुत धन दान किया। तदनन्तर द्वारकासे लौटे हुए अर्जुनके मुखसे मुसलकाण्डके कारण प्राप्त हुए शापसे पारस्परिक युद्धद्वारा यादवोंके संहारका समाचार सुनकर युधिष्ठिरने परीक्षित्को राजासनपर बिठाया और स्वयं भाइयोंके साथ महाप्रस्थान कर मणि निकाल ली। [उसे मारा जाता देख स्वर्गलोकको चले गर्ये॥२३—२७॥\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'भीव्यपर्वमे लेकर अन्तककी महाभारत-कथाका संक्षेपसे वर्णन' नामक चौदहर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १४॥

NO STATE OF THE PARTY OF THE PA

<sup>\*</sup> यद्यपि इस अध्यायके अनतक महाभारतको पूरी कया सम्पन्न हुई-सी बान पड्ती है, तथापि आत्रमवासिक पर्वसे लेकर स्वर्गारीहरू पर्वतकका वृत्तान्त कुछ विस्तारसे कहना शेव रह गया है; इसलिये अगले (चंद्रहवें) अध्यावमें उसे पूरा किया गया है।

## पंद्रहवाँ अध्याय

## यदुकुलका संहार और पाण्डवोंका स्वर्गगमन

अग्निदेव कहते हैं- ब्रह्मन्! जब युधिष्ठिर राजसिंहासनपर विराजमान हो गये, तब धृतराष्ट्र गृहस्थ-आश्रमसे वानप्रस्थ-आश्रममें प्रविष्ट हो वनमें चले गये। [अथवा ऋषियोंके एक आहमसे दूसरे आश्रमोंमें होते हुए वे वनको गये।] उनके साथ देवी गान्धारी और पृथा (कुन्ती) भी थीं। विदुरजी दावानलसे दग्ध हो स्वर्ग सिधारे। इस प्रकार भगवान विष्णुने पृथ्वीका भार उतारा और धर्मकी स्थापना तथा अधर्मका नाश करनेके लिये पाण्डवोंको निमित्त बनाकर दानव-दैत्य आदिका संहार किया। तत्पक्षात् भूमिका भार बढानेवाले यादवकुलका भी ब्राह्मणोंके शापके बहाने मुसलके द्वारा संहार कर डाला। अनिरुद्धके पुत्र वज्रको राजाके पदपर अभिषिक्त किया। तदनन्तर देवताओंके अनुरोधसे प्रभासक्षेत्रमें श्रीहरि स्वयं ही स्थल शरीरकी लीलाका संवरण करके अपने धामको प्रधारे ॥ १-४ ॥

वे इन्द्रलोक और ब्रह्मलोकमें स्वर्गवासी देवताओंद्वारा पूजित होते हैं। बलभद्रजी शेषनागके स्वरूप थे; अत: उन्होंने पातालरूपी स्वर्गका आश्रय लिया। अविनाशी भगवान् श्रीहरि ध्यानी पुरुषोंके ध्येय हैं। उनके अन्तर्धान हो जानेपर समुद्रने उनके निजी निवासस्थानको छोड़कर शेष द्वारकापुरीको अपने जलमें डुवा दिया। अर्जुनने मरे हुए यादवोंका दाह-संस्कार करके उनके लिये जलाञ्जलि दी और धन आदिका दान किया। भगवान् श्रीकृष्णकी रानियोंको, जो पहले अप्सराएँ थीं और अष्टावक्रके शापसे मानवीरूपमें प्रकट हुई थीं, लेकर हस्तिनापुरको चले। मार्गमें डंडे लिये हुए ग्वालोंने अर्जुनका तिरस्कार करके

उन सबको छीन लिया। यह भी अष्टावक्रके शापसे ही सम्भव हुआ था। इससे अर्जुनके मनमें बड़ा शोक हुआ। फिर महिष् व्यासके सान्त्वना देनेपर उन्हें यह निश्चय हुआ कि 'भगवान् श्रोकृष्णके समीप रहनेसे ही मुझमें बल था।' हिस्तनापुरमें आकर उन्होंने भाइयोंसहित राजा युधिष्ठिरसे, जो उस समय प्रजावर्गका पालन करते थे, यह सब समाचार निवेदन किया। वे बोले—'भैया! बही धनुष है, वे ही बाण हैं, वही रख है और वे ही घोड़े हैं; किंतु भगवान् श्रीकृष्णके बिना सब कुछ उसी प्रकार नष्ट हो गया, जैसे अश्रोत्रियको दिया हुआ दान।' यह सुनकर धर्मराज युधिष्ठिरने राज्यपर परीक्षित्को स्थापित कर दिया॥ ५—११॥

इसके बाद बुद्धिमान् राजा संसारको अनित्यताका विचार करके द्रौपदी तथा भाइयोंको साथ ले महाप्रस्थानके पथपर अग्रसर हुए। मार्गमें वे श्रीहरिके अष्टोत्तरशत नामोंका जप करते हुए यात्रा करते थे। उस महापथमें क्रमशः द्रौपदी, सहदेव, नकुल, अर्जुन और भीमसेन एक-एक करके गिर पड़े। इससे राजा शोकमन्न हो गये। तदनन्तर वे इन्द्रके द्वारा लाये हुए रथपर आरूढ़ हो [दिव्यरूपधारी] भाइयोंसहित स्वर्गको चले गये। वहाँ उन्होंने दुर्योधन आदि सभी धृतराष्ट्रपुत्रोंको देखा। तदनन्तर [उनपर कृपा करनेके लिये अपने धामसे पधारे हुए] भगवान् वासुदेवका भी दर्शन किया। इससे उन्हें बड़ी प्रसन्नता हुई। यह मैंने तुम्हें महाभारतका प्रसङ्ग सुनाया है। जो इसका पाठ करेगा, वह स्वर्गलोकमें सम्मानित होगा॥ १२—१५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'आत्रमवासिक पर्वसे लेकर स्वर्गारोहण-पर्वन्त महाभारत-कथाका संक्षिप्त वर्णन' नामक पंदहर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ १५॥

この教育をある

## सोलहवाँ अध्याय

#### बद्ध और कल्कि-अवतारोंकी कथा

अग्निदेव कहते हैं - अब मैं बुद्धावतारका वर्णन करूँगा, जो पढने और सननेवालों के मनोरथको सिद्ध करनेवाला है। पूर्वकालमें देवताओं और असुरोंमें घोर संग्राम हुआ। उसमें दैत्योंने देवताओंको परास्त कर दिया। तब देवतालोग 'त्राहि-त्राहि' पुकारते हुए भगवानुकी शरणमें गये। भगवान् मायामोहमय रूपमें आकर राजा शुद्धोदनके पुत्र हुए। उन्होंने दैत्योंको मोहित किया और उनसे वैदिक धर्मका परित्याग करा दिया। वे बुद्धके अनुयायी दैत्य 'बौद्ध' कहलाये। फिर उन्होंने दूसरे लोगोंसे वेद-धर्मका त्याग करवाया। इसके बाद माया-मोह ही 'आहंत' रूपसे प्रकट हुआ। उसने दूसरे लोगोंको भी 'आईत' बनाया। इस प्रकार उनके अनुयायी वेद-धर्मसे विञ्चत होकर पाखण्डी बन गर्ये। उन्होंने नरकमें ले जानेवाले कर्म करना आरम्भ कर दिया। वे सब-के-सब कलियुगके अन्तमें वर्णसंकर होंगे और नीच पुरुषोंसे दान लेंगे। इतना ही नहीं, बे लोग डाकु और दुराचारी भी होंगे। वाजसनेय (बृहदारण्यक)-मात्र ही 'बेद' कहलायेगा। वेदकी दस-पाँच शाखाएँ हो प्रमाणभूत मानो जायँगी। धर्मका चोला पहने हुए सब लोग अधर्ममें ही

हो भक्षण करेंगे॥ १-७॥

तदनन्तर भगवान कल्कि प्रकट होंगे। वे त्रोविष्णुयशाके पुत्ररूपसे अवतीर्ण हो याज्ञवल्क्यको अपना पुरोहित बनायेंगे। उन्हें अस्त्र-शस्त्र-विद्याका पुर्ण परिज्ञान होगा। वे हाथमें अस्त्र-शस्त्र लेकर म्लेच्डोंका संहार कर डालेंगे तथा चारों वर्णी और समस्त आश्रमोंमें शास्त्रीय मर्यादा स्थापित करेंगे। समस्त प्रजाको धर्मके उत्तम मार्गमें लगायेंगे। उसके बाद ब्रीहरि कल्किरूपका परित्याग करके अपने धाममें चले जायैंगे। फिर तो पूर्ववत् सत्ययुगका साम्राज्य होगा। साधुश्रेष्ठ! सभी वर्ण और आश्रमके लोग अपने-अपने धर्ममें दृढतापूर्वक लग जायँगे। इस प्रकार सम्पूर्ण कल्पों तथा मन्वन्तरोंमें श्रीहरिके अवतार होते हैं। उनमेंसे कुछ हो चुके हैं, कुछ आगे होनेवाले हैं; उन सबकी कोई नियत संख्या नहीं है। जो मनुष्य श्रीविष्णुके अंशावतार तथा पूर्णावतारसहित दस अवतारोंके चरित्रोंका पाठ अथवा श्रवण करता है, वह सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है तथा निर्मलहृदय होकर परिवारसहित स्वर्गको जाता है। इस प्रकार अवतार लेकर श्रीहरि धर्मकी व्यवस्था और अधर्मका निराकरण करते हैं। वे रुचि रखनेवाले होंगे। राजारूपधारी म्लेच्ड मनुष्योंका ही जगत्की सृष्टि आदिके कारण हैं॥ ८—१४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'बुद्ध तथा कल्कि-इन दो अवतारोंका वर्णन' नामक

सोलहर्वा अध्याय पुरा हुआ ॥ १६ ॥

## and the story

## सत्रहवाँ अध्याय जगत्की सृष्टिका वर्णन

सृष्टि आदिका, जो श्रीहरिकी लीलामात्र हैं, वर्णन हैं और वे ही सगुण हैं। सबसे पहले सत्स्वरूप करूँगा; सुनो। श्रीहरि ही स्वर्ग आदिके रचयिता। अव्यक्त ब्रह्म ही था; उस समय न तो आकाश हैं। सृष्टि और प्रलय आदि उन्होंके स्वरूप हैं। था और न रात-दिन आदिका ही विभाग था।

अग्निदेव कहते हैं - ब्रह्मन्! अब मैं जगत्की | सृष्टिके आदिकारण भी वे ही हैं। वे ही निर्गुण

तदनन्तर सृष्टिकालमें परमपुरुष श्रीविष्णुने प्रकृतिमें प्रवेश करके उसे क्षुट्य (विकृत) कर दिया। फिर प्रकृतिसे महत्तत्त्व और उससे अहंकार प्रकट हुआ। अहंकार तीन प्रकारका है-वैकारिक (सात्त्विक), तैजस (राजस) और भूतादिरूप तामस। तामस अहंकारसे शब्द-तन्भात्रावाला आकाश उत्पन्न हुआ। आकाशसे स्पर्श-तन्मात्रावाले वायुका प्रादुर्भाव हुआ। वायुसे रूप-तन्मात्रावाला अग्नितत्त्व प्रकट हुआ। अग्निसे रस-तन्मात्रावाले जलकी उत्पत्ति हुई और जलसे गन्ध-तन्मात्रावाली भूमिका प्रादुर्भाव हुआ। यह सब तामस अहंकारसे होनेवाली सृष्टि है। इन्द्रियाँ तैजस अर्थात् राजस अहंकारसे प्रकट हुई हैं। दस इन्द्रियोंके अधिष्ठाता दस देवता और ग्यारहवीं इन्द्रिय मन(-के भी अधिष्ठाता देवता)-ये वैकारिक अर्थात् सात्विक अहंकारकी सृष्टि हैं। तत्पश्चात् नाना प्रकारकी प्रजाको उत्पन्न करनेकी इच्छावाले भगवान स्वयम्भूने सबसे पहले जलकी ही सृष्टि की और उसमें अपनी शक्ति (वीर्य)-का आधान किया। जलको 'नार' कहा गया है; क्योंकि वह नरसे उत्पन्न हुआ है। 'नार' (जल) ही पूर्वकालमें भगवान्का 'अयन' (निवास-स्थान) था; इसलिये भगवानुको 'नारायण' कहा गया है॥ १-७ ई॥

स्वयम्भ् श्रीहरिने जो बीर्य स्थापित किया था. वह जलमें सुवर्णमय अण्डके रूपमें प्रकट हुआ। उसमें साक्षात् स्वयम्भू भगवान् ब्रह्माजी प्रकट

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'जगतुकां सृष्टिका वर्णन' नामक सन्नहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १७॥

## अठारहवाँ अध्याय स्वायम्भुव मनुके वंशका वर्णन

उनकी तपस्विनी भार्या शतरूपाने प्रियन्नत और उत्तानपाद नामक दो पुत्र और एक सुन्दरी कन्या

अग्निदेव कहते हैं- मुने! स्वायम्भुव मनुसे ऋषिकी भार्या हुई। राजा प्रियव्रतसे सम्राट् कुक्षि और विराट नामक सामर्थ्यशाली पुत्र उत्पन्न हुए। उत्तानपादसे सुरुचिके गर्भसे उत्तमनामक पुत्र उत्पन्न की। वह कमनीया कन्या (देवहृति) कर्दम | उत्पन्न हुआ और सुनीतिके गर्भसे ध्रुवका जन्म

मानवीय सृष्टि हुई।)॥८-१७॥

हुए, ऐसा हमने सुना है। भगवान् हिरण्यगर्भने एक वर्षतक उस अण्डके भीतर निवास करके उसके दो भाग किये। एकका नाम 'द्वालोक' हुआ और दूसरेका 'भूलोक'। उन दोनों अण्ड-खण्डोंके बोचमें उन्होंने आकाशको सृष्टि की। जलके ऊपर तैरती हुई पृथ्वीको रखा और दसों दिशाओंके विभाग किये। फिर सृष्टिकी इच्छावाले प्रजापतिने वहाँ काल, मन, वाणी, काम, क्रोध तथा रति आदिकी तत्तद्रूपसे सृष्टि की। उन्होंने आदिमें विद्युत्, वज्र, मेघ, रोहित इन्द्रधनुष, पक्षियों तथा पर्जन्यका निर्माण किया। तत्पश्चात् यज्ञकी सिद्धिके लिये मुखसे ऋक, यज् और सामवेदको प्रकट किया। उनके द्वारा साध्यगणींने देवताओंका यजन किया। फिर ब्रह्माजीने अपनी भुजासे ऊँचे-नीचे (या छोटे-बड़े) भूतोंको उत्पन्न किया, सनत्कुमारकी उत्पत्ति की तथा क्रोधसे प्रकट होनेवाले रुद्रको जन्म दिया। मरीचि, अत्रि, अङ्गिरा, पुलस्त्य, पुलह, क्रतु और वसिष्ठ—इन सात ब्रह्मपुत्रोंको ब्रह्माजीने निश्चय ही अपने मनसे प्रकट किया। साधुश्रेष्ठ! ये तथा रुद्रगण प्रजावर्गकी सृष्टि करते हैं। ब्रह्माजीने अपने शरीरके दो भाग किये। आधे भागसे वे पुरुष हुए और आधेसे खी बन गये; फिर उस नारीके गर्भसे उन्होंने प्रजाओंकी सृष्टि की। (ये ही स्वायम्भुव मनु तथा शतरूपाके नामसे प्रसिद्ध हुए। इनसे ही

हुआ। हे मुने! कुमार ध्रुवने सुन्दर कीर्ति बढ़ानेके लिये तीन हजार दिव्य वर्षीतक तप किया। उसपर प्रसन्न होकर भगवान विष्णुने उसे सप्तर्षियंकि आगे स्थिर स्थान (ध्रुवपद) दिया। ध्रुवके इस अभ्युदयको देखकर शुक्राचार्यने उनके सुयशका सूचक यह श्लोक पढ़ा-'अहो! इस ध्रुवकी तपस्याका कितना प्रभाव है, इसका शास्त्र-ज्ञान कितना अद्भुत है, जिसे आज सप्तर्थि भी आगे करके स्थित हैं।' उस धूबसे उनकी पत्नी शम्भुने शिलप्टि और भव्य नामक पुत्र उत्पन्न किये। श्लिष्टिसे उसकी पत्नी सुच्छायाने क्रमशः रिप् रिपुंजय, पुष्य, वृकल और वृकतेजा-इन पाँच निष्पाप पुत्रोंको अपने गर्भमें धारण किया। रिपुके वीर्यसे बृहतीने चाक्षुष और सर्वतेजाको अपने गर्भमें स्थान दिया॥ १-७॥

चाक्षुषने वीरण प्रजापतिको कन्या पुष्करिणीके गर्भसे मनुको जन्म दिया। मनुसे नड्बलाके गर्भसे दस उत्तम पुत्र उत्पन्न हुए। [उनके नाम ये हैं-] ऊरु, पुरु, शतपुप्न, तपस्वी, सत्यवाक्, कवि, अग्निष्टुत्, अतिरात्र, सुद्युप्न और अभिमन्यु। ऊरुके अंशसे आग्नेयीने अङ्ग, सुमना, स्वाति, क्रत, अङ्गिरा और गय नामक महान् तेजस्वो छ: पत्र उत्पन्न किये। अङ्गसे सुनीथाने एक ही संतान वेनको जन्म दिया। वह प्रजाओंकी रक्षा न करके सदा पापमें ही लगा रहता था। उसे मुनियाँने कशोंसे मार डाला। तदनन्तर ऋषियोंने संतानके लिये बेनके दार्ये हाथका मन्थन किया। हाथका मन्थन होनेपर राजा पृथु प्रकट हुए। उन्हें देखकर मुनियोंने कहा—'ये महान् तेजस्वी राजा अवश्य ही समस्त प्रजाको आनन्दित करेंगे तथा महान् यश प्राप्त करेंगे।' क्षत्रियवंशके पूर्वज वेन-कुमार

राजा पृथु अपने तेजसे सबको दग्ध करते हुए-से धन्य और कवच धारण किये हुए ही प्रकट हुए थे; वे सम्पूर्ण प्रजाको रक्षा करने लगे॥८—१४॥

राजस्य-यज्ञमं दीक्षित होनेवाले नरेशोंमें वे सबसे पहले भूपाल थे। उनसे दो पुत्र उत्पन्न हुए। स्तुतिकमंमें निपुण अद्भुतकर्मा सृत और मागधोंने उनका स्तवन किया। वे प्रजाओंका रञ्जन करनेके कारण 'राजा' नामसे विख्यात हुए। उन्होंने प्रजाओंकी जीवन-रक्षाके निमित्त अन्नकी उपज बढानेके लिये गोरूपधारिणी पृथ्वीका दोहन किया। उस समय एक साथ ही देवता, मुनिवृन्द, गन्धर्व, अध्यसमण, पितर, दानव, सर्प, लता, पर्वत और मनुष्यों आदिके द्वारा अपने-अपने विभिन्न पात्रोंमें दुईं। जानेवाली पृथिवीने सबको इच्डानुसार दूध दिया, जिससे सबने प्राण धारण किये। पृथुके जो दो धर्मज पुत्र उत्पन हुए, उनके नाम थे अन्तर्धि और पालित। अन्तर्धान (अनाधि)-के अंशसे उनकी शिखण्डिनी नामवाली पत्नीने 'हविर्धान' को जन्म दिया। अग्निकुमारी धिषणाने हविर्धानके अंशसे छ: पुत्रोंको उत्पन्न किया। उनके नाम ये हैं - प्राचीनबर्हिष्, शुक्र, गय, कृष्ण, ब्रज और अजिन। राजा प्राचीनबर्हिष् प्राय: यज्ञमें ही लगे रहते थे, जिससे उस समय पृथिवीपर दर-दस्तक पूर्वाग्र कुश फैल गये थे। इससे वे ऐश्चर्यशाली राजा 'प्राचीनबर्हिष्' नामसे विख्यात हुए। वे एक महान् प्रजापति थे॥१५-२१॥

प्राचीनबर्हिष्मे उनको पत्नी समुद्र-कन्या सवणिन दस पुत्रोंको अपने गर्भमें धारण किया। वे सभी 'प्रचेता' नामसे प्रसिद्ध हुए और सब-के-सब धनुर्वेदमें पारंगत थे। वे एक समान धर्मका आचरण करते हुए समुद्रके जलमें रहकर दस

<sup>&</sup>quot; श्रीमद्भागवतके वर्णनानुसार धुव केवल छः मास तपस्या करके सिद्धिके भागी हुए थे। इस अग्निपुराणमें तपस्याकाल बहुत अधिक कहा गया है। कल्पभेदसे दोनों ही वर्णन संगत हो सकते हैं।

हजार वर्षीतक महान् तपमें लगे रहे। अन्तमें भगवान् विष्णुसे प्रजापति होनेका वरदान पाकर वे संतुष्ट हो जलसे बाहर निकले। उस समय प्राय: समस्त भूमण्डल और आकाश बड़े-बड़े सघन वृक्षोंसे व्याप्त हो गया था। यह देख उन्होंने अपने मुखसे प्रकट अग्नि और वायुके द्वारा सब वृक्षींको जला दिया। तब वृक्षोंका यह संहार देख राजा सोम इन प्रचेताओं के पास जाकर बोले-

"आपलोग अपना कोप शान्त करें; ये वक्षगण आपको एक 'मारिया' नामवाली सुन्दरी कन्या अर्पण करेंगे। यह कन्या तपस्वी मुनि कण्डुके अंशसे प्रम्लोचा अप्सराके गर्भसे [स्वेद-बिन्दुके रूपमें] प्रकट हुई है। मैंने ही भविष्यकी बातें जानकर इसे कन्यारूपमें उत्पन्न कर पाला-पोसा है। इसके गर्भसे दक्ष उत्पन्न होंगे, जो प्रजाकी वृद्धि करेंगे"॥ २२-- २७॥

प्रचेताओंने उस कन्याको ग्रहण किया। तत्पश्चात उसके गर्भसे दक्ष उत्पन्न हुए। दक्षने चर, अचर, द्विपद और चतुष्पद आदि प्राणियोंको मानसिक सृष्टि करके अन्तमें बहुत-सी स्त्रियोंको उत्पन्न किया। उनमेंसे दसको तो उन्होंने धर्मराजके अर्पण किया और तेरह कत्याएँ कश्यपको दों। सत्ताईस कन्याएँ चन्द्रमाको, चार अरिष्टनेमिको, दो बहुपुत्रको और दो कन्याएँ अङ्गिराको दीं। पूर्वकालमें मानसिक संकल्पसे सृष्टि होती थी। उसके बाद उन दक्ष-कन्याओंसे मैथुनद्वारा देवता और नाग आदि प्रकट हुए। अब मैं धर्मराजसे उनकी दस पत्नियोंके गर्भसे जो संतानें हुईं, उस धर्मसर्गका वर्णन करूँगा। विश्वा नामवाली पत्नीसे विश्वेदेव प्रकट हुए। साध्याने साध्योंको जन्म दिया। मरुत्वतीसे मरुत्वान् और वसुसे वसुगण प्रकट हुए। भानुसे भानु और मुहुर्तासे मुहूर्त नामक पुत्र उत्पन्न हुए। धर्मराजके द्वारा जिनसे यह चराचर जगत् व्याप्त है।। ३५-४५॥

लम्बासे घोष नामक पुत्र हुआ और यामि नामक पत्नीसे नागवीधी नामवाली कन्या उत्पन्न हुई। पृथिवीका सम्पूर्ण विषय भी मरुत्वतीसे ही प्रकट हुआ। संकल्पाके गर्भसे संकल्पोंकी सृष्टि हुई। चन्द्रमासे उनकी नक्षत्ररूपिणी पनियोंके गर्भसे आठ पुत्र हुए॥ २८-३४॥

उनके नाम ये हैं-आप, ध्रुव, सोम, धर, अनिल, अनल, प्रत्युष और प्रभास-ये आठ वसु हैं। आपके वैतण्ड्य, श्रम, शान्त और मुनि नामक पुत्र हुए। ध्रुवका पुत्र लोकान्तकारी काल हुआ और सोमका पुत्र वर्चा हुआ। घरकी पत्नी मनोहराके गर्भसे द्रविण, हतहव्यवह, शिशिर, प्राण और रमण उत्पन्न हुए। अनिलका पुत्र पुरोजव और अनल (अग्नि)-का अविज्ञात था। अग्निका पुत्र कुमार हुआ, जो सरकंडोंकी ढेरीपर उत्पन्न हुआ। उसके पीछे शाख, विशाख और नैगमेय नामक पुत्र हुए। कुमार कृतिकाके गर्भसे उत्पन्न होनेके कारण 'कार्तिकेय' कहलाये तथा कृत्तिकाके दूसरे पुत्र सनत्कुमार नामक यति हुए। प्रत्यूषसे देवलका जन्म हुआ और प्रभाससे विश्वकर्माका। ये विश्वकर्मा देवताओंके बढ़ई थे और हजारों प्रकारकी शिल्पकारीका काम करते थे। उनके ही निर्माण किये हुए जिल्प और भूषण आदिके सहारे आज भी मनुष्य अपनी जीविका चलाते हैं। सुरभीने कश्यपजीके अंशसे स्यारह रुद्रोंको उत्पन्न किया तथा हे साधुश्रेष्ठ। सतीने अपनी तपस्या एवं महादेवजीके अनुग्रहसे सम्भावित होकर चार पुत्र उत्फा किये। उनके नाम है—अजैकपाद, अहिर्बुध्य, त्वष्टा और स्द्र। त्वष्टाके पुत्र महायशस्वी श्रीमान् विश्वरूप हुए। हर, बहुरूप, ज्यम्बक, अपराजित, वृषाकपि, शम्भु, कपर्दी, रैक्त, मृगव्याध, सर्प और कपाली—ये ग्यारह स्द्र प्रधान हैं। यों तो सैकड़ों-लाखों रुद्र हैं,

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'वैषस्वत मनुके वंशका वर्णन' नामक अठारहवीं अध्याय पूरा हुआ॥ १८॥

## उन्नीसवाँ अध्याय कश्यप आदिके वंशका वर्णन

अग्निदेव बोले-हे मुने! अब मैं अदिति आदि दक्ष-कन्याओंसे उत्पन्न हुई कश्यपजीकी सृष्टिका वर्णन करता हैं—चाक्ष्य मन्वन्तरमें जो तुषित नामक बारह देवता थे, वे ही पुन: इस वैवस्वत मन्वन्तरमें कश्यपके अंशसे अदितिके गर्भमें आये थे। वे विष्णु, शक्र (इन्द्र), त्वष्टा, धाता, अर्थमा, पुषा, विवस्वान, सविता, मित्र, वरुण, भग और अंश नामक बारह आदित्य हए। अरिष्टनेमिकी चार पत्रियोंसे सोलह संतानें उत्पन्न हुई। विद्वान् बहुपुत्रके [उनकी दो पत्नियोंसे कपिला, लोहिता आदिके भेदसे] चार प्रकारकी विद्युत्स्वरूपा कन्याएँ उत्पन्न हुई। अङ्गिरा मुनिसे (उनकी दो पत्नियोद्वारा) श्रेष्ठ ऋचाएँ हुई तथा कुशाश्चके भी [उनकी दो पन्नियाँसे] देवताओं के दिव्य आयुर्धे उत्पन्न हुए॥ १-४॥

जैसे आकाशमें सूर्यके उदय और अस्तभाव बारंबार होते रहते हैं, उसी प्रकार देवतालोग युग-युगमें (कल्प-कल्पमें) उत्पन्न [एवं विनष्ट] होते रहते हैं। कश्यपजीसे उनकी पत्नी दितिके गर्धसे हिरण्यकशिप और हिरण्याक्ष नामक पुत्र उत्पन्न हुए। फिर सिंहिका नामवाली एक कन्या भी हुई, जो विप्रचित्ति नामक दानवको पत्नी हुई। उसके गर्भसे राहु आदिकी उत्पत्ति हुई, जी

'सैहिकेय' नामसे विख्यात हुए। हिरण्यकशिपुके चार पुत्र हुए, जो अपने बल-पराक्रमके कारण विख्यात थे। इनमें पहला हाद, दूसरा अनुहाद और तीसरे प्रहाद हुए, जो महान् विष्णुभक्त थे और चौथा संहाद था। हादका पुत्र हद हुआ। संहादके पुत्र आयुष्मान् शिवि और वाष्कल थे। प्रहादका पुत्र विरोचन हुआ और विरोचनसे बलिका जन्म हुआ। हे महामुने! बलिके सौ पुत्र हुए, जिनमें बाणासुर ज्येष्ट था। पूर्वकल्पमें इस बाणासुरने भगवान् उमापतिको [भक्तिभावसे] प्रसन्न कर उन परमेश्वरसे यह वरदान प्राप्त किया था कि 'मैं आपके पास ही विचरता रहेंगा।' हिरण्याक्षके पाँच पुत्र थे —शम्बर, शकुनि, द्विमूर्धा, शब् और आर्थ। कश्यपजीकी दूसरी पत्नी दनुके गर्भसे सी दानवपुत्र उत्पन्न हुए॥५-११॥

इनमें स्वर्धानुको कन्या सुप्रभा थी और पुलोमा दानवकी पुत्रो थो शची। उपदानवकी कन्या हवशिरा थी और वृषपर्वाकी पुत्री शर्मिष्ठा। पुलोमा और कालका-ये दो वैश्वानरकी कन्याएँ थीं। ये दोनों कश्यपजीकी पत्नी हुई। इन दोनोंके करोड़ों पुत्र थे। प्रहादके वंशमें चार करोड़ 'निवातकवच' नामक दैत्य हुए। कश्यपजीकी ताम्रा नामवाली पत्नीसे छ: पुत्र हुए। इनके

प्राचित्रसमाः वेशा ऋषो बद्धविसत्त्रातः। कृतास्त्य तु राजवेदेवप्रहरणानि च !

सम्पूर्ण दिख्याल कृता छके पुत्र हैं, इस विषयमें बाद रामायण बालद, सर्ग ३१के त्रलोक १३-१४ तथा मास्यपुराण ६।६ इष्टब्य हैं। इस अधांलीके भवको समझनेके लिये भी इरियंशके निवाकित स्लोकपर दृष्टिगत करना आवश्यक है—

एते दुगसहस्रान्ते जावनो पुनरेव हि। मार्वदेवगणास्तात अवस्थितत् कामजाः ॥ (हरि०, हरि० ३।६६)

१. यहाँ दी हुई आदित्योंकी नामावली हरियंत्रके हरियंत्रकवंगत जीवरे अध्यायमें ज्लोक संख्या ६०-६१ में कथित नामावलीसे वीक-वोक मिलतो है।

२. 'प्रत्योङ्गरसञ्चः त्रीद्यः कृत्राधस्य सुरुपुषाः ।' इस अर्थालीमें पूरे एक म्लोकका भाव संनिविष्ट है । अतः उस सम्पूर्ण श्लोकपर दृष्टि न रखी जाय तो अर्थको समझनेमें भ्रम होता है। इरिवंशक निम्नाङ्कित (इरि० ३।६५) श्लोकसे उपर्युक्त पङ्कियोंका भाव पूर्णतः स्पष्ट होता है-

<sup>—</sup>यही भाव मस्त्वपुराण ६ i u में भी आवा है i

अतिरिक्त काकी, श्येनी, भासी, गृधिका और शुचिग्रीवा आदि भी कश्यपजीकी भार्याएँ थीं, उनसे काक आदि पक्षी उत्पन्न हुए। ताम्राके पुत्र घोड़े और ऊँट थे। विनताके अरुण और गरुड नामक दो पुत्र हुए। सुरसासे हजारों साँप उत्पन्न हुए और कडूके गर्भसे भी शेष, वासुकि और तक्षक आदि सहस्रों नाग हुए। क्रोधवशाके गर्भसे दंशनशील दाँतवाले सर्प प्रकट हुए। धरासे जल-पक्षी उत्पन्न हुए। सुरिभसे गाय-भैस आदि पशुओंकी उत्पत्ति हुई। इसके गर्भसे तृज आदि उत्पन्न हुए। खसासे यक्ष-राक्षस और मुनिके गर्भसे अप्सराएँ प्रकट हुई। इसी प्रकार अरिष्टाके गर्भसे गन्धर्व उत्पन्न हुए। इस तरह कश्यपनीसे स्थावर-जङ्गम जगत्की उत्पत्ति हुई॥ १२--१८॥

इन सबके असंख्य पुत्र हुए। देवताओंने दैत्योंको युद्धमें जीत लिया। अपने पुत्रोंके मारे जानेपर दितिने कश्यपजीको सेवासे संतुष्ट किया। वह इन्द्रका संहार करनेवाले पुत्रको पाना चाहती थी: उसने कश्यपजीसे अपना वह अभियत वर प्राप्त कर लिया। जब वह गर्भवती और व्रतपालनमें तत्पर थी, उस समय एक दिन भोजनके बाद बिना पैर धोये ही सो गयी। तब इन्द्रने यह छिद्र (त्रृटि या दोष) ढुँढकर उसके गर्भमें प्रविष्ट हो उस गर्भके दुकड़े-दुकड़े कर दिये; (किंतु बतके प्रभावसे उनकी मृत्यु नहीं हुई।) वे सभी अत्यन्त तेजस्वी और इन्द्रके सहायक उनचास मस्त् प्रतिसर्गका वर्णन किया गया॥ २३—२९॥

नामक देवता हुए। मुने! यह सारा वृत्तान्त मैंने सुना दिया। श्रीहरि-स्वरूप ब्रह्माजीने पृथुको नरलोकके राजपदपर अभिषिक्त करके क्रमश: दूसरोंको भी राज्य दिये-उन्हें विभिन्न समृहोंका राजा बनावा। अन्य सबके अधिपति (तथा परिगणित अधिपतियोंके भी अधिपति) साक्षात् श्रीहरि ही है। १९--२२॥

ब्राह्मणों और ओषधियोंके राजा चन्द्रमा हुए। जलके स्वामी वरुण हुए। राजाओंके राजा कबेर हुए। द्वादश सूर्यों (आदित्यों)-के अधीश्वर भगवान विष्णु थे। वसुअंकि राजा पावक और मरुद्रणोंके स्वामी इन्द्र हुए। प्रजापतियोंके स्वामी दक्ष और दानवोंके अधिपति प्रहाद हुए। पितरोंके यमराज और भूत आदिके स्वामी सर्वसमर्थ भगवान् शिव हुए तथा शैलों (पर्वतों)-के राजा हिमवान् हुए और नदियोंका स्वामी सागर हुआ। गन्धवर्कि चित्ररथ, नागोंके वासुकि, सपौंके तक्षक और पश्चियोंके गरुड राजा हुए। हाथियोंका स्वामी ऐरावत हुआ और गौओंका अधिपति साँड । वनचर जीवोंका स्वामी शेर हुआ और वनस्पतियोंका प्लक्ष (पकड़ी)। घोड़ोंका स्वामी उच्चै:ब्रबा हुआ। सुधन्वा पूर्व दिशाका रक्षक हुआ। दक्षिण दिशामें शङ्कपद और पश्चिममें केतुमान् रक्षक नियुक्त हुए। इसी प्रकार उत्तर दिशामें हिरण्यरोमक राजा हुआ। यह

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'प्रतिसर्गविषयक कश्यपवंशका वर्णन' नामक उन्नोसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १९॥

## बीसवाँ अध्याय

#### सर्गका वर्णन

महत्तत्त्वकी सृष्टि हुई, इसे ब्राह्मसर्ग समझना बुद्धिपूर्वक प्रकट हुआ प्राकृतसर्ग तीन प्रकारका चाहिये। दूसरी तन्मात्राओंकी सृष्टि हुई, इसे है। चौथे प्रकारकी सृष्टिको 'मुख्यसर्ग' कहते हैं। भूतसर्ग कहा गया है। तीसरी वैकारिक सृष्टि है, 'मुख्य' नाम है-स्थावरों (वृक्ष-पर्वत आदि)-

अग्निदेव कहते हैं-मुने! (प्रकृतिसे) पहले | इसे ऐन्द्रियकसर्ग कहते हैं। इस प्रकार यह

का। जो 'तिर्यक्लोता' कहा गया है, अर्थात् जिससे पशु-पक्षियोंकी उत्पत्ति हुई है, वह तैर्यग्योन्य-सर्ग पाँचवाँ है। ऊर्ध्व स्रोताओंकी सृष्टिको देव-सर्ग कहते हैं, यह छठा सर्ग है। इसके पश्चात् अर्वाक्स्रोताओंकी सृष्टि हुई-यही सातवाँ मानव-सर्ग है। आठवाँ अनुग्रह-सर्ग है, जो सात्त्विक और तामस भी है। ये अन्तवाले पाँच 'वैकृतसर्ग' हैं और आरम्भके तीन 'प्राकृतसर्ग' कहे गये हैं। प्राकृत और वैकृत सर्ग तथा नवें प्रकारका कौमार-सर्ग-ये कुल नौ सर्ग ब्रह्माजीसे प्रकट हुए, जो इस जगतके मूल कारण है। ख्याति आदि दक्ष-कन्याओंसे भृगु आदि महर्षियोंने ब्याह किया। कुछ लोग नित्य, नैमित्तिक और प्राकृत-इस भेदसे तीन प्रकारकी मृष्टि मानते हैं। जो प्रतिदिन होनेवाले अवान्तर-प्रलयसे प्रतिदिन जन्म लेते रहते हैं, वह 'नित्यसर्ग' कहा गया है॥ १-८॥

भुगुसे उनकी पत्नी ख्यातिने धाता-विधाता नामक दो देवताओंको जन्म दिया तथा लक्ष्मी नामको कन्या भी उत्पन्न की, जो भगवान् विष्णुकी पत्नी हुई। इन्द्रने अपने अध्युदयके लिये इन्हींका स्तवन किया था। धाता और विधाताके क्रमशः प्राण और मुकण्डु नामक दो पुत्र हुए। मुकण्डुसे मार्कण्डेयका जन्म हुआ। उनसे वेदशिरा उत्पन्न हुए। मरीचिके सम्भृतिके गर्भसे पौर्णमास नामक पुत्र हुआ और अङ्गिराके स्मृतिके गर्भसे अनेक पुत्र तथा सिनीवाली, कुह, राका और अनुमति नामक चार कन्याएँ हुई। अत्रिके अंशसे अनस्याने सोम, दुर्वासा और दत्तात्रेय नामक पुत्रोंको जन्म दिया। इनमें दत्तात्रेय महानु योगी थे। पुलस्त्य मुनिकी पत्नी प्रीतिके गर्भसे दत्तोलि नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। पुलहसे क्षमाके गर्भसे सहिष्णु एवं सर्वपादिकका\* जन्म हुआ। क्रतुके

संज्ञतिसे बालखिल्य नामक साठ हजार पुत्र उत्पन्न हुए, जो अँगुठेके पोरुओंके बराबर और महान् तेजस्वी थे। वसिष्ठसे ऊर्जाके गर्भसे राजा, गात्र, कर्ध्वबाह्, सवन, अनघ, शुक्र और सुतपा-ये सात ऋषि प्रकट हुए॥९-१५॥

स्वाहा एवं अग्निसे पावक, पवमान और शुचि नामक पुत्र हुए। इसी प्रकार अजसे अग्निप्लात्त, बहिषद्, अनिम्न एवं साम्नि पितर हुए। पितरोंसे स्वधाके गर्भसे मेना और वैधारिणी नामक दो कन्याएँ हुई। अधर्मकी पत्नी हिंसा हुई: उन दोनोंसे अमृत नामक पुत्र और निकृति नामवाली कन्याकी उत्पत्ति हुई। (इन दोनोंने परस्पर विवाह किया और) इनसे भय तथा नरकका जन्म हुआ। क्रमशः माया और वेदना इनकी पत्नियाँ हुई। इनमेंसे मायाने ( भयके सम्पर्कसे) समस्त प्राणियोंके प्राण लेनेवाले मृत्युको जन्म दिया और वेदनाने नरकके संवोगसे दु:ख नामक पुत्र उत्पन्न किया। इसके पश्चात् मृत्युसे व्याधि, जरा, शोक, तृष्णा और क्रोधको उत्पत्ति हुई। ब्रह्माजीसे एक रोता हुआ पुत्र हुआ, जो रुदन करनेके कारण 'रुद्र' नामसे प्रसिद्ध हुआ। तथा है द्विज! उन पितामह (ब्रह्माजी)-ने उसे भव, शर्व, ईशान, पशुपति, भीम, उग्र और महादेव आदि नामोंसे पुकारा। रुद्रकी पत्नी सतीने अपने पिता दक्षपर कोप करनेके कारण देहत्याग किया और हिमवानुकी कन्या-रूपमें प्रकट होकर पुनः वे शंकरजीकी ही धर्मपत्नी हुई। किसी समय नारदजीने ऋषियोंके प्रति विष्णु आदि देवताओंको पुजाका विधान बतलाया था। स्नानादि-पूर्वक की जानेवाली उन पुजाओंका विधिवत् अनुष्ठान करके स्वायम्भुव मनु आदिने भोग और मोक्ष-दोनों प्राप्त किये थे॥ १६-२३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'जगत्-सृष्टिका वर्णन' नामक बीसवौँ अध्याय पूरा हुआ॥ २०॥

## इक्कीसवाँ अध्याय

#### विष्णु आदि देवताओंकी सामान्य पूजाका विधान

नारदजी बोले-अब मैं विष्णु आदि देवताओंकी सामान्य पूजाका वर्णन करता है तथा समस्त कामनाऑको देनेवाले पुजा-सम्बन्धी मन्त्रोंको भी बतलाता हूँ। भगवान् विष्णुके पूजनमें सर्वप्रथम परिवारसहित भगवान् अच्युतको नमस्कार करके पूजन आरम्भ करे, इसी प्रकार पूजा-मण्डपके द्वारदेशमें क्रमश: दक्षिण-वाम भागमें धाता और विधाताका तथा गङ्गा और यमुनाका भी पूजन करे। फिर शङ्खनिधि और पद्मनिधि-इन दो निधियोंकी, द्वारलक्ष्मोकी, वास्त्-पुरुषको तथा आधारशक्ति, कुर्म, अनन्त, पृथिवी, धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्यकी पूजा करे। तदनन्तर अधर्म आदिका (अर्थात् अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य और अनैश्वर्यका) पूजन करे तथा एक कमलकी भावना करके उसके मूल, नाल, पदा, केसर और कर्णिकाओंकी पूजा करे।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

फिर ऋग्वेद आदि चारों वेदोंकी, सत्ययुग आदि युगोंकी, सत्त्व आदि गुणोंकी और सूर्य आदिके मण्डलकी पूजा करे। इसी प्रकार विमला, उत्कर्षिणी, ज्ञाना, क्रिया, योगा आदि जो शक्तियाँ हैं, उनकी पूजा करे तथा प्रद्वी, सत्या, ईशा, अनुग्रहा, निर्मलमूर्ति दुर्गा, सरस्वती, गण (गणेश), क्षेत्रपाल और वासुदेव (संकर्षण, प्रद्युम्न, अनिरुद्ध) आदिका पूजन करे। इनके बाद हृदय, सिर, चूडा (शिखा), वर्म (कवच), नेत्र आदि अङ्गोंकी, फिर शङ्ख, चक्र, गदा और पद्म नामक अस्त्रोंकी, श्रीवत्स, कौस्तुभ एवं वनमालाकी तथा लक्ष्मी, पृष्टि, गरुड़ और गुरुदेवकी पूजा करे। तत्पश्चात् इन्द्र, अग्नि, यम, निर्ऋति, जल (वरुण), वायु, कुबेर, ईशान, ब्रह्मा और अनन्त—इन दिक्यालोंको, इनके अस्त्रोंको, कुमुद आदि विष्णुपार्षदों या द्वारपालोंकी और विष्वक्सेनकी आवरण-मण्डल आदिमें पूजा आदि करनेसे सिद्धि प्राप्त होती हैं॥१—८॥

अब भगवान् शिवको सामान्य पूजा बतायी जाती है-इसमें पहले नन्दीका पूजन करना चाहिये, फिर महाकालका। तदनन्तर क्रमशः दर्गा, यमुना, गण आदिका, वाणी, श्री, गुरु, वास्तुदेव, आधारशक्ति आदि और धर्म आदिका अर्चन करे। फिर वामा, ज्येष्ठा, रौद्री, काली, कलविकरिणी, बलविकरिणी, बलप्रमिथनी, सर्वभृतदमनी तथा कल्याणमयी मनोन्मनी-इन नौ शक्तियोंका क्रमसे पूजन करे। 'हां हं हां शिवपूर्तचे नमः।'-इस मन्त्रसे हदयादि अङ्ग और ईशान आदि मुखसहित शिवकी पूजा करे। 'डॉ शिखाय डॉ।' इत्यादिसे केवल शिवकी अर्चना करे और 'हां' इत्यादिसे ईशानादि" पाँच मुखोंकी आराधना करे। 'हीं गीर्य नम:।' इससे गौरीका और 'गं गणपतचे नम:।' इस मन्त्रसे गणपतिकी, नाम-मन्त्रोंसे इन्द्र आदि दिक्पालोंकी, चण्डकी और हृदय, सिर आदिकी भी पूजा करे॥ ९-१२ ई॥

अब क्रमशः सूर्यको पूजाके मन्त्र बताये जाते हैं। इसमें नन्दी सर्वप्रथम पूजनीय हैं। फिर क्रमशः पिङ्गल, उच्चै:श्रवा और अरुणकी पूजा करे। तत्पश्चात् प्रभूत, विमल, सोम, दोनों संध्याकाल, परसुख और स्कन्द आदिको मध्यमें पूजा करे। इसके बाद दीता, सूक्ष्मा, जया, भद्रा, विभूति,

<sup>\*</sup> ईशान, वामदेव, सद्योजात, अधोर और इत्युक्य—ये क्षित्रके चीच मुख हैं। हां ईशानाय नमः। हीं वामदेवाय नमः। हूं सद्योजाताय नमः। हैं अधोराय नमः। हीं तत्युक्याय नमः।—इन मन्त्रोंसे इन मुखोंसो पूजा करनी चाहिये।

विमला, अमोघा, विद्यता तथा सर्वतोमुखी-इन नौ शक्तियोंकी पूजा होनी चाहिये। तत्पश्चात् 'ॐ ब्रह्मविष्णुशिवात्मकाय सौराय पीठाय नमः।' इस मन्त्रसे सूर्यके आसनका स्पर्श और पूजन करे। फिर 'ॐ खं खखोल्काय नमः।' इस मन्त्रसे सुर्यदेवकी मुर्तिकी उद्भावना करके उसका अर्चन करे। तत्पशात् 'ॐ ह्रां ह्रीं सः सूर्याय नमः।' इस मन्त्रसे सूर्यदेवकी पूजा करे। इसके बाद हृदयादिका पूजन करे- 'ॐ आं नम:।' इससे हृदयकी 'ॐ अकाय नमः।' इससे सिरकी पूजा करे। इसी प्रकार अग्नि, ईश और वायुमें अधिष्ठित सूर्यदेवका भी पूजन करे। फिर 'ॐ भभंव: स्व: ज्वालिन्यै शिखायै नमः।' इससे शिखाकी, 'ॐ हं कवचाय नमः।' इससे कवचकी, 'ॐ भां नेत्राभ्यां नमः।' इससे नेत्रकी और 'ॐरम् अकस्त्राय नमः।' इससे अक्षकी पूजा करे। इसके बाद सूर्वकी शक्ति सनी संज्ञाकी तथा उनसे प्रकट हुई छायादेवीकी पूजा करे। फिर चन्द्रमा, मङ्गल, बुध, बृहस्पति, शुक्र, शनि, राहु और केतु-क्रमशः इन ग्रहोंका और सूर्यके प्रचण्ड तेजका पूजन करे। अब संक्षेपसे पूजन बतलाते हैं-देवताके आसन, मृतिं, मूल, इदय आदि अङ्ग और परिचारक इनकी ही पूजा होती है ॥ १३--१९॥

भगवान् विष्णुके आसनका पूजन 'ॐ श्री श्रीं श्रीधरो हरि: हीं।' इस मन्त्रसे करना चाहिये। इसी मन्त्रसे भगवान विष्णुकी मुर्तिका भी पुजन करे। यह सर्वमूर्तिमन्त्र है। इसीको त्रैलोक्यमोहन मन्त्र भी कहते हैं। भगवानुके पूजनमें 'ॐ क्लीं हषीकेशाय नमः।' 'ॐ हुं विष्णवे नमः।'-इन मन्त्रोंका उपयोग करे। सम्पूर्ण दीर्घ स्वरोंके द्वारा हृदय आदिकी पूजा करे; जैसे- 'ॐ आं हृदयाय नम: ।' इससे हृदयकी, 'ॐ ई शिरसे नम: ।' इससे सिरकी, 'ॐ के शिखाये नम:।' इससे शिखाको, 'ॐ एं कवचाय नप: ।' इससे कवचकी, 'ॐ ऐं नेत्राध्यां नमः।' इससे नेत्रोंकी और 'ॐ औं अस्त्राय नमः।' इससे अस्त्रकी पूजा करे। पाँचवाँ अर्थात् परिचारकोंकी पूजा संग्राम आदिमें विजय आदि देनेवाली है। परिचारकोंमें चक्र, गदा, शङ्क, मुसल, खड्ग, शार्क्रधन्य, पाश, अंकुश, ब्रीवत्स, कौस्तुभ, वनमाला, 'श्री' इस बीजसे युक्त श्री-महालक्ष्मी, गरुड, गुरुदेव और इन्द्रादि देवताओंका पूजन किया जाता है। (इनके पूजनमें प्रणवसहित नामके आदि अक्षरमें अनुस्वार लगाकर चतुर्थी विभक्तियुक्त नामके अन्तमें 'नमः' जोड़ना चाहिये। जैसे 'ॐ चं चक्राय नमः।' 'ॐ गं गदायै नम:।' इत्यादि) सरस्वतीके आसनकी पुजामें 'ॐ ऐं देखी सरस्वत्ये नम: ।' इस मन्त्रका उपयोग करे और उनकी मूर्तिके पूजनमें 'ॐ हीं देव्ये सरस्वत्ये नमः।' इस मन्त्रसे काम ले। हृदय आदिके लिये पूर्ववत् मन्त्र हैं। सरस्वतीके परिचारकोंमें लक्ष्मी, मेथा, कला, तुष्टि, पुष्टि, गौरी, प्रभा, मति, दुर्गा, गण, गुरु और क्षेत्रपालकी पूजा करे॥ २०-- २४॥

तथा 'ॐ गं गणपतये नमः।'— इस मन्त्रसे गणेशको, 'ॐ हीं गीर्य नम:।' इस मन्त्रसे गौरीकी, 'ॐ श्री श्रिय नम: ।' इससे श्रीकी, 'ॐ ह्रीं त्वरितायै नमः।' इस मन्त्रसे त्वरिताकी, 'ॐ ऐं क्लीं सीं त्रिपुरायै नम:।' इस मन्त्ररो त्रिपुराको पूजा करे। इस प्रकार 'त्रिपुरा' शब्द भी चतुर्थी विभक्त्यन्त हो और अन्तमें 'नमः' शब्दका प्रयोग हो। जिन देवताओंके लिये कोई विशेष मन्त्र नहीं बतलाया गया है, उनके नामके आदिमें प्रणव लगावे। नामके आदि अक्षरमें अनुस्वार लगाकर उसे बीजके रूपमें रखे तथा पूर्ववत् नामके अन्तमें चतुर्थी विभक्ति और 'नम:' शब्द जोड ले। पूजन और जपमें प्राय: सभी मन्त्र 'ॐकारयक्त बताये गये हैं। अन्तमें तिल और घी | देनेवाले हैं। जो पुजाके इन मन्त्रोंका पाठ करेगा, आदिसे होम करे। इस प्रकार ये देवता और मन्त्र | वह समस्त भोगोंका उपभोग कर अन्तमें देवलोकको धर्म, काम, अर्थ और मोक्ष-चारों पुरुषार्थ प्राप्त होगा॥ २५-२७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'विष्णु आदि देवताओंकी सामान्य पूजाके विधानका वर्णन' नामक इक्रीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २१॥

## बाईसवाँ अध्याय

#### पूजाके अधिकारकी सिद्धिके लिये सामान्यतः स्नान-विधि

नारदजी बोले-विप्रवरी! पूजन आदि क्रियाओंके लिये पहले स्नान-विधिका वर्णन करता हूँ। पहले नृसिंह-सम्बन्धी बीज या मन्त्रसे मृतिका हाथमें ले। उसे दो भागोंमें विभक्त कर एक भागके द्वारा (नाभिसे लेकर पैरांतक लेपन करे, फिर दूसरे भागके द्वारा) अपने अन्य सब अङ्गोमें लेपन कर मल-स्नान सम्पन्न करे। तदनन्तर शुद्ध स्नानके लिये जलमें ड्यकी लगाकर आचमन करे। 'नुसिंह'-मन्त्रसे न्यास करके आत्मरक्षा करे। इसके बाद (तन्त्रोक्त रीतिसे) विधि-स्त्रान करे<sup>२</sup> और प्राणायामादिपूर्वक इदयमें भगवान् विष्णुका ध्यान करते हुए 'ॐ नमो नारायणाय' इस अष्टाक्षर-मन्त्रसे हाथमें मिट्टी लेकर उसके तीन भाग करे। फिर नुसिंह-मन्त्रके जपपूर्वक (उन तीनों भागोंसे तीन बार) दिग्बन्ध<sup>न</sup> करे। इसके बाद 'ॐ नमो भगवते वासदेवाय।' इस वासदेव-मन्त्रका जप करके संकल्पपूर्वक तीर्थ-जलका स्पर्श करे। फिर बेद आदिके मन्त्रोंसे

अपने शरीरका और आराध्यदेवकी प्रतिमा या ध्यानकल्पित विग्रहका मार्जन करे। इसके बाद अधमर्षण-मन्त्रका जपकर वस्त्र पहनकर आगेका कार्य करे। पहले अङ्गन्यास कर मार्जन-मन्त्रींसे मार्जन करे। इसके बाद हाथमें जल लेकर नाग्यण-मन्त्रसे प्राण-संयम करके जलको नासिकासे लगाकर सुँधे। फिर भगवानुका ध्यान करते हुए जलका परित्याग कर दे। इसके बाद अर्घ्य देकर ('ॐ नमो भगवते वास्देवाय।' इस) द्वादशाक्षर-मन्त्रका जप करे। फिर अन्य देवता आदिका भक्तिपूर्वक तर्पण करे। योगपीठ आदिके क्रमसे दिक्पालतकके मन्त्रों और देवताओंका, ऋषियोंका, पितरोंका, मनुष्योंका तथा स्थावरपर्यन्त सम्पूर्ण भृतोंका तर्पण करके आचमन करे। फिर अङ्गन्यास करके अपने हृदयमें मन्त्रोंका उपसंहार कर पुजन-मन्दिरमें प्रवेश करे। इसी प्रकार अन्य पुजाओंमें भी मूल आदि मन्त्रोंसे स्नान-कार्य सम्पन करे ॥ १-९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'पुजाके लिये सामान्यत: स्नान-विधिका वर्णन' नामक बाईसर्सो अध्यापं पूरा हुआ॥ २२॥

art Fill Barre

१. नुसिंह-बीज 'श्री' है। मन्त्र इस प्रकार है-

<sup>🅉</sup> ठप्रं वीरं महाविष्णुं ज्वलन्तं सर्वतोमुखम्। वृत्तिहं भीषणं भद्रं मृत्युमृत्युं बमान्यहम्॥

२- सोमराम्भको कर्मकाण्डक्रमावलोके अनुसार मिड्रॉके एक धानको नाभिसे लेकर पैरॉलक लगावे और दूसरे भागको शेष सारे प्ररोहमें। इसके बाद दोनों हाथोंसे और्थ, कान, नाक बंद करके जलमें दुखको लगाये। फिर मन-ही-मन कालाग्निके समान तेजस्थी असका स्मरण करते हुए जलसे बाहर निकले। इस तरह मलखान एवं संश्वीपासन सम्पन्न करके (वन्त्रोक्त रीतिसे) बिधि-स्नान करना चाडिये (द्रष्टव्य स्लोक ९, १० तबा ११)।

प्रत्येक दिशामें वहाँके विग्रकारक भृतोंको भगानेको भावनामे उत्त मृतिकाको बिखेरना 'दिग्बन्ध' कहलाता है।

# तेईसवाँ अध्याय

# देवताओं तथा भगवान् विष्णुकी सामान्य पूजा-विधि

नारदजी बोले- ब्रह्मियो! अब मैं पूजाकी | विधिका वर्णन करूँगा, जिसका अनुष्ठान करके मनुष्य सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। हाथ-पैर धोकर, आसनपर बैठकर आचमन करे। फिर मौनभावसे रहकर सब ओरसे अपनी रक्षा करे।" पूर्व दिशाकी ओर मुँह करके स्वस्तिकासन या पदासन आदि कोई-सा आसन बाँधकर स्थिर बैठे और नाभिके मध्यभागमें स्थित ध्एँके समान वर्णवाले, प्रचण्ड वायुरूप 'यं' बोजका चिन्तन करते हुए अपने शरीरसे सम्पूर्ण पापोंको भावनाद्वारा पृथक् करे। फिर हृदय-कमलके मध्यमें स्थित तेजको राशिभूत 'क्ष्मैं' बीजका ध्यान करते हुए ऊपर, नीचे तथा अगल-बगलमें फैली हुई अग्निको प्रचण्ड ज्वालाओंसे उस पापको जला डाले। इसके बाद बुद्धिमान् पुरुष आकाशमें स्थित चन्द्रमाकी आकृतिके समान किसी शान्त ज्योतिका ध्यान करे और उससे प्रवाहित होकर हृदय-कमलमें व्याप्त होनेवाली सुधामय सलिलको धाराओंसे. जो सुषुम्ना-योनिके मार्गसे शरीरकी सब नाडियोंमें फैल रही हैं, अपने निष्पाप शरीरको आप्लाबित करे। इस प्रकार शरीरकी शुद्धि करके तत्त्वोंका नाश करे। फिर हस्तशुद्धि करे। इसके लिये पहले दोनों हाथोंमें अस्त एवं व्यापकमुद्रा करे और दाहिने अँगुठेसे आरम्भ करके करतल और करपृष्ठतक न्यास करे॥ १-६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इसके बाद एक-एक अक्षरके क्रमसे बारह अङ्गोंवाले द्वादशाक्षर मूल-मन्त्रका अपने देहमें बारह मन्त्र-वाक्योंद्वारा न्यास करे। इदय, सिर, शिखा, कवच, अस्त्र, नेत्र, उदर, पीठ, बाहु, करु, घुटना, पैर—ये शरीरके बारह स्थान हैं, इनमें ही द्वादशाक्षरके एक-एक वर्णका न्यास करे। (यथा— ॐ ॐ नमः हृदये। ॐ नं नमः शिरिस। ॐ मों नमः शिखायाम्। इत्यादि)। फिर मुद्रा समर्पणकर भगवान् विष्णुका स्मरण करे और अष्टोत्तरशत (१०८) मन्त्रका जप करके पूजन करे॥ ७-८॥

बावें भागमें जलपात्र और दाहिने भागमें पूजाका सामान रखकर 'अस्त्राय फट्।' मन्त्रसे उसको धो दे; इसके पश्चात् गन्ध और पुष्प आदिसे युक्त दो अर्घ्यपात्र रखे। फिर हाथमें जल लेकर 'अस्ताय फट्।' इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित कर योगपीठको सींच दे। उसके मध्य भागमें सर्वव्यापी चेतन ज्योतिर्मय परमेश्वर श्रीहरिका ध्यान करके उस योगपीठपर पूर्व आदि दिशाओंके क्रमसे धर्म, ज्ञान, वैराग्य, ऐश्वर्य, अग्नि आदि दिक्पाल तथा अधर्म आदिके विग्रहकी स्थापना करे। उस पीठपर कच्छप, अनन्त, पदा, सूर्य आदि मण्डल और विमला आदि शक्तियोंकी कमलके केसरके रूपमें और ग्रहोंकी कर्णिकामें स्थापना करे। पहले अपने इदयमें ध्यान करे। फिर मण्डलमें आवाहन करके पूजन करे। (आवाहनके अनन्तर) क्रमश: अर्घ्य, पाद्य, आचमन, मधुपर्क, स्नान, वस्त्र, यज्ञोपवीत, आभूषण, गन्ध, पुष्प, धूप, दीप और नैवेद्य आदिको पुण्डरीकाक्ष-विद्या ('ॐ नमो भगवते पुण्डरीकाक्षाय।'— इस मन्त्र)-से अर्पण करे॥ ९-१४॥

मण्डलके पूर्व आदि द्वारोंपर भगवान्के विग्रहकी

<sup>\*</sup>अपक्रामन्तु भूतानि पिताचाः सर्वतोदितम्। सर्वेषामविद्येशेन पृजाकमं समाप्ते॥'— इत्यदि मन्त्रोद्वार अथवा कवच आदिके मन्त्रोसे रक्ष करे। दाहिने हाथमें रक्षा-सूत्र बर्थिकर भी रक्षा की जाती हैं। इसका मन्त्र है—

वेन बढ़ों वली राजा दानवेन्द्रों महाबल: । वेन त्वां प्रविवधानि स्थे मा चल मा चल ॥

सेवामें रहनेवाले पार्षदोंकी पूजा करे। पूर्वके दरवाजेपर गरुडकी, दक्षिणद्वारपर चक्रकी, उत्तरवाले द्वारपर गदाकी और ईशान तथा अग्निकोणमें शङ्ख एवं धनुषकी स्थापना करे। भगवानुके बायें-दायें दो तुणीर, बायें भागमें तलवार और चर्म (डाल), दाहिने भागमें लक्ष्मी और वाम भागमें पुष्टि देवीकी स्थापना करे। भगवानुके सामने वनमाला, श्रीवत्स और कौस्तुभको स्यापित करे। मण्डलके बाहर दिक्यालोंकी स्थापना करे। मण्डलके भीतर और बाहर स्थापित किये हुए सभी देवताओंकी उनके नाम-मन्त्रोंसे पूजा करे। सबके अन्तमें भगवान् विष्णुका पूजन करना चाहिये॥ १५-१७॥

अङ्गोसहित पृथक्-पृथक् बीज-मन्त्रोंसे और सभी बीज-मन्त्रोंको एक साथ पड़कर भी भगवानुका अर्चन करे। मन्त्र-जप करके भगवानकी परिक्रमा करे और स्तृतिके पश्चात अर्घ्य-समर्पण कर हृदयमें भगवानुकी स्थापना कर ले। फिर यह ध्यान करे कि 'परब्रह्म भगवान् विष्णु में हो हैं' (—इस प्रकार अभेदभावसे चिन्तन करके पूजन स्थान है, उसमें वासुदेवको पूजा करे॥ २१—२३॥

करना चाहिये)। भगवानका आवाहन करते समय 'आगच्छ' (भगवन्! आइये।) इस प्रकार पढ़ना चाहिये और विसर्जनके समय 'क्षमस्व' (हमारी त्रृटियोंको क्षमा कीजियेगा।)-ऐसी योजना करनी चाहिये॥ १८-१९॥

इस प्रकार अष्टाक्षर आदि मन्त्रोंसे पूजा करके मनुष्य मोक्षका भागी होता है। यह भगवान्के एक विग्रहका पूजन बताया गया। अब नौ व्यहाँके पुजनकी विधि सुनो॥ २०॥

दोनों अँगुठों और तर्जनी आदिमें वासुदेव, बलभद्र आदिका न्यास करे। इसके बाद शरीरमें अर्थात् सिर, ललाट, मुख, हृदय, नाभि, गुह्य अङ्ग, जान और चरण आदि अङ्गोंमें न्यास करे। फिर मध्यमें एवं पूर्व आदि दिशाओंमें पूजन करे। इस प्रकार एक पीठपर एक व्युहके क्रमसे पूर्ववत् नौ ब्युहोंके लिये नौ पीटोंकी स्थापना करे। नौ कमलोंमें नौ मृतियोंके द्वारा पूर्ववत् नौ व्यूहोंका पूजन करे। कमलके मध्यभागमें जो भगवानुका

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सामान्य पुत्रा-विश्वयक वर्णन' नामक तेईश्वर्यों अध्याय पूरा हुआ ॥ २३ ॥

## चौबीसवाँ अध्याय

## कुण्ड-निर्माण एवं अग्नि-स्थापन-सम्बन्धी कार्य आदिका वर्णन

नारदजी कहते हैं- महर्षियों ! अब मैं अग्न-सम्बन्धी कार्यका वर्णन करूँगा, जिससे मनुष्य सम्पूर्ण मनोवाञ्छित वस्तुओंका भागी होता है। चौबीस अङ्गलकी चौकोर भूमिको सुतसे नापकर चिद्व बना दे। फिर उस क्षेत्रको सब ओरसे बराबर खोदे। दो अङ्गल भूमि चारों ओर छोड़कर खोदे हुए कुण्डकी मेखला बनावे। मेखलाएँ तीन होती हैं, जो 'सत्त्व, रज और तम' नामसे कही गयी हैं। उनका मुख पूर्व, अर्थात्

बाह्य दिशाकी ओर रहना चाहिये। मेखलाओंकी अधिकतम ऊँचाई बारह अङ्गलकी रखे, अर्थात् भीतरकी ओरसे पहली मेखलाकी ऊँचाई बारह अङ्गल रहनी चाहिये। (उसके बाह्यभागमें दूसरी मेखलाकी ऊँचाई आठ अङ्गलकी और उसके भी बाह्यभागमें तीसरी मेखलाकी कँचाई चार अङ्गुलकी रहनी चाहिये।) इसकी चौड़ाई क्रमश: आठ, दो और चार अङ्गलकी होती है॥१-३॥\*

योनि सुन्दर बनायी जाय। उसकी लंबाई दस

<sup>\*</sup> शारदातिलकमें उद्भुत विसङ्गसंहितके वचनानुसार पहली मेखला बारह अङ्गुल चौड़ी होनी चाहिये और चार अङ्गुल कैंची, दूसरी आठ अङ्गुल चौड़ी और चार अङ्गुल कैंची, फिर तीसरी चार-चार अङ्गुल चौड़ी तथा कैंची रहनी चाहिये। यथा—

अङ्गलकी हो। वह आगे-आगेकी ओर क्रमशः छ:, चार और दो अङ्गल ऊँची रहे अर्थात् उसका पिछला भाग छ: अङ्गल, उससे आगेका भाग चार अङ्गुल और उससे भी आगेका भाग दो अङ्गुल ऊँचा होना चाहिये। योनिका स्थान कुण्डकी पश्चिम दिशाका मध्यभाग है। उसे आगेकी ओर क्रमशः नीची बनाना चाहिये। उसकी आकृति पीपलके पत्तेकी-सी होनी चाहिये। उसका कुछ भाग कुण्डमें प्रविष्ट रहना चाहिये। योनिका आयाम चार अङ्गलका रहे और नाल पंद्रह अङ्गल बड़ा हो। योनिका मूलभाग तीन अङ्गल और उससे आगेका भाग छ: अङ्गल विस्तृत हो। यह एक हाथ लंबे-चौड़े कुण्डका लक्षण कहा गया है। दो हाथ या तीन हाथके कुण्डमें नियमानुसार सब वस्तुएँ तदनुरूप द्विगुण या त्रिगुण बढ़ जायँगी॥४-६॥

अब मैं एक या तीन मेखलावाले गोल और अर्धचन्द्राकार आदि कुण्डोंका वर्णन करता हूँ। चौकोर कुण्डके आधे भाग, अर्थात् ठीक बीचो-

बीचमें सूत रखकर उसे किसी कोणकी सीमातक ले जाय; मध्यभागसे कोणतक ले जानेमें सामान्य दिशाओंकी अपेक्षा वह सूत जितना बढ़ जाय, उसके आधे भागको प्रत्येक दिशामें बढ़ाकर स्थापित करे और मध्यस्थानसे उन्हीं बिन्दुओंपर सुतको सब ओर घुमावे तो गोल आकार बन जावगा। कुण्डार्धसे बढ़ा हुआ जो कोणभागार्ध है, उसे उत्तर दिशामें बढ़ाये तथा उसी सीधमें पूर्व और पश्चिम दिशामें भी बाहरकी ओर यत्नपूर्वक बढ़ाकर चिद्ध कर दे। फिर मध्यस्थानमें सृतका एक सिरा रखकर दूसरा छोर पूर्व दिशावाले चिह्नपर रखे और उसे दक्षिणकी ओरसे घुमाते हुए पश्चिम दिशाके चिह्नतक ले जाय। इससे अर्धचन्द्राकार चिह्न बन जायगा। फिर उस क्षेत्रको खोदनेपर सुन्दर अर्धचन्द्र-कुण्ड तैयार हो जायगा॥७-९॥

कमलकी आकृतिवाले गोल कुण्डकी मेखलापर दलाकार चिह्न बनाये जायें। होमके लिये एक सुन्दर सुक् तैयार करे, जो अपने बाहुदण्डके

प्रथमा मेखला तत्र द्वादसाङ्गुलिकतृतः । व्यतिभिरङ्गुलैक्तरवाशोजितश्च समनतः ॥ तस्याशोपरि वपः स्वाच्यतुरङ्गुलानुत्रतः । व्यत्रभिरङ्गुलैः सम्वग् विक्तोर्पस्तु समनतः ॥ तस्योपरि पुनः कार्यो ५दः सोऽपि तृतीयकः । व्यत्रङ्गुलिक्तोर्णश्चोत्रतश्च तथाविधः ॥

इस क्रमसे बाहरको ओरसे पहली मेखलाको केंचा चार अङ्गुलको होगी, फिर बादकली उससे भी चार अङ्गुल कैंची होनेके कारण मूलत: आठ अङ्गुल कैंची होगी तचा तोसरी उससे भी चार अङ्गुल कैंची होनेसे मूलत: चरह अङ्गुल कैंची होगी। अग्निपुराणमें इसी दृष्टिसे भीतरको ओरसे पहली मेखलाको चरह अङ्गुल कैंची कडा गच है। चौड़ाई तो भीतरको औरसे बाहरको ओर देखनेपर पहली बारह अङ्गुल चौड़ी, दूसरी आठ अङ्गुल चौड़ी तचा तोसरी चार अङ्गुल चौड़ी होगी। चर्डी मूलमें को आठ, दो और चार अङ्गुलका विस्तार बताया गया है, इसका आधार अन्वेषणीय है।

 अर्थात् एक हामके कुण्डकी लंबर्व-चौड्राई २४ अङ्गुलको होती है, दो हाथके कुण्डको चौतीस अङ्गुल और तीन हाथके कुण्डको एकतालीस अङ्गल होती है। इसी तरह अधिक हाथाँके विषयमें भी सम्क्रका चाहिये।

२. एक हाथ या २४ अबुलके बीकोर क्षेत्रमें कुण्डार्थ होता है—१२ अबुल और कोणभागार्थ है—१८ अबुल । अहिरिक हुआ ६

अङ्गल। उसका आधा भाग है—३ अङ्गल। इसीको सब और बड़ाकर सूत पुगानेसे गोल कुण्ड बनेगा।

३. फुण्ड-निर्माणके लिये निम्नाङ्कृत परिधायको ध्यानमें रखना चाहिये—८ पासापुओंका एक जसरेणु, ८ जसरेणुओंका १ रेणु, ८ रेणुओंका १ बालाग, ८ बालागोंकी १ लिख्या, ८ लिख्याओंकी १ पूका, ८ यूकाजोंका १ पव, ८ यवाँका १ अङ्गुल, २१ अङ्गुलिपर्वकी १ रित तथा २४ अङ्गुलका १ हाथ होता है। एक-एक हाथ लंबे-चीड़े कुण्डको 'चतुरस' कहते हैं। चारों दिलाओंकी ओर एक-एक हाथ भूमिको मापकर जो कुण्ड तथार किया जाता है, उसको 'खतुरस' या 'खतुष्कोण' संज्ञा है।

इसकी रचनाका प्रकार यों है—फहले पूर्व-पश्चिम आदि दिखाओंका सम्थक् परिज्ञान कर ले। फिर जितना बड़ा क्षेत्र अभीष्ट हो, जतने-होमें पूर्व और पश्चिम दोनों दिखाओंमें कील गाड़ दें। यदि २४ अङ्गुलका क्षेत्र अभीष्ट हो तो ४८ अङ्गुलका सूत लेकर उसमें बारह-बारह

बराबर हो। उसके दण्डका मूलभाग चतुरस्र हो। उसका माप सात या पाँच अङ्गलका बताया गया है। उस चतुरस्रके तिहाई भागको खुदवाकर गर्त बनावे। उसके मध्यभागमें उत्तम शोभावमान वत्त हो। उक्त गर्तको नीचेसे ऊपरतक तथा अगल-बगलमें बराबर खुदावे। बाहरका अर्धभाग छीलकर साफ करा दे (उसपर रंदा करा दे)। चारों ओर चौथाई अङ्गल, जो शेषके आधेका आधा भाग है, भीतरसे भी छीलकर साफ (चिकना) करा दे। शेषार्धभागद्वारा उक्त खातकी सुन्दर मेखला बनवावे। मेखलाके भीतरी भागमें उस खातका कण्ठ तैयार करावे, जिसका सारा विस्तार मेखलाको तीन चौथाईके बराबर हो। कण्ठकी चौड़ाई एक या डेढ़ अङ्गलके मापकी हो। उक्त सुक्के अग्रधागमें उसका मुख रहे, जिसका विस्तार चार या पाँच अङ्गलका हो॥१०-१४॥

मुखका मध्य भाग तीन या दो अङ्गलका हो। उसे सुन्दर एवं शोभायमान बनाया जाय। उसकी लंबाई भी चौड़ाईके ही बराबर हो। उस मुखका मध्य भाग नीचा और परम सुन्दर होना चाहिये। सुक्के कण्डदेशमें एक ऐसा छेद रहे, जिसमें कनिष्ठिका अङ्गलि प्रविष्ट हो जाय। कुण्ड (अर्घात् सुक्के मुख)-का शेष भाग अपनी रुचिके

अनुसार विचित्र शोभासे सम्पन्न किया जाय। सुक्के अतिरिक्त एक खुवा भी आवश्यक है, जिसकी लंबाई दण्डसहित एक हाथकी हो। उसके डंडेको गोल बनाया जाय। उस गोल डंडेकी मोटाई दो अङ्गलकी हो। उसे खुब सुन्दर बनाना चाहिये। खुवाका मुख-भाग कैसा हो? यह बताया जाता है। थोड़ी-सी कीचड़में गाय अथवा बछड़ेका पैर पड़नेपर जैसा पदचिद्व उभर आता है, ठीक वैसा ही खुवाका मुख बनाया जाय, अर्थात् उस मुखका मध्य भाग दो भागोंमें विभक्त रहे। उपर्युक्त अग्निकुण्डको गोबरसे लीपकर उसके भीतरकों भूमिपर बीचमें एक अङ्गल मोटी एक रेखा खोंचे, जो दक्षिणसे उत्तरकी ओर गयी हो। उस रेखाको 'वज' की संज्ञा दी गयी है। उस प्रथम उत्तराग्र रेखापर उसके दक्षिण और उत्तर पार्धमें दो पूर्वाप्र रेखाएँ खाँचे। इन दोनों रेखाओंके बोचमें पुन: तीन पूर्वाग्र रेखाएँ खींचे। इनमें पहली रेखा दक्षिण भागमें हो और शेष दो क्रमशः उसके उत्तरोत्तर भागमें खींची जायै। मन्त्रज पुरुष इस प्रकार उल्लेखन (रेखाकरण) करके उस भूमिका अभ्युक्षण (सेचन) करे। फिर प्रणवके उच्चारणपूर्वक भावनाद्वारा एक विष्टर (आसन)-की कल्पना करके उसके ऊपर वैष्णवी शक्तिका आवाहन एवं

अञ्चलपर चिंह लगा दे। फिर सुकको दोनों कोलोमें बीध दे। फिर उम सुनके चतुर्यात चिहकों कोलकी दिशाकी और खींचकर भोणका निश्चय करे। इससे वारों कीण शुद्ध होते हैं। इस प्रकार समान बतुरख क्षेत्र शुद्ध होता है। धेतसुद्धिके अननार कुण्डका खनन करे। चतुर्भुज क्षेत्रमें भूज और कोटिके अङ्क्रोमें गुजा करनेपर को गुजानकल आता है, बढ़ी क्षेत्रकल होता है। इस प्रकार २४ अङ्गलके क्षेत्रमें २४ अङ्गल भुन और २४ अङ्गल कोटि परस्पर गुणित हों तो ५७६ अङ्गल धेजरून होगा।

चतुरस्र क्षेत्रको चौबीस भागोंमें विभक्त करे। फिर उसमेंसे तेरह भागको क्यासार्थ माने और उतने ही विस्तारके परकालसे क्षेत्रके

मध्यभागसे आरम्भ करके मण्डलाकार रेखा खाँकीपर उत्तम पुरु कुण्ड बन कावणा।

चतुरस क्षेत्रके शतांत्रा और प्रश्नमांत्रको बोहकर उतन अंश क्षेत्रमानमेंसे घटा है। फिर को क्षेत्रमान शेष रह जाय, उतने ही विस्तारका परकाल लेकर क्षेत्रके मध्यभागमें लगा दे और अर्थवृताकार रेखा खाँचे। फिर अर्थवन्त्रके एक अग्रभागसे दूसरे अर्थभागतक पड़ी रेखा खोंचे। इससे अर्थचन्द्रकुण्ड समीचीन होगा। उदाहरणार्थ—२४ अङ्गुलके क्षेत्रका पक्षमांश ४ अङ्गुल, ६ यदा, ३ यूका, १ लिख्य (या लिखा) और ५ बालाय होगा। उस क्षेत्रका शर्जन ० अङ्गल, ० वर्जा, ३ युका, ० लिखा और ४ बालाय होगा। इन दोनोंका योग ४ अङ्गल ६ यवा, ६ युका, २ लिखा और ६ मालाय होना। यह मान २४ अङ्गलमें घटा दिवा जाय तो शेष रहेगा १९ अङ्गल, १ यवा, १ युका, ५ लिक्षा और ७ बालाय। इतने विस्तारके परकारांसे अर्थचन्द्र बनाना चाहिये। अगिनपुराणमें इन कुण्होंके निर्माणकी विधि अत्यन्त संक्षेपसे लिखी गयी हैं; अत: अन्य प्रन्योंका मत भी वहीं दे दिया गया है।

स्थापन करे॥ १५-२०॥

देवीके स्वरूपका इस प्रकार ध्यान करे-'वे दिव्य रूपवाली हैं और दिव्य वस्त्राभूषणोंसे विभूषित हैं।' तत्पश्चात् यह चिन्तन करे कि 'देवीको संतुष्ट करनेके लिये अग्निदेवके रूपमें साक्षात् श्रीहरि पधारे हैं।' साधक (उन दोनोंका पुजन करके शुद्ध कांस्यादि-पात्रमें रखी और ऊपरसे शुद्ध कांस्यादि पात्रद्वारा बकी हुई अग्निको लाकर, क्रव्याद-अंशको अलग करके, ईक्षणादिसे शोधित उस\*) अग्निको कुण्डके भीतर स्थापित करे। तत्पक्षात् उस अग्निमें प्रादेशमात्र (जैंगुठेसे लेकर तर्जनीके अग्रभागके बराबरकी) समिधाएँ देकर कुशोंद्वारा तीन बार परिसमुहन करे। फिर पूर्वादि सभी दिशाओं में कुशास्तरण करके अग्निकी उत्तर दिशामें पश्चिमसे आरम्भ करके क्रमशः पूर्वादि दिशामें पात्रासादन करे-सिमधा, कशा, स्रक, स्रवा, आञ्चस्थाली, चरुस्थाली तथा कुशाच्छादित घी, (प्रणीतापात्र, प्रोक्षणीपात्र) आदि वस्तुएँ रखे। इसके बाद प्रणीताको सामने रखकर उसे जलसे भर दे और कुशासे प्रणीताका जल लेकर प्रोक्षणीपात्रका प्रोक्षण करे। तदननार उसे बायें हाथमें लेकर दाहिने हाथमें गृहीत प्रणीताके जलसे भर दे। प्रणीता और हाथके बीचमें पविश्रीका अन्तर रहना चाहिये। प्रोक्षणीमें गिराते समय प्रणीताके जलको भूमिपर नहीं गिरने देना चाहिये। प्रोक्षणीमें अग्निदेवका ध्यान करके उसे कुण्डकी योनिके समीप अपने सामने रखे। फिर उस प्रोक्षणीके जलसे आसादित वस्तुओंको तीन बार सींचकर समिधाओंके बोझको खोलकर उसके बन्धनको सरकाकर

भगवान् विष्णुका ध्यान करके उसे अग्निसे उत्तर दिशामें कुशके ऊपर स्थापित कर दे (और अग्नि तथा प्रणीताके मध्य भागमें प्रोक्षणीपात्रको कुशापर रख दे) ॥ २१—२५॥

तदनन्तर आज्यस्थालीको घोसे भरकर अपने आगे रखे। फिर उसे आगपर चढ़ाकर सम्प्लवन एवं उत्पवनकी क्रियाद्वारा घीका संस्कार करे। (उसकी विधि इस प्रकार है-) प्रादेशमात्र लंबे दो कुश हाथमें ले। उनके अग्रभाग खण्डित न हुए हों तथा उनके गर्भमें दूसरा कुश अङ्कुरित न हुआ हो। दोनों हाथोंको उत्तान रखे और उनके अङ्गृष्ठ एवं कनिष्ठिका अङ्गृलिसे उन कुशोंको पकड़े रहे। इस तरह उन कुशोंद्वारा घीको थोड़ा-थोंडा उठाकर ऊपरकी ओर तीन बार उछाले। प्रज्वलित तुण आदि लेकर घीको देखे और उसमें कोई अपद्रव्य (खराब वस्तु) हो तो उसे निकाल दे। इसके बाद तुण अग्निमें फेंककर उस घीको आगपरसे उतार ले और सामने रखे। फिर सुक् और सुवाको लेकर उनके द्वारा होम-सम्बन्धी कार्य करे। पहले जलसे उनकी धो ले। फिर अग्निसे तपाकर सम्मार्जन कुशोंद्वारा उनका मार्जन करे (उन कुशोंके अग्रभागोंद्वारा सूक्-सूवाके भीतरी भागका तथा मूल भागसे उनके बाह्य भागका मार्जन करना चाहिये)। तत्पश्चात् पुनः उन्हें जलसे धोकर आगसे तपावे और अपने दाहिने भागमें स्थापित कर दे। उसके बाद साधक प्रणवसे ही अथवा देवताके नामके आदिमें 'प्रणव' तथा अन्तमें 'नमः' पद लगाकर उसके उच्चारणपूर्वक होम करे॥ २६-- २९ ई॥

बोझको खोलकर उसके बन्धनको सरकाकर हवनसे पहले अग्निक गर्भाधानसे लेकर सामने रखे। प्रणीतापात्रमें पुष्प छोड़कर उसमें सम्पूर्ण संस्कार अङ्ग-व्यवस्थाके अनुसार सम्पन्न

<sup>&</sup>quot; वहि शुद्धात्रवानीतं तुद्धपात्रोपरिस्थितम्। क्रव्यादातं परित्यन्य ईक्षणाद्विवशोधितम् ॥ (इति सोमशस्पुः)

करने चाहिये। मतान्तरके अनुसार नामान्तवत, व्रतबन्धान्तव्रत (यज्ञोपवीतान्त), समावर्तनान्त अववा यज्ञाधिकारान्त संस्कार अङ्गानुसार करने चाहिये। साधक सर्वत्र प्रणवका उच्चारण करते हुए पूजनोपचार अर्पित करे और अपने वैभवके अनुसार प्रत्येक संस्कारके लिये अङ्ग-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा होम करे। पहला गर्भाधान-संस्कार है, दूसरा पुंसवन, तीसरा सीमन्तोत्रयन, चौथा जातकर्म, पाँचवाँ नामकरण, छठा चुडाकरण, सातवाँ व्रतबन्ध (यज्ञोपबीत), आठवाँ बेदारम्भ, नवाँ समावर्तन तथा दसवाँ पत्रीसंयोग (विवाह-) संस्कार है, जो यज्ञके लिये अधिकार प्रदान करनेवाला है। क्रमश: एक-एक संस्कार-कर्मका चिन्तन और तदनुरूप पूजन करते हुए इदय आदि अङ्ग-मन्त्रोंद्वारा प्रति कर्मके लिये आठ-आठ आहतियाँ अपित करे "॥ ३०-३५॥

तदनन्तर साधक मुलमन्त्रद्वारा सुवासे पूर्णाहति दे। उस समय मन्त्रके अन्तमें 'वीषट' पद लगाकर प्लतस्वरसे सस्पष्ट मन्त्रोच्चारण करना चाहिये। इस तरह वैष्णव-अग्निका संस्कार करके उसपर विष्णु-देवताके निमित्त चरु पकावे। वेदीपर भगवान् विष्णुकी स्थापना एवं आराधना करके मन्त्रोंका स्मरण करते हुए उनका पूजन करे। अङ्ग और आवरण-देवताओंसहित इष्टदेव श्रीहरिको आसन आदि उपचार अर्पित करते हुए उत्तम रीतिसे उनकी पूजा करनी चाहिये। फिर गन्ध-पृष्पोद्वारा अर्चना करके सुरश्रेष्ठ नारायणदेवका

ध्यान करनेके अनन्तर अग्निमें समिधाका आधान करे और अग्रीश्वर श्रीहरिके समीप 'आघार' संज्ञक दो घुताहतियाँ दे। इनमेंसे एकको तो वायव्यकोणमें दे और दूसरीको नैऋत्यकोणमें। यहाँ इनके लिये क्रम है। तत्पश्चात् 'आज्यभाग' नामक दो आहतियाँ क्रमश: दक्षिण और उत्तर दिशामें दे और उनमें अग्निदेवके दायें-बायें नेत्रको भावना करे। शेष सब आहतियोंको इन्होंके बीचमें मन्त्रीच्चारणपूर्वक देना चाहिये। जिस क्रमसे देवताओंकी पूजा की गयी हो, उसी क्रमसे उनके लिये आहुति देनेका विधान है। घीसे इष्टदेवकी मृतिंको तुस करे। इष्टदेव-सम्बन्धी हवन-संख्याकी अपेक्षा दशांशसे अङ्ग-देवताओंके लिये होम करे। घत आदिसे, सिमधाओंसे अथवा घृताक तिलोंसे सदा यजनीय देवताओंके लिये एक-एक सहस्र या एक-एक शत आहतियाँ देनी चाहिये। इस प्रकार होमान्त-पूजन समाप्त करके कानादिसे शुद्ध हुए शिष्योंको गुरु बुलाकर अपने आगे बिटावे। वे सभी शिष्य उपवासवत किये हों। उनमें पाश-बद्ध पशुकी भावना करके उनका प्रोक्षण करे ॥ ३६-४२ ॥

तदनन्तर उन सब शिष्योंको भावनाद्वारा अपने आत्पासे संयुक्त करके अविद्या और कर्मके बन्धनोंसे आबद्ध हो लिङ्गशरीरका अनुवर्तन करनेवाले चैतन्य (जीव)-का, जो लिङ्गशरीरके साथ बैधा हुआ है, ध्यानमार्गसे साक्षात्कार करके उसका सम्यक प्रोक्षण करनेके पश्चात

<sup>&</sup>quot; आचार्य सोमतम्भूने संस्कार्रके चिन्तनका क्रम इस प्रकार बदाय है—ऑन्स्वापन ही बीहरिके द्वारा वैष्णवी देवीके गर्भमें बीजका आधान है। शैव होम-कर्ममें वागीश जिनके द्वारा वागीश्ररी किवाके वर्धमें बीजाधान होता है। तरपश्चात् देशीके परिधान-संवरण, शौधायमन आदिका विनान करके हृदय-मन्त्र (नम:)-के द्वारा गर्भाग्रिका युवन करे, यथा--' 🕉 गर्भाग्रये नम:।' पुजनके पक्षात् उस गर्भको रक्षाके लिये भावनाद्वारा देवीके पाणिपाइकमें 'अस्त्राय फट्' बोलकर कुलाका कडूण बौध दे। फिर पूर्वोक्त मन्त्रसे अधवा सद्योजात-मन्त्रसे अग्निकी पूजा कर गर्भाधान-संस्कारके निमित्त हृदय-मन्त्र (हृदयाय नम:)-से हो आहृतियाँ दे। तृतीय मासमें पुंसवनकी भावना करके, वामदेव-मन्त्रसे पूजन करके शिरोमन्त्र (शिनसे स्वाहा)-द्वारा आहुति देनेका विधान है। यह नासमें सीमनोशयनको भावना और पूजा करके 'शिखाये वपट्' इस मन्त्रसे आहृतियाँ देवी चाहिये। इसी तरह चामकरणादि संस्कारोंका भी पूजन-हक्वादिके द्वारा सम्पादन कर लेना चाहिये।

वायुबीज (यं)-के द्वारा उसके शरीरका शोषण करे। इसके बाद अग्निबीज (रं)-के चिन्तनसे अग्नि प्रकट करके यह भावना करे कि 'ब्रह्माण्ड' संज्ञक सारी सृष्टि दग्ध होकर भस्मकी पर्वताकार राशिके समान स्थित है। तत्पक्षात् भावनाद्वारा ही जलबीज (वं)-के चिन्तनसे अपार जलराशि प्रकट करके उस भस्मराशिको वहा दे और संसार अब वाणीमात्रमें ही शेष रह गया है-ऐसा स्मरण करे। तदनन्तर वहाँ (लं) बीजस्वरूपा भगवानुकी पार्थिबी शक्तिका न्यास करे। फिर ध्यानद्वारा देखे कि समस्त तन्मात्राओंसे आवृत शुभ पार्थिव-तत्त्व विराजमान है। उससे एक अण्ड प्रकट हुआ है, जो उसीके आधारपर स्थित है और वही उसका उपादान भी है। उस अण्डके भीतर प्रणवस्वरूपा मूर्तिका चिन्तन करे॥ ४३-४७॥

तदनन्तर अपने आत्मामें स्थित पूर्वसंस्कृत लिङ्गशरीरका उस पुरुषमें संक्रमण करावे, अर्थात् यह भावना करे कि वह पुरुष लिङ्गशरीरसे युक्त है। उसके उस शरीरमें सभी इन्द्रियोंके आकार पृथक-पृथक अभिव्यक्त हैं तथा वह पुरुष क्रमश: बढता और पृष्ट होता जा रहा है। फिर ध्यानमें देखें कि वह अण्ड एक वर्षतक बढ़कर और पृष्ट होकर फूट गया है। उसके दो टुकड़े हो गये हैं। उसमें कपरवाला टुकड़ा चुलोक है और नीचेवाला भूलोक। इन दोनोंके बीचमें प्रजापति पुरुषका प्रादुर्भाव हुआ है। इस प्रकार वहाँ उत्पन्न हुए प्रजापतिका ध्यान करके पुन: प्रणवसे उन शिशुरूप प्रजापतिका प्रोक्षण करे। फिर यथास्थान पूर्वोक्त न्यास करके उनके शरीरको मन्त्रमय बना दे। उनके ऊपर विष्णुहस्त रखे और उन्हें वैष्णव जन्मका ध्यानद्वारा प्रत्यक्ष करे (शिष्योंके भी नृतन दिव्य जन्मकी भावना करे)। तदनन्तर मुलमन्त्रसे शिष्योंके दोनों हाथ पकड़कर मन्त्रोपदेष्टा गुरु नेत्रमन्त्र (वौषट्)-के उच्चारणपूर्वक नूतन एवं छिद्ररहित वस्त्रसे उनके नेत्रोंको बाँध दे। फिर देवाधिदेव भगवानुकी यथोचित पूजा सम्पन्न करके तत्त्वज्ञ आचार्य हाथमें पुष्पाञ्जलि धारण करनेवाले उन शिष्योंको अपने पास पूर्वाभिमुख बेटावे ॥ ४८-५३॥

इस प्रकार गुरुद्वारा दिच्य नृतन जन्म पाकर वे शिष्य भी श्रीहरिको पुष्पाञ्जलि अर्पित करके पुष्प आदि उपचारोंसे उनका पूजन करें। तदनन्तर पून: वासदेवकी अर्चना करके वे गुरुके चरणोंका पूजन करें। दक्षिणारूपमें उन्हें अपना सर्वस्व अथवा आधी सम्पत्ति समर्पित कर दें। इसके बाद गुरु शिष्योंको आवश्यक शिक्षा दें और वे (शिष्य) नाम-मन्त्रोंद्वारा श्रीहरिका पूजन करें। फिर मण्डलमें विराजमान शङ्क, चक्र, गदा धारण करनेवाले भगवान् विष्वक्सेनका यजन करें, जो द्वारपालके रूपमें अपनी तर्जनी अङ्गलिसे लोगोंको तर्जना देते हुए अनुचित क्रियासे रोक रहे हैं। इसके बाद श्रीहरिकी प्रतिमाका विसर्जन करे। भगवान् विष्णुका सारा निर्माल्य विष्वक्सेनको अर्पित कर दे।

तदनन्तर प्रणीताके जलसे अपना और अग्निकुण्डका अभिषेक करके वहाँके अग्निदेवको अपने आत्मामें लीन कर ले। इसके पश्चात विष्वक्सेनका विसर्जन करे। ऐसा करनेसे भोगकी इच्छा रखनेवाला साधक सम्पूर्ण मनोवाञ्छित वस्तुको पा लेता है और मुमुक्षु पुरुष श्रीहरिमें विलीन माने। इस तरह एक अथवा बहुत-से लोगोंके होता—सायुज्य मोक्ष प्राप्त करता है।। ५४-५८।।

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कुण्डनिर्माण और अग्नि-स्थापनसम्बन्धी कार्य आदिका वर्णन' विषयक चौबीसर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ २४॥

#### पचीसवाँ अध्याय

वासुदेव, संकर्षण आदिके मन्त्रोंका निर्देश तथा एक व्यूहसे लेकर द्वादश व्यूहतकके व्यूहोंका एवं पञ्चविंश और षड्विंश व्यूहका वर्णन

नारदजी कहते हैं - ऋषियो ! अब मैं वासुदेव आदिके आराधनीय मन्त्रोंका लक्षण बता रहा हैं। वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध-इन चार व्यह-मूर्तियोंके नामके आदिमें ॐ, फिर क्रमश: 'अ आ अं अ: ' ये चार बीज तथा 'नमो भगवते' पद जोड़ने चाहिये और अन्तमें 'नमः' पदको जोड देना चाहिये। ऐसा करनेसे इनके पृथक-पथक चार मन्त्र बन जाते हैं।" इसके बाद नारायण-मन्त्र है, जिसका स्वरूप है- 32 नमो नारायणाय।', 'ॐ तत्सद् ब्रह्मणे ॐ नमः।'— यह ब्रह्ममन्त्र है। 'ॐ विष्णवे नमः।'- यह विष्णुमन्त्र है। 'ॐ श्लॉं ॐ नमो भगवते नरसिंहाय नम: ।'-यह नरसिंहमन्त्र है। 'ॐ भूनीमो भगवते बराहाय।'- यह भगवान वराहका मन्त्र है। ये सभी मन्त्रराज है। उपर्युक्त नी मन्त्रोंक वासुदेव आदि नौ नायक हैं, जो उपासकाँक वालभ (इष्टदेवता) है। इनकी अङ्ग-कान्ति क्रमशः जवाकुसुमके सदश अरुण, हल्दीके समान पीली, नीली, श्यामल, लोहित, मेघ-सदश, अग्नित्स्य तथा मधुके समान पिङ्गल है। तन्त्रवेता पुरुषोंको स्वरके बीजोंद्वारा क्रमशः पृथक्-पृथक् 'इदय' आदि अङ्गोंकी कल्पना करनी चाहिये। उन बीजोंके अन्तमें अङ्गोंके नाम रहने चाहिये-(यथा-'ॐ आं हृदयाय नमः। ॐ ई शिरसे स्वाहा। ॐ कं शिखाये वषर।' इत्यादि) ॥ १-4 ई ॥

जिनके आदिमें व्यञ्जन अक्षर होते हैं, उनके लक्षण अन्य प्रकारके हैं। दीर्घ स्वरोंके संयोगसे उनके भिन्न-भिन्न रूप होते हैं। उनके अन्तमें

अङ्गोंके नाम होते हैं और उन अङ्ग-नामोंके अन्तमें 'नमः' आदि पद जुडे होते हैं। (यथा-'क्लां हृदयाय नमः। क्लीं शिरसे स्वाहा।' इत्यादि।) हस्व स्वरोंसे युक्त बीजवाले अङ्ग 'उपाङ्ग' कहलाते हैं। देवताके नाम-सम्बन्धी अक्षरोंको पृथक्-पृथक् करके, उनमेंसे प्रत्येकके अन्तमें बिन्हात्मक बीजका योग करके उनसे अङ्गन्यास करना भी उत्तम माना गया है। अथवा नामके आदि अक्षरको दीर्घ स्वरों एवं हस्य स्वरोंसे युक्त करके अङ्ग-उपाङ्गकी कल्पना करे और उनके द्वारा क्रमश: न्यास करे। हृदय आदि अड़ोंकी कल्पनाके लिये व्यञ्जनोंका यही क्रम है। देवताके मन्त्रका जो अपना स्वर-बीज है, उसके अन्तमें उसका अपना नाम देकर अङ्ग-सम्बन्धी नापोंद्रारा पृथक्-पृथक् वाक्यरचना करके उससे युक्त हृदयादि द्वादश अङ्गोंकी कल्पना करे। पाँचसे लेकर बारह अङ्गॉतकके न्यास-वाक्यकी कल्पना करके सिद्धिके अनुरूप उनका जप करे। इदय, सिर, शिखा, कवच, नेत्र और अस्त—ये छ: अङ्ग है। मूलमन्त्रके बीजींका इन अङ्गीमें करना चाहिये। बारह अङ्ग ये है-हृदय, सिर, शिखा, हाच, नेत्र, उदर, पीठ, बाहु, ऊरु, जानु, जङ्गा और पर। इनमें क्रमश: न्यास करना चाहिये। क टं पं ज्ञं वैनतेयाय नमः ।'--यह गरुडसम्बन्धी बीजमन्त्र है। 'खं ठं फं चं गदायै नमः।'-यह गदा-मन्त्र है। 'गं डं वं सं पृष्ट्ये नमः।'—यह पृष्टिदेवी-सम्बन्धी मन है। 'घं टे भं हं श्रिये नमः।'-यह श्रीमन्त्र है। 'चं णं मं क्षं'-यह पाञ्चजन्य (शृङ्ख)-का मन्त्र है।

<sup>\*</sup> ॐ अं नमी भगवते वासुदेवाय नमः । ॐ आं नमी भगवते संकर्षणाय नमः । ॐ अं नमी भगवते प्रयुद्धाय नमः । ॐ अः नमी भगवते अनिरुद्धाय नमः ।

'छं तं पं कौस्तुभाय नमः। '-यह कौस्तुभ-मन्त्र है।'जं खं वं सुदर्शनाय नमः। '—यह सुदर्शनचक्रका मन्त्र है। 'सं वं दं लं श्रीवत्साय नमः। '-यह श्रीवत्स-मन्त्र है ॥ ६--१४॥

'ॐ वं वनमालायै नमः।'-यह वनमालाका और 'ॐ पं० परानाभाय नम:।'-यह पद्य या पद्मनाभका मन्त्र है। बीजरहित पदवाले मन्त्रोंका अक्रन्यास उनके पदोंद्वारा ही करना चाहिये। नामसंयुक्त जात्यन्त पदोंद्वारा हृदय आदि पाँच अङ्गोमें पृथक्-पृथक् न्यास करे। पहले प्रणवका उच्चारण, फिर हृदय आदि पूर्वीक पाँचों अङ्गोंक नाम: क्रम यह है। (उदाहरणके लिये यों समझना चाहिये - 'ॐ हृदयाय नमः।' इत्यादि।) पहले प्रणव तथा हृदय-मन्त्रका उन्नारण करे। (अर्थात् --'ॐ हृदयाय नमः' कहकर हृदयका स्पर्श करे।) फिर 'पराय शिरसे स्वाहा' बोलकर मस्तकका स्पर्श करे। तत्पश्चात् इष्टदेवका नाम लेकर शिखाको छ्ये। अर्थात् 'वास्देवाय शिखायै वषर्।'-बोलकर शिखाका स्पर्श करे। इसके बाद 'आत्मने कवचाय हुम्।'-बोलकर कवच-त्यास करे। पुनः देवताका नाम लेकर, अर्थात् 'वासुदेवाय अस्त्राय फट्।'- बोलकर अख-न्यासको क्रिया पूरी करे। आदिमें 'ॐकारादि' जो नामात्मक पद है, उसके अन्तमें 'नमः' पद जोड़ दे और उस नामात्मक पदको चतुर्थ्यन्त करके बोले। एक व्यूहसे लेकर यड्विंश व्यूहतकके लिये यह समान मन्त्र है। कनिष्ठासे लेकर सभी अङ्गलियोंमें हाथके अग्रभागमें प्रकृतिका अपने शरीरमें ही पुजन करे। 'पराय' पदसे एकमात्र परम पुरुष परमात्माका बोध होता है। वही एकसे दो हो जाता है, अर्थात् प्रकृति और पुरुष-दो व्यूहोंमें अभिव्यक्त होता है। 'ॐ परायाग्न्यात्मने नमः।'-

यह व्यापक-मन्त्र है। वसु, अर्क (सूर्य) और अग्नि—ये त्रिव्युहात्मक मूर्तियाँ हैं—इन तीनोंमें अग्निका न्यास करके हाथ और सम्पूर्ण शरीरमें व्यापक-न्यासं करे॥ १५-२०॥

वायु और अर्कका क्रमशः दायें और बायें दोनों हाथोंकी औंगुलियोंमें न्यास करे तथा हदयमें मृतिंमान् अग्निका चिन्तन करे। त्रिव्यूह-चिन्तनका यही क्रम है। चतुर्व्यूहमें चारों वेदोंका न्यास होता है। ऋग्वेदका सम्पूर्ण देह तथा हाधमें व्यापक-न्यास करना चाहिये। अङ्गुलियोंमें यजुर्वेदका, हथेलियोंमें अधर्ववेदका तथा हृदय और चरणोंमें शीर्पस्थानीय सामवेदका न्यास करे। पञ्चव्यूहमें पहले आकाशका पूर्ववत् शरीर और हाथमें ज्यापक-त्यास करे। फिर अँगुलियोंमें भी आकाशका न्यास करके वायु, ज्योति, जल और पृथ्वीका क्रमशः मस्तक, इदय, गृह्य और चरण-इन अङ्गोमें न्यास करे। आकाश, वायु, अग्नि, जल और पृथ्वी - इन पाँच तत्वोंको 'पञ्चल्यूह' कहा गया है। मन, श्रवण, त्वचा, नेत्र, रसना और नासिका - इन छ: इन्द्रियोंको यह्न्युहकी संज्ञा दी गयी है। मनका व्यापक-न्यास करके शेष पाँचका अङ्गृष्ठ आदिके क्रमसे पाँचों अँगुलियोंमें तथा सिर, मुख, इदय, गुह्य और चरण-इन पाँच अङ्गॉर्मे भी न्यास करे। यह 'करणात्मक व्यूहका न्यास' कहा गया है। आदिमृतिं जीव सर्वत्र व्यापक है। भूलोंक, भूवलोंक, स्वलोंक, महलोंक, जनलोक, तपोलोक और सत्यलोक-ये सात लोक 'समञ्जूह' कहे गये हैं। इनमेंसे प्रथम भूलोंकका हाथ एवं सम्पूर्ण शरीरमें न्यास करे। भुवलॉक आदि पाँच लोकोंका अङ्गृष्ठ आदिके क्रमसे पाँचों अङ्गुलियोंमें तथा सातवें सत्यलोकका हबेलीमें न्यास करे। इस प्रकार यह लोकात्मक

<sup>&</sup>quot; हदयकी 'नमः', सिरको 'स्वाहा', शिखाको 'अवट्', कवचको 'हुम्', नेजको 'वीपट्' तथा अखको 'फट्' जाति है।

सप्त व्यूह है, जिसका पूर्वोक्त क्रमसे शरीरमें न्यास किया जाता है। अब यज्ञात्मक सप्तव्यृहका परिचय दिया जाता है। सप्तयज्ञस्वरूप यज्ञपुरुष परमात्मदेव श्रीहरि सम्पूर्ण शरीर एवं सिर, ललाट, मुख, हृदय, गुह्य और चरणमें स्थित हैं, अर्थात् उन अङ्गॉर्मे उनका न्यास करना चाहिये। वे यज्ञ इस प्रकार हैं -अग्निष्टोम, उक्थ्य, चोडशी, वाजपेय, अतिरात्र और आप्तोर्याम-ये छ: यज तथा सातवें यज्ञातमा - इन सात रूपोंको 'यज्ञमय सप्तव्यृह' कहा गया है॥ २१-२८ है॥

बुद्धि, अहंकार, मन, शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-ये आठ तत्व अष्टव्यूहरूप हैं। इनमेंसे बुद्धितत्त्वका हाथ और शरीरमें व्यापक-न्यास करे। फिर उपर्युक्त आठों तत्त्वोंका क्रमशः चरणोंके तलवों, मस्तक, ललाट, मुख, इदय, नाभि, गुद्ध देश और पैर-इन आठ अङ्गॉमें न्यास करना चाहिये। इन सबको 'अष्टब्युहात्मक पुरुष' कहा गया है। जीव, बुद्धि, अहंकार, मन, शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-गुण-इनका समुदाय 'नवच्यूह' है। इनमेंसे जीवका दोनों हाथोंके अँगूठोंमें त्यास करे और शेष आठ तत्त्वोंका क्रमशः दाहिने हाथकी तर्जनीसे लेकर बार्ये हाथकी तर्जनीतक आठ अंगुलियोंमें न्यास करे। सम्पूर्ण देह, सिर, ललाट, मुख, इदय, नाभि, गुह्य, जानु और पाद-इन नी स्थानोंमें उपर्युक्त नौ तत्त्वोंका न्यास करके इन्द्रका पूर्ववत् व्यापक-न्यास किया जाय तो यही 'दशब्युहात्मक न्यास' हो जाता है॥ २९-३३॥

दोनों अङ्गृष्ठोंमें, तलद्वयमें, तर्जनी आदि आठ अँगुलियोंमें तथा सिर, ललाट, मुख, हृदय, नाभि, गुद्ध (उपस्थ और गुदा), जानुद्वय और पादद्वय-इन ग्यारह अङ्गॉमें ग्यारह इन्द्रियात्मक तत्त्वोंका जो न्यास किया जाता है, उसे 'एकादशव्यह-

न्यास' कहा गया है। वे ग्यारह तत्त्व इस प्रकार हैं — मन, श्रवण, त्वचा, नेत्र, जिह्ना, नासिका, वाक्, हाथ, पैर, गुदा और उपस्थ। मनका व्यापक-न्यास करे। अङ्गुष्ठद्वयमें श्रवणेन्द्रियका न्यास करके शेष त्वचा आदि आठ तत्त्वोंका तर्जनी आदि आठ औंगुलियोंमें न्यास करना चाहिये। शेष जो ग्यारहवाँ तत्त्व (उपस्थ) है, उसका तलद्वयमें न्यास करे। मस्तक, ललाट, मुख, हृदय, नाभि, चरण, गुह्य, ऊरुद्वय, जङ्गा, गुल्फ और पैर—इन ग्यारह अङ्गोंमें भी पूर्वोक्त म्यारह तत्त्वोंका क्रमशः न्यास करे। विष्णु, मधुसूदन, त्रिविक्रम, वामन, श्रीधर, हुषीकेश, पदानाभ, दामोदर, केशव, नारायण, माधव और गोविन्द - यह 'द्वादशात्मक व्यूह' है। इनमेंसे विष्णुका तो व्यापक-न्यास करे और शेष भगक्तामोंका अङ्गष्ट आदि दस अँगुलियों एवं करतलमें ऱ्यास करके, फिर पादतल, दक्षिण पाद, दक्षिण जानु, दक्षिण कटि, सिर, शिखा, वक्ष, वाम कटि, मुख, वाम जानु और वाम पादादिमें भी न्यास करना चाहिये॥ ३४—३९॥ यह द्वादशब्युह हुआ। अब पश्चविंश एवं षड्विंश व्यूहका परिचय दिया जाता है। पुरुष, बुद्धि, अहंकार, मन, चित्त, शब्द, स्पर्श, रस, रूप, गन्ध, श्रोत्र, त्वचा, नेत्र, जिह्ना, नासिका, वाक्, हाथ, पैर, गुदा, उपस्थ, भूमि, जल, तेज, वायु और आकाश —ये पचीस तत्त्व हैं। इनमेंसे पुरुषका सर्वाङ्गमें व्यापक-न्यास करके, दसका अङ्गृष्ठ आदिमें न्यास करे। शेषका करतल, सिर, ललाट, मुख, हृदय, नाभि, गुह्य, ऊरु, जानु, पैर, उपस्थ, हृदय और मूर्धामें क्रमशः न्यास करे।

इन्हींमें सर्वप्रथम परमपुरुष परमात्माको सम्मिलित

करके उनका पूर्ववत् व्यापक-न्यास कर दिया

जाय तो घड्विंश व्यहका न्यास सम्पन्न हो जाता

है। विद्वान् पुरुषको चाहिये कि अध्टदल-कमलचक्रमें प्रकृतिका चिन्तन करके उसका पूजन करे। उस कमलके पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर दलोंमें हृदय आदि चार अङ्गोंका न्यास करे। अग्निकोण आदिके दलोंमें अस्त्र एवं वैनतेष (गरुड) आदिको पूर्ववत् स्थापित करे। इसी तरह पूर्वादि दिशाओं में इन्द्रादि दिक्पालोंका चिन्तन करे। इन सबके ध्यान-पूजनको विधि एक-सी है। (सुर्व, सोम और अग्निरूप) त्रिब्युहर्मे अग्निका स्थान मध्यमें है। पूर्वादि दिशाओंके दलोंमें जिनका आवास है, उन देवताओंके साथ कमलकी कर्णिकामें नाभस (आकाशको भाँति व्यापक आत्मा) तथा करे॥ ४९-५०॥

मानस (अन्तरात्मा) विराजमान हैं॥४०-४८॥ साधकको चाहिये कि वह सम्पर्ण मनोरथोंकी सिद्धिके लिये तथा राज्यपर विजय पानेके लिये विश्वरूप (परमात्मा)-का यजन करे। सम्पूर्ण व्यूहों, इदय आदि पाँचों अङ्गों, गरुड आदि तथा इन्द्र आदि दिकपालोंके साथ ही उन श्रीहरिकी पूजाका विधान है। ऐसा करनेवाला उपासक सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर सकता है। अन्तमें विष्वक्सेनकी नाम-मन्त्रसे पूजा करे। नामके साथ 'रों' बीज लगा ले, अर्थात् 'रों विष्वक्सेनाय नम:।' बोलकर उनके लिये पूजनोपचार अपित

इस प्रकार आदि आग्नेय यहापुराणमें 'बामुदेवादि यन्त्रोंके लक्षण [तवा न्यास]-का वर्णन' नामक पचीसको अध्याय पूरा हुआ ॥ २५ ॥

#### and the state of the same छब्बीसवाँ अध्याय

#### मुद्राओं के लक्षण

लक्षण बताऊँगा। सांनिष्य' (संनिधापिनी) आदि' है कि बार्ये और दाहिने —दोनों हाथोंके अँगुठे मुद्राके प्रकार-भेद हैं। पहली मुद्रा अञ्जलि हैं, ऊपरको ओर ही उठे रहें। यही 'हदयानुगा' मुद्रा दूसरी बन्दनी" है और तीसरी हृदयानुगा है। बार्ये है। (इसीको कोई 'संरोधिनी' और कोई 'निष्टुरा''

नारदजी कहते हैं— मुनिगण! अब मैं मुझऑका | और बावें अङ्गष्टको ऊपर उठाये रखे। सारांश यह हाथकी मुद्रीसे दाहिने हाथके अँगुठेको बाँध ले कहते हैं)। ब्युहार्चनमें ये तीन मुद्राएँ साधारण हैं।

- दोनों सार्विक अंगूलोंको ऊपर करके मुद्रो विश्वकर दोनों मुद्रियोंको प्रकार करानेसे 'सॉनधापिनी युद्रा' होती है।
- २. 'आदि' पदसे 'आवाडनी' आदि भुदाओंको प्रहण करना चाडिये। उनके लक्षण प्रन्थान्तरसे जानने चाहिये।
- यहाँ अञ्चलिको प्रथम मुद्रा कहा गया है। 'अञ्चलि' और 'बन्दनी'—दोनों मुद्राएँ प्रसिद्ध हैं; अहः उनका विशेष लक्षण यहाँ नहीं दिया गया है। तथापि मन्त्रमहार्णवर्मे अञ्चलिको हो 'अञ्चलिमुदा' कहते हैं, यह परिभाषा दी थयी है—'अञ्चल्यञ्जलिमुदा स्थात्।'
  - ४. हाथ ओड़कर नमस्कार करना ही 'कन्दनी' मुद्रा है। ईसान सिलगुरुदेव-पद्धतिमें इसका लक्षण इस प्रकार दिया गया है-'सद्ध्याञ्चलि पङ्कको सक्तर्य सहिक्षणयोष्टिकचा तु चान्त्रम् । लेखं समझ्य्य तु कदनीयं मुद्रा नगरकार्वको प्रयोज्य ॥'
- अर्थात् कमल-मुकुलके समान अञ्चलि बाँधकर, जब दाहिने औगुडेसे बावें औगुडेको दबा दिया जाय तो 'बन्दिनी मुद्रा' होती है। इसका प्रयोग नमस्कारके लिये होना चाहिये (उत्तार्थ क्रियावट, ससम पटल ९)।
- ५. यहाँ मूलमें 'हृदयानुगा' मुद्राका जो लक्षण दिया गया है, वही अन्यत्र 'संरोधिनो मुद्रा'का लक्षण है। मन्त्रमहार्णवर्मे 'संनिधापिनो मुद्रा'का लक्षण देकर कहा है —'अन्त:प्रवेशिताङ्गच्छ सेव मंरोधिकी मण।' अर्थात् मंतिधापिनीको ही यदि उसकी मुद्रियोंके भीतर अञ्चष्टका प्रवेश हो तो 'संरोधिनी' कहते हैं। इदयानुगार्ने बायों मुद्दोंके भीता शहिनी मुद्दोंका अँगुटा रहता है और कार्यों अँगुटा खुला रहता है, परंतु संरोधिनीमें दोनों ही अँगुड़े मुद्रोके भौतर रहते हैं, वहां अनार है।
  - ६. ईशानशिवगुरुदेव मित्रने रुव्यानससे यही बात कही है। उन्होंने सॉनेरोधिनोको निष्टुराकी संज्ञा दी है
    - 'संलग्नमृष्ट्योः करयोः नियतोध्येश्रोदुर्ग यत्र समुक्रतायम् । सा संनिधापिन्यय सैव गर्भाङ्गस्य भवेत्वेदिह निष्टुरास्त्रयः॥'

अब आगे ये असाधारण (विशेष) मुद्राएँ बतायी जाती हैं। दोनों हाथोंमें अँगुठेसे कनिष्ठातककी तीन औंगुलियोंको नवाकर कनिष्ठा आदिको क्रमश: मुक्त करनेसे आठ मुद्राएँ बनतो है। 'अक चटत पय श'-ये जो आठ वर्ग हैं, उनके जो पूर्व बीज (अं कं चं टं इत्यादि) हैं. उनको ही सुचित करनेवाली उक्त आठ मुद्राएँ हैं-ऐसा निश्चय करे। फिर पाँचों अँगुलियोंको ऊपर करके हाथको सम्मुख करनेसे जो नवीं मुद्रा बनती है, वह नवम बीज (क्षं)-के करनेसे मुद्राएँ सिद्ध होती हैं॥५-७॥

लिये है।। १-४ है।।

दाहिने हाथके ऊपर बायें हाथको उतान रखकर उसे धीरे-धीरे नीचेको झुकाये। यह वराहको मुद्रा मानी गयी है। ये क्रमश: अङ्गोंकी मुद्राएँ हैं। बायों मुद्रीमें बैधी हुई एक-एक अँगुलीको क्रमश: मुक्त करे और पहलेकी मुक्त हुई अँगुलीको फिर सिकोड़ ले। बायें हाथमें ऐसा करनेके बाद दाहिने हाथमें भी यही क्रिया करे। बावाँ मुद्रीके औगुठेको ऊपर उठाये रखे। ऐसा

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मुद्रालक्षण-वर्णन' नामक खम्बीसर्वी अभ्याय पूरा हुआ॥ २६॥

# सत्ताईसवाँ अध्याय

#### शिष्योंको दीक्षा देनेकी विधिका वर्णन

नारदजी कहते हैं- महर्षिगण! अब मैं सब कुछ देनेवाली दीक्षाका वर्णन करूँगा। कमलाकार मण्डलमें श्रीहरिका पूजन करे। दशमी तिथिको समस्त यज्ञ-सम्बन्धी द्रव्यका संग्रह एवं संस्कार (शद्धि) करके रख ले। नरसिंह-बीज-मन्त्र (धी)-से सौ बार उसे अधिमन्त्रित करके, उस मन्त्रके अन्तमें 'फट्' लगाकर बोले तथा राक्षसोंका विनाश करनेके उद्देश्यसे सब और सरसों छीटे। फिर वहाँ सर्वस्वरूपा प्रासादरूपिणी शक्तिका न्यास करे। सर्वोषधियोंका संग्रह करके बिखेरनेके उपयोगमें आनेवाली सरसों आदि वस्तुओंको शुभ पात्रमें रखकर साधक वासुदेव-मन्त्रसे उनका सौ बार अभिमन्त्रण करे। तदनन्तर वासुदेवसे लेकर नारायणपर्यन्त पूर्वोक्त पाँच मूर्तियों (वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न, अनिरुद्ध तथा नारायण)-के मुल-मन्त्रोंद्वारा पञ्चगव्य तैयार करे और कुशाग्रसे पञ्चगव्य छिडककर उस भूमिका प्रोक्षण करे।

फिर वासुदेव-मन्त्रसे उत्तान हाथके द्वारा समस्त विकिर वस्तुओंको सब ओर बिखेरे। उस समय पूर्वाभिमुख खड़ा हो, मन-ही-मन भगवान विष्णुका चिन्तन करते हुए तीन बार उन विकिर वस्तुओंको सब ओर छीटे। तत्पश्चात् वर्धनीसहित कलशपर स्वापित भगवान् विष्णुका अङ्गसहित पूजन करे। अल-मन्त्रसे वर्धनीको सौ बार अभिमन्त्रित करके अविच्छित्र जलधारासे सींचते हुए उसे इंशानकोणकी ओर ले जाय। कलशको पीछे ले जाकर विकिरपर स्थापित करे। विकिर-द्रव्योंको कुराद्वारा एकत्र करके कुम्भेश और कर्करीका यजन करे॥ १-८॥

पञ्चरत्वयुक्त सबस्त वेदीपर श्रीहरिकी पूजा करे। अग्निमें भी उनको अर्चना करके पूर्ववत् मन्त्रोंद्वारा उनका संतर्पण करे। तत्पश्चात् पुण्डरीक\*-मन्त्रसे उद्या (पात्रविशेष)-का प्रक्षालन करके उसके भीतर सुगन्धयुक्त यी पोत दे। इसके बाद

<sup>\*</sup> पुण्डरीक-मन्त्र -

<sup>&#</sup>x27;ॐ अपवित्र: पवित्रो वा सर्वावस्थां गतोऽपि वा। यः स्मरेत् पुण्डरीकाशं स बाह्यस्थनतः गुणिः ह'

साधक उसमें गायका दूध भरकर वासुदेव-मन्त्रसे उसका अवेक्षण करे और संकर्षण-मन्त्रसे सुसंस्कृत किये गये दूधमें घृताक चावल छोड़ दे। इसके बाद प्रद्युम-मन्त्रसे करछुलद्वारा उस दूध और चावलका आलोडन करके घीर-घीरे उसे उलाटे-पलाटे। जब खीर या चरु पक जाय, तब आचार्य अनिरुद्ध-मन्त्र पढकर उसे आगसे नीचे उतार दे। तदनन्तर उसपर जल छिडके और घुतालेपन करके हाथमें भस्म लेकर उसके द्वारा नारायण-मन्त्रसे ललाट एवं पार्श्व-भागोंमें कथ्वं-पुण्ड करे। इस प्रकार सुन्दर संस्कारयुक्त चरुके चार भाग करके एक भाग इष्टदेवको अर्पित करे, दूसरा भाग कलशको चढ़ावे, तीसरे भागसे अग्निमें तीन बार आहुति दे और चौथे भागको गुरु शिष्योंके साथ बैठकर खाय: इससे आत्मशुद्धि होती है। (दूसरे दिन एकादशीको) प्रात:काल ऐसे वृक्षसे दाँतन ले, जो दूधवाला हो। उस दाँतनको नारायण-मन्त्रसे सात बार अभिमन्त्रित कर ले। उसका दन्तशुद्धिके लिये उपयोग करके फिर उसे त्याग दे। अपने पातकका स्मरण करके पूर्व, अग्निकोण, उत्तर अथवा ईशानकोणकी ओर मुँह करके अच्छी तरह स्नान करे। फिर 'शुभ' एवं 'सिद्ध' की भावना करके, अर्थात् 'में निष्पाप एवं शृद्ध होकर शुभ सिद्धिको ओर अग्रसर हुआ हैं '-ऐसा अनुभव करके आचमन-प्राणायामके पश्चात् मन्त्रोपदेष्टा गुरु भगवान् विष्णुसे प्रार्थना करके उनकी परिक्रमांके पश्चात् पूजागृहमें प्रवेश करे॥ १-१७॥

प्रार्थना इस प्रकार करे —' देव ! संसार-सागरमें मग्र पशुओंको पाशसे छुटकारा दिलानेके लिये आप ही शरणदाता हैं। आप सदा अपने भक्तींपर वात्सल्यभाव रखते हैं। देवदेव! आज्ञा दीजिये, प्राकृत पाश-बन्धनोंसे बँधे हुए इन पशुओंको

आज आपकी कृपासे मैं मुक्त करूँगा।' देवेश्वर श्रीहरिसे इस प्रकार प्रार्थना करके पुजागृहमें प्रविष्ट हो, गुरु पूर्ववत् अग्नि आदिको धारणाओंद्वारा शिष्यभूत समस्त पशुओंका शोधन करके संस्कार करनेके पश्चात्, उनका वासुदेवादि मूर्तियोंसे संयोग करे। शिष्योंके नेत्र बाँधकर उन्हें मृतियोंकी ओर देखनेका आदेश दे। शिष्य उन मृर्तियोंकी और पुष्पाञ्जलि फेंकें, तदनुसार गुरु उनका नाम-निर्देश करें। पूर्ववत् शिष्योंसे क्रमशः मूर्तियोंका मन्त्ररहित पूजन करावे। जिस शिष्यके हाथका फूल जिस मूर्तिपर गिरे, गुरु उस शिष्यका वही नाम रखे। कुमारी कन्याके हाथसे काता हुआ लाल रंगका सुत लेकर उसे छ: गुना करके बट दे। उस छ: गुने सृतकी लंबाई पैरके अँगुठेसे लेकर शिखातककी होनी चाहिये। फिर उसे भी मोडकर तिगुना कर ले। उक्त त्रिगुणित सुतमें प्रक्रिया-भेदसे स्थित उस प्रकृति देवीका चिन्तन करे, जिसमें सम्पूर्ण विश्वका लय होता है और जिससे ही समस्त जगत्का प्रादुर्भाव हुआ करता है। उस सुत्रमें प्राकृतिक पाशोंको तत्त्वकी संख्याके अनुसार ग्रथित करे, अर्थात् २४ गाँठें लगाकर उनको प्राकृतिक पाशोंके प्रतीक समझे। फिर उस ग्रन्थियुक्त सुतको प्यालेमें रखकर कण्डके पास स्थापित कर दे। तदनन्तर सभी तत्त्वोंका चिन्तन करके गुरु उनका शिष्यके शरीरमें न्यास करे। तत्त्वोंका वह न्यास सृष्टि-क्रमके अनुसार प्रकृतिसे लेकर पृथिवीपर्यन्त होना चाहिये॥ १८- २६॥

तीन, पाँच, दस अथवा बारह जितने भी सूत्र-भेद सम्भव हों, उन सब सूत्र-भेदोंके द्वारा बटे हुए उस सूत्रको ग्रथित करके देना चाहिये। तत्त्वचिन्तक पुरुषोंके लिये यही उचित है। इदयसे लेकर अस्त्रपर्यन्त पाँच अङ्ग-सम्बन्धी मन्त्र पढ्कर सम्पूर्ण भूतोंको प्रकृतिक्रमसे (अर्थात् कार्य-तत्त्वका कारण-तत्त्वमें लयके क्रमसे) तन्मात्रास्वरूपमें लीन करके उस मायामय सूत्रमें और पश् (जीव-)-के शरीरमें भी प्रकृति, लिङ्गशक्ति, कर्ता, बुद्धि तथा मनका उपसंहार करे। तदनन्तर पञ्चतन्यात्र, बृद्धि, कर्म और पञ्चमहाभूत-इन बारह रूपोंमें अभिव्यक्त द्वादशात्माका सुत्र और शिष्यके शरीरमें चिन्तन करे। तत्पश्चात् इच्छानुसार सृष्टिकी सम्पात-विधिसे हवन करके, सृष्टि-क्रमसे एक-एकके लिये सौ-सौ आहुतियाँ देकर पूर्णाहृति करे। प्यालेमें रखे हुए ग्रथित सुत्रको ऊपरसे ढककर उसे कुम्भेशको अर्पित करे। फिर यथोचित रीतिसे अधिवासन करके भक्त शिष्यको दीक्षा दे। करनी, कैंची, धूल या बालू, खड़िया मिद्री और अन्य उपयोगी वस्तुओंका भी संग्रह करके उन सबको उसके वामभागमें स्थापित कर दे। फिर मुल-मन्त्रसे उनका स्पर्श करके अधिवासित करे। तत्पश्चात् त्रीहरिके स्मरणपूर्वक कुशॉपर भूतोंके लिये बलि दे और कहें — नमो भूतेभ्यः। इसके बाद चैंदोवों, कलशों और लहदुओंसे मण्डपको सुसज्जित करके मण्डलके भीतर भगवान् विष्णुका पूजन करे। फिर अग्निको धीसे तुष्ठ करके, शिष्योंको पास बलाकर बद्धपद्मासनसे बिठावे और दीक्षा दे। बारी-बारीसे उन सबका प्रोक्षण करके विष्णुहस्तसे उनके मस्तकका स्पर्श करे। प्रकृतिसे विकृतिपर्यन्त, अधिभृत और अधिदैवतसहित सम्पूर्ण सृष्टिको आध्यात्मिक करके अर्थात् सबको अपने आत्मामें स्थित मानकर, हृदयमें ही क्रमश: उसका संहार करे॥ २७ - ३६ ई ॥

इससे तन्मात्रस्वरूप हुई सारी सृष्टि जीवके समान हो जाती है। इसके बाद कुम्भेश्वरसे प्रार्थना करके गुरु पूर्वोक्त सुत्रका संस्कार करनेके अनन्तर, अग्निके समीप आ उसको अपने पास ही रख

ले। फिर मूल मन्त्रसे सृष्टीशके लिये सौ आहुतियाँ दे। इसके बाद उदासीनभावसे स्थित सृष्टीशको पूर्णांहुति अर्पित करके गुरु श्वेत रज (बालू) हाथमें लेकर उसे मूल-मन्त्रसे सौ बार अभिमन्त्रित करे। फिर उससे शिष्यके हृदयपर ताडन करे। उस समय वियोगवाची क्रियापदसे युक्त बीज-मन्त्रों एवं क्रमश: पादादि इन्द्रियोंसे घटित वाक्यकी योजना करके अन्तमें 'हं फद' का उच्चारण करे"। इस प्रकार पृथिवी आदि तत्त्वोंका वियोग कराकर आचार्य भावनाद्वारा उन्हें अग्निमें होम दे। इस तरह कार्य-तत्त्वोंका कारण-तत्त्वोंमें होम अथवा लव करते हुए क्रमशः अखिल तत्त्वेंकि आन्नयभूत श्रीहरिमें सबका लय कर दे। विद्वान् पुरुष इसी क्रमसे सब तत्त्वोंको श्रीहरितक पहुँचाकर, उन सम्पूर्ण तत्त्वोंके अधिष्ठानका स्मरण करे। उक्त रीतिसे ताडनद्वारा भूतों और इन्द्रियोंसे वियोग कराकर शुद्ध हुए शिष्यको अपनावे और प्रकृतिसे उसकी समताका सम्पादन करके पूर्वीक्त अरिनमें उसके उस प्राकृतभावका भी हवन कर दे। फिर गर्भाधान, जातकर्म, भोग और लयका अनुष्ठान करके उस-उस कर्मके निमित्त वहाँ आठ-आठ बार शुद्ध्वर्थ होम करे। तदनन्तर आचार्य पूर्णाहुतिद्वारा शुद्ध तत्त्वका उद्धार करके अव्याकृत प्रकृतिपर्यन्त सम्पूर्ण जगतुका क्रमानुसार परम तत्त्वमें लय कर दे। उस परम तत्त्वको भी ज्ञानयोगसे परमात्मामें विलीन करके बन्धनमुक्त हुए जीवको अविनाशी परमात्मपदमें प्रतिष्ठित करे। तत्पश्चात् विद्वान् पुरुष यह अनुभव करे कि 'शिष्य शुद्ध, बुद्ध, परमानन्द-संदोहमें निमग्र एवं कृतकृत्य हो चुका है।' ऐसा चिन्तन करनेके पश्चात् गुरु पूर्णाहुति दे। इस प्रकार दीक्षा-कर्मकी समाप्ति होती है ॥ ३७ -- ४७ ॥ अब मैं उन प्रयोग-सम्बन्धी मन्त्रोंका वर्णन

<sup>&</sup>quot; यथा — 'ॐ रां (नमः) कर्मेन्द्रियाणि वियुद्धश हुं फट्: ॐ यं (नमः) भूतानि वियुद्धल हुं फट्।' इत्यादि।

करता हैं, जिनसे दीक्षा, होम और लय सम्पादित होते हैं। 'ॐ यं भूतानि वियुद्धव हुं फट्।' (अर्थात् भूतोंको मुझसे अलग करो।)—इस मन्त्रसे ताडन करनेका विधान है। इसके द्वारा भूतोंसे वियोजन (बिलगाव) होता है। यहाँ वियोजनके दो मन्त्र हैं। एक तो वही है, जिसका कपर वर्णन हुआ है और दूसरा इस प्रकार है-'ॐ यं भूतान्यापातयेऽहम्।' (मैं भूतोंको अपनेसे दूर गिराता हूँ)। इस मन्त्रसे 'आपातन' (वियोजन) करके पुन: दिव्य प्रकृतिसे यों संयोजन किया जाता है। उसके लिये मन्त्र सुनो- 'ॐ यं भूतानि युद्धश्व।' अब होम-मन्त्रका वर्णन करता है। उसके बाद पूर्णाहृतिका मन्त्र बताऊँगा। 'ॐ भूतानि संहर स्वाहा।'-यह होय-मन्त्र है और 'ॐ अं ॐ नमो भगवते वासुदेवाय अं वौषद्।'— यह पूर्णाहति-मन्त्र है। पूर्णाहतिके पश्चात् तत्त्वमें शिष्यको संयुक्त करे। विद्वान् पुरुष इसी तरह समस्त तत्त्वोंका क्रमशः शोधन करे। तत्त्वोंके अपने-अपने बीजके अन्तमें 'नमः' पद जोडकर ताडनादिपूर्वक तत्त्व-शद्धिका सम्पादन करे॥ ४८-५३॥

'ॐ रां (नमः) कर्मेन्द्रियाणि।', 'ॐ दें (नमः) बुद्धीन्द्रियाणि।'-इन पदोके अन्तमें 'वियइस्य हं फट।' की संयोजना करे। पूर्वोक्त 'यं' बीजके समान ही इन उपर्युक्त बीजोंसे भी ताडन आदिका प्रयोग होता है। 'ॐ सुं गन्धतन्मात्रे बिम्बं युड्क्ष्व हुं फट्।', 'ॐ सं पाहि हां ॐ स्वं स्वं युद्दक्ष्व प्रकृत्या अं जं हुं गन्धतन्मात्रे संहर स्वाहा।'-ये क्रमशः संयोजन और होमके मन्त्र हैं। तदनन्तर पूर्णाहुतिका विधान है। इसी प्रकार उत्तरवर्ती कर्मोंमें भी प्रयोग किया जाता है। 'ॐ रां रसतन्यात्रे। ॐ तें रूपतन्यात्रे। ॐ वं स्पर्शतन्मात्रे। ॐ यं शब्दतन्मात्रे। ॐ मं नमः। ॐ सों अहंकारे। ॐ नं बुद्धौ। ॐ ॐ प्रकृतौ।' यह

दीक्षायोग एकव्युहात्मक मूर्तिके लिये संक्षेपसे बताया गया है। नवव्युहादिक मूर्तियोंके विषयमें भी ऐसा ही प्रयोग है। मनुष्य प्रकृतिको दग्ध करके उसे निर्वाणस्वरूप परमात्मामें लीन कर दे। फिर भूतोंकी शुद्धि करके कर्मेन्द्रियोंका शोधन करे॥ ५४ - ५९॥

तत्पश्चात् ज्ञानेन्द्रियोंका, तन्मात्राओंका, मन, बुद्धि एवं अहंकारका तथा लिङ्गात्माका शोधन करके सबके अन्तमें पुनः प्रकृतिकी शुद्धि करे। 'शुद्ध हुआ प्राकृत पुरुष ईश्वरीय धाममें प्रतिष्ठित है। उसने सम्पूर्ण भोगोंका अनुभव कर लिया है और अब वह मुक्तिपदमें स्थित है।'-इस प्रकार ध्यान करे और पूर्णाहुति दे। यह अधिकार-प्रदान करनेवाली दीक्षा है। पूर्वीक मन्त्रके अङ्गीद्वारा आराधना करके, तत्त्वसमूहको समभाव (प्रकृत्यवस्था)-में पहुँचाकर, क्रमश: इसी रीतिसे शोधन करके, अन्तमें साधक अपनेको सम्पूर्ण सिद्धियोंसे युक्त परमात्मरूपसे स्थित अनुभव करते हुए पूर्णाहुति दे-यह साधकविषयक दीक्षा कही गयी है। यदि यज्ञोपयोगी द्रव्यका सम्पादन (संग्रह) न हो सके, अथवा अपनेमें असमर्थता हो तो समस्त उपकरणोंसहित श्रेष्ठ गुरु पूर्ववत इष्टदेवका पूजन करके, तत्काल उन्हें अधिवासित करके, द्वादशी तिथिमें शिष्यको दीक्षा दे दे। जो गुरुभक्त, विनयशील एवं समस्त शारीरिक सदणोंसे सम्पन्न हो, ऐसा शिष्य यदि अधिक धनवान न हो तो वेदीपर इष्टदेवका पूजनमात्र करके दीक्षा ग्रहण करे। आधिदैविक, आधिभौतिक और आध्यात्मिक, सम्पूर्ण अध्वाका मुष्टिक्रमसे शिष्यके शरीरमें चिन्तन करके, गुरु पहले बारी-बारीसे आठ आहुतियोंद्वारा एक-एकको तृप्ति करनेके पश्चात्, सृष्टिमान् हो, वासुदेव आदि विग्रहोंका उनके निज-निज मन्त्रोंद्वारा पूजन

एवं हवन करे और हवन-पूजनके पश्चात अग्नि आदिका विसर्जन कर दे। तत्पश्चात् पूर्वोक्त होमद्वारा संहारक्रमसे तत्त्वोंका शोधन करे॥६०-६८॥

दीक्षाकर्ममें पहले जिन सूत्रोंमें गाँठें बाँधी गयी थीं, उनकी वे गाँठें खोल, गुरु उन्हें शिष्यके शरीरसे लेकर, क्रमशः उन तत्त्वोंका शोधन करे। प्राकृतिक अग्नि एवं आधिदैविक विष्णुमें अशुद्ध-पित्रित शुद्ध-तत्त्वको लीन करके पूर्णाहृतिद्वारा शिष्यको उस तत्त्वसे संयुक्त करे। इस प्रकार शिष्य प्रकृतिभावको प्राप्त होता है। तत्पश्चात् गुरु उसके प्राकृतिक गुणोंको भावनाद्वारा दग्ध करके उसे उनसे खुटकारा दिलावे। ऐसा करके वे शिशुस्वरूप उन शिष्योंको अधिकारमें नियुक्त करें। तदनन्तर भावमें स्थित हुआ आचार्य भक्तिभावसे शरणमें आये हुए यतियों तथा निर्धन शिष्यको 'शक्ति' नामवाली दूसरी दीक्षा दे। वेदीपर भगवान् विष्णुकी पूजा करके पुत्र (शिष्यविशेष)-को अपने पास बिठा ले। फिर शिष्य देवताके सम्मुख हो तियंग-दिशाकी ओर मुँह करके स्वयं बैठे। गुरु शिष्यके शरीरमें अपने ही पर्वोसे कल्पित सम्पूर्ण अध्वाका ध्यान करके आधिदैविक यजनके लिये प्रेरित करनेवाले इष्टदेवका भी ध्यानयोगके द्वारा चिन्तन करे। फिर पूर्ववत् ताडन आदिके | व्यक्त न होने दे॥७८-८१॥

द्वारा क्रमशः सम्पूर्ण तत्त्वोंका वेदीगत श्रीहरिमें शोधन करे। ताडनद्वारा तत्त्वोंका वियोजन करके उन्हें आत्यामें गृहीत करे और पुन: इष्टदेवके साथ उनका संयोजन एवं शोधन करके, स्वभावतः ग्रहण करनेके अनन्तर ले आकर क्रमशः शुद्ध तत्त्वके साथ संयुक्त करे। सर्वत्र ध्यानयोग एवं उत्तान मुद्राद्वारा शोधन करे॥ ६९-७७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

सम्पूर्ण तत्त्वोंको शुद्धि हो जानेपर जब प्रधान (प्रकृति) तथा परमेश्वर स्थित रह जाये, तब पूर्वोक्त रीतिसे प्रकृतिको दग्ध करके शुद्ध हुए शिष्योंको परमेश्वरपदमें प्रतिष्ठित करे। श्रेष्ठ गुरु साधकको इस तरह सिद्धिमार्गसे ले चले। अधिकारारूढ गृहस्य भी इसी प्रकार आलस्य छोडकर समस्त कर्मोंका अनुष्ठान करे। जबतक राग (आसक्ति) का सर्वधा नाश न हो जाय, तबतक आत्म-शुद्धिका सम्पादन करता रहे। जब यह अनुभव हो जाय कि 'मेरे हृदयका राग सर्वथा क्षीण हो गया है', तब पापसे शुद्ध हुआ संयमशील पुरुष अपने पुत्र या शिष्यको अधिकार सौंपकर मायामय पाशको दग्ध करके संन्यास ले. आत्मनिष्ठ हो, देहपातकी प्रतीक्षा करता रहे। अपनी सिद्धिसम्बन्धी किसी चिह्नको दूसरोंपर

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सर्वदीक्षा-विधि-कचन' नामक सत्ताईसर्वों अध्याय पूरा हुआ॥ २७॥

## अट्ठाईसवाँ अध्याय आचार्यके अधिषेकका विधान

नारदजी कहते हैं- महर्षियो! अब मैं आचार्यके | अन्त:करणके मलका नाश होता है। मिट्टीके अभिषेकका वर्णन करूँगा, जिसे पुत्र अथवा पुत्रोपम श्रद्धाल शिष्य सम्पादित कर सकता है। इस अभिषेकसे साधक सिद्धिका भागी होता है और रोगी रोगसे मुक्त हो जाता है। राजाको राज्य और स्त्रीको पुत्रकी प्राप्ति होती है। इससे

बहुत-से घड़ोंमें उत्तम रत्न रखकर एक स्थानपर स्थापित करे। पहले एक घडा बीचमें रखे; फिर उसके चारों ओर घट स्थापित करे। इस तरह एक सहस्र या एक सौ आवृत्तिमें उन सबकी स्थापना करे। फिर मण्डपके भीतर कमलाकार मण्डलमें

पूर्व और ईशानकोणके मध्यभागमें पीठ या योगपीठ आदि गुरुको अर्पित कर दे और प्रार्थना सिंहासनपर भगवान् विष्णुको स्थापित करके पुत्र एवं साधक आदिका सकलीकरण करे। तदनन्तर शिष्य या पुत्र भगवत्पुजनपूर्वक गुरुकी अर्चना करके उन कलशॉके जलसे उनका अभिषेक करे। और साधक भी सम्पूर्ण मनोरथोंके भागी होते उस समय गीत-बाद्यका उत्सव होता रहे। फिर हैं॥ १-५॥

करे-'गुरुदेव! आप हम सब मनुष्योंको कृपापूर्वक अनुगृहोत करें।' गुरु भी उनको समय-दीक्षाके अनुकूल आचारका उपदेश दे। इससे गुरु

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'आचार्यके अधिषेकको विधिका वर्णन' नामक

अद्वाईसर्वी अध्याय पूरा हुआ ॥ २८ ॥

でいるはははないで

#### उन्तीसवाँ अध्याय

#### मन्त्र-साधन-विधि, सर्वतोभद्रादि मण्डलोंके लक्षण

नारदणी कहते हैं- मृनिवरी! साधकको चाहिये कि वह देव-मन्दिर आदिमें मन्त्रकी साधना करे। घरके भीतर शुद्ध भूमिपर मण्डलमें परमेश्वर श्रीहरिका विशेष पूजन करके चौकोर क्षेत्रमें मण्डल आदिकी रचना करे। दो सौ छप्पन कोष्ठोंमें 'सर्वतोभद्र मण्डल' लिखे। (क्रम यह है कि पूर्वसे पश्चिमकी ओर तथा उत्तरसे दक्षिणकी ओर बराबर सत्रह रेखाएँ खींचे। ऐसा करनेसे दो सौ छप्पन कोष्ठ हो जायेंगे। उनमेंसे बीचके छत्तीस कोष्टोंको एक करके उनके द्वारा कमल बनावे, अथवा उसे कमलका क्षेत्र निश्चित करे। इस कमलक्षेत्रके बाहर चारों ओरकी एक-एक पंक्तिको मिटाकर उसके द्वारा पोठकी कल्पना करे, अथवा उसे पीठ समझे। फिर पीठसे भी बाहरकी दो-दो पंक्तियोंका मार्जन करके, उनके द्वारा 'बीथी 'की कल्पना करे। फिर चारों दिशाओं में द्वार-निर्माण करे। पूर्वोक्त पद्मक्षेत्रमें सब ओर बाहरके बारहवें भागको छोड़ दे और सर्व-मध्य-स्थानपर सूत्र रखकर, पद्म-निर्माणके लिये विभागपूर्वक समान अन्तर रखते हुए, सूत घुमाकर, तीन वृत्त बनावे। इस तरह उस चौकोर क्षेत्रको वर्तुल (गोल) बना दे। इन तीनोंमेंसे प्रथम तो

कर्णिकाका क्षेत्र है, दूसरा केसरका क्षेत्र है और तीसरा दल-संधियोंका क्षेत्र है। शेष चौथा अंश दलाग्रभागका स्थान है। कोणसूत्रोंको फैलाकर कोणसे दिशाके मध्यभागतक ले जाय तथा केसरके अग्रभागमें सूत रखकर दल-संधियोंको चिक्कित करे॥ १-६ है॥

फिर सुत गिराकर अष्टदलोंका निर्माण करे। दलोंके मध्यगत अन्तरालका जो मान है, उसे मध्यमें रखकर उससे दलाग्रको घुमावे। तदनन्तर उसके भी अग्रभागको घुमावे। उनके अन्तराल-मानको उनके पार्श्वभागमें रखकर बाह्यक्रमसे एक-एक दलमें दो-दो केसरोंका उल्लेख करे। यह सामान्यतः कमलका चिह्न है। अब द्वादशदल कमलका वर्णन किया जाता है। कर्णिकार्धमानसे पूर्व दिशाकी ओर सुत रखकर क्रमश: सब ओर घुमावे। उसके पार्श्वभागमें भ्रमणयोगसे छ: कुण्डलियाँ होंगी और बारह मत्स्यचिद्व बनेंगे। उनके द्वारा द्वादश्रदल कमल सम्पन्न होगा। पञ्चदल आदिकी सिद्धिके लिये भी इसी प्रकार मत्स्यचिह्नोंसे कमल बनाकर, आकाशरेखासे बाहर जो पीठभाग है, वहाँके कोष्ठोंको मिटा दे। पीठभागके चारों कोणोंमें तीन-तीन कोष्ठकोंको उस पीठके पायोंके

रूपमें किल्पत करे। अविशिष्ट जो चारों दिशाओं में दो-दो जोड़े, अर्थात् चार-चार कोष्टक हैं, उन सबको मिटा दे। वे पीठके पाटे हैं। पीठके बाहर चारों दिशाओं की दो-दो पंक्तियों को चीची (मार्ग)-के लिये सर्वथा लुप्त कर दे (मिटा दे); तदनन्तर चारों दिशाओं में चार द्वारों की कल्पना करे। (बीथी के बाहर जो दो पंक्तियाँ शेष हैं, उनमें से भीतरवाली पंक्तिके मध्यवर्ती दो-दो कोष्ठ और बाहरवाली पंक्तिके मध्यवर्ती चार-चार कोष्ठों को एक करके द्वार बनाने चाहिये।)॥७ —१४॥

द्वारोंके पार्श्वभागोंमें विद्वान् पुरुष आठ शोधा-स्थानोंकी कल्पना करे और शोभाके पार्श्वभागमें उपशोधा-स्थान बनाये। उपशोधाओंकी संख्या भी उतनी ही बतायी गयी है, जितनी कि शोधाओंकी। उपशोधाओंके समीपके स्थान 'कोण' कहे गये हैं। तदनन्तर चारों दिशाओंमें दो-दो मध्यवर्ती कोष्ठकोंका और उससे बाह्य पंक्तिके चार-चार

मध्यवर्ती कोष्ठकोंका द्वारके लिये चिन्तन करे।
उन सबको एकत्र करके मिटा दे—इस तरह चार
द्वार बन जाते हैं। द्वारके दोनों पार्श्वोमें क्षेत्रकी
बाह्य-पंक्तिके एक-एक और भीतरी पंक्तिके
तीन-तीन कोष्ठोंको 'शोभा' बनानेके लिये मिटा
दे। शोभाके पार्श्वभागमें उसके विपरीत करनेसे,
अर्थात् क्षेत्रकी बाह्य-पंक्तिके तीन-तीन और
भीतरी पंक्तिके एक-एक कोष्ठको मिटानेसे
उपशोभाका निर्माण होता है। तत्पश्चात् कोणके
भीतर और बाहरके तीन-तीन कोष्ठोंका भेद
मिटाकर—एक करके चिन्तन करे'॥१५—१८॥

इस प्रकार सोलह-सोलह कोष्ठोंसे बननेवाले दो सी छप्पन कोष्ठवाले मण्डलका वर्णन हुआ। इसी तरह दूसरे मण्डल भी बन सकते हैं। बारह-बारह कोष्ठोंसे (एक सी चौवालीस) कोष्ठकोंका जो मण्डल बनता है, उसमें भी मध्यवर्ती छत्तीस पदों (कोष्ठों)-का कमल होता है। इसमें वीथी

श्रीविद्यार्णय- तन्त्र, बारतर्थे धासमें इस सर्वतीभ्रदमण्डलका स्वय्दोकरण इस प्रकार किया गया है — बौकोर क्षेत्रमें पूर्वसे पश्चिमकी सप्रह रेखाएँ खाँचकर, उनके ऊपर उत्तरमे दक्षिणको ओर उतनी ही रेखाएँ खाँचे । इस तरह दो सी खण्ण कोहाँका चतुरस मण्डरन तैयार होगा। उनमें बीचके छात्रीस कोशीको एक करके, उनके बाहरको एक एक पॉकको चारों दिशाओंचे मिटाकर, पीतको करपना करे। पीठके बाहर चारों दिसाओंको दो-दो पीकवांको एक करके सध्यार्जनपूर्वक बोधीकी करूपना करे। बीचके ससीस कोहीको जो एक किया गया है, वह कमलका क्षेत्र हैं; उस क्षेत्रमें ही बाहरकी ओरसे बाहवाँ चान खाली खोड़ दे। अर्थात् चदि कह क्षेत्र बाहर अङ्गल लम्बा-चौड़ा है तो चारों ओरसे एक-एक अङ्कलको खाली छोड़ दे। ठेप चानमें सबसे बोचके केन्द्रमें सुत रखकर क्रमशः तीन गील रेखाएँ खोंचे। । ये तीनों एक-दूसरीसे समान अन्तरफ हों। इनमें सबसे भौतरी या बोचके पुरुको कमलको कर्णिका माने। उससे बाहरकी वीधीको केसरका स्थान मानकर उस केसरस्थानको सोलाइ भागोंमें विभक्त करे और उसके चिडका अवलम्बन करते हुए दूसरे और तीसरे वर्तीर्मे अन्तराल-मानस्वके मानसे गुरुकी बतायाँ हुई युविद्वारा सोलह जर्यबन्दोंकी कल्पना करे। उनके द्वारा आठ दलींका निर्माण करके एतीय वृत्तसे बहर खोडे हुए एक अंतर्के खालो स्थानसे बोचके चिडका अवलम्बन करते हुए एक और युत्त बनावे। वहाँ गुरुकी बतायी युक्तिसे दलाग्रोंका निर्माण करे। एक-एक दलके युलमें निस तरह दो-दो केसर दीख पहें, उस तरहकी रचना करके कमलको साङ्गोणह सम्पन्न करके पद्मक्षेत्रसे बाहर जो एक पॅडिक्स चतुरस पीट है, उसके चारों कोनोंमें तीन-तीन कोहोंको पीटके पार्च माने और एकीकृत शेष कोशोंको पीठके अन्य अब होनेकी कल्पना करे। पीठके बहरकी वीधीरूप दो-दो पॅकियोंका भलीभीति मार्जन करके वीधीके बाहरको एक पंक्तिमें चारों दिशाओंके जो मध्यवर्ती दो-दो कोड हैं, उनको एक करके सबसे बाहरो पंक्तिमें भी चारों दिशाओंके मध्यवर्ती चार-चार कोशोंको मिटाकर चार द्वार निर्माण करे। इन द्वारोंके उभयपार्श्वमें दोनों पॅक्कियेंके कोशोंमेंसे भीतरी पॉक्तके तीन और बाहरी पॅक्टिके एक —इन चार कोहोंको एक करके 'शोधा' बनले। शोधाके पार्डधारोंमें धीतरी पॅक्टिका एक और बाहरी पॅक्टिके तीन —इन चार कोशोंको एक करके 'उपशोभा' बनावे। अवशिष्ट को छ:-छ: कोश हैं, उनके द्वारा चारों कोजोंकी कल्पना करे। इस प्रकार सर्वतीभद्रमण्डलका निर्माण करके, कमलको कर्णिका, केसर, दलाजपीठ, वीची, द्वार, शोधा, उपशोधा और कोण-स्थानीको पाँच प्रकारके रंगसे रिवर करके उक्त मण्डलकी शोधा बढावे।

नहीं होती<sup>र</sup>। एक पंक्ति पीठके लिये होती है। शेष दो पंक्तियोंद्वारा पूर्ववत् द्वार और शोभाकी कल्पना होती है। (इसमें उपशोधा नहीं देखी जाती। अवशिष्ट छ: पदोंद्वारा कोणोंकी कल्पना करनी चाहिये।) एक हाथके मण्डलमें बारह अङ्गलका कमल-क्षेत्र होता है। दो हाथके मण्डलमें कमलका स्थान एक हाथ लंबा-चौडा होता है। तदनुसार वृद्धि करके द्वार आदिके साथ मण्डलकी रचना करे। दो हाथका पीठ-रहित चतुरस्रमण्डल हो तो उसमें चक्राकार कमल (चक्राब्ज)-का निर्माण करे। नौ अञ्चलाँका 'पद्मार्थ' कहा गया है। तीन अङ्गुलोंकी 'नाभि' मानी गयी है। आठ अङ्गलोंके 'ओर' बनावे और चार अञ्चलोंकी 'नेमि'। क्षेत्रके तीन भाग करके, फिर भीतरसे प्रत्येकके दो भाग करे। भीतरके जो पाँच कोष्ठक हैं, उनको अरे या आरे बनानेके लिये आस्फालित (मार्जित) करके उनके ऊपर 'अरे' अङ्कित करे। वे अरे इन्दीवरके दलोंकी-सी आकृतिवाले हों, अथवा मातुलिङ्ग (विजीरा नीब)-के आकारके हों या कमलदलके समान विस्तृत हों, अथवा अपनी इच्छाके अनुसार उनकी आकृति अङ्कित करे। अरोंकी संधियोंके बीचमें सुत रखकर उसे बाहरकी नेमितक ले जाय और चारों ओर घुमावे। अरेके मूलभागको उसके संधि-स्थानमें सूत रखकर घुमावे तथा अरेके मध्यमें सूत्र-स्थापन करके उस मध्यभागके सब और समभावसे स्तको घुपावे। इस तरह घुपानेसे पातुलिङ्गके समान 'ओर' बन जायेंगे॥ १९--२६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

चौदह पदोंके क्षेत्रको सात भागोंमें बाँटकर पुन: दो-दो भागोंमें बाँटे अथवा पूर्वसे पश्चिम तथा उत्तरसे दक्षिणकी ओर पंद्रह-पंद्रह समान रेखाएँ खाँचे। ऐसा करनेसे एक सौ छियानबे कोष्ठक सिद्ध होंगे। वे जो कोष्ठक हैं, उनमेंसे बीचके चार कोष्ठोंद्वारा 'भद्रमण्डल' लिखे। उसके चारों ओर वीथीके लिये स्थान छोड दे। फिर सम्पूर्ण दिशाओं में कमल लिखे। उन कमलोंके चारों ओर वीथीके लिये एक-एक कोष्ठका मार्जन कर दे। तत्पश्चात् मध्यके दो-दो कोष्ठ ग्रीवाभागके लिये विलुप्त कर दे। फिर बाहरके जो चार कोष्ठ हैं, उनमेंसे तीन-तीनको सब ओर मिटा दे। बाहरका एक-एक कोष्ठ ग्रीवाके पार्श्वभागमें शेष रहने दे। उसे द्वार-शोभाकी संज्ञा दी गयी है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

बाह्य कोणोंमें सातको छोडकर भीतर-भीतरके तीन-तीन कोश्वोंका मार्जन कर दे। इसे 'नवनाल' या 'नवनाभ-मण्डल' कहते हैं। उसकी नौ नाभियोंमें नवध्यहस्वरूप श्रीहरिका पूजन करे। पचीस व्यूहोंका जो मण्डल है, वह विश्वव्यापी है, अथवा सम्पूर्ण रूपोंमें व्याप्त है। बत्तीस हाथ अथवा कोष्ठवाले क्षेत्रको बत्तीससे ही बराबर-बराबर विभक्त कर दे: अर्थात ऊपरसे नीचेको तैंतीस रेखाएँ खींचकर उनपर तैंतीस आही रेखाएँ खाँचे। इससे एक हजार चौबीस कोष्ठक बनेंगे। उनमेंसे बीचके सोलह कोष्टोंद्वारा 'भद्रमण्डल' की रचना करे। फिर चारों ओरकी एक-एक पंक्ति छोड़ दे। तत्पश्चात् आठों दिशाओं में सोलह कोहकोंद्वारा आठ भद्रमण्डल लिखे। इसे 'भद्राष्टक'की संज्ञा दी गयी है।। २७ - ३४॥

उसके बादकी भी एक पंक्ति मिटाकर पुन: पूर्ववत् सोलह भद्रमण्डल लिखे। तदनन्तर सब ओरको एक-एक पंक्ति मिटाकर प्रत्येक दिशामें तीन-तीनके क्रमसे बारह द्वारोंकी रचना करे।

१. 'नैवात्र वीधिका।' (सारदातिलक, तृतीय घटल १६२) २. द्वारसोभे यथा पूर्वमुपसोभा न दुस्पते॥ अवसिटैः परैः कुर्योत् बद्धपिः कोजानि तन्त्रवित्। (सारदा० ३।१३२-१३३)

बाहरके छ: कोष्ठ मिटाकर बीचके पार्श्वभागोंके चार मिटा दे। फिर भीतरके चार और बाहरके दो कोष्ठ 'शोभा'के लिये मिटावे। इसके बाद उपद्वारकी सिद्धिके लिये भीतरके तीन और बाहरके पाँच कोष्ठोंका मार्जन करे। तत्पश्चात् पूर्ववत् 'शोभा'की कल्पना करे। कोणोंमें बाहरके सात और भीतरके तीन कोष्ठ मिटा दे। इस प्रकार जो पञ्चविंशतिका व्यहमण्डल तैयार होता है. उसके भीतरकी कमलकर्णिकामें परब्रह्म परमात्माका यजन करे। फिर पूर्वादि दिशाओं के कमलों में क्रमशः वास्देव आदिका पूजन करे। तत्पश्चात् पूर्ववर्ती कमलपर भगवान् वराष्ट्रका पूजन करके क्रमश: सम्पूर्ण (अर्थात् पचीस) व्यूहोंकी पूजा करे। यह क्रम तबतक चलता रहे, जबतक छब्बीसवें तत्त्व-परमात्माका पूजन न सम्पन्न हो जाय। इस विषयमें प्रचेताका मत यह है कि एक ही मण्डलमें इन सम्पूर्ण कथित व्युहोंका क्रमश: पुजन-यज्ञ सम्पन्न होना चाहिये। परंतु 'सत्य'का कथन है कि मुर्तिभेदसे भगवानुके व्यक्तित्वमें भेद हो जाता है; अत: सबका पृथक्-पृथक् पूजन करना उचित है। बयालीस कोष्टवाले मण्डलको आडी रेखाद्वारा क्रमश: विभक्त करे। पहले एक- है॥ ३५-५०॥

एकके सात भाग करे: फिर प्रत्येकके तीन-तीन भाग और उसके भी दो-दो भाग करे। इस प्रकार एक हजार सात सौ चौंसट कोष्ठक बनेंगे। बीचके सोलह कोष्ठोंसे कमल बनावे। पार्श्वभागमें वीथीकी रचना करे। फिर आठ भद्र और वीथी बनावे। तदनन्तर सोलह दलके कमल और वीथीका निर्माण करे। तत्पश्चात् क्रमशः चौबीस दलके कमल, वीथी, बतीस दलके कमल, वीथी, चालीस दलके कमल और वीथी बनावे। तदनन्तर शेष तीन पंक्तियोंसे द्वार, शोभा और उपशोभाएँ बनेंगी। सम्पूर्ण दिशाओंके मध्यभागमें द्वारसिद्धिके लिये दो, चार और छ: कोष्ठकोंको मिटावे। उसके बाह्यभागमें शोभा तथा उपदारकी सिद्धिके लिये पाँच, तीन और एक कोष्ट मिटावे। द्वारोंके पार्श्वभागोंमें भीतरकी ओर क्रमश: छ: तथा चार कोष्ठ मिटावे और बीचके दो-दो कोष्ठ लुप्त कर दे। इस तरह छ: उपशोभाएँ बन जायँगी। एक-एक दिशामें चार-चार शोभाएँ और तीन-तीन द्वार होंगे। कोणोंमें प्रत्येक पंक्तिके पाँच-पाँच कोष्ठ छोड दे। वे कोण होंगे। इस तरह रचना करनेपर सुन्दर अभीष्ट मण्डलका निर्माण होता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सर्वतांभद्र आदि मण्डलके लक्षणका वर्णन' नामक उन्तीसर्वे अध्याय पूरा हुआ॥ २६॥

# このおおおかって

#### तीसवाँ अध्याय

## भद्रमण्डल आदिकी पूजन-विधिका वर्णन

नारदजी कहते हैं-मृनिवरो! पूर्वोक्त | भद्रमण्डलके मध्यवर्ती कमलमें अङ्गोसहित ब्रह्मका पूजन करना चाहिये। पूर्ववर्ती कमलमें भगवान् पदानाभका, अग्निकोणवाले कमलमें प्रकृतिदेवीका तथा दक्षिण दिशाके कमलमें पुरुषकी पूजा करनी चाहिये। पुरुषके दक्षिण भागमें अग्निदेवताकी,

नैर्ऋचकोणमें निर्ऋतिकी, पश्चिम दिशावाले कमलमें वरुणकी, वायव्यकोणमें वायुकी, उत्तर दिशाके कमलमें आदित्यकी तथा ईशानकोणवाले कमलमें ऋग्वेद एवं यजुर्वेदका पूजन करे। द्वितीय आवरणमें इन्द्र आदि दिक्पालोंका और षोडशदलवाले कमलमें क्रमश: सामवेद, अथर्ववेद, आकाश,

वाय, तेज, जल, पृथिवी, मन, श्रोत्र, त्वचा, नेत्र, रसना, न्नाणेन्द्रिय, भूलोंक, भुवलोंक तथा सोलहवेंमें स्वलॉकका पूजन करना चाहिये॥ १-४॥

तदनन्तर तृतीय आवरणमें चौबीस दलवाले कमलमें क्रमश: महलॉक, जनलोक, वपोलोक, सत्यलोक, अग्निष्टोम, अत्यग्निष्टोम, उक्य, बोडशी, वाजपेय, अतिरात्र, आसोर्याम, व्यष्टि मन, व्यष्टि बुद्धि, व्यष्टि अहंकार, शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्ध, जीव, समष्टि मन, समष्टि बुद्धि (महत्तत्व), समष्टि अहंकार तथा प्रकृति-इन चौबीसकी अर्चना करे। इन सबका स्वरूप शब्दमात्र है-अर्थात् केवल इनका नाम लेकर इनके प्रति मस्तक झुका लेना चाहिये। इनकी पूजामें इनके स्वरूपका चिन्तन अनावश्यक है। पचीसवें अध्यायमें कथित वासुदेवादि नी मृति, दशविध प्राण, मन, बुद्धि, अहंकार, पायु और उपस्थ, श्रोत्र, त्वचा, नेत्र, रसना, घ्राण, वाक, पाणि और पाद-इन बत्तीस वस्तुओंकी बत्तीस दलवाले कमलमें अर्चना करनी चाहिये। ये चौधे आवरणके देवता है। उक्त आवरणमें इनका साङ्ग एवं सपरिवार पूजन होना चाहिये॥५-९॥

तदनन्तर बाह्य आवरणमें पाय और उपस्थकी पूजा करके बारह मासोंके बारह अधिपतियोंका तथा पुरुषोत्तम आदि छञ्जीस तत्त्रोंका यजन करे। उनमेंसे जो मासाधिपति हैं, उनका चक्राब्जमें क्रमशः पूजन करना चाहिये। आठ, छः, पाँच या चार प्रकृतियोंका भी पूजन वहीं करना चाहिये। तदनन्तर लिखित मण्डलमें विभिन्न रंगेंकि चूर्ण डालनेका विधान है। कहाँ, किस रंगके चूर्णका उपयोग है, यह सुनो। कमलकी कर्णिका पीलें रंगकी होनी चाहिये। समस्त रेखाएँ बराबर और श्वेत रंगकी रहें। दो हाथके मण्डलमें रेखाएँ

अँगुठेके बराबर मोटी होनी चाहिये। एक हाथके मण्डलमें उनकी मोटाई आधे अँगुठेके समान रखनो चाहिये। रेखाएँ श्वेत बनायी जायँ। कमलको श्वेत रंगसे और संधियोंको काले या श्याम (नीले) रंगसे रँगना चाहिये। केसर लाल-पीले रंगके हों। कोणगत कोष्ठोंको लाल रंगके चूर्णसे भरना चाहिये। इस प्रकार योगपीठको सभी तरहके रंगोंसे यथेष्ट विभूषित करना चाहिये। लता-ब्रह्मरियों और पत्तों आदिसे बीधीकी शोभा बढावे। पीठके द्वारको श्रेत रंगसे सजावे और शोभास्थानोंको लाल रंगके चूर्णसे भरे। उपशोभाओंको नीले रंगसे विभूषित करे। कोणींके शङ्कोंको श्वेत चित्रित करे। यह भद्र-मण्डलमें रंग भरनेकी बात बतायी गयी है। अन्य मण्डलोंमें भी इसी तरह विविध रंगोंके चूर्ण भरने चाहिये। त्रिकोण मण्डलको श्रेत, रक्त और कृष्ण रंगसे अलंकत करे। द्विकोणको लाल और पीलेसे रैंगे। चक्राब्जमें जो नाधिस्थान है, उसे कृष्ण रंगके

> चक्राब्तके अरोंको पीले और लालसे रैंगे। नेमिको नीले तथा लाल रंगसे सजावे और बाहरकी रेखाओंको श्वेत, श्याम, अरुण, काले एवं पीले रंगोंसे रैंगे। अगहनी चावलका पीसा हुआ चूर्ण आदि श्वेत रंगका काम करता है। कुसुम्भ आदिका चुर्ण लाल रंगकी पूर्ति करता है। पीला रंग हल्दीके चूर्णसे तैयार होता है। जले हुए चावलके चूर्णसे काले रंगकी आवश्यकता पूर्ण होती है। शमी-पत्र आदिसे श्याम रंगका काम लिया जाता है। बीज-मन्त्रोंका एक लाख जप करनेसे, अन्य मन्त्रोंका उनके अक्षरोंके बराबर लाख बार जप करनेसे, विद्याओंको एक लक्ष जपनेसे, बुद्ध-विद्याओंको दस हजार बार जपनेसे,

चुर्णसे विभूषित करे॥ १०-१७॥

स्तोत्रोंका एक सहस्र बार पाठ करनेसे अथवा सभी मन्त्रोंको पहली बार एक लाख जप करनेसे उन मन्त्रोंकी तथा अपनी भी शुद्धि होती है। दूसरी बार एक लाख जपनेसे मन्त्र क्षेत्रीकृत होता है। बीज-मन्त्रोंका पहले जितना जप किया गया हो, उतना ही उनके लिये होमका भी विधान है। अन्य मन्त्रादिके होमकी संख्या पूर्वजपके दशांशके तुल्य बतायी गयी है। मन्त्रसे पुरश्चरण करना हो तो एक-एक मासका व्रत ले। पृथ्वीपर पहले बायाँ पैर रखे। किसीसे दान न ले। इस प्रकार दुगुना और तिगुना जप करनेसे ही मध्यम और उत्तम श्रेणीकी सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं। अब मैं मन्त्रका ध्यान बताता हैं, जिससे मन्त्र-जपनित फलकी प्राप्ति होती है। मन्त्रका स्थूलरूप शब्दमय है; इसे उसका बाह्य विग्रह माना गया है। मन्त्रका सुक्ष्मरूप ज्योतिर्मय है। यही उसका आन्तरिक रूप है। यह केवल चिन्तनमय है। जो चिन्तनसे भी रहित है, उसे 'पर' कहा गया है। वाराह, नरसिंह तथा शक्तिके स्थूल रूपको ही प्रधानता है। वासुदेवका रूप चिन्तनरहित (अचिन्त्य) कहा गया है॥ १८-२७॥

अन्य देवताओंका चिन्तामय आन्तरिक रूप ही सदा 'मुख्य' माना गया है। 'वैराज' अर्थात् विराटका स्वरूप 'स्थुल' कहा गया है। लिङ्गमय स्वरूपको 'सुक्ष्म' जानना चाहिये। ईश्वरका जो है।। २८-३६॥

स्वरूप बताया गया है, वह चिन्तारहित है। बीज-मन्त्र हृदयकमलमें निवास करनेवाला, अविनाशी, चिन्मय, ज्योति:स्वरूप और जीवात्मक है। उसको आकृति कदम्ब-पुष्पके समान है-इस तरह ध्यान करना चाहिये। जैसे घड़ेके भीतर रखे हुए दीपककी प्रभाका प्रसार अवरुद्ध हो जाता है; वह संहतभावसे अकेला ही स्थित रहता है: उसी प्रकार मन्त्रेश्वर हृदयमें विराजमान हैं। जैसे अनेक छिद्रवाले कलशमें जितने छेद होते हैं. उतनी ही दीपककी प्रभाकी किरणें बाहरकी ओर फैलती हैं, उसी तरह नाडियोंद्वारा ज्योतिर्मय बोजमन्त्रको रश्मियाँ आँतोंको प्रकाशित करती हुई दैव-देहको अपनाकर स्थित हैं। नाडियाँ हृदयसे प्रस्थित हो नेत्रेन्द्रियोतक चली गयी हैं। उनमेंसे दो नाडियाँ अग्नीषोमात्मक हैं, जो नासिकाओंके अग्रभागमें स्थित हैं। मन्त्रका साधक सम्बक् उद्घात-योगसे शरीरच्यापी प्राणवायुको जीतकर जप और ध्यानमें तत्पर रहे तो वह मन्त्रजनित फलका भागी होता है। पञ्चभूततन्मात्राओं-की शुद्धि करके योगाध्यास करनेवाला साधक यदि सकाम हो तो अणिमा आदि सिद्धियोंको पाता है और यदि विरक्त हो तो उन सिद्धियोंको लाँघकर, चिन्मय स्वरूपसे स्थित हो, भूतमात्रसे तथा इन्द्रियरूपी ग्रहसे सर्वथा मुक्त हो जाता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'भद्र-मण्डलादिविधि-कथन' नामक तीसवौँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३० ॥

#### ころがはないこと इकतीसवाँ अध्याय

## 'अपामार्जन-विधान' एवं 'कुशापामार्जन' नामक स्तोत्रका वर्णन

तथा दूसरोंकी रक्षाका उपाय बताऊँगा। उसका सुखको प्राप्त कर लेवा है। उन सिच्चदानन्दमय, नाम है-मार्जन (या अपामार्जन)। यह वह रक्षा परमार्थस्वरूप, सर्वान्तर्यामी, महात्मा, निराकार

अग्निदेव कहते हैं - मुने! अब मैं अपनी है, जिसके द्वारा मानव दु:खसे छूट जाता है और

तथा सहस्रों आकारधारी व्यापक परमात्माको मेरा नमस्कार है। जो समस्त कल्मषोंसे रहित, परम शुद्ध तथा नित्य ध्यानयोग-रत है, उसे नमस्कार करके मैं प्रस्तुत रक्षाके विषयमें कहूँगा, जिससे मेरी वाणी सत्य हो। महामुने! मैं भगवान् वाराह, नृसिंह तथा वामनको भी नमस्कार करके रक्षाके विषयमें जो कुछ कहूँगा, मेरा वह कथन सिद्ध (सफल) हो। मैं भगवान् त्रिविक्रम (त्रिलोकीको तीन पगोंसे नापनेवाले विराट्स्वरूप), त्रीराम, वैकुण्ड (नारायण) तथा नरको भी नमस्कार करके जो कहूँगा, वह मेरा वचन सत्य सिद्ध हो। ॥ १—५॥

अपामार्जनविधानम्

वराह नरसिंहेश वामनेश त्रिविक्रम।
हयग्रीवेश सर्वेश ह्यौकेश हराशुभम्॥६॥
अपराजित चकाद्यैश्चतुर्भिः परमायुर्थैः।
अखण्डितानुभावैस्त्वं सर्वदुष्ट्रहरो भव॥७॥
हरामुकस्य दुरितं सर्वं च कुशलं कुरु।
मृत्युबन्धार्तिभयदं दुरिष्टस्य च यत्फलम्॥८॥

भगवन् वराह! नृसिंहेश्वर! वामनेश्वर! त्रिविक्रम! हयग्रीवेश, सर्वेश तथा ह्योकेश! मेरा सारा अशुभ हर लीजिये। किसीसे भी पराजित न होनेवाले परमेश्वर! अपने अखण्डित प्रभावशाली चक्र आदि चारों आयुशोंसे समस्त दुष्टोंका संहार कर डालिये। प्रभो! आप अमुक (रोगों या प्रार्थों)-के सम्पूर्ण पापोंको हर लीजिये और उसके लिये पूर्णतया कुशल-क्षेमका सम्पादन कीजिये। दोषयुक्त यज्ञ या पापके फलस्वरूप जो मृत्यु, बन्धन, रोग, पीडा या भय आदि प्राप्त होते हैं, उन सबको मिटा दीजिये॥ ६—८॥ पराभिध्यानसहितैः प्रयुक्तं चाभिचारिकम्।
गरस्पर्शमहारोगप्रयोगं जरया जर॥ १॥
ॐ नमो वासुदेवाय नमः कृष्णाय खड्गिने।
नमः पुष्करनेत्राय केशवायादिचक्किणे॥ १०॥
नमः कमलिक्झल्कपीतनिर्मलवाससे।
महाहवरिपुस्कन्धघृष्टचक्राय चक्किणे॥ ११॥
दंष्टोद्धतिक्षितिभृते त्रयीमूर्तिमते नमः।
महायज्ञवराहाय शेषभोगाङ्कशायिने॥ १२॥
तमहाटककेशान्तञ्चलत्पावकलोचन ।
वज्ञाधिकनखस्पर्श दिव्यसिंह नमोऽस्तु ते॥ १३॥
काश्यपायातिहस्याय ऋग्यजुःसामभूषिणे।
तुभ्यं वामनक्षपायाक्रमते गां नमो नमः॥ १४॥

दूसरोंके अनिष्ट-चिन्तनमें संलग्न लोगोंद्वारा जो आभिचारिक कर्मका, विषमिश्रित अन-पानका या महारोगका प्रयोग किया गया है, उन सबको जरा-जोर्ण कर डालिये -- नष्ट कर दीजिये। ॐ भगवान् वासुदेवको नमस्कार है। खड्गधारी श्रीकृष्णको नमस्कार है। आदिचक्रधारी कमल-नयन केशबको नमस्कार है। कमलपुष्पके केसरींकी भौति पीत-निर्मल वस्त्र धारण करनेवाले भगवान् पीताम्बरको प्रणाम है। जो महासमरमें शत्रुओंके कंधोंसे पृष्ट होता है, ऐसे चक्रके चालक भगवान चक्रपाणिको नमस्कार है। अपनी दंष्टापर उठायी हुई पृथ्वीको धारण करनेवाले वेद-विग्रह एवं शेषशय्याशायी महान् यज्ञवराहको नमस्कार है। दिव्यसिंह! आपके केशान्त प्रतप्त-सूवर्णके समान कान्तिमान् हैं, नेत्र प्रज्वलित पावकके समान तेजस्वी हैं तथा आपके नखोंका स्पर्श वजरो भी अधिक तीक्ष्ण है; आपको नमस्कार है। अत्यन्त लघुकाय तथा ऋगू, यजु और साम तीनों वेदोंसे

ॐ नमः परमार्थाय पुरुषाय महारूपने। अरूपबहुरूच्य व्यापिने परमारभने॥ निकारमयाय मुद्धाय ध्यानयोगाताय च। नमस्कृत्य प्रवस्थापि यत् तत् सिध्यतु मे वयः॥

२. वराहाय नृसिंहाय जामनाय महात्मने। नमस्कृत्य प्रवश्यामि यत् तत् सिध्यतु मे वयः॥

त्रिकिक्रमाय रामाय वैकुण्डाय नगय व । नमस्कृत्य प्रकश्चामि यत् तत् सिक्यतु में वचः । (३१ । २—५)

विभूषित आप कश्यपकुमार वामनको नमस्कार
है। फिर विराट्-रूपसे पृथ्वीको लाँच जानेवाले
आप त्रिविक्रमको नमस्कार है। ९—१४॥
वराहाशेषदुष्टानि सर्वपापफलानि वै।
मर्द मर्द मर्द मर्द च तत्फलम्।। १५॥
नारसिंह करालास्य दन्तप्रान्तानलोञ्चल।
भञ्ज भञ्ज निनादेन दुष्टान् पश्यातिनाशन॥ १६॥
ऋग्यजुःसामगर्भाभवांग्भिवांग्भवांमनरूपम्क्।
प्रशमं सर्वदुःखानि नयत्वस्य जनादेन॥ १७॥
ऐकाहिकं द्वमहिकं च तथा त्रिदिवसं च्वरम्।
चातुर्थिकं तथात्युग्रं तथैव सततं च्वरम्॥ १८॥
दोषोत्थं संनिपातोत्वं तथैवागन्तुकं च्वरम्।
शमंनवाशुगोविन्द च्छिन्य च्छिन्यस्य वेदनाम्॥ १९॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

वराहरूपधारी नारायण! समस्त पापोंके फलरूपसे प्राप्त सम्पूर्ण दुष्ट रोगोंको कुचल दीजिये, कुचल दीजिये। बड़े-बड़े दाढ़ोंवाले महावराह! पापजनित फलको मसल डालिये, नष्ट कर दोजिये। विकटानन नुसिंह! आपका दन्त-प्रान्त अग्निके समान जाञ्चल्यमान है। आर्तिनाशन! आक्रमणकारी दुष्टोंको देखिये और अपनी दहाइसे इन सबका नाश कीजिये, नाश कीजिये। वामनरूपधारी जनार्दन। ऋक्, यजुः एवं सामवेदके गृढ तत्त्वोंसे भरी वाणीद्वारा इस आर्तजनके समस्त दु:खोंका शमन कीजिये। गोविन्द! इसके त्रिदोषज, संनिपातज, आगन्तुक, ऐकाहिक, द्व्याहिक, त्र्याहिक तथा अत्यन्त उग्र चातुर्थिक ज्वरको एवं सतत बने रहनेवाले ज्वरको भी शीघ्र शान्त कीजिये। इसकी वेदनाको मिटा दीजिये, मिटा दीजिये॥ १५-१९॥ नेत्रदु:खं शिरोदु:खं दु:खं चोदरसम्भवम्। अनिश्वासमतिश्वासं परितापं सर्वेपयुम्॥ २०॥ गुदधाणाङ्घिरोगांश्च कुष्ठरोगांस्तथा क्षयम्। कामलादींस्तथा रोगान् प्रमेहांश्चातिदारुणान्॥ २१॥ भगन्दरातिसारांश्च मखरोगांश्च बल्गुलीम्।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* अश्मरीं मूत्रकृच्छांश्च रोगानन्यांश्च दारुणान् ॥ २२ ॥ ये वातप्रभवा रोगा ये च पित्तसमुद्धवाः। कफोद्भवाश्च ये केबिद् ये चान्ये सांनिपातिकाः ॥ २३ ॥ आगन्तुकाश्च ये रोगा लुताविस्फोटकादयः। ते सर्वे प्रशमं यान्तु वास्त्देवस्य कीर्तनात्॥ २४॥ विलयं यान्तु ते सर्वे विष्णोरुच्चारणेन च। क्षयं गच्छन्तु चाशेषास्ते चक्राभिहता हरे:॥ २५॥ अच्युतानन्तगोविन्दनामोच्चारणभेषजात् । नष्ट्रयन्ति सकला रोगाः सत्यं सत्यं बदाम्यहम् ॥ २६ ॥ इस दुखियांके नेत्ररोग, शिरोरोग, उदररोग, श्वासावरोध, अतिश्वास (दमा), परिताप, कम्पन, गुदरोग, नासिका-रोग, पादरोग, कुष्ठरोग, क्षयरोग, कामला आदि रोग, अत्यन्त दारुण प्रमेह, भगंदर, अतिसार, मुखरोग, बल्गुली, अश्मरी (पथरी), मूत्रकुच्छ तथा अन्य महाभयंकर रोगोंको भी दूर कीजिवे। भगवान् जासुदेवके संकीर्तनमात्रसे जो भी वातज, पित्तज, कफज, संनिपातज, आगन्तुक तथा लुता (मकरी), विस्फोट (फोड़े) आदि रोग हैं, वे सभी अपमार्जित होकर शान्त हो जायँ। वे सभी भगवान विष्णुके नामोच्चारणके प्रभावसे विलुप्त हो जायै। वे समस्त रोग श्रीहरिके चक्रसे प्रतिहत होकर क्षयको प्राप्त हों। 'अच्युत', 'अनन्त' एवं 'गोबिन्द'—इन नामोंके उच्चारणरूप औषधसे सम्पूर्ण रोग नष्ट हो जाते हैं, यह मैं सत्य-सत्य कहता हैं॥ २०--२६॥ स्थावरं जङ्गमं वापि कृत्रिमं चापि यद्विषम्। दनोद्भवं नखभवमाकाशप्रभवं विषम्॥ २७॥ लूतादिप्रभवं यच्च विषमन्यत् दुःखदम्। शमं नयत् तत्सर्वं वास्देवस्य कीर्तनम्॥ २८॥ ग्रहान् प्रेतग्रहांश्चापि तथा वै डाकिनीग्रहान्। वेतालांश्च पिशाचांश्च गन्धवान् यक्षराक्षसान् ॥ २९ ॥ शक्नीपृतनाद्यांश्च तथा वैनायकान् ग्रहान्।

मुखमण्डी तथा कूरां रेवर्ती वृद्धरेवतीम्॥ ३०॥

वृद्धिकाख्यान्प्रहांश्चोग्रांस्तथा मातृग्रहानपि। बालस्य विष्णोश्चरितं हन्त् वालग्रहानिमान् ॥ ३१ ॥ वृद्धाश्च ये ग्रहाः केचिद् ये च बालग्रहाः ऋचित्। नरसिंहस्य ते दृष्ट्या दग्धा ये चापि यौवने॥ ३२॥ सटाकरालबदनो नारसिंहो महाबल:। ग्रहानशेषात्रिःशेषान् करोत् जगतो हितः॥ ३३॥ नरसिंह महासिंह ज्वालामालोक्ज्वलानन। ग्रहानशेषान् सर्वेश खाद खादाग्रिलोचन॥ ३४॥

स्थावर, जङ्गम, कृत्रिम, दन्तोद्भुत, नखोद्भुत, आकाशोद्भत तथा लुतादिसे उत्पन्न एवं अन्य जो भी दु:खप्रद विष हों - भगवानु वासुदेवका संकीर्तन उनका प्रशमन करे। बालरूपधारी श्रीहरि (श्रीकृष्ण)-के चरित्रका कोर्तन ग्रह, प्रेतग्रह, डाकिनोग्रह, वेताल, पिशाच, गन्धर्व, यक्ष, राक्षस, शक्नी-पूतना आदि ग्रह, विनायकग्रह, मुख-मण्डिका, क्रूर रेवती, वृद्धरेवती, वृद्धिका नामसे प्रसिद्ध उग्र ग्रह एवं मातुग्रह-इन सभी बालग्रहोंका नाश करे। भगवन्! आप नरसिंहके दृष्टिपातसे जो भी वृद्ध, बाल तथा युवा ग्रह हों, वे दग्ध हो जायें। जिनका मुख सटा-समृहसे विकयल प्रतीत होता है, वे लोकहितैषी महाबलवान् भगवान् नृसिंह समस्त बालग्रहोंको नि:शेष कर दें। महासिंह नरसिंह! ज्वालामालाओंसे आपका मुखमण्डल उज्बल ही रहा है। अग्निलोचन! सर्वेश्वर! समस्त ग्रहोंका भक्षण कीजिये, भक्षण कीजिये॥ २७ - ३४॥ ये रोगा ये महोत्पाता यद्विषं ये महाग्रहाः। यानि च कूरभूतानि ग्रहपीडाश्च दारुणाः ॥ ३५ ॥ शस्त्रक्षतेषु ये दोषा ज्वालागर्दभकादयः। तानि सर्वाणि सर्वात्मा परमात्मा जनार्दन: ॥ ३६ ॥ किंचिद्रूपं समास्थाय वासुदेवास्य नाशय। क्षिप्त्वा सुदर्शनं चक्रं ज्वालामालातिभीषणम् ॥ ३७ ॥ सर्वदुष्टोपशमनं कुरु देववराच्युत। सुदर्शन महाज्वाल च्छिन्धि च्छिन्धि महारव ॥ ३८ ॥

सर्वद्ष्टानि रक्षांसि क्षयं यान्तु विभीषण। प्राच्यां प्रतीच्यां च दिशि दक्षिणोत्तरतस्तथा ॥ ३९॥ रक्षां करोत् सर्वात्मा नरसिंह: स्वगर्जितै:। दिवि भुव्यन्तरिक्षे च पृष्ठतः पार्श्वतोऽग्रतः॥ ४०॥ रक्षां करोतु भगवान् बहुरूपी जनार्दनः। यद्या विष्णुर्जगत्सर्वं सदेवास्रमानुषम्॥ ४१॥ तेन सत्येन दुष्टानि शमपस्य वजन्त वै।

वासदेव! आप सर्वात्मा परमेश्वर जनार्दन हैं। इस व्यक्तिके जो भी रोग, महान् उत्पात, विष, महाग्रह, क्रूर भूत, दारुण ग्रहपीडा तथा ज्वालागर्दभक आदि शस्त्र-क्षत-जनित दोष हों, उन सबका कोई भी रूप धारण करके नाश करें। देवश्रेष्ठ अञ्युत ! ज्वालामालाऑसे अत्यन्त भीषण सुदर्शन-चक्रको ग्रेरित करके समस्त दुष्ट रोगोंका शमन कीजिये। महाभयंकर सुदर्शन! तुम प्रचण्ड ज्वालाओंसे सुशोधित और महान् शब्द करनेवाले हो; अत: सम्पूर्ण दुष्ट राक्षसोंका संहार करो, संहार करो। वे तुम्हारे प्रभावसे क्षयको प्राप्त हों। पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दक्षिण दिशामें सर्वात्मा नुसिंह अपनी गर्जनासे रक्षा करें। स्वर्गलोकमें, भूलोकमें, अन्तरिक्षमें तथा आगे-पीछे अनेक रूपधारी भगवान् जनार्दन रक्षा करें। देवता, असुर और मनुष्यांसहित यह सम्पूर्ण जगत भगवान विष्णुका ही स्वरूप है; इस सत्यके प्रभावसे इसके दुष्ट रोग शान्त हों॥ ३५ - ४१ ई॥ यवा विष्णौ स्मृते सद्यः संक्षयं यान्ति पातकाः ॥ ४२ ॥ सत्येन तेन सकलं दुष्टमस्य प्रशास्यत्। यथा यज्ञेश्वरो विष्ण्देवेष्वपि हि गीयते॥४३॥ सत्येन तेन सकलं यन्मयोक्तं तथास्तु तत्। शान्तिरस्तु शिवं चास्तु दुष्टमस्य प्रशाम्यतु ॥ ४४ ॥ वासुदेवशरीरोत्धः कुशैनिंणांशितं मया। अपामार्जेतु गोविन्दो नरो नारायणस्तथा॥ ४५॥ तथास्तु सर्वदुःखानां प्रशमो यचनाद्धरेः।

अपामार्जनकं शस्तं सर्वरोगादिवारणम्॥४६॥ अहं हरि: कुशा विष्णुईता रोगा मया तव॥ ४७॥

श्रीविष्णुके स्मरणमात्रसे पापसमृह तत्काल नष्ट हो जाते हैं, इस सत्यके प्रभावसे इसके समस्त दुषित रोग शान्त हो जायै। यज्ञेश्वर विष्णु देवताओंद्वारा प्रशंसित होते हैं; इस सत्यके प्रभावसे मेरा कथन सत्य हो। शान्ति हो, मंगल हो। इसका दुष्ट रोग | मैंने तुम्हारे रोगोंका नाश कर दिया है। ४२-४७॥

शान्त हो। मैंने भगवान् वासुदेवके शरीरसे प्रादुर्भृत कशोंसे इसके रोगोंको नष्ट किया है। नर-नारायण और गोविन्द - इसका अपामार्जन करें। श्रीहरिके वचनसे इसके सम्पूर्ण दु:खोंका शमन हो जाय। समस्त रोगादिके निवारणके लिये 'अपामार्जन-स्तोत्र' प्रशस्त है। मैं श्रीहरि हूँ, कुशा विष्णु हैं।

इस प्रकार आदि आरनेय महापुराणमें 'कुशापामार्जन-स्तोत्रका वर्णन'नामक इकतांसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३१॥

## बत्तीसवाँ अध्याय

#### निर्वाणादि-दीक्षाकी सिद्धिके उद्देश्यसे सम्पादनीय संस्कारोंका वर्णन

अग्निदेख कहते हैं -- ब्रह्मन्! बुद्धिमान् पुरुष निर्वाणादि दीक्षाओंमें अड्तालीस संस्कार करावे। उन संस्कारोंका वर्णन सुनिये, जिनसे मनुष्य देवतुल्य हो जाता है। सर्वप्रथम योनिमें गर्भाधान, तदनन्तर पुंसवन-संस्कार करे। फिर सीमन्तोन्नयन, जातकर्म, नामकरण, अन्नप्राशन, चुडाकर्म, चार ब्रह्मचर्यव्रत-वैष्णबी, पार्थी, भौतिको और ब्रौतिकी, गोदान, समावर्तन, सात पाकवज्ञ-अष्टका, अन्वष्टका पार्वणत्राद्ध, श्रावणी, आग्रहायणी, चैत्री एवं आश्रयजी, सात हविर्यञ्ज-आधान, अग्निहोत्र, दर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्य, पशुबन्ध तथा सौत्रामणी, सात सोमसंस्थाएँ --यज्ञत्रेष्ठ अग्निष्टोम, अत्यग्निष्टोम, उक्य, पोडशी, वाजपेय, अतिरात्र एवं आप्तोयांम; प्राप्त करता है॥ १-१३॥

सहस्रेश यज्ञ-हिरण्याङ्ग्रि, हिरण्याक्ष, हिरण्यमित्र, हिरण्यपाणि, हेमाक्ष, हेमाङ्ग, हेमसूत्र, हिरण्यास्य, हिरण्याङ्ग, हेमजिह्न, हिरण्यवान् और सब यज्ञोंका स्वामी अश्वमेधयञ्च तथा आठ गुण-सर्वभृतदया, क्षमा, आर्जव, शौच, अनावास, मङ्गल, अकृपणता और अस्पृहा-ये संस्कार करे। इष्टदेवके मूल-मन्त्रसे सी आहतियाँ दे। सौर, शाक्त, वैष्णव तथा शैव — सभी दोक्षाओं में ये समान माने गये हैं। इन संस्कारोंसे संस्कृत होकर मनुष्य भीग-मीक्षको प्राप्त करता है। वह सम्पूर्ण रोगादिसे मुक्त होकर देववत् हो जाता है। मनुष्य अपने इष्टदेवताके जप, होम, पूजन तथा ध्यानसे इच्छित वस्तुको

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'निर्वाणादि-दीक्षाकी सिद्धिके उद्देश्यसे सम्पादनीय संस्कारोंका वर्णन' नामक बत्तीसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ ३२॥

and the second

#### तैंतीसवाँ अध्याय

## पवित्रारोपण, भूतशुद्धि, योगपीठस्थ देवताओं तथा प्रधान देवताके पार्षद—आवरणदेवोंकी पूजा

पवित्रारोपणेकी विधि बताऊँगा। वर्धमें एक बार किया गया पवित्रारोपण सम्पूर्ण वर्षभर की हुई श्रीहरिकी पूजाका फल देनेवाला है।आयाह (-की शुक्ला एकादशी)-से लेकर कार्तिक (-की शुक्ला एकादशी)-तकके बीचके कालमें ही 'पवित्रारोपण' किया जाता है। प्रतिपदा धनद-तिथि है। द्वितीया आदि तिथियाँ क्रमशः लक्ष्मी आदि देवताओंकी हैं। यथा-लक्ष्मीकी द्वितीया, गौरीकी तृतीया, गणेशकी चतुर्थी, सरस्वती (तथा नाग देवताओं)-की पञ्चमी, स्वामी कार्तिकेयकी पष्टी, सुर्येकी सप्तमी, मातुकाओंकी अष्टमी, दुर्गाकी नवमी, नागों (या यमराज)-की दशमी, ऋषियों तथा भगवान् विष्णुकी एकादशी, श्रीहरिकी द्वादशी, कामदेवकी त्रयोदशी, शिवकी चतुर्दशी तथा

अग्निदेव कहते हैं - मुने! अब मैं | ब्रह्माकी पौर्णमासी एवं अमावस्या तिथि है। जो मनुष्य जिस देवताका भक्त है, उसके लिए वही तिथि पवित्र है।। १-३॥

> पवित्रारोपणको विधि सब देवताओंके लिये समान है; केवल मन्त्र आदि प्रत्येक देवताके लिये पृथक-पृथक बोले। पवित्रक बनानेके लिये सोने-चाँदी और ताँबेके तार तथा कपास आदिके सत होने चाहिये ॥ ४॥

> ब्राह्मणीके हाथका काता हुआ सूत सर्वोत्तम है। वह न मिले तो किसी भी सुतको उसका संस्कार करके उपयोगमें लेना चाहिये। सुतको तिगुना करके, उसे पुनः तिगुना करे और उसीसे, अर्धात् नौ तन्तुओंद्वारा पवित्रक बनाये। एक सौ आठसे लेकर अधिक तन्तुऑद्वारा निर्मित पवित्रक उत्तम आदिकी श्रेणीमें गिना जाता है।

सर्वपुत्राविधि कह्रपुरणाच

पवित्रकाम् । कर्तव्यवन्त्रवाः मन्त्री सिद्धिर्शतमवाष्ट्रवात् ॥ (कः कः ३६४)

अस्थ्य प्रव विष्ण्-रहस्यमें भी कहा गया है-

भक्तिसमायुक्तैनरैर्विष्णुपरावर्षः । वर्षे वर्षे प्रकर्तव्यं पविश्वरोपणं हरेः ॥ (बाबस्यस्ये हेमाद्री) पवित्रारोपण सभी देवताओंके लिये उनके उच्चसकोंद्वारा कर्तव्य है। इसके न करनेसे वर्षभरके देवपूजनके फलसे हाथ थोना पहता है। यह कर्म अस्पन्त पुण्णदायक माना गया है।

सबसे पहले शास्त्रोंमें इसके लिये उतम कालका विचार किया गया है, जिसका दिग्दर्शन मूसके दूसरे तथा तीसरे श्लोकीमें कराया गया है। सोमहाम्भुके मतसे इसके लिये आबाद मास उत्तम, कावण मध्यम तथा भाइपद करिष्ठ है। ये इससे आगे बढ़नेकी आज नहीं देते। परंत 'विष्णुरहस्य'के अनुसार भगवान विष्णुके लिये पविज्ञारोपणका मुख्यकाल क्रावण-सुक्सा द्वादशी है। वैसे तो यह सिंहगत सुर्व और कन्यागत सुर्वमें, अर्थात् भादों और आखिनको जुक्ता द्वादतीको भी किया जा सकता है। कार्तिकमें इसके करनेका सर्वथा निषेध है --

'तुसास्थे न कदावन।'

२. कोई-कोई विद्वान् प्रतिपदाको अगिनको और द्वितीयको बह्याबीको तिथि मानते हैं।

र. वर्षभरके पूजा-विधानको सम्पूर्ण बुटियोंका दोव दुर करके उस कर्मको साङ्कोपाङ्क सम्पत्नता एवं उससे सगस्त इह परसीकी प्राप्तिके सिथे 'पवित्रारोपण' अस्पन्त आवश्यक कर्म है। इसे न करनेपर मन्त्र-स्वपक या उपासकको शिद्धिसे विका होना पहता है। जैसा कि आवार्य सोमकम्भूने कहा है-

पवित्रक बनानेक लिये सोने, जाँदी या ताँबेक तार गुड़ोत हैं और रेशम तथा कपासके सुताँसे भी इसका निर्माण होता है। सोमशम्भुके विचारसे सोने, चाँदी तथा ताँबेके तारोंसे पविकक बनानेका विधान क्रमशः सत्वयुग, त्रेतायुग तथा द्वापरयुगके लिये रहा है। कलियगमें रूर्डके स्वीसे भी काम लिख जा सकता है। जांक हो तो रेजमी स्वीके पवित्रक अर्पित करने चाहिये। विष्णुरहस्यमें दर्भसूत्र, प्रचारत, श्रीमासत, पटट-सत्र तथा राद्ध कपासका सत्र-इन सबके द्वारा पवित्रक बनानेका विधान है।

(पवित्रारोपणके पूर्व) इष्ट देवतासे इस प्रकार प्रार्थना करे- प्रभी! क्रियालोपजनित दोषको दर करनेके लिये आपने जो साधन बताया है, देव! वही मैं कर रहा है। जहाँ जैसा पवित्रक आवश्यक है, वहाँके लिये वैसा ही पवित्रक अर्पित होगा। नाथ! आपको कृपासे इस कार्यमें कोई विघ्न-बाधा न आवे। अविनाशी परमेश्वर! आपकी जय हो ॥ ५-७॥

इस प्रकार प्रार्थना करके मनुष्य पहले इष्टदेवके मण्डलके लिये गायत्री-मन्त्रसे पवित्रक बाँधे। इष्टदेव नारायणके लिये गायत्री मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ नमो नारायणाय विचहे, वासदेवाय धीमहि, तन्नो विष्णुः प्रचोदयात्।" इष्टदेवताके नामके अनुरूप ही यह गायत्री है। देव-प्रतिमाओंपर अर्पित करनेके लिये अनेक प्रकारका पवित्रक होता है। एक तो विग्रहकी नाभितक पहुँचता है, दूसरा जीबोतक और तीसरा घटनोतक पहुँचता है। (ये क्रमश: कनिष्ठ, मध्यम तथा उत्तम श्रेणीमें परिगणित हैं।) एक चौधा प्रकार भी है, जो ही लंबा होना चाहिये। उसमें बारह गाँठें लगी

पैरोंतक लटकता है। यह पैरोंतक लटकनेवाला पवित्रक 'वनमाला' कहा जाता है। वह एक हजार आठ तन्तुओंसे तैयार किया जाता है। (इसका माहात्व्य सबसे अधिक है।) साधारण माला अपनी शक्तिके अनुसार बनायी जाती है। अथवा वह सोलह अङ्गलसे दुगुनी बड़ी होनी चाहिये। कर्णिका, केसर और दल आदिसे युक्त जो यन्त्र या चक्र आदि मण्डल है, उस मण्डलको जो नीचेसे ऊपरतक ढक ले. ऐसा पवित्रक उसके ऊपर चढाना चाहिये। एकचक्र और एकाब्ज आदि मण्डल (चक्र)-में, उस मण्डलका मान जितने अङ्गलका हो, उतने अङ्गल मानवाला पवित्रक अर्पित करना चाहिये। वेदीपर अपने सत्ताईस अङ्गलके मापका पवित्रक अर्पित करे॥ ८-१२॥

आचार्योंके लिये, पिता-माता आदिके लिये तथा पुस्तकपर चढानेके लिये (या स्वयं धारण करनेके लिये) जो पवित्रक बनावे, वह नाभितक

कपासका सुत ब्राह्मणीका काता हुआ हो, ऐसा अपिनपुरालका विवार है। उसके अधावमें किसी भी सुतको उसका संस्कार करके उपयोगमें लावा जा सकता है। सोमहान्धुके मतमें बाह्यकर-एओंट्रए कात हुआ सूत ग्राह्म है। 'विष्णुरहस्य'के अनुसार बाह्मणकी कत्या, पतिवता ब्राह्मणी तथा सुशीसा ब्राह्मणजातीय विश्वव भी पविषकके सिये मूत तैयार कर सकती है।

सुतमें केश न लगा हो, यह दुटा या जला न हो, मदिश तथा एक आदिक स्पर्शसे दृष्टित न हुआ हो, मैला या नोलका रैंगा न हो --इस तरहके सूत्र वर्जित है। उपर्युक्त रूपसे शुद्ध मूत लेकर, उसे एक बार तिशूना करके पुनः विशूना करे और उन नी तन्तुओं के सूत्रसे पवित्रक बनाये। पवित्रककी बार बेलियों हैं --क्षनिया, मध्यम, उक्तम और वनमाला। 'क्षनिया' पवित्रकका निर्माण सत्ताईस तन्तुओंसे होता है। यह शुभ होता है तथा उसके अर्पणसे सुख, अल्यु, धन और पुत्रको प्राप्त बतायी गयी है। चौवन तन्तुओंसे बनाये गये पवित्रकको 'सध्यम'को संज्ञा दो गयी है। यह और भी उत्तम है। इसके अर्पणसे पुण्य' दिव्य भोग तथा दिव्य धानमें निवासका सुख प्राप्त होना बताया गया है। 'उत्तम' संज्ञक पवित्रक एक सौ आठ उन्दुश्तीसे बनता है। ऐसा पविश्रक जो भगवान विष्णुको अर्पित करता है, वह विष्णुधायमें जाता है। एक हजार आठ तन्तुओंसे निर्मित पवित्रकको 'वनमाता' कहते हैं। वह भगवद्धति प्रदान करनेताली मानी गयी है। 'कनिष्ठ परित्रक'को संबाई नाभितकको होतो है, 'मध्यम परित्रक' बौधतक लटकता है और 'उत्तम' पुटनीतकका संबा होता है। कालिकापुराण अध्याय ५८ में भी यही बात कही गयी है। यथा-

कनिष्ठं नाभिमात्रं स्याद्रमात्रं तु मध्यमम्। पवित्रं चोत्तमं प्रोकं जानुमात्रं प्रमाणतः ॥

'वनमाला' भगवत्प्रतिमाके बराबर बनायी जाती है। वह पैरोंकक लंबी होती है। उसके अर्पणसे उपासकके जन्म-मृत्युमय संसार-बन्धनका उच्छेद हो जाता है।

विष्णुरहस्यमें तन्तु-देवताओंका भी वर्णन है तथा पविषक्रके आध्यात्मिक, आधिभीतिक और आधिदैविक स्वरूपका भी विस्तृत विवेचन उपलब्ध होता है।

" औनारायणकी प्राप्तिके लिये हम ज्ञानार्जन करें। वासुदेवके लिये ध्यान लगावें। ये धगवान् विष्णु हमें अपने भजन-ध्यानको ओर प्रेरित करें।

हों तथा उस पवित्रकपर गन्ध (चन्दन, रोली या केसर) लगाया गया हो। (वह उसीमें रैंगा गया हो'।) ब्रह्मन्! वनमालामें दो-दो अङ्गलकी दूरीपर क्रमश: एक सौ आठ गाँठें रहनी चाहिये। अथवा कनिष्ठ, मध्यम तथा उत्तम पवित्रकमें क्रमशः बारह, चौबीस तथा छत्तीस गाँठें रखनी चाहिये। मन्द, मध्यम और उत्तम मालार्थी पुरुषोंको अनामिका, मध्यमा और अङ्गष्टसे ही पवित्रक-माला ग्रहण करनी चाहिये। अथवा कनिष्ठ आदि नामवाले पवित्रकर्मे समानरूपसे बारह-बारह ही गाँठें रहनी चाहिये। (केवल तन्तुओंकी संख्यामें और लंबाईमें भेद होनेसे उनकी भित्र संज्ञाएँ मानी जाती हैं।) सूर्य, कलश तथा अग्नि आदिके लिये भी वधासम्भव विष्णु-भगवानुके तुल्य ही पवित्रक अर्पित करना उत्तम माना गया है। पीठके लिये पीठकी लंबाईके अनुसार तथा कुण्डके लिये भी मेखलापर्यन्त लंबा पवित्रक होना चाहिये। विष्णु-पार्षदोंके लिये यथाशक्ति सूत्र-ग्रन्थि देनी चाहिये। अथवा बिना ग्रन्थिके ही सत्रह सूत्र चढावे और भद्र नामक पार्षदको त्रिसूत्र (तिरसूत) अर्पित करे॥ १३ - १७॥

पवित्रकको रोचना, अगुरु-कर्पूर-मिश्रित हल्दी

एवं कुङ्कमके रंगसे रँग देना चाहिये। भक्त पुरुष एकादशीको स्नान, संध्या आदि करके पूजागृहमें जाकर भगवान् श्रीहरिका यजन करे। उनके समस्त परिवारको बलि देकर उसकी अर्चना करे। द्वारके अन्तमें 'क्षं क्षेत्रपालाय नमः।'--बोलकर क्षेत्रपालकी पूजा करे। द्वारके ऊपर 'श्रियै नम:।' कहकर श्रीदेवीकी पूजा करें। द्वारके दक्षिण देशमें 'धात्रे नमः।', 'गङ्गायै नमः।'-इन मन्त्रोंका उच्चारण करते हुए 'धाता' तथा 'गङ्गा'जोकी अर्चना करे और वाम देशमें 'विधात्रे नमः।', 'यमुनायै नमः।'-बोलकर विधाता एवं यमुनाजीकी पूजा करे। इसी तरह द्वारके दक्षिण-वाम देशमें क्रमशः 'शङ्खनिधये नमः।' 'पद्मनिधये नमः।' बोलकर शङ्कानिधि एवं पद्मनिधिकी पूजा करे। (फिर मण्डपके भीतर दाहिने पैरके पार्ष्णिभागको तीन बार पटककर विघ्नोंका अपसारण करे।)" तदनन्तर 'सारङ्काय नमः' बोलकर विष्नकारी भूतोंको दूर भगावे। (इसके वाद 'ॐ हां वास्त्वधिपतचे ब्रह्मणे नम:।' इस मन्त्रका उच्चारण करके ब्रह्माके स्थानमें पुष्प चढावे।) फिर आसनपर बैठकर भूतशुद्धि करे॥१८-२१॥

 सोमहम्पुका कथन है कि पवित्रक लालकदन या केसर आदि किसी एक रंगसे रैगा रहे। यथा— रक्तवन्दनकारभीरकस्तूरीचन्द्ररोकनः। इरिहा गैरिकं वैषां रक्नेदेकतपेन तत्। (\$69-\$6\$)

३. विष्णुरहस्यमें भी यही कहा गया है-

रातमष्टीचरं कार्यं प्रत्यीनां तु विधानतः । मुनीन्द्र वनमालायाम्

 दक्षप्रव्यौरित्रभिषातिभूमिस्वारिकविधानिति । विञ्जानुसारवेन्यन्तो यागम्बन्दिरमध्यमः ॥ (स्रोमकन्धुरचित कर्मकाण्ड-क्रमाथली ११८) ५. अग्निपुरानमें भृतगुद्धिके लिये केवल उद्धात-मन्त्र दिये गये हैं। सामान्य पाठकको भृतगुद्धिका सम्यक् परिचय करानेके लिये

यहाँ 'मन्त्र-महार्णव' में दिया हुआ प्रकार प्रस्तुत किया जाता है।

প্রস্তাত্ত

पहले — ॐ सूर्यः सोमो यमः कालः संख्या भूवानि यह च। एते शुभाशुभाग्येह कर्मणी माम साक्षिणः व भी देव प्राकृतं चित्तं पाचकान्तमभून्यम् । तकि:सार्य चितानो पापं तेऽस्तु तमो तपः ॥

२. सोमहम्भूका भी यही यह है-द्वपङ्गला द्वपङ्गलास्त्रज्ञ....... प्रन्यसः ६ ३९४-९१ ॥

<sup>—</sup>ये दोनों मन्त्र पढ़कर प्रार्थन करे। तदक्ता अपने दक्षिण भागमें —'कोगुरुष्यो नयः।' बोलकर बीगुरुवनीको तथा वामभागमें 'ॐ गणेशाय नमः।'—बोलकर श्री गणेशजीको प्रणम करे। तत्पक्षत् कुम्भक प्राणायाम करते हुए मूलाधार चक्रसे कमलनाल-सी प्रतीत होनेवाली परम-देवता कुण्डलिगोको उठाकर यह भावना करे कि यह कुण्डलिगो वहाँसे उपरक्षो और उठतो हुई ब्रह्मरन्धतक जा पहुँची है। प्रदीप-कलिकाके आकारवाले इदयस्य जीवको साथ ले, सुयुम्तानाडीके पथसे ब्रह्मरन्थ्रमें जाकर स्थित हो गयी है।

उसकी विधि यों है — ॐ हूं हः फट् हूं गन्धतन्मात्रं संहरामि नमः। ॐ हूं हः फट् हूं रसतन्मात्रं संहरामि नमः। ॐ हूं हः फट् हूं रसतन्मात्रं संहरामि नमः। ॐ हूं हः फट् हूं रूपतन्मात्रं संहरामि नमः।

ॐ हूं हः फट् हूं स्पर्शतन्मात्रं संहरामि नमः। ॐ हूं हः फट् हूं शब्दतन्मात्रं संहरामि नमः। —इस प्रकार पाँच उद्धात-वाक्योंका उच्चारण करके गन्धतन्मात्रस्वरूप भूमिमण्डलको, वज्रचिहित

उस अवस्थामें 'हं सः सोऽहम्।' इस पन्वसं जीवको परब्रह्म परमाध्याते संयुक्त को है। तटननार अपने शरीरके पैरॉसे लेकर घुटनाँतकके भागमें चौकोर आकृतिवाले वक्तान्तिक भूमण्डलका चिन्तन करें, उसकी कान्ति सुवर्गके समान है तथा यह 'ॐ लम्' इस भू-बीजसे पुक्त है। फिर घुटनाँसे लेकर चाभितकके भागमें अर्धचन्द्राकार, जनके स्थानभूक सोममण्डलकी भावना करें। यह दो कमलोंसे अद्वित, केत वर्णवाला तथा 'ॐ वम्' इस वहण-बीजसे विभूषित है। इसके कट चाभिसे लेकर हटयतकके भागमें विकोणाकार, स्वस्तिक-चिहसे अद्वित, रक्तवर्ण अग्निमण्डलका चिन्तन करें, जो 'ॐ रम्'—इस अग्निबोक्से युक्त है।

तत्यश्चात् इदयसे लेकर भूषण्यतकके भाषमें पोलाकार, घड्किन्द्र-विलिश्चत, धूक्कण वायुमण्डलकी भाषना करे, जो 'ॐ यम्' इस वायुमोजसं युक्त है। तदनतार भूषण्यसे लेकर ब्रह्मरूष्ययंत्र भागमें मोलाकार, स्वच्या, स्वोडर आकारमण्डलका चिन्तन करे, जो 'ॐ हम्'—इस आकारमोजसे युक्त है। इस प्रकार भूतण्याकी भावना करके पूर्वोक भूषण्डलमें धादेन्द्रिय, गमय, प्राण, गम्य, सहरा, निवृत्तिकला, समान वायु तथा गन्तव्य देश —इन अन्य पदार्थोका चिन्तन करे। (सोम चा) जल-भण्डलमें हरतेन्द्रिय, घडण, ग्राहा, रसना, रस, विष्णु, प्रतिप्राकता तथा उदानवायुका भाग करे। वेजीयण्डलमें चयु-इन्द्रिय, विश्वर्ग, विस्तर्वनीय, नेत्र, कप, शिव्य, विद्याकता तथा व्यानवायु—ध्येत्र है। वायुमण्डलमें उपस्य, आन्द्र, स्वी, स्वर्तान, स्वर्त, ईक्तन, क्रानिकला तथा अध्यनवायु—में आत पदार्थ विनानीय है। इसी तरह आकाशमण्डलमें नाग्, वक्तव्य, बदन, बोत्र, सब्द, सदावित्य, सानवतीता कला तथा प्राणवायु—इन आत बस्तुओंका चिनान करना चाहिये।

इस तरह भूगोंका चिन्तन करके पूर्व - पूर्व कार्यका उत्तरीता कारायचं ब्रह्मपूर्वन चिन्तीन करं । उत्तरका क्रम इस प्रकार है — 'ॐ लं पर् ।' बोलकर 'पीच गुलकाली पृथियोका जलमें उपसंतर करता हैं।'—इस भावनाके साथ भूमिका जलमें लय करे। फिर 'ॐ ये हुं फर्।'—यह बोलकर 'बार गुलवाले जल-उत्तरका अध्यान उपसंतर करता हैं'—इस भावनाके साथ अध्यान अध्यान वायुमें लय करे। तदननार 'ॐ रे हूं पर्।' बोलकर 'तीन गुलासे युक्त तेजका वायुम्लवर्ग उपसंतर करता हैं'—इस भावनाके साथ अध्यान वायुमें लय करे। फिर 'ॐ ये हुं पर्।' यह बोलकर 'दी गुलकाले वायुम्लवाका अध्यानतत्वर्ग उपसंतर करता हैं'—इस धावनाके साथ वायुका आकारमें लय करे। इसके बाद 'ॐ हैं कर्।' ऐस्त बोलकर 'एक गुलकाले आकारका अहंकारमें उपसंतर करता हैं'—इस संकल्पके साथ आकारका आहंकारमें उपसंतर करता हैं'—इस संकल्पके साथ आकारका आहंकारमें उपसंतर करता हैं'—इस संकल्पके साथ

इस प्रकार सुद्ध संच्याय होका पायपुरुषका विजान करें —'कारानाय पाय कार्यों कुश्चिम रिस्त है। उसका रेग कारत है। यह अंगूटेक बराबर है। ब्रहाहत्या उसका सिर, मुक्तिकों चीती बीह, मंदिरायन इदय, पुरुष्ठत्यापन कटिप्रदेश तथा इन सबके साथ सेसर्ग ही उसके दोनों पेर हैं। उपयातक—गांति उसका मस्तक है। उसके हालमें दक्त और तसकार है। उस दुष्ट पायपुरुषका मुँह नीचेकी और है। वह अस्पन्य पु:सह है।' ऐसे पायपुरुषका चिजान करके पूर्व प्रत्यक्रममें 'के चं'—इस वायुव्यक्ति वसीस या सोलह बार अप करके उत्पादित वायुद्धारा उसका सोचण करे। उत्पन्धात् कुम्थक प्राव्यक्तममें वीसठ बार अपे गये 'के रम्'—इस अस्मिनीजद्वारा उत्पापित आगकी ज्यालाम अपने सरीरसहित उस पायपुरुषको जलकर यस्य कर दे। उद्यान्त रेचक प्राप्यायाममें 'के यम्'—इस वायुवीजका सोलह या वसीस बार जय करके उत्पापित वायुद्धारा दक्षिणकाडीके वार्यसे उस धासको बादर निकाले। इसके बाद देहरात धासको 'के वम्'—इस प्रकार उन्नारित अपुत्रवीजके द्वारा अपन्तिक करके 'के लम्'—इस भूबीजके द्वार उस धासको प्राप्त प्राप्त अपकार वाय करते हुए, उस पिण्डके दर्शको भीत स्वच्छ होनेकी भावता करे और उसके द्वार मारकाम लेकर करण-नखपर्यन अववर्षको सनके द्वार रचना करे।

इसके बाद पुनः सृष्टिमार्गका आजप से, ब्रह्मचे प्रकृति, प्रकृतिसे महत्तत्व, महत्तत्वसे अहंकार, अहंकारसे आकाश, आकाशसे बायु, बायुसे आन्त, अग्निसे वल, जलसे पृथ्वो, पृथ्वोसे ओषधि, ओषधिसे अब, अबसे वीर्य और बीर्यसे पुरुष-अग्नीरकी उत्पत्ति करके 'ॐ हं सः सोऽहम्।'—इस मन्द्रद्वारा ब्रह्मके माथ संयुक्त हो, एकोभूत हुए जीवको अपने इदय-कमलमें स्थापित करे। तदननार कुण्डिलिनीको पुनः मूलाधारणत हुई देखे। फिर इस प्रकार प्रापक्तिका ध्यान करे—

रकारभोधिस्थपोतोक्कसदरणसरोजाधिकदा कराव्यैः यज्ञं कोटण्डपिश्चुद्धवपुणमध साध्यक्रुशे पश्च बाणान्। विश्वाणा सुक्रपालं जिनवनसम्बद्धाः योजवश्चोरक्षकाः देवी काराकंत्रणां भवतु मुख्यकरी प्रणयक्तिः परा नः ॥

ंजो लालसागरमें स्थित एक पोतक प्रकृत अरूप कमलके आसनपर विराजनान हैं, अपने कर-कमलोंमें पात्र, इश्वमयी प्रत्यक्षासे युक्त कोदण्ड, अङ्कुत तथा पाँच बान लिये रहती हैं, जिन्होंने खूनसे भग कप्पर भी से रखा है, तीन नेप्र जिनके मुख्यण्डलको शोधा बढ़ाते हैं, जो उभरे हुए पीन उरोजोंसे मुशोधित हैं तथा बाल-रविके समान जिनको अरूप-पीत कान्ति है, ये प्राणवाकिस्वरूप परा देवी हमारे लिये सुखकी सृष्टि करनेवाली हों।'

सुवर्णमय चतुरस्र पीठको तथा इन्द्रादि देवताओंको अपने युगल चरणोंमें स्थित देखते हुए उनका चिन्तन करे। इस प्रकार शुद्ध हुए गन्धतन्मात्रको रसतन्मात्रमें लीन करके उपासक इसी क्रमसे रसतन्मात्रका रूपतन्मात्रमें संहार करे। 'ॐ हं हः फट् हुं रसतन्मात्रं संहरामि नमः।', 'ॐ हूं हः फट् हुं रूपतन्मार्त्र संहरामि नमः।', 'ॐ हुं हः फट् हुं स्पर्शतन्मात्रं संहरामि नमः।', 'ॐ हुं हः फट् हुं शब्दतन्यात्रं संहरामि नमः।'-इन चार उद्घात-वाक्योंका उच्चारण करके जानुसे लेकर नाभितकके भागको श्वेत कमलसे चिह्नित, शुक्लवर्ण एवं अर्धचन्द्राकार देखे। ध्यानद्वारा यह चिन्तन करे कि 'इस जलीय भागके देवता वरुण हैं।' उक्त चार उद्धातोंके उच्चारणसे रसतन्मात्राको शुद्धि होती है। इसके बाद इस रसतन्मात्राका रूपतन्मात्रामें लय कर दे॥ २२ - ३०॥

' ॐ हुं हु: फट् हुं रूपतन्मात्रं संहरामि नम:।' 'ॐ हूं हः फद् हूं स्पर्शतन्मात्रं संहरामि नमः।' 'ॐ हुं हः फट् हुं शब्दतन्मात्रं संहरामि नमः।'

 इन तीन उद्घातवाक्योंका उच्चारण करके नाभिसे लेकर कण्डतकके भागमें त्रिकोणाकार अग्निमण्डलका चिन्तन करे। 'उसका रंग लाल है: वह स्वस्तिकाकार चिह्नसे चिह्नित है। उसके अधिदेवता अग्नि हैं।' इस प्रकार ध्यान करके शुद्ध किये हुए रूपतन्मात्रको स्पर्शतन्मात्रमें लीन करे। तत्पश्चात् 'ॐ हुं हुः फट् हुं स्पर्शतन्यात्रं संहरामि नमः।', 'ॐ हूं हः फट् हूं शब्दतन्यात्रं संहरामि नमः।' - इन दो उद्घातवाक्योंके उच्चारणपूर्वक कण्ठसे लेकर नासिकाके बीचके भागमें गोलाकार वायुमण्डलका चिन्तन करे-'उसका रंग धूमके समान है। वह निष्कलङ्क चन्द्रमासे चिह्नित है।' इस तरह शुद्ध हुए

कर दे। इसके बाद 'ॐ हुं हः फट् हुं शब्दतन्मात्रं संहरामि नमः ।'-इस एक उद्धातवाक्यसे शुद्ध स्फटिकके समान आकाशका नासिकासे लेकर शिखातकके भागमें चिन्तन करे। फिर उस शुद्ध हुए आकाशका (अहंकारमें) उपसंहार करे॥ ३१ - ३७॥

तत्पश्चात् क्रमशः शोषण आदिके द्वारा देहकी शुद्धि करे। ध्यानमें यह देखे कि 'यं' बीजरूप वायुके द्वारा पैरोंसे लेकर शिखातकका सम्पूर्ण शरीर सुख गया है। फिर 'रं' बीज द्वारा अग्निको प्रकट करके देखे कि सारा शरीर अग्निकी ज्वालाओंमें आ गया और जलकर भस्म हो गया। इसके बाद 'वं' बीजका उच्चारण करके भावना करे कि ब्रह्मरन्ध्रसे अमृतका बिन्दु प्रकट हुआ है। उससे जो अमृतकी धारा प्रकट हुई है, उसने शरीरके उस भस्मको आप्लावित कर दिया है। तदनन्तर 'लं' बीजका उच्चारण करते हुए यह चिन्तन करे कि उस भस्मसे दिव्य देहका प्रादुर्भाव हो गया है। इस प्रकार दिव्य देहकी उद्भावना करके करन्यास और अङ्गन्यास करे। इसके बाद मानस-यागका अनुष्ठान करे। इदय-कमलमें मानसिक पुष्प आदि उपचारोंद्वारा मूल-मन्त्रसे अङ्गॉसहित देवेश्वर भगवान् विष्णुका पूजन करे। वे भगवान् भोग और मोक्ष देनेवाले हैं। भगवानुसे मानसिक पूजा स्वीकार करनेके लिये इस प्रकार प्रार्थना करनी चाहिये - 'देव! देवेश्वर केशव! आपका स्वागत है। मेरे निकट पधारिये और यथार्थरूपसे भावनाद्वारा प्रस्तुत इस मानसिक पूजाको ग्रहण कीजिये।' योगपीठको धारण करनेवाली आधारशक्ति कुर्म, अनन्त (शेयनाग) तथा पृथ्वीका पीठके मध्यभागमें पूजन करना चाहिये। तदनन्तर अग्निकोण आदि स्पर्श-तन्मात्रका ध्यानद्वारा ही शब्दतन्मात्रमें लय चारों कोणोंमें क्रमश: धर्म, ज्ञान, वैराग्य तथा

ऐश्वर्यका पूजन करे। पूर्व आदि मुख्य दिशाओं में अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य तथा अनैश्वर्यकी अर्चना करे। पीठके मध्य भागमें सत्त्वादि गुणोंका, कमलका, माया और अविद्या नामक तत्त्वोंका. कालतत्त्वका, सूर्यादि-मण्डलका तथा पक्षिराज गरुडका पूजन करे। पीठके वायव्यकोणसे ईशान-कोणतक गुरुपंक्तिकी पूजा करे॥ ३८-४५॥

गण, सरस्वती, नारद, नलकुबर, गुरु, गुरुपादका, परम गुरु और उनकी पादकाकी पूजा हो गुरुपंक्तिकी पूजा है। पूर्वसिद्ध और परसिद्ध शक्तियोंकी केसरोंमें पूजा करनी चाहिये। पूर्वसिद्ध शक्तियाँ ये हैं -- लक्ष्मी, सरस्वती, प्रीति, कीर्ति, शान्ति, कान्ति, पुष्टि तथा तुष्टि। इनकी क्रमशः पूर्व आदि दिशाओंमें पूजा की जानी चाहिये। इसी तरह इन्द्र आदि दस दिक्पालोंका भी उनकी दिशाओं में पूजन आवश्यक है। इन सबके बीचमें

श्रीहरि विराजमान हैं। परसिद्धा शक्तियाँ —धृति, त्री, रित तथा कान्ति आदि हैं। मूल-मन्त्रसे भगवान् अच्युतकी स्थापना की जाती है। पूजाके प्रारम्भमें भगवान्से यों प्रार्थना करे—'हे भगवन्! आप मेरे सम्मुख हों। (ॐ अधिमुखो भव।) पूर्व दिशामें मेरे समीप स्थित हों।' इस तरह प्रार्थना करके स्थापनाके पश्चात् अर्घ्य-पाद्य आदि निवेदन कर गन्ध आदि उपचारोद्वारा मल-मन्त्रसे भगवान अच्युतकी अर्चना करे। ॐ भीषय भीषय हृदयाय नम:। ॐ बासय बासय शिरसे नम:। ॐ मर्दय मर्दय शिखायै नमः। ॐ रक्ष रक्ष नेत्रत्रयाय नमः। ॐ प्रस्वंसय प्रध्वंसय कवचाय नम:। ॐ हं फद अस्त्राय नमः। इस प्रकार अग्निकोण आदि दिशाओंमें क्रमसे मूलबीजद्वारा अङ्गोंका पूजन करे॥ ४६-५१॥

पूर्व, दक्षिण, पश्चिम और उत्तर दिशामें

<sup>\*</sup> आधारसकि कूर्यरूपा सिलापर विराजनान है। गोटुप्थके सम्पन धयल उसका गीर कलेवर है और बीजाङ्करमधी आकृति है। उसके पूजनका मन्त्र है—' ३३ हां आधारहासचे नमः।' धणवान् अनन्त बीहरिके आसन हैं। उनको अङ्ग-कान्ति कुन्द, इन्दु (चन्द्रमा)-के समान धवल हैं; जपर उठे नाल-दण्डवाले कमल-मुकुलके सदृत उनकी आकृति है तथा में ब्रह्मतिलापर आरूड़ हैं। पूजनका मन्त्र है —' 🌣 हा अनुन्तसमाय नमः।' धर्म आदिके पुजनके मन्त्र में हैं —' ॐ हां धर्माय नमः—आग्वेये।', 'ॐ हां प्रामाय नमः—गैर्थते।', 'ॐ हां वैराग्याय नमः — वायव्ये ।', 'ॐ हां ऐश्वर्याय नमः —ऐसाने ।' (सोमकाशु-रचिव कर्मकाण्ड-क्रमायली १६१-१६४ के आधारपर) । इसी तरह ' ॐ हां अधर्माय नमः।' इत्यादि कारमे भन्तीकी कहा काके अजनादिको भी अर्थना करे। जारदावितकमें आधारशकिका ध्यान एक देशीके रूपमें बताया गया है। वह कुमेरितलापर आरूव है। उसका मनीहर मुख शतकालके चन्द्रमाको लन्जित कर रहा है तथा उसने अपने हाथोंमें दो कमल धारण किये हैं। उक्त आधारशक्तिके मस्तकपर भगवान् कुर्न विराजनान है। उनकी कान्ति नीली है। 'ॐ हो कुर्मांस नमः।'—इस मन्त्रसे उनका भी पूजन करे। कुर्यके कार ब्रह्मतिला (इहदेवकी प्रतिमाके नीचेकी आधारपूता शिला) है, उसपर कृन्द-सदुश गीर अनन्तदेव विराज रहे हैं। उनके हाथमें चक है। (वाधिसे नीचे उनकी आकृति सर्पवत् है और नाधिसे ऊपर मनुष्यवत्।) से मस्तकपर पृथ्वीको धारण करते हैं। इस झाँकीमें पूर्वीक मन्त्रद्वारा उनकी पूजा करके उनके सिरपा विराजगान भूदेवीका ध्यान और पुजन करे। 'वे तमालके समान स्थामवर्णा है। हाथोंमें नील कमल धारण करती है। उनके कटिप्रदेशमें सागरमधी गेखला स्कुरित ही रही है।" ("ॐ हां वसुधायै नम:।", "ॐ हां सानगय नम:।"—इससे पृष्टी तथ समुद्रकी पूज करके) उसके ऊपर रतनमय द्वीपका, उस द्वीपमें मणिमय मण्डपका तथा वहीं शोधा पानेवाले वाऱ्यानुरक कल्पवृक्षांका चिन्तर और पूडन करना वाहिये। उन कल्पवृक्षांके नीचे मणिमयी वेदिकाका ध्यान करे । ठाढ केदीपर योगपीठ स्थापित है । उस चीउके जो फारे हैं, वे ही धर्म आदि रूप हैं । इनमें धर्म लाल, जान रयस्य, वैराग्य हरिद्रातुस्य पीत तथा ऐक्षर्य नील है। धर्मको आफृति कृषभके समान है। ज्ञान सिंहके, वैराग्य भूतके तथा ऐक्षर्य हाथीके रूपमें विराजमान है। कीणोमें धर्मादिका और दिशाओंमें अधर्मादिका पूक्त करनेके अवन्तर पीटस्थित कमलका ध्यान करे। यह तीन प्रकारका है—पहला आनन्दकन्द, दूसरा संविकाल और तीसरा सर्वतत्त्वात्मक है। इस जिविष कमलका पूजन करके साधक प्रकृतिमय दलोंका, विकृतिमय केसरोंका तथा पचास अक्षरोंसे युक्त किर्निकाका पूजन को । तत्पश्चात् कलाओंसहित सूर्य, चन्द्रमा और अग्निमण्डलका पूजन करे। कमलादिके पूजनका मन्त्र वॉ सम्बन्ता चाहिये—'आउन्दकन्दाव सॉक्जलाव सर्वतत्त्वात्पकाय कमलाय नमः।', 'प्रकृतिमयदलेभ्यो नमः ।', 'विकृतिमयकेसरेभ्यो नमः ।', 'इप्तकलात्मकसूर्यमण्डलाच नमः ।', 'चोडलक्तनकचन्द्रमण्डलाच नमः ।', 'दशकलात्मकवड्रिमण्डलाच नमः।' (सारदातित्तकः, चतुर्च पटल ५६-६६)

मृत्यात्मक आवरणकी अर्चना करे। वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न और अनिरुद्ध-ये चार मूर्तियाँ हैं। अग्निकोण आदि कोणोंमें क्रमश: श्री, रति, धृति और कान्तिकी पूजा करे। ये भी ब्रीहरिकी मृर्तियाँ हैं। अग्नि आदि कोणोंमें क्रमशः शक्र. चक्र, गदा और पद्मकी परिचर्या करे। पूर्वादि दिशाओं में शार्क, मुशल, खड्ग तथा वनमालाकी अर्चना करे। उसके बाह्मभागमें पूर्वादि दिशाओं में क्रमश: इन्द्र, अग्नि, यम, निर्फ्रति, वरुण, वाय्, कुबेर तथा ईशानकी पूजा करके नैर्ऋत्य और पश्चिमके बीचमें अनन्तको तथा पूर्व और ईशानके बीचमें ब्रह्माजीकी अर्चना करे। इनके बाह्यभागमें बन्न आदि अस्त्रमय आवरणोंका पूजन करे। इनके भी बाह्यभागमें दिक्पालोंके वाहनरूप आवरण पुजनीय होते हैं। पूर्वादिके क्रमसे ऐरावत, छाग, भैंसा, वानर, मत्स्य, मृग, शश (खरगोश), वृषभ, कुर्म और हंस-इनकी पूजा करनी चाहिये। इनके भी बाह्यभागमें पृश्चिगर्भ और कुमुद आदि द्वारपालोंकी पूजाकी विधि कही गयी है। पूर्वसे लेकर उत्तरतक प्रत्येक द्वारपर दो-दो द्वारपालोंकी पूजा आवश्यक है। तदनन्तर श्रीहरिको नमस्कार करके बाह्यभागमें बलि अर्पण करे । 'ॐ विष्णुपार्पदेभ्यो नमः।' बोलकर बलिपीठपर उनके लिये बलि लिये मन्त्र है॥५८-६३॥

समर्पित करे॥ ५२-५७॥

ईशानकोणमें 'ॐ विश्वाय विष्वक्सेनात्मने नमः।'-इस मन्त्रसे विष्वक्सेनकी अर्चना करे। इसके बाद भगवान्के दाहिने हाथमें रक्षासूत्र बाँधे। उस समय भगवानुसे इस प्रकार कहे-'प्रभो! जो एक वर्षतक निरन्तर की हुई आपकी पुजाके सम्पूर्ण फलको प्राप्तिमें हेतु है, वह पवित्रारोहण (या पवित्रारोपण) कर्म होनेवाला है; उसके लिये यह कौतुक (मङ्गल-सुत्र) धारण कीजिये।' 'ॐ नमः।' इसके बाद भगवानके समीप उपवास आदिका नियम ग्रहण करे और इस प्रकार कहे - 'मैं उपवासके साथ नियमपूर्वक रहकर इष्टदेवको संतुष्ट करूँगा। देवेश्वर! आजसे लेकर जबतक वैशेषिक (विशेष उत्सव)-का दिन न आ जाय, तबतक काम, क्रोध आदि सारे दोष मेरे पास किसी तरह भी न फटकने पार्वे ।' वृती यजमान यदि उपनास करनेमें असमर्थ हो तो नक-वृत (रातमें भोजन) किया करे। हवन करके भगवानुकी स्तुतिके बाद उनका विसर्जन करे। धगवानुका नित्य-पुजन लक्ष्मीकी प्राप्ति करानेवाला है। 'ॐ क्वीं औं श्रीधराय त्रैलोक्यमोहनाय नमः।'-यह भगवानुकी पुजाके

इस प्रकार आदि आग्नेष महापुराणमें 'सर्वदेवसाधारणपविज्ञारोपण-विध-कथन' नामक वैतीसर्था अध्याम पूरा हुआ ॥ ३३ ॥

## चौंतीसवाँ अध्याय

- The state of the same

## पवित्रारोपणके लिये पूजा-होमादिकी विधि

मन्त्रका उच्चारण करते हुए साधक यागमण्डपमें प्रवेश करे और सजावटसे यज्ञके स्थानकी शोधा बढ़ावे (तथा निम्नाङ्कित श्लोक पढ़कर भगवान्को

अग्निदेव कहते हैं - मुनीश्वर! निम्नाङ्कित देवता अव्ययात्मा भगवान् श्रीधरको नमस्कार है।' ऋग्वेद, यजुर्वेद तथा सामवेद आपके स्वरूप हैं; शब्दमात्र आपके शरीर हैं; आप भगवान् विष्णुको नमस्कार है।\* सायंकाल सर्वतोभद्रादि-नमस्कार करे)—'वेदों तथा ब्राह्मणोंके हितकारी मण्डलकी रचना करके यजन-पूजन-सम्बन्धी

तमो ब्रह्मण्यदेवाय श्रीधराचाव्यवात्मने । ऋग्यन्:सामरूपाय शब्ददेहाय विष्णवे ॥ १ रै ॥

द्रव्योंका संग्रह करे। हाथ-पैर घो ले। सब सामग्रीको यथास्थान जँचाकर हाथमें अर्घ्य लेकर मनुष्य उसके जलसे अपने मस्तकको सींचे। फिर द्वारदेश आदिमें भी जल छिड़के। तदनन्तर द्वारयाग (द्वारस्थ देवताओंका पूजन) आरम्भ करे। पहले तोरणेश्वरोंकी भलीभौति पूजा करे। पूर्वादि दिशाओंके क्रमसे अश्वत्य, उदुम्बर, वट तथा पाकर —ये वृक्ष पूजनीय हैं। इनके सिवा पूर्व दिशामें ऋग्वेद, इन्द्र तथा शोभनकी, दक्षिणमें यजुर्वेद, यम तथा सुभद्रकी, पश्चिममें सामवेद, वरुण तथा सुधन्वाकी और उत्तरमें अधर्ववेद, सोम एवं सुहोत्रकी अर्चना करे॥ १-५॥

तोरण (फाटक)-के भीतर पताकाएँ फहरायाँ जायँ, दो-दो कलश स्थापित हों और कुमुद आदि दिग्गजींका पूजन हो। प्रत्येक दरवाजेपर दो-दो द्वारपालॉको उनके नाम-मन्त्रसे हो पूजा की जाय। पूर्व दिशामें पूर्ण और पुष्करका, दक्षिण दिशामें आनन्द और नन्दनका, पश्चिममें वीरसेन और सुषेणका तथा उत्तर दिशामें सम्भव और प्रभव नामक द्वारपालोंका पूजन करना चाहिये। अस्त्र-मन्त्र (फट्)-के उच्चारणपूर्वक फूल बिखेरकर विध्नोंका अपसारण करनेके पश्चात् मण्डपके भीतर प्रवेश करे। भूतशुद्धि, न्यास और मुद्रा करके शिखा (वषर्)-के अन्तमें 'फट्' जोड़कर उसका जप करते हुए सम्पूर्ण दिशाओं में सरसों र्छीटे। इसके बाद वासुदेव-मन्त्रसे गोमूत्र, संकर्षण-

मन्त्रसे गोमय, प्रद्युप्त-मन्त्रसे गोदुग्ध, अनिरुद्ध-मन्त्रसे दही और नारायण-मन्त्रसे घृत लेकर सबको घृतपात्रमें एकत्र करे; अन्य वस्तुओंका भाग थीसे अधिक होना चाहिये। इन सबके मिलनेसे जो वस्तु तैयार होती है, उसे 'पञ्चगव्य' कहा गया है। पञ्चगव्य एक, दो या तीन बार अलग-अलग बनावे। इनमेंसे एक तो मण्डप (तथा वहाँकी वस्तुओं)-का प्रोक्षण करनेके लिये है, दूसरा प्राज्ञनके लिये और तीसरा स्नानके उपयोगमें आता है। दस कलशोंकी स्थापना करके उनमें इन्द्रादि लोकपालोंकी पूजा करे। पूजन करके उन्हें श्रीहरिकी आज्ञा सुनावे-'लोकपालगण! आपको इस यजकी रक्षाके लिये ब्रीहरिकी आज्ञासे यहाँ सदा स्थित रहना चाहिये'॥६-१२॥

याग-द्रव्य आदिकी रक्षाकी व्यवस्था करके विकिर' (विष्न-निवारणके लिये सब ओर छीटे जानेवाले सर्थप आदि) द्रव्योंको बिखेरे। सात बार अस्त्र-सम्बन्धी मूल-मन्त्र (अस्त्राय फट)-का जप करते हुए ही उक्त वस्तुओंको सब ओर बिखेरना चाहिये। फिर उसी तरह अस्त्र-मन्त्रका जप करके कुश'-कुर्च ले आवे। उन्हें ईशान कोणमें रखकर उन्होंके ऊपर कलश और वर्धनीको स्थापित करे। कलशमें श्रीहरिका साङ्ग पूजन करके वर्धनीमें अस्त्रकी अर्चना करे। वर्धनीकी क्ति धारासे यागमण्डपको प्रदक्षिणाक्रमसे सींचते

१. सारदातिलक (पटल ४ स्लोक १४-१५)-में लाजा, चन्दन, सरसों, मस्म, दूर्वाङ्कुर तथा अक्षतको 'विकिर' कहा है; ये समस्त विध्नसमृहका नाश करनेवाले हैं-

सामाश्चन्दनसिद्धार्वभस्मदूर्वाङ्क राक्ताः । विकिय इति सीटकः सर्वविद्रीयनाहनाः ॥

२. शारदातिलकमें भी सात बार अस्त-मन्त-जनपूर्वक विकिर-विकिरणका विधान है। यथा--

विकिशन् विकिरेत्व सम्बद्धान्कराणुना ह

प्रचीस कुशोंसे बँधा हुआ कूर्च 'जानखड़' कहा गया है। दो दर्पीका साम्यन्य कूर्च तथा पाँच-पाँच कुशोंका विशेष कूर्च होता है। सत्रह कुशोंका 'ब्रह्मकुर्च' होता है। कुर्चोंका दण्ड एक बितेका, उनको ब्रह्मग्रन्थि एक अङ्गलकी और उसके अग्रभागकी लंबाई तीन अङ्गलको होनी चाहिये। (इंजानजिव गुरुदेवपद्धति, सक्तम पटान १४-१५)

हुए कलशको उसके उपयुक्त स्थानपर ले जाय और स्थिर आसनपर स्थापित करके उसकी पूजा करे। कलशके भीतर पश्चरल डाले। उसके ऊपर वस्त्र लपेटे। फिर उसपर गन्ध आदि उपचारोंद्वारा श्रीहरिका पूजन करे। वर्धनीमें भी सोनेका ट्रकडा डाले। उसके बाद उसपर अस्त्रकी पूजा करके, उसके वाम-भागमें पास हो, वास्तु-लक्ष्मी तथा 'भृविनायक'की अर्चना करे। संक्रान्ति आदिके समय इसी प्रकार श्रीविष्णुके स्नान-अभिवेकको व्यवस्था करे। मण्डपके कोणों और दिशाओं में कुल मिलाकर आठ और मध्यमें एक-इस प्रकार नौ पूर्ण कलशोंको, जिनमें छिद्र न हों. स्थापित करके उनमें पाच, अर्घ्य, आचमनीय तथा पञ्चगव्य डाले। पूर्व आदिके कलशॉमें उक्त वस्तुएँ डालनी चाहिये। अग्निकोण आदिके कलशोमें उक्त वस्तुओंके अतिरिक्त पञ्चामृतयुक्त जल अधिक डालनेका विधान है। पाद्यको अञ्जभूता चार बस्तुएँ हैं -दही, दूध, मधु और गरम जल ॥ १३--१९ ॥

किन्होंके मतमें कमल, श्यामाक (तिजीका चावल), दुर्वादल और विष्णुक्रान्ता ओषधि-इन चार वस्तुओंसे युक्त जल 'पादा' कहलाता है'। इसी तरह अर्ध्यक भी आठ अङ्ग कहे गये हैं। जी, गन्ध, फल, अक्षत, कुश, सरसों, फुल और तिल-इन आठ द्रव्योंका अर्घ्यके लिये संग्रह करना चाहिये1। जाती (जायफल), लवक और कङ्कोलयुक्त जलका आचमन देना चाहिये। इष्टदेकको मूलमन्त्रसे पञ्चामृतद्वारा स्नान करावे। बीचवाले कलशसे भगवान्के मस्तकपर शुद्ध जलका छीँटा | परिधियोंको स्थापित करे। तदनन्तर गर्भाधानादि

दे। कलशसे निकले हुए जल एवं कूर्चाग्रका स्पर्श करे। फिर शुद्ध जलसे पाद्य, अर्घ्य और आचमनीय निवेदन करे। तत्पश्चात् वस्त्रसे भगवानुके श्रीविग्रहको पोंछकर वस्त्र धारण करावे और वस्त्रके सहित उन्हें मण्डलमें ले जाय। वहाँ भलीभौति पूजा करके प्राणायामपूर्वक कुण्ड आदिमें होम करे। (हवनकी विधि-) दोनों हाथ धोकर कुण्डमें या वेदीपर तीन पूर्वाग्र रेखाएँ खींचे। ये रेखाएँ दक्षिणकी ओरसे आरम्भ करके क्रमशः उत्तरकी ओर खींची जायें। फिर इन्होंके ऊपर तीन उत्तराग्र रेखाएँ खींचे। (ये भी दाहिनेसे आरम्भ करके क्रमशः बार्ये खींची जायै)॥ २०--२५॥

तत्पक्षात् अध्येक जलसे इन रेखाओंका प्रोक्षण करे और योनिमुद्रा" दिखावे। अग्निका आत्मरूपसे चिन्तन करके मनुष्य योनियुक्त कुण्डमें उसकी स्थापना करे। इसके बाद दर्भ, सुक, सुवा आदिके साथ पात्रासादन करे। बाहमात्रकी परिधियाँ, इध्मन्नह्नन, प्रणीतापात्र, प्रोक्षणीपात्र, आज्यस्थाली, षी, दो-दो सेर चावल तथा अधोमुख सुक् और स्वाकी जोडी। प्रणीता एवं प्रोक्षणीमें पूर्वाग्र कश रखे। प्रणीताको जलसे भरकर भगवानुका ध्यान-पूजन करके उसको अग्निक पश्चिम अपने आगे और आसादित इच्येंकि मध्यमें रखे। प्रोक्षणीको जलसे भरकर पूजनके पक्षात् दाहिने रखे। आगपर चरको चढ़ाकर पकावे और अग्निसे दक्षिण दिशामें ब्रह्माजीकी स्थापना करे। कुण्ड या वेदीके चारों ओर पूर्वादि दिशामें कुश (बर्हिष्) बिछाकर

१. शारदातिलकमें भी यही बात कही गयी है-

पार्व पादान्युजे दद्याद् देवस्य इदयागुना। एतकामामाकदूर्यास्त्रविक्युकानाभिरोरितम्। (पटल ४।९३)

२. गन्धपृथ्याक्षतपथकुत्राप्रतिस्तसर्पैः । सर्वैः सर्वदेवानामेतदर्भ्यमुद्दीरितम् ॥ (का०ति० ४।१५-१६)

इ. सुधामन्त्रेण वदने दद्यादानमनीयकम्। जातीलवङ्गकङ्कोलैस्टर्ड्कं तन्यवेदिभिः॥ (ऋ०ति० ४।९४)

४. मन्त्र-महार्णवर्मे योनिमुद्राका लक्षण इस प्रकार कहा गया है-

मिथ: कनिष्ठिकं बर्ध्या तर्जनीभ्यामनामिकं । अनामिकोध्यंसीरेसप्टे दीर्धमध्यमयोरिष ॥ (पू० स्त० १ तरं० २)

संस्कारके द्वारा अग्निका वैष्णवीकरण करे। गर्भाधान, पुंसवन, सीमन्तोत्रयन, जातकर्म एवं नामकरणादि-समावर्तनान्त संस्कार करके प्रत्येक कर्मके लिये आठ-आठ आहुतियाँ दे तथा सुवायुक्त सुक्के द्वारा पूर्णाहृति प्रदान करे॥ २६-३३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

कुण्डके भीतर ऋतुस्नाता लक्ष्मीका ध्यान करके हवन करे। कुण्डके भीतर जो लक्ष्मी हैं, 'उन्हें 'कुण्डलक्ष्मी ' कहा गया है। वे ही त्रिगुणात्मिका प्रकृति हैं। 'वे सम्पूर्ण भूतोंकी तथा विद्या एवं मन्त्र-समुदायकी योनि हैं। परमात्मस्वरूप अग्निदेव मोक्षके कारण एवं मुक्तिदाता है। पूर्व दिशाकी ओर कुण्डलक्ष्मीका सिर है, ईशान और अग्निकोणकी ओर उसकी भुजाएँ हैं, वायव्य तथा नैर्ऋत्यकोणमें जंघाएँ हैं, उदरको 'कुण्ड' कहा है तथा योनिक स्थानमें कुण्ड-योनिका विधान है। सत्त्व, रज और तम-ये तीन गुण ही तीन मेखलाएँ हैं।' इस प्रकार ध्यान करके प्रणवमन्त्रसे मृष्टिमुद्राद्वारा

पंद्रह समिधाओंका होम करे। फिर वायुसे लेकर अग्निकोणतक 'आघार' नामक दो आहतियाँ दे। इसी तरह आग्रेयसे ईशानान्ततक 'आज्य-भाग' नामक आहतियोंका हवन करे। आज्यस्थालीमेंसे उत्तर, दक्षिण और मध्यभागसे घत लेकर द्वादशान्तसे, अर्धात् मूलको बारह बार जप कर अग्निमें भी उन्हीं दिशाओं में उसकी आहुति दे और वहीं उसका त्याग करे\*। इसके बाद 'भुः स्वाहा' इत्यादि रूपसे व्याहति-होम करे। कमलके मध्यभागमें संस्कारसम्पन्न अग्निदेवका 'विष्णु' रूपमें ध्यान करे। वे सात जिहाओंसे युक्त हैं, करोड़ों स्यॉके समान उनकी ग्रभा है, चन्द्रोपम मुख है और सूर्य-सदश देदीप्यमान नेत्र हैं।' इस तरह ध्यान करके उनके लिये एक सौ आठ आहतियाँ दे। अथवा मूल-मन्त्रसे उसकी आधी एवं आठ आहुतियाँ दे। अङ्गोंके लिये भी दस-दस आहुतियाँ \$ 11 3x-x5 11

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'पविजारोपण-सम्बन्धी पूजा-होम-विधिका वर्णन' विषयक चौतीसवी अध्याप पूरा हुआ ॥ ३४ ॥

### पैंतीसवाँ अध्याय पवित्राधिवासन-विधि

पवित्राओंका सेचन करके उनका अधिवासन हुए ही उन्हें पात्रमें रखकर अभिमन्त्रित करना करना चाहिये। नृसिंह-मन्त्रका जप करके उन्हें चाहिये। बिल्व आदिके सम्पर्कसे युक्त जलद्वारा

अग्निदेव कहते हैं- मुनीश्वर! सम्पाताहृतिसे | से उन्हें सुरक्षित रखे। पवित्राओंमें वस्त्र लपेटे अभिमन्त्रित करे और अस्त्रमन्त्र (अस्त्राय फट्।)- मन्त्रोच्चारणपूर्वक उन सबका एक या दो बार

'स्वाहानाहोमं विश्वाय'स्वाहा' इत्यस्यानी यामाद् भागादान्याङ्तिगृंडीता दस्मित्रेव भागे तस्य सम्पातं कुर्यात्।'

(शा॰ ति॰ ५ पटल, स्लोक ५८ की टीका)

<sup>\*</sup> प्रादेशमात्र प्रन्थियुक्त दो कुता लेका, चीके बीचमें ढालकर, उसके दो भाग करके, उसे शुक्ल और कृष्ण —दी पश्चोंके रूपमें स्मरण करे। तदननार बामभागमें इहानाडी, दक्षिणभागमें पिञ्चलानाडी और मध्यभागमें सुकृप्ता नाडीका ध्यान करके हथन करे। '३३ नमः।'—इस मन्तद्वारा सुबसे दक्षिण भागको ओरसे यो लेकर दाहिने नेषमें 'ॐ अग्रये स्वाहा इदमानये।' कहकर एक आहुति दे। फिर उत्तर भागसे भी लेकर '3% सीमाय स्वाहा इट सोमाय।' बोलकर एक आइति अग्निक वामनेत्रमें दे। इसके बाद बीचसे भी लेकर 'अग्रीपोमाध्यां नमः।' इस मन्त्रसे एक आहुति अग्निके भाजस्य देवमें दे। फिर खुवद्वारा दक्षिण भागसे घो लेकर अग्निके मुख्यें 'अग्रये रिवष्टकृते स्वाहा' बोलकर एक आहुति है। इसके बाद व्याहति-होम करना चाहिये (बन्तमहार्णवसे)। जिस भागसे आज्याहति ली जाय अग्निके उसी भागमें उसका सम्प्रत या त्याग करे। जैसा कि कहा है-

प्रोक्षण करना चाहिये। गुरुको चाहिये कि कुम्भपात्रमें पित्रत्राओं को रखकर उनकी रक्षाके उद्देश्यसे उस पात्रसे पूर्व-दिशामें संकर्षण-मन्त्रद्वारा दन्तकाष्ठ और आँवला, दक्षिण-दिशामें प्रद्युम्न-मन्त्रद्वारा भरम और तिल, पश्चिम-दिशामें अनिरुद्ध-मन्त्रद्वारा गोबर और मिट्टी तथा उत्तर-दिशामें नारायण-मन्त्रद्वारा कुशोदक डाले। तदनन्तर अग्निकोणमें हृदय-मन्त्रद्वारा धूप, नैर्ऋत्यकोणमें शिखामन्त्रद्वारा धूप, नैर्ऋत्यकोणमें शिखामन्त्रद्वारा दिव्य मूलपुष्य तथा वायव्यकोणमें कवच-मन्त्रद्वारा चन्दन, जल, अक्षत, दही और दूर्वांको दोनेमें रखकर छीटे। मण्डपको त्रिसूत्रसे आवेष्टित करके पुन: सब ओर सरसों विखेरे॥ १—६॥

देवताओंकी जिस क्रमसे पूजा की गयी हो, उसी क्रमसे, उनके लिये उनके अपने-अपने नाम-मन्त्रोंसे गन्धपवित्रक देना चाहिये। द्वारपाल आदिको नाम-मन्त्रोंसे ही गन्धपवित्रक अर्पत करे। इसी क्रमसे कुम्भमें भगवान् विष्णुको सम्बोधित करके पवित्रक दे—'हे देव! यह आप भगवान् विष्णुके ही तेजसे उत्पन्न रमणीय तथा सर्वपातकनाशन पवित्रक है। यह सम्पूर्ण मनोरघोंको देनेवाला है, इसे मैं आपके अङ्गमें धारण कराता हूँ।' धूप-दीप आदिके द्वारा सम्यक् पूजन करके मण्डपके द्वारके समीप जाय तथा गन्ध, पुष्प और अक्षतसे युक्त वह पवित्रक स्वयंको भी अर्पत करे। अपनेको अर्पण करते समय इस प्रकार करे —'यह पवित्रक भगवान् विष्णुका तेज है

और बड़े-बड़े पातकोंका नाश करनेवाला है; मैं धर्म, अर्थ और कामकी सिद्धिके लिये इसे अपने अङ्गमें धारण करता हूँ।' आसनपर भगवान् श्रीहरिके परिवार आदिको एवं गुरुको पवित्रक दे। गन्ध, पुष्प और अक्षत आदिसे भगवान् श्रीहरिको पूजा करके गन्ध-पुष्पादिसे पूजित पवित्रक श्रीहरिको अपित करे। उस समय 'विष्णुतेजोभवम्' इत्यादि मूलमन्त्रका उच्चारण करे॥ ७—१२॥

तदनन्तर अग्निमें अधिष्ठातारूपसे स्थित भगवान् विष्णुको पवित्रक अर्पित करके उन परमेश्वरसे यों प्रार्थना करे — केशव! आपका श्रीविग्रह क्षीरसागरमें महानाग (अनन्त)-की शय्यापर शयन करनेवाला है। मैं प्रात:काल आपकी पूजा करूँगा; आप मेरे समीप पधारिये।' इसके बाद इन्द्र आदि दिकपालोंको बलि अर्पित करके श्रीविष्ण्-पार्थदोंको भी बलि भेंट करे। इसके बाद भगवानके सम्मुख युगलवस्त्र-भृषित तथा रोचना, कर्पूर, केसर और गन्ध आदिके जलसे पुरित कलशको गन्ध-पुष्प आदिसे विभूषित करके मुलमन्त्रसे उसकी पूजा करे। फिर मण्डपसे बाहर आकर पूर्व दिशामें लिये हुए मण्डलत्रयमें पञ्चगव्य, चरु और दन्तकाहका क्रमशः सेवन करे । रातमें पुराणश्रवण तथा स्तोत्रपाठ करते हुए जागरण करे। पर प्रेषक बालकों, स्त्रियों तथा भोगीजनोंके उपयोगमें आनेवाले गन्धपवित्रकको छोडकर शेषका तत्काल अधिवासन करे॥ १३-१८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'पवित्राधिकासन-विधिका वर्जन' नामक पैतीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ ३५॥

confitting plant

'तिसूबी गन्तसूत्रे स्वत्।'

तत्र गन्थपवित्रं स्पादेकग्रन्थल्पतन्तुकम्। कनिष्ठसंख्यमित्येके त्रिसूत्रेण विनिर्मितम्।

(इंगानशिव गुरुदेवपद्धति, क्रियापाद २१ पटल १२, ३६)

२. बहिनिर्गत्य प्राचीनेषु त्रिषु मण्डलेषु दीक्षोक्तमार्गेण पञ्चनव्यं वरं दन्तधावनं च भजेत्।

(ईसानशिव गुरुदेवपद्धति, उत्तरार्थ, क्रियापाद २१वाँ पटल)

सूत्रको केवल त्रिगुणित करके पवित्र बनायो बाय तो उसे 'गञ्चपवित्रक' कहते हैं। इसमें एक गाँउ होती है और थीड़ेसे उन्तु। कोई-कोई इसे 'कनिष्ठसंख्य' भी कहते हैं। जैसा कि वचन है —

### छत्तीसवाँ अध्याय भगवान् विष्णुके लिये पवित्रारोपणकी विधि

अग्निदेव कहते हैं- मुने! प्रात:काल स्नान आदि करके, द्वारपालोंका पूजन करनेके पश्चात् गुप्त स्थानमें प्रवेश करके, पूर्वाधिवासित पवित्रकर्मेंसे एक लेकर प्रसादरूपसे धारण कर ले। शेष द्रव्य-वस्त्र, आभूषण, गन्ध एवं सम्पूर्ण निर्माल्यको हटाकर भगवानुको स्नान करानेके पश्चात् उनकी पुजा करे। पञ्चामृत, कषाय एवं शुद्ध गन्धोदकसे नहलाकर भगवानके निमित्त पहलेसे रखे हुए वस्त्र, गन्ध और पुष्पको उनकी सेवामें प्रस्तुत करे। अग्निमें नित्यहोमको भौति हवन करके भगवानुकी स्तुति-प्रार्थना करनेके अनन्तर उनके चरणोंमें मस्तक नवावे। फिर अपने समस्त कर्म भगवानुको अर्पित करके उनकी नैमित्तिको पूजा करे। द्वारपाल, विष्णु, कुम्भ और वर्धनीकी प्रार्थना करे। 'अतो देवाः' इत्यादि मन्त्रसे, अथवा मूल-मन्त्रसे कलशपर श्रीहरिकी स्तुति-प्रार्थना करे - 'हे कृष्ण! हे कृष्ण! आपको नमस्कार है। इस पवित्रकको ग्रष्टण कीजिये। यह उपासकको पवित्र करनेके लिये है और वर्षभर की हुई पुजाके सम्पूर्ण फलको देनेवाला है। नाथ! पहले मुझसे जो दुष्कृत (पाप) बन गया हो, उसे नष्ट करके आप मुझे परम पवित्र बना दीजिये। देव! सुरेश्वर! आपकी कृपासे में शुद्ध हो जाऊँगा।"\* हृदय, सिर आदि मन्त्रोंद्वारा पवित्रकका तथा अपना भी अभिषेक करके विष्णुकलराका भी प्रोक्षण करनेके बाद भगवान्के समीप जाय। उनके रक्षाबन्धनको हटाकर उन्हें पवित्रक अर्पण करे और कहे-'प्रभो! मैंने जो ब्रह्मसूत्र तैयार कर्मलोपका प्रसङ्ग आया है, वह सब आपकी

किया है, इसे आप ग्रहण करें। यह कर्मकी पुर्तिका साधक है; अत: इस पवित्रारोपण कर्मको आप इस तरह सम्पन्न करें, जिससे मुझे दोषका भागी न होना पड़े ॥ १-९ ई॥

द्वारपाल, योगपीठासन तथा मुख्य गुरुओंको पवित्रक चढ़ावे। इनमें कनिष्ठ श्रेणीका (नाधितकका) पवित्रक द्वारपालोंको, मध्यम श्रेणीका (जाँघतक लटकनेवाला) पवित्रक योगपीठासनको और उत्तम (घटनेतकका) पवित्रक गुरुजनोंको दे। साक्षात् भगवान्को मूल-मन्त्रसे वनमाला (पैरोंतक लटकनेवाला पवित्रक) अर्पित करे। 'नमो विष्वक्सेनाय' मन्त्र बोलकर विष्वक्सेनको भी पवित्रक बढावे। अग्निमें होम करके अग्निस्थ विश्वादि देवताओंको पवित्रक अर्पित करे। तदनन्तर पुजनके पश्चात् मुल-मन्त्रसे प्रायश्चित्तके उद्देश्यसे पुर्णाहति दे। अष्टोत्तरशत अथवा पाँच औपनिषद-यन्त्रोंसे पूर्णाहुति देनी चाहिये। पणि या पूँगोंकी मालाओंसे अथवा मन्दार-पुष्प आदिसे अष्टोत्तरशतकी गणना करनी चाहिये। अन्तमें भगवान्से इस प्रकार प्रार्थना करे - 'गरुडध्वज! यह आपकी वार्षिक पूजा सफल हो। देव! जैसे वनमाला आपके वक्ष:स्थलमें सदा शोभा पाती है, उसी तरह पवित्रकके इन तन्तुओंको और इनके द्वारा की गयो पुजाको भी आप अपने हृदयमें धारण करें। मैंने इच्छासे या अनिच्छासे नियमपूर्वक की जानेवाली पूजामें जो त्रुटियाँ की हैं, विघ्रवश विधिके पालनमें जो न्यूनता हुई है, अथवा

कृष्ण कृष्ण नमस्युभ्यं गृद्धोष्टेदं पवित्रकम् । पवित्रोकरणार्थायः पवित्रकं कुरुव्याध यन्यया दुष्कृतं कृतम्। हृद्धो भवास्यहं देव त्यत्प्रसादात् सुरेश्वर ॥

कृपासे पूर्ण हो जाय। मेरे द्वारा की हुई आपकी पूजा पूर्णतः सफल हो'॥ १० - १५ ई ॥

इस प्रकार प्रार्थना और नमस्कार करके अपराधोंके लिये क्षमा माँगकर पवित्रकको मस्तकपर चढावे। फिर यथायोग्य बलि अपिंत करके दक्षिणाद्वारा वैष्णव गुरुको संतुष्ट करे। यथाशक्ति एक दिन या एक पक्षतक ब्राह्मणोंको भोजन-वस्त्र आदिसे संतोष प्रदान करे। स्नानकालमें पवित्रकको उतारकर पूजा करे। उत्सवके दिन किसीको आनेसे न रोके और सबको अनिवार्यरूपसे अज़ देकर अन्तमें स्वयं भी भोजन करे। विसर्जनके दिन पूजन करके पवित्रकोंका विसर्जन करे और प्राप्त कर लेता है। १६-२३।

इस प्रकार आदि आग्रेय महाप्राजमें 'विष्णु-पवित्रारोपणविधि-निरूपण' नामक वर्तीसर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ ३६॥

### सैंतीसवॉ अध्याय

### संक्षेपसे समस्त देवताओंके लिये साधारण पवित्रारोपणकी विधि

अग्निदेव कहते हैं-मूने! अब संक्षेपसे समस्त देवताओं के लिये पवित्रारोपणको विधि सुनी। पहले जो चिद्र कहे गये हैं, उन्हीं लक्षणोंसे यक्त पवित्रक देवताको अर्पित किया जाता है। उसके दो भेद होते हैं 'स्वरस' और 'अनलग'। पहले निम्नाङ्कित रूपसे इष्टदेवताको निमन्त्रण देना चाहिये - 'जगतुके कारणभूत ब्रह्मदेव ! आप परिवार-सहित यहाँ पधारें। मैं आपको निमन्त्रित करता हैं। कल प्रात:काल आपकी सेवामें पवित्रक अर्पित करूँगा।' फिर दूसरे दिन पूजनके पहात् निम्नाङ्कित प्रार्थना करके पवित्रक भेंट करे-'संसारकी सृष्टि करनेवाले आप विधाताको नमस्कार है। यह पवित्रक ग्रहण कीजिये। इसे अपनेको पवित्र करनेके लिये आपकी सेवामें प्रस्तुत किया गया है। यह वर्षभरकी पुजाका फल देनेवाला है।" 'शिवदेव! वेदवेत्ताओं के पालक प्रभो! आपको

इस प्रकार प्रार्थना करे-'हे पवित्रक! मेरी इस वार्षिक पूजाको विधिवत् सम्पादित करके अब तुम मेरे द्वारा विसर्जित हो विष्णुलोकको पधारो।' उत्तर और ईशानकोणके बीचमें विष्वक्सेनकी पूजा करके उनके भी पवित्रकोंकी अर्चना करनेके पश्चात् उन्हें ब्राह्मणको दे दे। उस पवित्रकर्में जितने तन्तु कल्पित हुए हैं, उतने सहस्र युगोंतक उपासक विष्णुलोकमें प्रतिष्ठित होता है। साधक पवित्रारोपणसे अपनी सौ पूर्व पीढ़ियोंका उद्घार करके दस पहले और दस बादकी पीढ़ियोंको विष्णुलोकमें स्वापित करता और स्वयं भी मुक्ति

नमस्कार है। यह पवित्रक स्वीकार कीजिये। इसके द्वारा आपके लिये मणि, मुँगे और मन्दार-कुसुम आदिसे प्रतिदिन एक वर्षतक की जानेवाली पूजा सम्यादित हो।" 'पवित्रक! मेरी इस वार्षिक-पुजाका विधिवत् सम्पादन करके मुझसे विदा लेकर अब तुम स्वर्गलोकको पधारो।' 'सूर्यदेव! आपको नमस्कार है; यह पवित्रक लीजिये। इसे पवित्रीकरणके उद्देश्यसे आपकी सेवामें अर्पित किया गया है। यह एक वर्षकी पूजाका फल देनेवाला है।' 'गणेशजी! आपको नमस्कार है: यह पवित्रक स्वीकार कीजिये। इसे पवित्रीकरणके उद्देश्यसे दिया गया है। यह वर्षभरकी पूजाका फल देनेवाला है।' 'शक्ति देवि! आपको नमस्कार है: यह पवित्रक लीजिये। इसे पवित्रीकरणके उद्देश्यसे आपकी सेवामें भेंट किया गया है। यह वर्षभरकी पूजाका फल देनेवाला है'॥ १-९ ।

'पवित्रकका यह उत्तम सूत नारायणमय उत्तम साधन है, इसे अ और अनिरुद्धमय है। धन-धान्य, आयु तथा आरोग्यको देनेवाला है, इसे मैं आपकी सेवामें दे रहा हूँ। यह श्रेष्ठ सूत प्रद्युम्रमय और संकर्षणमय है, विद्या, संतित तथा सौभाग्यको देनेवाला है। इसे मैं आपकी सेवामें अपित करता हूँ। यह वासुदेवमय सूत्र धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्षको प्रकारके पवित्रकोंका म देनेवाला है। संसारसागरसे पार लगानेका यह करता हूँ। १०—१४॥

उत्तम साधन है, इसे आपके चरणोंमें चढ़ा रहा हूँ। यह विश्वरूपमय सूत्र सब कुछ देनेवाला और समस्त पापोंका नाश करनेवाला है; भूतकालके पूर्वजों और भविष्यकी भावी संतानोंका उद्धार करनेवाला है, इसे आपकी सेवामें प्रस्तुत करता हूँ। कनिष्ठ, मध्यम, उत्तम एवं परमोत्तम—इन चार प्रकारके पवित्रकोंका मन्त्रोच्चारणपूर्वक क्रमशः दान करता हूँ। १०—१४॥

इस प्रकार आदि आहेब महापुराणमें 'संक्षेपत: सर्वदेवसाधारण पवित्रारोपण' नामक सैतीसवाँ अध्याब पूरा हुआ॥ ३७॥

~~知知知~~

### अड़तीसवाँ अध्याय

#### देवालय-निर्माणसे प्राप्त होनेवाले फल आदिका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- मृनिवर वसिष्ठ! भगवान् | वासुदेव आदि विभिन्न देवताओंके निमित्त मन्दिरका निर्माण करानेसे जिस फल आदिकी प्राप्ति होती है, अब मैं उसीका वर्णन करूँगा। जो देवताके लिये मन्दिर-जलाशय आदिके निर्माण करानेकी इच्छा करता है, उसका वह शुभ संकल्प ही उसके हजारों जन्मोंके पापींका नाश कर देता है। जो मनसे पावनाद्वारा भी मन्दिरका निर्माण करते हैं, उनके सैकडों जन्मोंके पापोंका नाश हो जाता है। जो लोग भगवान श्रीकृष्णके लिये किसी दूसरेके द्वारा बनवाये जाते हुए मन्दिरके निर्माण-कार्यका अनुमोदन मात्र कर देते हैं, वे भी समस्त पापोंसे मक्त हो उन अच्यतदेवके लोक (वैकण्ट अथवा गोलोकधामको) प्राप्त होते हैं। भगवान विष्णुके निमित्त मन्दिरका निर्माण करके मनुष्य अपने भूतपूर्व तथा भविष्यमें होनेवाले दस हजार कुलोंको तत्काल विष्णुलोकमें जानेका अधिकारी बना देता है। श्रीकृष्ण-मन्दिरका निर्माण करनेवाले मनुष्यके पितर नरकके क्लेशोंसे तत्काल छुटकारा पा जाते हैं और दिव्य वस्त्राभूषणोंसे अलंकृत हो

बड़े हर्षके साथ विष्णुधाममें निवास करते हैं। देवालयका निर्माण ब्रह्महत्या आदि पापोंके पुजका नाश करनेवाला है॥ १—५॥

यजोंसे जिस फलकी प्राप्ति नहीं होती है, वह भी देवालयका निर्माण करानेमात्रसे प्राप्त हो जाता है। देवालयका निर्माण करा देनेपर समस्त तीर्थीमें स्नान करनेका फल प्राप्त हो जाता है। देवता-ब्राह्मण आदिके लिये रणभूमिमें मारे जानेवाले धर्मात्मा शुरवीरोंको जिस फल आदिकी प्राप्ति होती है, वही देवालयके निर्माणसे भी सुलभ होता है। कोई शठता (कंजुसी)-के कारण धूल-मिड़ीसे भी देवालय बनवा दे तो वह उसे स्वर्ग या दिव्यलोक प्रदान करनेवाला होता है। एकायतन (एक ही देवविग्रहके लिये एक कमरेका) मन्दिर बनवानेवाले पुरुषको स्वर्गलोककी प्राप्ति होती है। त्र्यायतन-मन्दिरका निर्माता ब्रह्मलोकमें निवास पाता है। पञ्चायतन-मन्दिरका निर्माण करनेवालेको शिवलोकको प्राप्ति होती है और अष्टायतन-मन्दिरके निर्माणसे श्रीहरिकी संनिधिमें रहनेका सौभाग्य प्राप्त होता है। जो षोडशायतन-मन्दिरका

निर्पाण कराता है, वह भोग और मोक्ष, दोनों पाता है। श्रीहरिके मन्दिरकी तीन श्रेणियाँ हैं-कनिष्ठ, मध्यम और श्रेष्ठ। इनका निर्माण करानेसे क्रमश: स्वर्गलोक, विष्णुलोक तथा मोक्षकी प्राप्ति होती है। धनी मनुष्य भगवान् विष्णुका उत्तम श्रेणीका मन्दिर बनवाकर जिस फलको प्राप्त करता है, उसे ही निर्धन मनुष्य निम्नश्रेणीका मन्दिर बनवाकर भी प्राप्त कर लेता है। धन-उपार्जनकर उसमेंसे थोड़ा-सा ही खर्च करके यदि मनुष्य देव-मन्दिर बनवा ले तो बहुत अधिक पुण्य एवं भगवानुका वरदान प्राप्त करता है। एक लाख या एक हजार या एक सौ अथवा उसका आधा (५०) मुद्रा ही खर्च करके भगवान विष्णुका मन्दिर बनवानेवाला मनुष्य उस नित्य धामको प्राप्त होता है, जहाँ साक्षात् गरुडको ध्वजा फहरानेवाले भगवान विष्णु विराजमान होते हैं ॥६-१२ ई॥

जो लोग बचपनमें खेलते समय धूलिसे भगवान् विष्णुका मन्दिर बनाते हैं, वे भी उनके धामको प्राप्त होते हैं। तीर्धमें, पवित्र स्थानमें, सिद्धक्षेत्रमें तथा किसी आन्नमपर जो भगवान विष्णुका मन्दिर बनवाते हैं, उन्हें अन्यत्र मन्दिर बनानेका जो फल बताया गया है, उससे तीन गुना अधिक फल मिलता है। जो लोग भगवान विष्णुके मन्दिरको चूनेसे लिपाते और उसपर बन्धुकके फूलका चित्र बनाते हैं, वे अन्तमें भगवान्के धाममें पहुँच जाते हैं। भगवानुका जो मन्दिर गिर गया हो, गिर रहा हो, अथवा आधा गिर चका हो, उसका जो मनुष्य जीणोंद्धार करता है, वह नवीन मन्दिर बनवानेकी अपेक्षा दूना पुण्यफल प्राप्त करता है। जो गिरे हुए विष्णु-मन्दिरको पन: बनवाता और गिरे हुएकी रक्षा करता है, वह मनुष्य साक्षात् भगवान् विष्णुका स्वरूप प्राप्त करता है।

भगवान्के मन्दिरकी ईटें जबतक रहती हैं, तबतक उसका बनवानेवाला विष्णुलोकमें कुलसहित प्रतिष्ठित होता है। इस संसारमें और परलोकमें वही पुण्यवान् और पूजनीय है॥ १३ — २०॥

जो भगवान् श्रीकृष्णका मन्दिर बनवाता है. वहीं पुण्यवान् उत्पन्न हुआ है, उसीने अपने कुलकी रक्षा को है। जो भगवान् विष्णु, शिव, सूर्य और देवी आदिका मन्दिर बनवाता है, वही इस लोकमें कीर्तिका भागी होता है। सदा धनकी रक्षामें लगे रहनेवाले मूर्ख मनुष्यको बड़े कष्टसे कमाये हुए अधिक धनसे क्या लाभ हुआ, यदि वह उससे ब्रीकृष्णका मन्दिर ही नहीं बनवाता। जिसका धन पितरों, ब्राह्मणों और देवताओं के उपयोगमें नहीं आता तथा बन्ध्-बान्धवाँके भी उपयोगमें नहीं आ सका, उसके धनकी प्राप्ति व्यर्थ हुई। जैसे प्राणियोंकी मृत्यु निश्चित है, उसी प्रकार कमाये हुए धनका नाश भी निश्चित है। मूर्ख मनुष्य ही क्षणभङ्गर जीवन और चञ्चल धनके मोहमें बँधा रहता है। जब धन दानके लिये, प्राणियोंके उपभोगके लिये, कीर्तिके लिये और धर्मके लिये काममें नहीं लाया जा सके तो उस धनका मालिक बननेमें क्या लाभ है? इसलिये प्रारब्धसे मिले अथवा पुरुषार्थसे, किसी भी उपायसे धनको प्राप्तकर उसे उत्तम ब्राह्मणोंकी दान दे, अथवा कोई स्थिर कीर्ति बनवावे। चुँकि दान और कीर्तिसे भी बढ़कर मन्दिर बनवाना है. इसलिये बुद्धिमान् मनुष्य विष्णु आदि देवताओंका मन्दिर आदि बनवावे। भक्तिमान् श्रेष्ठ पुरुषोंके द्वारा यदि भगवानुके मन्दिरका निर्माण और उसमें भगवान्का प्रवेश (स्थापन आदि) हुआ तो यह समझना चाहिये कि उसने समस्त चराचर त्रिभुवनको रहनेके लिये भवन बनवा दिया। ब्रह्मासे लेकर तुणपर्यन्त जो कुछ भी भूत, वर्तमान, भविष्य,

स्थल, सक्ष्म और इससे भिन्न है, वह सब भगवान विष्णुसे प्रकट हुआ है। उन देवाधिदेव सर्वव्यापक महात्मा विष्णुका मन्दिरमें स्थापन करके मनुष्य पुन: संसारमें जन्म नहीं लेता (मुक्त हो जाता है)। जिस प्रकार विष्णुका मन्दिर बनवानेमें फल बताया गया है, उसी प्रकार अन्य देवताओं -शिव, ब्रह्मा, सूर्य, गणेश, दुर्गा और लक्ष्मी आदिका भी मन्दिर बनवानेसे होता है। मन्दिर बनवानेसे अधिक पुण्य देवताकी प्रतिमा बनवानेमें है। देव-प्रतिमाकी स्थापना-सम्बन्धी जो यज्ञ होता है, उसके फलका तो अन्त ही नहीं है। कची मिट्टीकी प्रतिमासे लकड़ीकी प्रतिमा उत्तम है, उससे ईंटकी, उससे भी पत्थरकी और उससे भी अधिक सुवर्ण आदि धातुओंकी प्रतिमाका फल है। देवमन्दिरका प्रारम्भ करने मात्रसे सात जन्मोंके किये हुए पापका नाश हो जाता है तथा बनवानेवाला मनुष्य स्वर्गलोकका अधिकारी होता है: वह नरकमें नहीं जाता। इतना ही नहीं, वह मनुष्य अपनी सौ पीढीका उद्धार करके उसे विष्णुलोकमें पहुँचा देता है। यमराजने अपने दतोंसे देवमन्दिर बनानेवालोंको लक्ष्य करके ऐसा कहा था-॥ २१-३५॥

यम बोले—(देवालय और) देव-प्रतिमाका निर्माण तथा उसकी पूजा आदि करनेवाले मनुष्योंको तुमलोग नरकमें न ले आना तथा जो देव-मन्दिर आदि नहीं बनवाते, उन्हें खास तौरपर पकड़ लाना। जाओ! तुमलोग संसारमें विचरो और

न्यायपूर्वक मेरी आज्ञाका पालन करो। संसारके कोई भी प्राणी कभी तुम्हारी आज्ञा नहीं टाल सकेंगे। केवल उन लोगोंको तुम छोड़ देना जो कि जगत्पिता भगवान् अनन्तकी शरणमें जा चुके हैं; क्योंकि उन लोगोंकी स्थिति यहाँ (यमलोकमें) नहीं होती। संसारमें जहाँ भी भगवान्में चित लगाये हुए, भगवानुकी ही शरणमें पड़े हुए भगवद्धक महात्मा सदा भगवान् विष्णुको पूजा करते हों, उन्हें दूरसे ही छोड़कर तुमलोग चले जाना। जो स्थिर होते, सोते, चलते, उठते, गिरते, पहते या खडे होते समय भगवान श्रीकृष्णका नाम-कीर्तन करते हैं, उन्हें दूरसे ही त्याग देना। जो नित्य-नैमित्तिक कर्मोद्वारा भगवान जनार्दनकी पूजा करते हैं, उनकी ओर तुमलोग आँख उठाकर देखना भी नहीं; क्योंकि भगवानुका व्रत करनेवाले लोग भगवानको ही प्राप्त होते हैं "॥ ३६-४१॥

जो लोग फूल, धूप, वस्त्र और अत्यन्त प्रिय आभूषणोंद्वारा भगवान्की पूजा करते हैं, उनका स्पर्श न करना; क्योंकि वे मनुष्य भगवान् श्रीकृष्णके धामको पहुँच चुके हैं। जो भगवान्के मन्दिरमें लेप करते या बुहारी लगाते हैं, उनके पुत्रोंको तथा उनके वंशको भी छोड़ देना। जिन्होंने भगवान् विष्णुका मन्दिर बनवाया हो, उनके वंशमें सौ पीड़ीतकके मनुष्योंकी ओर तुमलोग बुरे भावसे न देखना। जो लकड़ीका, पत्यस्का अथवा मिट्टीका ही देवालय भगवान् विष्णुके लिये बनवाता है, वह समस्त पापोंसे

<sup>&</sup>quot; यम उवाच -

प्रतिमापुनादिकृतो नानेया नाकं नयः। देवालयायकार्तः आनेयास्ते विशेषतः॥ विचारध्यं यद्यान्यायं नियोगो मम पाल्यताम्। नाजाधकं करिष्यन्ति भवतां जनतः क्रिकृत्॥ केवलं ये जगतावमनन्त्र समुपाविताः। भवद्भिः परिवर्तन्त्रमत्तेषां नाजास्ति संस्थितिः॥ यत्र भागवता लोकं तांच्यतायकपायनाः। पृत्यन्ति सदा विष्णुं ते च त्यान्याः सुदूरतः॥ यस्तिष्ठन् प्रस्थपन् गच्छानृतिष्ठन् स्वालिताः स्थिताः। संकीर्तयनि गोविन्दं ते वस्त्यान्याः सुदूरतः॥ नित्यैनीमित्तिकैरैवं ये यजन्ति बनादंवम्। च्यानोक्य भवद्भिते तद्यता यान्ति तद्वित् ॥ (अस्तिष्ठन् ३८।३६—४१)

मुक्त हो जाता है। प्रतिदिन यज्ञोंद्वारा भगवानुकी आराधना करनेवालेको जो महान फल मिलता है. उसी फलको, जो विष्णुका मन्दिर बनवाता है. वह भी प्राप्त करता है। जो भगवान् अच्युतका मन्दिर बनवाता है, वह अपनी बीती हुई सी पीढीके पितरोंको तथा होनेवाले सौ पीढीके वंशजोंको भगवान विष्णुके लोकको पहुँचा देता है। भगवान् विष्णु सप्तलोकमय हैं। उनका मन्दिर जो बनवाता है, वह अपने कुलको तारता है, उन्हें अक्षय लोकोंकी प्राप्ति कराता है और स्वयं भी अक्षय लोकोंको प्राप्त होता है। मन्दिरमें ईंटके समृहका जोड़ जितने वर्षोंतक रहता है, उतने ही ब्रह्माजीसे वर्णन किया था॥५१॥

हजार वर्षीतक उस मन्दिरके बनवानेवालेकी स्वर्गलोकमें स्थिति होती है। भगवान्की प्रतिमा बनानेवाला विष्णुलोकको प्राप्त होता है, उसकी स्थापना करनेवाला भगवानुमें लीन हो जाता है और देवालय बनवाकर उसमें प्रतिमाकी स्थापना करनेवाला सदा भगवानुके लोकमें निवास पाता 8. 11 25-4011

अग्निदेव बोले- यमराजके इस प्रकार आज्ञा देनेपर यमके दूत भगवान विष्णुकी स्थापना आदि करनेवालोंको यमलोकमें नहीं ले जाते। देवताओंकी प्रतिष्ठा आदिको विधिका भगवान् हयग्रीवने

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'देवालय-निर्माण माहास्थादिका वर्णन' नामक

अइतीसवी अध्याय पुरा हुआ॥ ३८॥

### उन्तालीसवाँ अध्याय

### विष्णु आदि देवताओंकी स्थापनाके लिये भूपरिग्रहका विधान

भगवान् हयग्रीव कहते हैं- ब्रह्मन्। अब मैं विष्णु आदि देवताओंकी प्रतिष्ठाके विषयमें कहँगा, ध्यान देकर सुनिये। इस विषयमें मेरे द्वारा वर्णित पद्धरात्रों एवं सप्तरात्रोंका ऋषियोंने मानवलोकमें प्रचार किया है। वे संख्यामें पच्चीस है। (उनके नाम इस प्रकार हैं-) आदिहयशीर्धतन्त्र, त्रैलोक्यमोहनतन्त्र, वैभवतन्त्र, पुष्करतन्त्र, प्रह्मादतन्त्र, गार्ग्यतन्त्र, गालवतन्त्र, नारदीयतन्त्र, ब्रीप्रश्रतन्त्र, शाण्डिल्यतन्त्र, ईश्वरतन्त्र, सत्यतन्त्र, शौनकतन्त्र,

वसिक्कोक्त ज्ञानसागरतन्त्र, स्वायम्भूवतन्त्र, कापिलतन्त्र, तार्स्य (गारुड)-तन्त्र, नारायणीयतन्त्र, आत्रेयतन्त्र, नारसिंहतन्त्र, आनन्दतन्त्र, आरुणतन्त्र, बौधायनतन्त्र, अष्टाङ्गतन्त्र और विश्वतन्त्र॥१-५॥

इन तन्त्रोंके अनुसार मध्यदेश आदिमें उत्पन्न द्विज देवविग्रहोंकी प्रतिष्ठा करे। कच्छदेश, कावेरीतटवर्ती देश, कॉकण, कामरूप, कलिब्र, काञ्ची तथा काश्मीर देशमें उत्पन्न ब्राह्मण देवप्रतिष्ठा आदि न करे। आकाश, बायु, तेज, जल एवं पृथ्वी-

पुष्पपुष्पामीपिर्धृषणैकातिकामेः। अर्थयनि न ते ग्राह्म नतः कृष्णालये गताः॥ उपलेपनकर्तार: ये । कृष्णालये परित्यान्यास्तेषां पुत्रास्तवा कुसम्॥ येन चायतर्व विष्णोः कारितं तरकृतो , पम् । पूंचां शर्त नावलोक्यं दया । कारवेन्युनार्व वापि सर्वपापै: प्रमुख्यते ॥ यन्यसम्बर्गः । प्रानीति तत्कलं विष्णीर्यः करायति केतनम्॥ ज्ञम् । कारयन् पगवदाम विष्णुस्तस्य यः कुस्ते गृहम्। तरप्रवस्योद्योकानसम्यान् विक्रवि । काबद्वबंसहस्राणि तत्कतीदेवि प्रतिमानुद् विष्णुलोकं स्थापको लीयते हरी। देवसवप्रतिकृतिप्रतिष्ठाकृत् (अग्निप्० ३८।४२-५०)

ये पश्चमहाभूत पञ्चरात्र हैं। जो चेतनाशून्य एवं अज्ञानान्धकारसे आच्छत्र हैं, वे पञ्चग्रत्रसे रहित हैं। जो मनुष्य यह धारणा करता है कि 'मैं पापमुक्त परब्रह्म विष्णु हैं '-वह देशिक होता है। वह समस्त बाह्य लक्षणों (वेष आदि)-से हीन होनेपर भी तन्त्रवेता आचार्य माना गया है॥ ६-८ र ॥

देवताओंको नगराभिमुख स्थापना करनी चाहिये। नगरकी ओर उनका पृष्ठभाग नहीं होना चाहिये। कुरुक्षेत्र, गया आदि तीर्थस्थानोंमें अथवा नदीके समीप देवालयका निर्माण कराना चाहिये। ब्रह्माका मन्दिर नगरके मध्यमें तथा इन्द्रका पूर्व दिशामें उत्तम माना गया है। अग्निदेव तथा मातुकाओंका आग्नेयकोणमें, भूतगण और यमराजका दक्षिणमें, चण्डिका, पितृगण एवं दैत्यादिका मन्दिर नैर्ऋत्य-कोणमें बनवाना चाहिये। वरुणका पश्चिममें वायुदेव और नागका वायव्यकोणमें, यक्ष या कबेरका उत्तर दिशामें, चण्डीश-महेशका ईशानकोणमें और विष्णुका मन्दिर सभी ओर बनवाना श्रेष्ट है। ज्ञानवान् मनुष्यको पूर्ववर्ती देव-मन्दिरको संकृचित करके अल्प, समान या धिशाल मन्दिर नहीं

बनवाना चाहिये॥ ९-१३ ई॥

(किसी देव-मन्दिरके समीप मन्दिर बनवानेपर) दोनों मन्दिरोंकी ऊँचाईके बराबर दुगुनी सीमा छोडकर नवीन देव-प्रासादका निर्माण करावे। विद्वान व्यक्ति दोनों मन्दिरोंको पीडित न करे। भूमिका शोधन करनेके बाद भूमि-परिग्रह करे। तदनन्तर प्राकारकी सीमातक माष, हरिद्राचूर्ण, खील, दिध और सक्तसे भूतविल प्रदान करे। फिर अष्टाक्षरमन्त्र पढ्कर आठों दिशाओं में सक्त बिखेरते हुए कहे —'इस भूमिखण्डपर जो राक्षस एवं पिशाच आदि निवास करते हों, वे सब यहाँसे चले जायै। मैं यहाँपर श्रीहरिके लिये मन्दिरका निर्माण करूँगा। फिर भूमिको हलसे जुतवाकर गोचारण करावे। आठ परमाणुका 'रथरेणु' माना गया है। आठ रथरेणुका 'प्रसरेणु' माना जाता है। आठ त्रसरेणुका 'बालाग्र' तथा आठ बालाग्रको 'लिक्षा' कहो जाती है। आठ लिक्षाको 'युका,' आठ युकाका 'यवमध्यम', आठ यवका 'अङ्गल,' चौबीस अङ्गलका 'कर' और अट्टाईस अङ्गलका 'पद्महस्त' होता है<sup>र</sup> ॥ १४--२१ ॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरावर्षे विष्णु आदि देवताओंकी स्थापनाके लिये 'भूपरिग्रहका वर्णन' नामक उन्तालीसवौँ अध्याय पूरा हुआ॥३९॥

#### ついまままれった चालीसवाँ अध्याय

### वास्तुमण्डलवर्ती देवताओंके स्थापन, पूजन, अर्घ्यंदान तथा बलिदान आदिकी विधि

भगवान् हयग्रीय कहते हैं-- ब्रह्मन्! पूर्वकालमें सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंके लिये भयंकर एक महाभूत था। देवताओंने उसे भूमिमें निहित कर दिया। उसीको 'वास्तुपुरुष' माना गया है। चतुःषष्टि

पदोंसे युक्त क्षेत्रमें अर्घकोणमें स्थित ईश (या शिखों)-को घृत एवं अक्षतोंसे तृप्त करे। फिर एक पदमें स्थित पर्जन्यको कमल तथा जलसे, दो पदोंमें स्थित जयन्तको पताकासे, दो कोष्ठोंमें

१. राक्षसाक्ष पिशाचाक्ष येऽसिमात्त्वहन्ति भूतले। सर्वे ते व्यपनकान्तु स्थानं कुर्वामां हरे:॥

२. त्रीविद्यार्णवतन्त्रमें यह मान इस प्रकार दिवा गवा है --वातायनपर्थ प्राप्य ये भान्ति रविरक्ष्मयः । तेषु सुक्ष्मा विसर्पन्ते रेणवस्त्रसरेणयः ॥ । तेउडी केशाङ्कपास्तेउडी लिखा युकास्तदप्टकम्। परमाणोरष्टगुणस्त्रसरेणुरुदाहृतः यवस्तेऽभ्यवङ्ग्लिः समुदाइतः। सा तृतमःङ्ग्लिः सस्यका सेव तु मध्यमा। षड्यवा साधमा प्रोका मानाञ्चलमितीरतम् ॥ (१२।१-४)

स्थित महेन्द्रको भी उसीसे, द्विपदस्थ रविको सभी लाल रंगकी वस्तुओंसे संतुष्ट करे। दो पदोंमें स्थित सत्यको वितान (चैदोवों)-से एवं एकपदस्थ भूशको घृतसे, अग्निकोणवर्ती अर्धपदमें स्थित व्योम (आकाश)-को शाकृतनामक औषधके गृदेसे, उसी कोणके दूसरे अर्धपदमें स्थित अग्निदेवको स्करो, एकपदस्थ पृथाको लाजा (खील)-से, द्विपदस्थ वितथको स्वर्णसे, एकपदस्थ गृहक्षतको माखनसे, एक पदमें स्थित यमराजको उडदमिश्रित भातसे, द्विपदस्थ गन्धर्वको गन्धसे, एकपदस्थ भृङ्गको शाकुनजिह्ना नामक ओषधिसे, अर्धपदमें स्थित मृगको नीले वस्त्रसे, अर्थकोष्ठके निप्नभागमें विश्वमान पितुगणको कुशर (खिचडी)-से, एकपदस्थ दौवारिकको दन्तकाष्ट्रसे एवं दो पदौमें स्थित सुग्रीवको यव-निर्मित पदार्थ (इल्वा आदि)-से परितृप्त करे॥ १-७ ई॥

द्विपदस्थ पुष्पदन्तको कृश-समृहाँसे, दो पदाँमें स्थित वरुणको पदासे, द्विपदस्थ असुरको सुरासे, एक पदमें स्थित शेषको चुतमिश्रित जलसे, अर्धपदस्थित पाप (या पापयक्ष्मा)-को यवात्रसे, अर्धपदस्थ रोगको माँडसे, एकपदस्थित नाग (सर्प)-को नागपुष्पसे, द्विपदगत मुख्यको भक्ष्य-पदार्थीसे, एकपदस्थ भल्लाटको मुँग-भातसे, एकपद-संस्थित सोमको मध्यक खीरसे, दो पदोंमें अधिष्ठित ऋषिको शालुकसे, एक पदमें विद्यमान अदितिको लोपिकासे एवं अर्धपदस्य दितिको पुरियोद्वारा संतुष्ट करे। फिर ईशानस्थित ईशके निम्न भागमें अर्धपदस्थित 'आप'को दुग्धसे एवं उसके नीचे अर्धपदमें अधिष्ठित आप-वत्सको दहीसे संतुष्ट करे। साथ ही पूर्ववर्ती कोष्ठ-चतुष्टयमें मरीचिको लड्ड देकर तृप्त करे। ब्रह्माके ऊर्ध्वभागके कोणस्थित

कोष्टमें अर्धपदस्थ सावित्रको रक्तपुष्प निवेदन करे। उसके निम्नवर्ती अर्ध कोष्ठकमें स्थित सविताको कुशोदक प्रदान करे। चार पदोंमें स्थित विवस्वानको रक्तचन्दन, नैर्ऋषकोणवर्ती अर्धकोष्टमें स्थित सुराधिप इन्द्रको हरिद्रामिश्रित जलका अर्घ्य दे। उसीके अर्धभागमें कोणवर्ती कोष्ठकमें स्थित इन्द्रजय (अथवा जय)-को धृतका अर्ध्य दे। चतुष्पदमें मित्रको गृहयुक्त पायस दे। वायव्यकोणके आधे कोष्ठकमें प्रतिष्ठित रुद्रको पकायी हुई उड्डद (या उसका बड़ा) एवं उसके अधोवर्ती अर्धकोष्ठमें स्थित यक्ष (या रुद्रदास)-को आईफल (अंगुर, सेव आदि) समर्पित करे। चतुष्पदवर्ती महीधर (या पृथ्वीधर)-को उइदमिश्रित अत्र एवं माष (उडद)-की बलि दे। मध्यवर्ती कोष्ठ-चतुष्टयमें भगवान् ब्रह्माके निमित्त तिल-तण्डल स्थापित करे। चरकीको उहद और धृतसे, स्कन्दको खिचड़ी तथा पृष्पमालासे, विदारीको लाल कमलसे, कन्दर्पको एक पलके तोलवाले भातसे, पुतनाको पलिपत्तसे, अम्भकको उड़द एवं पूष्पपालासे, पापा या पापराक्षसीको पित, पृथ्यमाला एवं अस्थियोंसे तथा पिलिपित्सको भौति-भौतिकी मालाके द्वारा संतुष्ट करे। तदनन्तर ईशान आदि दिकपालोंको लाल उड़दकी बलि दे। इन सबके अभावमें अक्षतोंसे सबकी पूजा करनी चाहिये\*। ग्रक्षस, मातुका, गण, पिशाच, पितर एवं क्षेत्रपालको भी इच्छानुसार (दही-अक्षत या दही-उडदकी) बलि प्रदान करनी चाहिये॥८-२१॥

वास्त्-होम एवं बलि-प्रदानसे इनकी तृप्ति किये बिना प्रासाद आदिका निर्माण नहीं करना चाहिये। ब्रह्माके स्थानमें श्रीहरि, श्रीलक्ष्मीजी तथा गणदेवताकी पूजा करें। फिर भूमि, वास्तुपुरुष

<sup>&</sup>quot; वर्तमान समयमें अक्षतसे ही सबका पूजन करना चाहिये। इससे जाम्जीय आज्ञाका भी परिपालन होता है तथा हिंसा आदि दोषकी भी पापि नहीं होती है।

एवं वर्धनीयुक्त कलशका पूजन करे। कलशके
मध्यमें ब्रह्मा तथा दिक्पालोंका यजन करे। फिर
स्वस्तिवाचन एवं प्रणाम करके पूर्णाहुति दे।
ब्रह्मन्! तदनन्तर गृहपति हाथमें छिद्रयुक्त जलपात्र
लेकर विधिपूर्वक दक्षिणावर्त मण्डल बनाते हुए
सूत्रमार्गसे जलधाराको घुमावे। फिर पूर्ववत् उसी
मार्गसे सात बीजोंका वपन करे। उसी मार्गसे खात
(गड्डे)-का आरम्भ करे। तदनन्तर मध्यमें हाथभर
चौड़ा एवं चार अङ्गुल नीचा गर्त खोद ले।
उसको लीप-पोतकर पूजन प्रारम्भ करे। सर्वप्रथम
घार भुजाधारी श्रीविष्णु भगवान्का ध्यान करके
उन्हें कलशसे अध्यं-प्रदान करे। फिर छिद्रयुक्त
जलपात्र (झारी)-से गर्तको भरकर उसमें स्वेत

पुष्प डाले। उस श्रेष्ठ दक्षिणावर्त गर्तको बीज एवं मृतिकासे भर दे। इस प्रकार अर्घ्यदानका कार्य निष्पन्न करके आचार्यको गो-वस्त्रादिका दान करे। ज्यौतिषी और स्थपति (राजिमस्त्री)-का यथोचित सत्कार करके विष्णुभक्त और सूर्यका पूजन करे। फिर भूमिको यत्नपूर्वक जलपर्यन्त खुदवावे। मनुष्यके बराबरकी गहराईसे नीचे यदि शल्य (हड्डी आदि) हो तो वह गृहके लिये दोषकारक नहीं होता है। अस्थि (शल्य) होनेपर घरको दोवार टूट जाती है और गृहपतिको सुख नहीं प्राप्त होता है। खुदाईक समय जिस जीव-जन्तुका नाम सुनायी दे जाय, वह शल्य उसी जीवके शरीरसे उद्धत जानना चाहिये॥ २२—३१॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'वास्तु-देवताओंके अर्घ्य-दान-विधान आदिका वर्णन' गामक चार्लासवाँ अध्याप पूरा हुआ॥४०॥

へいかははだんへ

# इकतालीसवाँ अध्याय

भगवान् हयग्रीव बोले — अब मैं शिलान्यासस्वरूप पाद-प्रतिष्ठाका वर्णन करूँगा। पहले मण्डप बनाना चाहिये; फिर उसमें चार कुण्ड बनावे। वे कुण्ड क्रमशः कुम्भन्यास', इष्टकान्यास', द्वार और खम्भेके शुभ आश्रय होंगे। कुण्डका तीन चौथाई हिस्सा कंकड़ आदिसे भर दे और बराबर करके उसपर वास्तुदेवताका पूजन करे। नींवमें डाली जानेवाली ईट खूब पकी हों; बारह-बारह अङ्गुलकी लंबी हों तथा विस्तारके तिहाई भागके बराबर, अर्थात् चार अङ्गल उनकी

मोटाई होनी चाहिये। अगर पत्थरका मन्दिर बनवाना हो तो ईटकी जगह पत्थर ही नींवमें डाला जायगा। एक-एक पत्थर एक-एक हाथका लंबा होना चाहिये। (यदि सामध्यं हो तो) तौंबेके नौ कलशोंकी, अन्यथा मिट्टीके बने नौ कलशोंकी स्थापना करे। जल, पञ्चकषाय', सवौंषधि और चन्दनमिश्रित जलसे उन कलशोंको पूर्ण करना चाहिये। इसी प्रकार सोना, धान आदिसे युक्त तथा गन्ध-चन्दन आदिसे भलीभाँति पूजित करके उन जलपूर्ण कलशोंद्वारा 'आपो' हि छा'

१. कलशकी स्थापना। २. ईट या प्रत्यस्की स्थापना।

तन्त्रके अनुसार निम्नाङ्कित चौच वृक्षीका कथाय—जामुन, सेमर, खिडिटो, मौलसिरी और बेर। यह कथाय वृक्षको छालको पानीमें भिगोकर निकाला जाता है और कलरामें डालने एवं दुर्गानुकन आदिके काम आता है।

४. ॐ आयो हि हा मयोपुर: ) ॐ ता न कर्जे दश्यतन । ॐ महे रचान बढाने । ॐ यो व: क्रिकामो रस: । ॐ तस्य भाजपतेह न: । ॐ उन्नतीरिय मातर: । ॐ तस्मा अरं रामान व: । ॐ कस्य धन्यय जिन्नय । ॐ आणे जनयमा च न: ) (यजु०, ज० ११, मन ५०, ५१, ५२)

इत्यादि तीन ऋचाओं, 'शं नो' देवीरभिष्टयं आदि मन्त्रों 'तरत्स' मन्दीः' इत्यादि मन्त्र एवं पावमानीं ऋचाओंके तथा 'उदुत्तमं वरुण' 'कया' नः' और 'वरुणस्योत्तम्भनमिसि' इत्यादि मन्त्रोंके पाठपूर्वक 'हंसः शुच्चिषद्"' इत्यादि मन्त्र तथा श्रीसूक्तका भी उच्चारण करते हुए बहुत-सी शिलाओं अथवा ईटोंका अभिषेक करे। फिर उन्हें नींवमें स्थापित करके मण्डपके भीतर एक शय्यापर पूर्वमण्डलमें भगवान् श्रीविष्णुका पूजन करे। अरणी-मन्थनद्वारा अग्नि प्रकट करके द्वादशाक्षर-मन्त्रसे उसमें सिमधाओंका हवन करना चाहिये॥ १—९॥

'आधार' और 'आज्यभाग' नामक आहुतियाँ प्रणवमन्त्रसे ही करावे। फिर अष्टाक्षर-मन्त्रसे आठ आहुति देकर ॐ भूः स्वाहा, ॐ भूवः स्वाहा, ॐ स्वः स्वाहा —इस प्रकार तीन व्याहितयाँसे क्रमशः लोकेश्वर अग्नि, सोमग्रह और भगवान् पुरुषोत्तमके निमित्त हवन करे। इसके बाद प्रायक्षित्तसंज्ञक हवन करके प्रणवयुक्त द्वादशाक्षर मन्त्रसे उड़द, घी और तिलको एक साथ लेकर पूर्णाहुति-हवन करना चाहिये। तत्पक्षात् आचार्य पूर्वाभिमुख होकर आठ दिशाओं में स्थापित कलशोंपर

पृथक्-पृथक् पद्म आदि देवताओंका स्थापन-पूजन करे। बोचमें भी धरती लीपकर पत्थरकी एक शिला और कलश स्थापित करे। इन नौ कलशॉपर क्रमश: नीचे लिखे देवताओंकी स्थापना करनी चाहिये॥ १०—१३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

पदा, महापदा, मकर, कच्छप, कुमुद, आनन्द, पदा और शङ्ख-इनको आठ कलशोंमें और पदानीको मध्यवर्ती कलशपर स्थापित करे॥ १४॥

इन कलशोंको हिलावे-डुलावे नहीं; उनके निकट पूर्व आदिके क्रमसे ईशानकोणतक एक-एक ईट रख दे। फिर उनपर उनकी देवता विमला आदि शक्तियोंका न्यास (स्थापन) करना चाहियें। बीचमें 'अनुग्रहा'की स्थापना करे। इसके बाद इस प्रकार प्रार्थना करे—'मुनिवर अङ्गिराको सुपुत्रो इष्टका देवी, तुम्हारा कोई अङ्ग ट्टा-फूटा या खराब नहीं हुआ है; तुम अपने सभी अङ्गोसे पूर्ण हो। मेरा अभीष्ट पूर्ण करो। अब मैं प्रतिष्ठा करा रहा हैं'॥१५—१७॥

उत्तम आचार्य इस मन्त्रसे इष्टकाओंको स्थापना करनेके पश्चात् एकाग्रचित्त होकर मध्यवाले स्थानमें गर्भाधान करे। (उसको विधि यों है—) एक कलज्ञके ऊपर देवेश्वर भगवान् नारायण तथा

१. शं तो देवीरिधष्टव आपी भवन्तु पीतवे । शं वीरिधकवन्तु १:४ (अथर्वन, १।६(१) २. तरस्य मन्दी धार्वति धार्य मुसस्यान्थसः । तरस्य मन्दी धार्वति ॥

उस्रा चेद वसूत्रं मार्गस्य देव्यकाः । तस्त्व मन्द्रो धावति ॥ श्वसमोः पुरुषन्योग् सहस्राणि दच्हे । तस्त्व मन्द्रो धावति ॥ आ यथोस्थिततं तना सहस्राणि व दच्हे । तस्त्व मन्द्रो धावति ॥

मन्दी धावति॥ (ऋ०, म०९, स्०५८।१-४)

३. ऋग्वेद, नवम मण्डल, अध्यय १, २, ३के स्कोंको 'पायमानस्क' तथा ऋगाओंको 'पायमानी ऋगाएँ' कहते हैं।

४. उदुतमं वरण पाक्रमस्मदवाधमं वि मध्यमं उचाव।अधान्ययगटित्य व्रते तवानागस्ते अदितये स्वाम॥(धजु०, १२।१२)

५. कमा नक्षित्र आभुवद्ती सदावृथः सखा। कमा श्रीवष्टया वृता॥(यजु०, ३६।४)

६. वरुणस्योत्तम्भनमसि वरुणस्य स्कम्भसर्वनी स्थो वरुणस्य ऋतसदन्यसि वरुणस्य ऋतसदनमसि वरुणस्य ऋतसदनमसोद॥ (यजु०, ४१३६)

७. हंसः सुचिपद्रमुस्तरिक्सद्रोता वेदिकर्रात्विवर्दुगेनसन्। नृष्ट्रसाद्वास्त्रद्योगसद्भ्य गोना व्हाना आदिना ऋतं बृहत्॥ (यज् १०। २४; कठ० २।२।२)

८. विमला आदि शक्तियोंके नाम इस प्रकार है-

विमला, उत्कर्षिणी, ज्ञाना, क्रिया, योगा, प्रह्लो, सत्या, ईशामा तथा अनुप्रहा ।

पश्चिनी (लक्ष्मी) देवीको स्थापित करके उनके पास मिट्टी, फूल, धातु और रत्नोंको रखे। इसके बाद लोहे आदिके बने हुए गर्भपात्रमें, जिसका विस्तार बारह अङ्गल और ऊँचाई चार अङ्गल हो, अस्त्रकी पूजा करे। फिर ताँबेके बने हुए कमलके आकारवाले एक पात्रमें पृथ्वीका पूजन करे और इस प्रकार प्रार्थना करे-'सम्पूर्ण भूतोंकी ईश्वरी पृथ्वीदेवी! तुम पर्वतोंके आसनसे सुशोभित हो; चारों और समुद्रोंसे घिरी हुई हो: एकान्तमें गर्भ धारण करो। वसिष्ठकन्या नन्दा! वसुओं और प्रजाओंके सहित तुम मुझे आनन्दित करो। भार्गवपुत्री जया! तुम प्रजाओंको विजय दिलानेवाली हो। (मुझे भी विजय दो।) अङ्गिराकी पुत्री पूर्णा! तुम मेरी कामनाएँ पूर्ण करो। महर्षि करयपकी कन्या भद्रा। तुम मेरी बुद्धि कल्याणमधी कर दो। सम्पूर्ण बीजोंसे युक्त और समस्त रत्नों एवं औषधोंसे सम्पन्न सुन्दरी जया देवी तथा वसिष्ठपुत्री नन्दा देवी। यहाँ आनन्दपूर्वक रम जाओ। हे कश्यपकी कन्या भद्रा! तुम प्रजापतिकी पुत्री हो, चारों ओर फैली हुई हो, परम महान् हो; साथ ही सुन्दरी और सुकान्त हो, इस गृहमें रमण करो । हे भागवी देवी ! तुम परम आश्चर्यमची हो; गन्ध और माल्य आदिसे सुशोधित एवं पूजित हो; लोकोंको ऐश्वर्य प्रदान करनेवाली देवि! तुम इस गृहमें रमण करो। इस देशके सम्राट, इस नगरके राजा और इस घरके मालिकके बाल-बच्चोंको तथा मनुष्य आदि प्राणियोंको आनन्द देनेके लिये पश् आदि सम्पदाकी वृद्धि करो।' इस प्रकार प्रार्थना करके वास्त-कृण्डको गोम्त्रसे सींचना चाहिये॥ १८--२८॥

यह सब विधि पूर्ण करके कुण्डमें गर्भको चाहिये॥ ३६-३७॥

स्थापित करे। यह गर्भाधान रातमें होना चाहिये। उस समय आचार्यको गाँ-वस्त्र आदि दान करे तथा अन्य लोगोंको भोजन दे। इस प्रकार गर्भपात्र रखकर और ईंटोंको भी रखकर उस कुण्डको भर दे। तत्पश्चात् मन्दिरकी ऊँचाईके अनुसार प्रधानदेवताके पीठका निर्माण करे। 'उत्तम पीठ' वह है, जो ऊँचाईमें मन्दिरके आधे विस्तारके बराबर हो। उत्तम पीठकी अपेक्षा एक चौथाई कम ऊँचाई होनेपर मध्यम पीठ कहलाता है और उत्तम पीठकी आधी ऊँचाई होनेपर 'कनिष्ठ पीठ' होता है। पीठ-बन्धके ऊपर पुन: वास्तु-याग (वास्तुदेवताका पूजन) करना चाहिये। केवल पाद-प्रतिष्ठा करनेवाला मनुष्य भी सब पापोंसे रहित होकर देवलोकमें आनन्द-भीग करता है ॥ २९-३२॥

में देवमन्दिर बनवा रहा है, ऐसा जो मनसे चिन्तन भी करता है, उसका शारीरिक पाप उसी दिन नष्ट हो जाता है। फिर जो विधिपूर्वक मन्दिर बनवाता है, उसके लिये तो कहना ही क्या है ? जो आठ ईंटोंका भी देवमन्दिर बनवाता है, उसके फलकी सम्पत्तिका भी कोई वर्णन नहीं कर सकता। इसीसे विशाल मन्दिर बनवानेसे मिलनेवाले महान् फलका अनुमान कर लेना चाहिये॥ ३३ - ३५॥

गाँवके बीचमें अथवा गाँवसे पूर्वदिशामें यदि मन्दिर बनवाया जाय तो उसका दरवाजा पश्चिमकी ओर रखना चाहिये और सब कोणोंमेंसे किसी ओर बनवाना हो तो गाँवकी ओर दरवाजा रखे। गाँवसे दक्षिण, उत्तर या पश्चिमदिशामें मन्दिर बने, तो उसका दरवाजा पूर्वदिशाकी ओर रखना

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'सर्वितिलाविन्यासविधान आदिका कथन' नामक इकतालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ ४१॥

### बयालीसवॉ अध्याय

#### प्रासाद-लक्षण-वर्णन

भगवान् हयग्रीव कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं सर्वसाधारण प्रासाद (देवालय)-का वर्णन करता हैं, सुनो। विद्वान् पुरुषको चाहिये कि जहाँ मन्दिरका निर्माण कराना हो, वहाँके चौकोर क्षेत्रके सोलह भाग करे। उसमें मध्यके चार भागोंद्वारा आयसहित गर्भ (मन्दिरके भीतरी भागकी रिक्त भूमि) निश्चित करे तथा रोध बारह भागोंको दीवार उठानेके लिये नियत करे। उक्त बारह भागोंमेंसे चार भागकी जितनी लंबाई है, उतनी ही ऊँचाई प्रासादकी दीवारोंकी होनी चाहिये। विद्वान पुरुष दीवारोंकी कैंचाईसे दुगुनी शिखरकी कैंचाई रखे। शिखरके चौधे भागकी कैंचाईके अनुसार मन्दिरकी परिक्रमाकी कैंचाई रखे। उसी मानके अनुसार दोनों पार्श्व भागोंमें निकलनेका मार्ग (द्वार) बनाना चाहिये। वे द्वार एक-दूसरेके समान होने चाहिये। मन्दिरके सामनेके भुभागका विस्तार भी शिखरके समान ही करना चाहिये। जिस तरह उसकी शोभा हो सके, उसके अनुरूप उसका विस्तार शिखरसे दूना भी किया जा सकता है। मन्दिरके आगेका सभामण्डप विस्तारमें मन्दिरके गर्भसूत्रसे दूना होना चाहिये। मन्दिरके पादस्तम्भ आदि भितिके बराबर ही लंबे बनाये जायें। वे मध्यवतीं स्तम्भोंसे विभूषित हों। अथवा मन्दिरके गर्भका जो मान है, वही उसके मुख-मण्डप (सभामण्डप या जगमोहन)-का भी रखे। तत्पश्चात् इक्यासी

करे॥ १-७॥

इनमें पहले द्वारन्यासके समीपवर्ती पदींके भीतर स्थित होनेवाले देवताओंका पूजन करे। फिर परकोटेके निकटवर्ती एवं सबसे अन्तके पदोंमें स्थापित होनेवाले बत्तीस देवताओंकी पूजा करें ॥ ८॥

यह प्रासादका सर्वसाधारण लक्षण है। अब प्रतिमाके मानके अनुसार दूसरे प्रासादका वर्णन सुनो ॥ ९॥

जितनी बड़ी प्रतिमा हो, उतनी ही बड़ी सुन्दर पिण्डी बनावे। पिण्डीके आधे मानसे गर्भका निर्माण करे और गर्भके ही मानके अनुसार भित्तियाँ ठठावे। भीतोंकी लंबाईके अनुसार ही उनकी कैचाई रखे। विद्वान् पुरुष भीतरकी कैंचाईसे दुगुनी शिखरको कैंचाई करावे। शिखरकी अपेक्षा चौधाई ऊँचाईमें मन्दिरको परिक्रमा बनवावे तथा इसी ऊँचाईमें मन्दिरके आगेके मुख-मण्डपका भी निर्माण करावे॥ १०-१२॥

गर्भके आठवें अंशके मापका रचकेंकि निकलनेका मार्ग (द्वार) बनावे। अथवा परिधिके तृतीय भागके अनुसार वहाँ रथकों (छोटे-छोटे रथों)-की रचना करावे तथा उनके भी तृतीय भागके मापका उन रथोंके निकलनेके मार्ग (द्वार)-का निर्माण करावे। तीन रथकोंपर सदा तीन वामोंकी स्थापना करे॥ १३-१४॥

शिखरके लिये चार सत्रोंका निपातन पदों (स्थानों)-से युक्त वास्तु-मण्डपका आरम्भ करे। शुकनासाँके ऊपरसे सूतको तिरछा गिरावे।

१. नारदपुराण, पूर्वभाग, द्वितीय पाद, ५६वें अध्यापके ६०० से लेकर ६०३ तकके रखीकोंमें भी यही बात कही गयी है।

२. शिखरके चार भाग करके नीचेके दो भागोंको 'जुकनाला' कहते हैं। उसके ऊपरके तीसरे भागमें वेदी होती है, जिसपर उसका कण्ठमात्र स्थित होता है। सबसे ऊपरके चतुर्थ भागमें "अप्यालसार" संज्ञक कण्ठका निर्माण कराया जाना चाहिये। जैसा कि मरस्यपुराणमें कहा है-

शिखरके आधे भागमें सिंहकी प्रतिमाका निर्माण करावे। शुकनासापर सूतको स्थिर करके उसे मध्य संधितक ले जाय॥१५-१६॥

इसी प्रकार दूसरे पार्श्वमें भी सूत्रपात करे। शुकनासाके ऊपर वेदी हो और वेदीके ऊपर आमलसार नामक कण्ठसहित कलशका निर्माण कराया जाय। उसे विकराल न बनाया जाय। जहाँतक वेदीका मान है, उससे ऊपर हो कलशकी कल्पना होनी चाहिये। मन्दिरके द्वारकी जितनी चौड़ाई हो, उससे दूनी उसकी ऊँचाई रखनी चाहिये। द्वारको बहुत ही सुन्दर और शोभासम्पन्न बनाना चाहिये। द्वारके ऊपरी भागमें सुंदर मङ्गलमय वस्तुओंके साथ गूलरकी दो शाखाएँ स्थापित करे (खुदवावे)॥ १७ —१९॥

द्वारके चतुर्थांशमें चण्ड, प्रचण्ड, विष्यक्सेन मूर्तिका निर्माण करे। प्रासाद-रचना आठ, बारह और वत्सदण्ड —इन चार द्वारपालोंकी मूर्तियोंका समसंख्यावाले स्तम्भोंद्वारा करनी चाहिये। निर्माण करावे। गूलरकी शाखाओंके अर्थ भागमें अष्टम आदि अंशको छोड़कर जो वेध होर सुंदर रूपवाली लक्ष्मीदेवीके श्रीविग्रहको अङ्कित वह दोषकारक नहीं होता है। २३ — २६॥

करें। उनके हाथमें कमल हो और दिग्गज कलशोंके जलद्वारा उन्हें नहला रहे हों। मन्दिरके परकोटेको ऊँचाई उसके चतुर्थाशके बराबर हो। प्रासादके गोपुरकी ऊँचाई प्रासादसे एक चौथाई कम हो। यदि देवताका विग्रह पाँच हाथका हो तो उसके लिये एक हाथकी पीठिका होनी चाहिये॥ २०—२२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

विष्णु-मन्दिरके सामने एक गरुडमण्डप तथा भौमादि धामका निर्माण करावे। भगवान्के श्रीविप्रहके सब ओर आठाँ दिशाओंके ऊपरी भागमें भगवत्प्रतिमासे दुगुनी बड़ी अवतारोंकी मूर्तियाँ बनावे। पूर्व दिशामें वराह, दक्षिणमें नृसिंह, पश्चिममें श्रीधर, उत्तरमें हयप्रीव, अग्निकोणमें परशुराम, नैर्ऋत्यकोणमें श्रीराम, वायव्यकोणमें वामन तथा ईशानकोणमें वासुदेवकी मूर्तिका निर्माण करे। प्रासाद-रचना आठ, बारुह आदि समसंख्यावाले स्तम्भोंद्वारा करनी चाहिये। द्वारके अष्टम आदि अंशको छोड़कर जो येथ होता है, वह दोषकारक नहीं होता है। २३—२६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महायुराजमें 'प्रासाद आदिके लक्षणका वर्णन' नामक बयालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ४२॥

## तैंतालीसवाँ अध्याय

### मन्दिरके देवताकी स्थापना और भूतशान्ति आदिका कथन

हयग्रीवजी कहते हैं— ब्रह्मन्! अब मैं मन्दिरमें स्थापित करनेयोग्य देवताओंका वर्णन करूँगा, आप सुनें। पञ्चायतन मन्दिरमें जो बीचका प्रधान मन्दिर हो, उसमें भगवान् वासुदेवको स्थापित करे। शेष चार मन्दिरोंमेंसे अग्निकोणवाले मन्दिरमें भगवान् वामनकी, नैर्ऋत्यकोणमें नरसिंहकी, वायव्यकोणमें हयग्रीवकी और ईशानकोणमें वराहभगवान्की स्थापना करे। अथवा यदि बीचमें भगवान् नारायणकी स्थापना करे तो अग्निकोणमें दुर्गाकी, नैर्ऋत्यकोणमें सूर्यकी, वायव्यकोणमें

ब्रह्माकी और ईशानकोणमें लिङ्गमय शिवकी स्थापना करे। अथवा ईशानमें रुद्ररूपकी स्थापना करे। अथवा एक-एक आठ दिशाओं में और एक बीचमें —इस प्रकार कुल नौ मन्दिर बनवावे। उनमेंसे बीचमें वासुदेवकी स्थापना करे और पूर्वीदि दिशाओं में परशुराम-राम आदि मुख्य-मुख्य नौ अवतारोंको तथा इन्द्र आदि लोकपालोंको स्थापना करनी चाहिये। अथवा कुल नौ धामों में पाँच मन्दिर मुख्य बनवावे। इनके मध्यमें भगवान् पुरुषोत्तमको स्थापना करे॥ १—५॥

पूर्व दिशामें लक्ष्मी और कुबेरकी, दक्षिणमें मातृकागण, स्कन्द, गणेश और शिवकी, पश्चिममें सूर्य आदि नौ ग्रहोंकी तथा उत्तरमें मत्स्य आदि दस अवतारोंकी स्थापना करे। इसी प्रकार अग्निकोणमें चण्डीकी, नैत्रंहर्यकोणमें अग्बिकाकी, वायव्यकोणमें सरस्वतीकी और ईशानकोणमें लक्ष्मीजीकी स्थापना करनी चाहिये। मध्यभागमें वासुदेव अथवा नारायणकी स्थापना करे। अथवा तेरह कमरोंवाले देवालयके मध्यभागमें विश्वरूप भगवान् विष्णुकी स्थापना करे॥ ६—८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

पूर्व आदि दिशाओं में केशव आदि द्वादश विग्रहों को स्थापित करे तथा इनसे अतिरिक्त गृहों में साक्षात् ये श्रीहरि ही विराजमान होते हैं। भगवान्की प्रतिमा मिट्टी, लकड़ी, लोहा, रत्न, पत्थर, चन्दन और फूल—इन सात बस्तुओं की बनी हुई सात प्रकारकी मानी जाती है। फूल, मिट्टी तथा चन्दनकी बनी हुई प्रतिमाएँ बनने के बाद तुरंत पूजी जाती हैं। (अधिक कालके लिये नहीं होतीं।) पूजन करनेपर ये समस्त कामनाओं करे पूर्ण करती हैं। अब मैं शैलमयी प्रतिमाका वर्णन करता हूँ, जहाँ प्रतिमा बनाने में शिला (पत्थर)-का उपयोग किया जाता है॥ ९—११॥

उत्तम तो यह है कि किसी पर्वतका पत्थर लाकर प्रतिमा बनवावे। पर्वतोंके अभावमें जमीनसे निकले हुए पत्थरका उपयोग करे। ब्राह्मण आदि चारों वर्णवालोंके लिये क्रमशः सफेद, लाल, पीला और काला पत्थर उत्तम माना गया है। यदि ब्राह्मण आदि वर्णवालोंको उनके वर्णके अनुकृल उत्तम शिला न मिले तो उसमें आवश्यक वर्णकी कमीकी पूर्ति करनेके लिये नरसिंह-मन्त्रसे हवन करना चाहिये। यदि शिलामें सफेद रेखा हो तो वह बहुत ही उत्तम है, अगर काली रेखा हो तो वह नरसिंह-मन्त्रसे हवन करनेपर उत्तम होती है। यदि शिलासे काँसेके बने हुए घण्टेकी-सी आवाज निकलती हो और काटनेपर उससे चिनगारियाँ निकलती हों तो वह 'पुँक्षिङ्ग' है, ऐसा समझना चाहिये। यदि उपर्युक्त चिह्न उसमें कम दिखायी दें, तो उसे 'स्त्रीलिङ्ग' समझना चाहिये और पुँक्षिङ्ग-स्त्रीलिङ्ग-बोधक कोई रूप न होनेपर उसे 'नपुंसक' मानना चाहिये। तथा जिस शिलामें कोई मण्डलका चिह्न दिखायी दे, उसे सगभी समझकर त्याग देना चाहिये॥ १२ —१५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्रतिमा बनानेके लिये वनमें जाकर वनयाग आरम्भ करना चाहिये। वहाँ कुण्ड खोदकर और उसे लीपकर मण्डपमें भगवान् विष्णुका पूजन करना चाहिये तथा उन्हें बिल समर्पणकर कर्ममें उपयोगी टंक आदि शस्त्रोंकी भी पूजा करनी चाहिये। फिर हवन करनेके पश्चात् अगहनीके चावलके जलसे अस्य-मन्त्र (अस्वाय फट्ट)-के उच्चारणपूर्वक उस शिलाको सींचना चाहिये। नरसिंह-मन्त्रसे उसकी रक्षा करके मूल-मन्त्र (ॐ नमो नारायणाय)-से पूजन करे। फिर पूर्णाहुति-होम करके आचार्य भूतोंके लिये बिल समर्पित करें। वहाँ जो भी अव्यक्तरूपसे रहनेवाले जन्तु, यातुधान (राक्षस), गुहाक और सिद्ध आदि हों अथवा और भी जो हों, उन सबका पूजन करके इस प्रकार क्षमा-प्रार्थना करनी चाहिये॥ १६—१९॥

'भगवान् केशवकी आज्ञासे प्रतिमाके लिये हमलोगोंकी यह यात्रा हुई है। भगवान् विष्णुके लिये जो कार्य हो, वह आपलोगोंका भी कार्य है। अत: हमारे दिये हुए इस बलिदानसे आपलोग सर्वथा तृष्ठ हों और शीघ्र ही यह स्थान छोड़कर कुशलपूर्वक अन्यत्र चले जायें'॥ २०-२१॥

इस प्रकार सावधान करनेपर वे जीव बड़े प्रसन्न होते हैं और सुखपूर्वक उस स्थानको छोड़कर अन्यत्र चले जाते हैं। इसके बाद कारीगरोंके साथ यज्ञका चरु भक्षण करके रातमें सोते समय स्वप्र-मन्त्रका जप करे। 'जो समस्त प्राणियोंके निवास-स्थान हैं, व्यापक हैं, सबको उत्पन्न करनेवाले हैं, स्वयं विश्वरूप हैं और सम्पूर्ण विश्व जिनका स्वरूप है, उन स्वप्रके अधिपति भगवान् श्रीहरिको नमस्कार है। देव! देवेश्वर! मैं आपके निकट सो रहा हूँ। मेरे मनमें जिन कार्योंका संकल्प है, उन सबके सम्बन्धमें मुझसे कुछ कहिये'॥ २२—२४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'ॐ ॐ हूं फट् विष्णवे स्वाहा।' इस प्रकार मन्त्र-जप करके सो जानेपर यदि अच्छा स्वप्न हो तो सब शुभ होता है और यदि बुरा स्वप्न हुआ तो नरसिंह-मन्त्रसे हवन करनेपर शुभ होता है। सबेरे उठकर अस्त्र-मन्त्रसे शिलापर अर्घ्य दे।

फिर अस्त्रकी भी पूजा करे। कुदाल (फावड़े), टंक और शस्त्र आदिके मुखपर मधु और घी लगाकर पूजन करना चाहिये। अपने-आपका विष्णुरूपसे चिन्तन करे। कारीगरको विश्वकर्मा माने और शस्त्रके भी विष्णुरूप होनेकी ही भावना करे। फिर शस्त्र कारीगरको दे और उसका मुख-पृष्ट आदि उसे दिखा दे॥ २५—२७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

कारीगर अपनी इन्द्रियोंको वशमें रखे और हाथमें टंक लेकर उससे उस शिलाको चौकोर बनावे। फिर पिण्डी बनानेके लिये उसे कुछ छोटी करें। इसके बाद शिलाको वस्त्रमें लपेटकर रथपर रखे और शिल्पशालामें लाकर पुन: उस शिलाका पूजन करे। इसके बाद कारीगर प्रतिमा बनावे॥ २८-२९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'मन्दिरके देवताको स्थापना, भूतशान्ति, शिला-लक्षण और प्रतिमा-निर्माण आदिका निरूपण' समक तैतालीसलौं अध्याय पूरा हुआ॥ ४३॥

## चौवालीसवाँ अध्याय

### वासुदेव आदिकी प्रतिमाओंके लक्षण

भगवान् हयग्रीव बोले— ब्रह्मन्! अब मैं तुम्हें वासुदेव आदिकी प्रतिमाके लक्षण बताता हूँ, सुनो। मन्दिरके उत्तर भागमें शिलाको पूर्वाभिमुख अथवा उत्तराभिमुख रखकर उसकी पूर्वा करे और उसे बलि अर्पित करके कारीगर शिलाके बीचमें सूत लगाकर उसका नौ भाग करे। नवें भागको भी १२ भागोंमें विभाजित करनेपर एक-एक भाग अपने अङ्गुलसे एक अङ्गुलका होता है। दो अङ्गुलका एक गोलक होता है, जिसे 'कालनेत्र' भी कहते हैं॥ १—३॥

उक्त नौ भागोंमेंसे एक भागके तीन हिस्से करके उसमें पार्षण-भागकी कल्पना करे। एक भाग घुटनेके लिये तथा एक भाग कण्ठके लिये निश्चित रखे। मुकुटको एक बित्ता रखे। मुँहका भाग भी एक बित्तेका ही होना चाहिये। इसी प्रकार एक बित्तेका कण्ठ और एक ही बित्तेका हृदय भी रहे। नाभि और लिङ्गके बीचमें एक बित्तेका अन्तर होना चाहिये। दोनों कर दो बित्तेके हों। जंबा भी दो बित्तेकी हो। अब सूत्रोंका माप सुनो — ॥ ४ — ६॥

दो सूत पैरमें और दो सूत जङ्घामें लगावे। पुटनोंमें दो सूत तथा दोनों करुओंमें भी दो सूतका उपयोग करे। लिङ्गमें दूसरे दो सूत तथा कटिमें भी कमरबन्ध (करधन) बनानेके लिये दूसरे दो सूतोंका योग करे। नाभिमें भी दो सूत काममें लावे। इसी प्रकार इदय और कण्ठमें दो सूतका उपयोग करे। ललाटमें दूसरे और मस्तकमें दूसरे दो सूतोंका उपयोग करे। बुद्धिमान् कारीगरोंको मुकुटके ऊपर एक सूत करना चाहिये। ब्रह्मन्! ऊपर सात ही सूत देने चाहिये। तीन कक्षाओंके अन्तरसे ही छ: सूत्र दिलावे। फिर मध्य-सूत्रको त्याग दे और केवल सूत्रोंको ही निवेदित करे॥७-११॥

ललाट, नासिका और मुखका विस्तार चार अङ्गुलका होना चाहिये। गला और कानका भी चार-चार अङ्गुल विस्तार करना चाहिये। दोनों ओरकी हनु (ठोड़ी) दो-दो अङ्गुल चौड़ी हो और चिबुक (टोड़ीके बीचका भाग) भी दो अङ्गुलका हो। पूरा विस्तार छ: अङ्गुलका होना चाहिये। इसी प्रकार ललाट भी विस्तारमें आठ अङ्गुलका बताया गया है। दोनों ओरके शङ्ख दो-दो अङ्गुलके बनाये जायें और उनपर बाल भी हों। कान और नेत्रके बीचमें चार अङ्गुलका अन्तर रहना चाहिये। दो-दो अङ्गुलके कान एवं पृथुक बनावे। भौहोंके समान सूत्रके मापका कानका स्रोत कहा गया है। बिंधा हुआ कान छ: अङ्गलका हो और बिना बिंधा हुआ चार अङ्गलका। अथवा बिंधा हो या बिना बिंधा, सब चिबुकके समान छः अङ्गलका होना चाहिये॥१२—१६॥

गन्थपात्र, आवर्त तथा शष्कुली (कानका पूरा घेरा) भी बनावे। एक अङ्गुलमें नीचेका ओठ और आधे अङ्गुलका ऊपरका ओठ बनावे। नेत्रका विस्तार आधा अङ्गुल हो और मुखका विस्तार चार अङ्गुल हो। मुखको चौड़ाई डेढ़ अङ्गुलकी होनी चाहिये। नाककी कैंचाई एक अङ्गुल हो और कैंचाईसे आगे केवल लंबाई दो अङ्गुलकी रहे। करवीर-कुसुमके समान उसकी आकृति होनी चाष्टिये। दोनों नेत्रोंके बीच चार अङ्गुलका अन्तर हो। दो अङ्गुल तो आँखके बेरेमें आ जाता है, सिर्फ दो अङ्गुल अन्तर रह जाता है। पूरे नेत्रका तीन भाग करके एक भागके

बराबर तारा (काली पुतली) बनावे और पाँच भाग करके, एक भागके बराबर दृक्तारा (छोटी पुतली) बनावे। नेत्रका विस्तार दो अङ्गलका हो और द्रोणी आधे अङ्गलकी। उतना ही प्रमाण भीहोंकी रेखाका हो। दोनों ओरकी भाँहें बराबर रहनी चाहिये। भौंहोंका मध्य दो अङ्गुलका और विस्तार चार अङ्गुलका होना चाहिये॥ १७—२२॥ भगवान् केशव आदिकी मूर्तियोंके मस्तकका पूरा घेरा छब्बीस अङ्गुलका होवे अथवा बतीस अङ्गुलका। नीचे ग्रीवा (गला) पाँच नेत्र (अर्थात् दस अङ्गुल)-की हो और इसके तीन गुना अर्थात् तीस अङ्गुल उसका वेष्टन (चारों ओरका घेरा) हो। नीचेसे ऊपरकी ओर ग्रीवाका विस्तार आठ अङ्गुलका हो। ग्रीवा और छातीके बीचका अन्तर ग्रीवाके तीन गुने विस्तारवाला होना चाहिये। दोनों ओरके कंधे आठ-आठ अङ्गुलके और सुन्दर अंस तीन-तीन अङ्गुलके हों। सात नेत्र (यानी चौदह अङ्गुल)-की दोनों बाहें और सोलह अङ्गुलकी दोनों प्रबाहुएँ हों (बाहु और प्रवाह मिलकर पूरी बाँह समझी जाती है)। बाहुओंको चौड़ाई छ: अङ्गलको हो। प्रबाहुओंकी

भी इनके समान ही होनी चाहिये। बाहुदण्डका चारों ओरका घेरा कुछ ऊपरसे लेकर नौ कला अथवा सत्रह अङ्गुल समझना चाहिये। आधेपर बीचमें कूर्पर (कोहनी) है। कूर्परका घेरा सोलह अङ्गुलका होता है। ब्रह्माजी! प्रबाहुके मध्यमें उसका विस्तार सोलह अङ्गुलका हो। हाथके अग्रभागका विस्तार बारह अङ्गुल हो और उसके बीच करतलका विस्तार छ: अङ्गुल कहा गया है। हाथकी चौड़ाई सात अङ्गुलकी करे। हाथके

मध्यमा अङ्गुलीकी लंबाई पाँच अङ्गुलकी हो

और तर्जनी तथा अनामिकाकी लंबाई उससे

आधा अङ्गल कम अर्थात् ४॥ अङ्गलकी करे।

किनिष्ठिका और अँगूठेकी लंबाई चार अङ्गुलकी करे। अँगूठेमें दो पोरु बनावे और बाको सभी अँगुलियोंमें तीन-तीन पोरु रखे। सभी अँगुलियोंके एक-एक पोरुके आधे भागके बराबर प्रत्येक अँगुलीके नखकी नाप समझनी चाहिये। छातीकी जितनी माप हो, पेटकी उतनी ही रखे। एक अङ्गुलके छेदवाली नाभि हो। नाभिसे लिङ्गके बीचका अन्तर एक बित्ता होना चाहिये॥ २३—३३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

नाभि-मध्याङ्ग (उदर)-का घेरा बयालीस अङ्गलका हो। दोनों स्तनोंके बीचका अन्तर एक बिता होना चाहिये। स्तनोंका अग्रभाग-चुचुक यवके बराबर बनावे। दोनों स्तनोंका घेरा दो पदोंक बराबर हो। छातीका घेरा चौंसठ अङ्गलका बनावे। उसके नीचे और चारों ओरका घेरा 'वेष्टन' कहा गया है। इसी प्रकार कमरका घेरा चीवन अङ्गलका होना चाहिये। ऊरऑके मूलका विस्तार बारह-बारह अङ्गलका हो। इसके ऊपर मध्यभागका विस्तार अधिक रखना चाहिये। मध्यभागसे नोचेके अङ्गाँका विस्तार क्रमशः कम होना चाहिये। घुटनोंका विस्तार आठ अङ्गुलका करें और उसके नीचे जंघाका घेरा तीन गुना, अर्थात् चौबीस अङ्गुलका हो; जंघाके मध्यका विस्तार सात अङ्गलका होना चाहिये और उसका घेरा तीन गुना, अर्थात् इक्रोस अङ्गलका हो। जंघाके अग्रभागका विस्तार पाँच अङ्गल और उसका घेरा तीन गुना—पंद्रह अङ्गलका हो। चरण एक-एक बित्ते लंबे होने चाहिये। विस्तारसे उठे हुए पैर अर्थात् पैरोंको ऊँचाई चार अङ्गलकी हो। गुल्फ (घुट्टी)-से पहलेका हिस्सा भी चार अङ्गलका ही हो॥३४-४०॥

दोनों पैरोंकी चौड़ाई छ: अङ्गुलकी, गुद्धभाग तीन अङ्गुलका और उसका पंजा पाँच अङ्गुलका होना चाहिये। पैरोंमें प्रदेशिनी, अर्थात् अँगूठा चौड़ा होना उचित है। शेष अँगुलियोंके मध्यभागका विस्तार क्रमशः पहली अँगुलीके आठवें-आठवें भागके बराबर कम होना चाहिये। अँगुठेकी ऊँचाई सवा अङ्गुल बतायी गयी है। इसी प्रकार अँगुठेके नखका प्रमाण और अँगुलियोंसे दूना रखना चाहिये। दूसरी अँगुलीके नखका विस्तार आधा अङ्गुल तथा अन्य अँगुलियोंके नखोंका विस्तार क्रमशः जरा-जरा-सा कम कर देना चाहिये॥ ४१—४३॥

दोनों अण्डकोष तीन-तीन अङ्गुल लंबे बनावे और लिङ्ग चार अङ्गुल लंबा करे। इसके ऊपरका भाग चार अङ्गुल रखे। अण्डकोषोंका पूरा घेरा छ:-छ: अङ्गुलका होना चाहिये। इसके सिवा भगवान्की प्रतिमा सब प्रकारके भूषणोंसे भूषित करनी चाहिये। यह लक्षण उद्देश्यमात्र (संक्षेपसे) बताया गया है॥ ४४-४५॥

इसी प्रकार लोकमें देखे जानेवाले अन्य लक्षणोंको भी दृष्टिमें रखकर प्रतिमामें उसका निर्माण करना चाहिये। दाहिने हाथोंमेंसे ऊपरवाले हाथमें चक्र और नीचेवाले हाथमें पदा धारण करावे। बार्ये हाथोंमेंसे ऊपरवाले हाथमें शङ्क और नीचेवाले हाथमें गदा बनावे। यह वासुदेव श्रीकृष्णका चिद्व है, अत: उन्होंको प्रतिमामें रहना चाहिये। भगवानुके निकट हाथमें कमल लिये हुए लक्ष्मी तथा बीणा धारण किये पुष्टि देवीकी भी प्रतिमा बनावे। इनकी ऊँचाई (भगवद्विग्रहके) ऊरऑके बराबर होनी चाहिये। इनके अलावा प्रभामण्डलमें स्थित मालाधर और विद्याधरका विग्रह बनावे। प्रभा हस्ती आदिसे भृषित होती है। भगवानुके चरणोंके नीचेका भाग अर्थात् पादपीठ कमलके आकारका बनावे। इस प्रकार देव-प्रतिमाओंमें उक्त लक्षणोंका समावेश करना चाहिये॥ ४६-४९॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'वासुदेव आदिकी प्रतिमाओंके लक्षणका वर्णन' नामक चौवालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ४४॥

## पैतालीसवाँ अध्याय

#### पिण्डिका आदिके लक्षण

भगवान हयग्रीय कहते हैं- ब्रह्मन्! अब मैं पिण्डिकाका लक्षण बता रहा है। पिण्डिका लंबाईमें प्रतिमाके समान ही होती है, परंतु उसकी ऊँचाई प्रतिमासे आधी होती है। पिण्डिकाको चौसठ कटों (पदों या कोष्ठकों)-से युक्त करके नीचेकी दो पङ्कि छोड़ दे और उसके ऊपरका जो कोष्ट है, उसे चारों ओर दोनों पार्श्वीमें भीतरकी ओरसे मिटा दे। इसी तरह ऊपरकी दो पिड्कियोंको त्यागकर उसके नीचेका जो एक कोष्ठ (या एक पङ्कि) है, उसे भीतरकी ओरसे यत्नपूर्वक मिटा दे। दोनों पाश्चीमें समान रूपसे यह क्रिया करे॥ १-३॥

दोनों पाश्चेकि मध्यगत जो दो चौक हैं, उनका भी मार्जन कर दे। तदनन्तर उसे चार भागोंमें बॉटकर विद्वान पुरुष ऊपरकी दो पङ्कियोंको मेखला माने। मेखलाभागकी जो मात्रा है, उसके आधे मानके अनुसार उसमें खात खुदावे। फिर दोनों पार्श्वभागोंमें समानरूपसे एक-एक भागको त्यागकर बाहरकी ओरका एक पद नाली बनानेके लिये दे दे। विद्वान् पुरुष उसमें नाली बनवाये। फिर तीन भागमें जो एक भाग है, उसके आगे जल निकलनेका मार्ग रहे॥ ४-६॥

नाना प्रकारके भेदसे यह शुभ पिण्डिका 'भद्रा' कही गयी है। लक्ष्मी देवीकी प्रतिमा ताल (हथेली)-के मापसे आठ तालकी बनायी जानी चाहिये। अन्य देवियोंकी प्रतिमा भी ऐसी ही हो। दोनों भौहोंको नासिकाकी अपेक्षा एक-एक जी अधिक बनावे और नासिकाको उनकी अपेक्षा एक जौ कम। मुखकी गोलाई नेत्रगोलकसे बडी

होनी चाहिये। वह ऊँचा और टेढा-मेढा न हो। आँखें बडी-बडी बनानी चाहिये। उनका माप सवा तीन जौके बराबर हो। नेत्रोंकी चौड़ाई उनकी लंबाईकी अपेक्षा आधी करे। मुखके एक कोनेसे लेकर दूसरे कोनेतककी जितनी लंबाई है, उसके बराबरके सुतसे नापकर कर्णपाश (कानका पूरा घेरा) बनावे । उसकी लंबाई उक्त सुतसे कुछ अधिक ही रखे। दोनों कंधोंको कुछ शुका हुआ और एक कलासे रहित बनावे। ग्रीवाकी लंबाई डेढ कला रखनी चाहिये। वह उतनी ही चौडाईसे भी सुशोभित हो। दोनों ऊरुओंका विस्तार ग्रीवाकी अपेक्षा एक नेत्र' कम होगा। जानु (घूटने), पिण्डली, पैर, पीठ, नितम्ब तथा कटिभाग-इन सबको बधायोग्य कल्पना करे॥ ७ - ११ ई॥

हाधकी अँगुलियाँ बढ़ी हों। वे परस्पर अवस्द न हों। बड़ी अँगुलोकी अपेक्षा छोटी अँगुलियाँ सातवें अंशसे रहित हों। जंघा, करु और कटि-इनको लंबाई क्रमश: एक-एक नेत्र कम हो। रारीरके मध्यभागके आस-पासका अङ्ग गोल हो। दोनों कुच धने (परस्पर सटे हुए) और पीन (उभडे हुए) हों। स्तनोंका माप हथेलीके बराबर हो। कटि उनकी अपेक्षा डेढ़ कला अधिक बड़ी हो। शेष चिद्व पूर्ववत् रहें। लक्ष्मीजीके दाहिने हाचमें कमल और बार्ये हाथमें बिल्वफल हो। उनके पार्श्वभागमें हाथमें चैंबर लिये दो सन्दरी स्त्रियाँ खड़ी हों । सामने बड़ी नाकवाले गरुडकी स्थापना करे। अब मैं चक्राङ्कित (शालग्राम) मृति आदिका वर्णन करता है॥ १२-१५॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'पिण्डिका आदिके लक्षणका वर्णन' नामक र्पेतालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥४५॥

このの数数数でいる

१. नेप्रको जो लबाई और चीडाई है, उतने मापको 'एक नेप' कहते हैं।

२. परस्वपुराणमें दाहिने हाथमें ब्रांफल और अये हाथमें कमलका उक्षेत्र है — 'गर्च इस्ते प्रदातको बीकलं दक्षिणे करे।'

मास्यपुराणमें अनेक चामरधारिणी स्वियोंका वर्णन है—'पार्खे तस्यः स्वियः कार्यारचामरव्यप्रपाणयः।' (२६१।'४५)

### छियालीसवाँ अध्याय शालग्राम-मूर्तियोंके लक्षण

भगवान् हयग्रीव कहते हैं - ब्रह्मन्! अब मैं शालग्रामगत भगवन्मृतियोंका वर्णन आरम्भ करता हैं, जो भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाली हैं। जिस शालग्राम-शिलाके द्वारमें दो चक्रके चिद्र हों और जिसका वर्ण क्षेत हो, उसकी 'वासदेव' संज्ञा है। जिस उत्तम शिलाका रंग लाल हो और जिसमें दो चक्रके चिह्न संलग्न हों, उसे भगवान 'संकर्षण'का श्रीविग्रह जानना चाहिये। जिसमें चक्रका सूक्ष्म चिह्न हो, अनेक छिद्र हों, नील वर्ण हो और आकृति बड़ी दिखायी देती हो, वह 'प्रद्युम्न'की मूर्ति है।' जहाँ कमलका चिद्व हो. जिसकी आकृति गोल और रंग पीला हो तथा जिसमें दो-तीन रेखाएँ शोभा पा रही हों. यह 'अनिरुद्ध'का श्रीअङ्ग है। जिसकी कान्ति काली, नाभि उन्नत और जिसमें बड़े-बड़े छिद्र हाँ, उसे 'नारायण'का स्वरूप समझना चाहिये। जिसमें कमल और चक्रका चिह्न हो, पृष्ठभागमें छिद्र हो और जो बिन्द्रसे युक्त हो, वह शालग्राम 'परमेष्टी' नामसे प्रसिद्ध है। जिसमें चक्रका स्थल चिद्ध हो, जिसकी कान्ति श्याम हो और मध्यमें गदा-जैसी रेखा हो, उस शालग्रामकी 'विष्णु' संज्ञा है ॥ १-४॥

नुसिंह-विग्रहमें चक्रका स्थूल चिद्व होता है। उसकी कान्ति कपिल वर्णकी होती है और उसमें पाँच बिन्दु सुशोधित होते हैं।

वाराह-विग्रहमें शक्ति नामक अस्त्रका चिद्र होता है। उसमें दो चक्र होते हैं, जो परस्पर विषम (समानतासे रहित) हैं। उसकी कान्ति इन्द्रनील मणिके समान नीली होती है। वह तीन स्थल रेखाओंसे चिहित एवं शुभ होता है। जिसका पृष्ठभाग कैचा हो, जो गोलाकार आवर्तचिह्नसे युक्त एवं श्याम हो, उस शालग्रामकी 'कुर्म' (कळप) संजा है ॥५-६॥

जो अंकुशकी-सी रेखासे सुशोभित, नीलवर्ण एवं बिन्द्युक्त हो, उस शालग्राम-शिलाको 'हयग्रीव' कहते हैं। जिसमें एक चक्र और कमलका चिद्र हो, जो मणिके समान प्रकाशमान तथा पुच्छाकार रेखासे शोधित हो, उस शालग्रामको 'बैकुण्ठ' समझना चाहिये। जिसकी आकृति बडी हो. जिसमें तीन बिन्दु शोधा पाते हों, जो काँचके समान श्रेत तथा भरा-पूरा हो, वह शालग्राम-शिला मत्स्यावतारधारी भगवान्की मूर्ति मानी जाती है।" जिसमें वनमालाका चिह्न और पाँच रेखाएँ हों, उस गोलाकार शालग्राम-शिलाको 'ब्रोधर' कहते हैं ॥ ७-८ ॥

गोलाकार, अत्यन्त छोटी, नीली एवं बिन्दयुक्त शालग्राम-शिलाकी 'वापन' संज्ञा है।' जिसकी कान्ति श्याम हो, दक्षिण भागमें हारकी रेखा और बार्वे भागमें बिन्दुका चिह्न हो, उस शालग्राम-

१. वाचस्पत्कोषमें संकलित मरुद्रपुराण (४५वें अध्याय)-के निन्नाङ्कित वचनसे 'प्रयुग्न-किलाका पीतवर्ण सृषित होता है।' यथा-'अथ प्रसूप्तः सुध्यचक्रस्तु पीतकः।'

२. उक्त प्रन्यके अनुसार ही अनिरुद्धका नीलवर्ण सूचित होता है। यथा — अनिरुद्धस्तु वर्तुलो नीलो द्वारि त्रिरेखका र

पृथ्वको नृसिहोऽथ कपिलोऽव्यातिबन्द्कः । अथवा पळ्यन्द्रस्तापुत्रनं ब्रह्मचरित्राम्॥ (इति गरुद्वपुराणेऽपि)

४. वराहः शुभलिङ्गोऽस्थाद् विषयस्यद्विचक्रकः । नीलस्थिरेखः स्वलः । (70Ye)

स बिन्दुमान् । कृष्णः स वर्तुलावतः पतु वोक्रतपृष्ठकः। (ग०पु०) कुर्ममृतिः

६. हयग्रीयोऽङ्कुशाकारः पञ्चरेखः सकौस्तुभः । वैकृष्टो मणिरज्ञाभ एकचक्राम्बुजोऽस्तिः॥ (ग०प०)

मतस्यो दीर्घाम्बुजाकारो हाररेखरच पात् व: । (म०प०)

८. श्रीधरः पष्टरेखोऽस्माद् वनमालो गदान्वितः । (ग॰पु॰) (वाबस्पत्यकोवसे संकलित)

वर्तुली इस्यः वामचकः सुरेश्वरः। (म॰ पृ॰)

शिलाको 'त्रिविक्रम' कहते हैं ॥ ९ ॥

जिसमें सर्पके शरीरका चिद्व हो, अनेक प्रकारकी आभाएँ दीखती हों तथा जो अनेक मृर्तियोंसे मण्डित हो, वह शालग्राम-शिला 'अनन्त' (शेषनाग) कही गयी है। जो स्थूल हो, जिसके मध्यभागमें चक्रका चिह्न हो तथा अधोभागमें सूक्ष्म बिन्दु शोभा पा रहा हो, उस शालग्रामकी 'दामोदर' संज्ञा है। एक चक्रवाले शालग्रामको सुदर्शन कहते हैं, दो चक्र होनेसे उसकी 'लक्ष्मीनारायण' संज्ञा होती है। जिसमें तीन चक्र | युक्त होनेपर उसे 'अनन्त' कहते हैं ॥ १० — १३ ॥

हों, वह शिला भगवान् 'अच्युत' अथवा 'त्रिविक्रम' है। चार चक्रोंसे युक्त शालग्रामको 'जनार्दन', पाँच चक्रवालेको 'वासुदेव', छ: चक्रवालेको 'प्रद्यप्र' तथा सात चक्रवालेको 'संकर्षण' कहते हैं। आठ चक्रवाले शालग्रामकी 'पुरुषोत्तम' संज्ञा है। नौ चक्रवालेको 'नवब्यूह' कहते हैं। दस चक्रोंसे युक्त शिलाकी 'दशावतार' संज्ञा है। ग्यारह चक्रोंसे युक्त होनेपर उसे 'अनिरुद्ध', द्वादश चक्रोंसे चिहित होनेपर 'द्वादशात्मा' तथा इससे अधिक चक्रोंसे

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराजमें 'शालग्रामगत मृतियोंके लक्षणका वर्णन' नामक

वियालीसर्वो अध्यय पूरा हुआ । ४६ ॥

#### がおりまれている

### सैंतालीसवाँ अध्याय शालग्राम-विग्रहोंकी पूजाका वर्णन

भगवान् हयग्रीव कहते हैं - ब्रह्मन् ! अब मैं तुम्हारे सम्मुख पूर्वोक चक्राङ्कित शालग्राम-विग्रहोंकी पूजाका वर्णन करता है, जो सिद्धि प्रदान करनेवाली है। श्रीहरिकी पूजा तीन प्रकारकी होती है-काम्या, अकाम्या और उभयात्मिका। मत्स्य आदि पाँच विग्रहोंकी पूजा काम्या अथवा उभयात्मिका हो सकती है। पूर्वोक्त चक्रादिसे सुशोभित बराह, नृसिंह और वामन-इन तीनोंकी पूजा मुक्तिके लिये करनी चाहिये। अब शालग्राम-पूजनके विषयमें सुनो, जो तीन प्रकारकी होती है। इनमें निष्कला पूजा उत्तम, सकला पूजा कनिष्ठ और मुर्तिपूजाको मध्यम माना गया है। चौकोर मण्डलमें स्थित कमलपर पूजाकी विधि इस प्रकार है-इदयमें प्रणवका न्यास करते हुए षडङ्गन्यास करे। फिर करन्यास और व्यापक प्रणवसे पूजन करनेके पश्चात् तीन मुद्राओंका

न्यास करके तीन मुद्राओंका प्रदर्शन करे। तत्पश्चात् चक्रके बाह्यभागमें पूर्व दिशाकी ओर गुरुदेवका पूजन करे। पश्चिम दिशामें गणका, वायव्यकोणमें धाताका एवं नैर्ऋत्यकोणमें विधाताका पूजन करे। दक्षिण और उत्तर दिशामें क्रमश: कर्ता और हर्ताकी पूजा करे। इसी प्रकार ईशानकोणमें विष्वक्सेन और अग्निकोणमें क्षेत्रपालकी पूजा करे। फिर पूर्वादि दिशाओं में ऋग्वेद आदि चारों वेदोंकी पूजा करके आधारशक्ति, अनन्त, पृथिबी, योगपीठ, पद्म तथा सूर्य, चन्द्र और ब्रह्मात्मक अग्नि-इन तीनेकि मण्डलोंका यजन करे। तदनन्तर द्वादशाक्षर मन्त्रसे आसनपर शिलाकी स्थापना करके पूजन करे। फिर मुल मन्त्रके विभाग करके एवं सम्पूर्ण मन्त्रसे क्रमपूर्वक पूजन करे। फिर

१. वामबक्रो हाररेख: स्थामो वोऽज्यात् त्रिविक्रम: (

२. नानावर्णोऽनेकमूर्तिनांगभौगी

३. स्यूलो दामोदरो नीलो मध्येचक्र: सनीलक: । (ग० प्०)

प्रदर्शन करे॥ १-९॥

इस प्रकार यह शालग्रामकी प्रथम पूजा निष्कला कही जाती है। पूर्ववत् योडशदलकमलसे युक्त मण्डलको अङ्कित करे। उसमें शङ्क, चक्र, गदा और खड्ग-इन आयुधोंकी तथा गुरु आदिकी पहलेकी भौति पूजा करे। पूर्व और उत्तर दिशाओं में क्रमशः धनुष और बाणकी पूजा न्यास करे॥ १० - १३ ई॥

करे। प्रणवमन्त्रसे आसन समर्पण करे और द्वादशाक्षर मन्त्रसे शिलाका न्यास करना चाहिये। अब तीसरे प्रकारको कनिष्ठ पूजाका वर्णन करता हैं, सुनो। अष्टदलकमल अङ्कित करके उसपर पहलेके समान गुरु आदिकी पूजा करे। फिर अष्टाक्षर मन्त्रसे आसन देकर उसीसे शिलाका

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'सालग्राम आदिको पृजाका वर्णन' विषयक सेतालांसवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ४७ ॥

でいるのではないの

### अडतालीसवाँ अध्याय चतुर्विशति-मूर्तिस्तोत्र एवं द्वादशाक्षर स्तोत्र

ऑकारस्वरूप केशव अपने हाथोंमें पद्म, शङ्क, चक्र और गदा धारण करनेवाले हैं। नारायण शङ्क, पदा, गदा और चक्र धारण करते हैं, मैं प्रदक्षिणापूर्वक उनके चरणोंमें नतमस्तक होता है। माधव गदा, चक्र, शङ्क और पद्म धारण करनेवाले हैं, मैं उनको नमस्कार करता है। गोविन्द अपने हाथोंमें क्रमशः चक्र, गदा, पदा और शङ्क धारण करनेवाले तथा बलशाली हैं। श्रीविष्यु गदा, पदा, शङ्क एवं चक्र धारण करते हैं, वे मोक्ष देनेवाले हैं। मधुसुदन शङ्क, चक्र, पद्म और गदा धारण करते हैं। मैं उनके सामने भक्तिभावसे नतमस्तक होता है। त्रिविक्रम क्रमशः पदा, गदा, चक्र एवं शङ्ख धारण करते हैं। भगवान् वामनके हाधों में शङ्ख, चक्र, गदा एवं पद्म शोधा पाते हैं, वे सदा मेरी रक्षा करें॥ १-४॥

श्रीधर कमल, चक्र, शार्क्न धनुष एवं शङ्क

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं—ब्रह्मन्! हैं। इषीकेश गदा, चक्र, पदा एवं शङ्क धारण करते हैं, वं हम सबकी रक्षा करें। वरदायक भगवान् पद्मनाभ शङ्क, पद्म, चक्र और गदा धारण करते हैं। दामोदरके हाचोंमें पद्म, शङ्क, गदा और चक्र शोभा पाते हैं, मैं उन्हें प्रणाम करता हैं। गदा, शङ्क, चक्र और पद्म धारण करनेवाले वासुदेवने हो सम्पूर्ण जगतुका विस्तार किया है। गदा, शङ्क, पद्म और चक्र धारण करनेवाले संकर्षण आपलोगोंकी रक्षा करें॥५-७॥

वाद (युद्ध)-कुशल भगवान् प्रद्यम्न चक्र, शङ्क, गदा और पद्म धारण करते हैं। अनिरुद्ध चक्र, गदा, शङ्ख और पदा धारण करनेवाले हैं, वे हमलोगोंकी रक्षा करें। सुरेश्वर पुरुषोत्तम चक्र, कमल, शङ्क और गदा धारण करते हैं, भगवान अधोक्षज पद्म, गदा, शङ्ख और चक्र धारण करनेवाले हैं। वे आपलोगोंकी रक्षा करें। नुसिंहदेव चक्र, कमल, गदा और शङ्ख धारण करनेवाले हैं, धारण करते हैं। वे सबको सद्गति प्रदान करनेवाले | मैं उन्हें नमस्कार करता है। श्रीगदा, पदा, चक्र

<sup>\*</sup> अस्त्र-धारणका यह क्रम दाहिने भागके नीचेवाले हायसे जास्म होकर कार्वे भागके नीचेवाले हाथठक जाता है। अर्थात् केराव दायें भागके निचले हाथमें पद, ऊपरकले हाथमें शहू, बार्वे भागके अपरकाले हाथमें चक्र और नोचेवाले हाथमें गदा धारण करते हैं। ऐसा ही सर्वत्र समझना चाहिये। मतान्तरके अनुसार दाहिने डायके कपायाले हायसे भी यह क्रम आरम्भ होता है।

और शङ्ख धारण करनेवाले अच्युत आपलोगोंकी रक्षा करें। शङ्ख, गदा, चक्र और पद्म धारण करनेवाले बालवटुरूपधारी वामन, पद्म, चक्र, शङ्ख और गदा धारण करनेवाले जनार्दन, शङ्क, पदा, चक्र और गदाधारी यज्ञस्वरूप श्रीहरि तथा शङ्क, गदा, पदा एवं चक्र धारण करनेवाले श्रीकृष्ण मुझे भोग और मोक्ष देनेवाले हों॥८—१२॥

आदिमृति भगवान् वासुदेव हैं। उनसे संकर्षण | लेता है ।। १३ —१५॥

प्रकट हुए। संकर्षणसे प्रद्युम्न और प्रद्युम्नसे अनिरुद्धका प्रादुर्भाव हुआ। इनमेंसे एक-एक क्रमश: केशव आदि मूर्तियोंके भेदसे तीन-तीन रूपोंमें अभिव्यक्त हुआ। (अत: कुल मिलाकर बारह स्वरूप हुए) । चौबोस-मूर्तियोंकी स्तुतिसे युक्त इस द्वादशाक्षर स्तोत्रका जो पाठ अथवा श्रवण करता है, वह निर्मल होकर सम्पूर्ण मनोरधोंको प्राप्त कर

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'ब्रोहरिको चौथीस मूर्तियोके स्तोत्रका वर्णन' नामक अइतालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ ४८॥

ついかかかかい

### उनचासवाँ अध्याय

#### मत्स्यादि दशावतारोंकी प्रतिमाओंके लक्षणोंका वर्णन

तुम्हें मत्स्य आदि दस अवतार-विग्रहोंका लक्षण भगवान् बराहको मनुष्याकार बनाना बाहिये, वे बताता हूँ। मत्स्यभगवान्की आकृति मत्स्यके दाहिने हाथमें गदा और चक्र धारण करते हैं। समान और कुर्म भगवान्को प्रतिमा कुर्म (कच्छप)- | उनके बार्ये हाथमें शङ्क और पदा शोभा पाते हैं।

भगवान् हयग्रीव कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं | के आकारको होनो चाहिये। पृथ्वीके उद्धारक

१. तालार्थ यह है कि वासुदेवसे केठल, नारायण और माधनकी, संकर्षणये गोविन्द, विष्णु और मधुसूदनको, प्रसुप्रसे विनिक्रम, वामन और जीधरको तथा अनिरुद्धमें हथीकेल, पद्यनाम एवं दामोदरको अधिक्यांत हुई।

२. इस अध्यापमें नारह रातीक स्तुतिके हैं। प्रत्येक रातीकमें भगकानुको दो-दो मूर्तियोंका सतवन हुआ तथा इन सारहीं रातीकोंक आदिका एक-एक अक्षर जोड़नेसे ' 🕮 नमी भगवते वासुदेवाय' यह झदशकार मन्त्र बनता 🕯 । इसीलिये इसे झदशकार-स्तोत्र एवं चीबीस मुर्वियोका स्तोत्र कहते हैं।

ब्रोभगवानुवाय — पवस्तु वक्रगदाधरः । नारायणः सङ्घ्यवगदाधकी प्रदक्षिणम् ॥ १ ॥ गदी माधकोऽरिकाक्कपची नमामि तम्। सककौमीदकौषचक्रको गोविन्द कर्जितः॥ २॥ क्षेगरी पर्धा सङ्क्षी विष्णुत चक्रपुरु । सङ्क्षाक्राध्यादितं प्रथुसूदवमानमे ॥ ३ ॥ त्रिविक्रमः परागदी चक्री च शहरूवींप । सङ्घनक्रनदापदी सामनः पातु मां सदा । 🗴 ॥ श्रीधरः पद्यी सकताहीं व तद्यापि । इपेकेशे गरी बढो पद्यी सङ्खी व पातु नः ॥ ५ ॥ वसद: राष्ट्राञ्जारिगदाधाः । दासोदरः प्रचराष्ट्रगदावक्री नमामि तम्॥ ६ ॥ रह्मचक्री वासुदेवीऽस्वभूजगत् । संकर्षणी गदी सङ्खी पद्मी चक्री च पातु व: ० ७ ॥ पयपृत्रपुः । अनिरुद्धश्रकगदी शङ्को पद्मो व पातु नः ॥ ८ ॥ सुरेशोऽयंब्जराङ्गाङ्यः पुरवोत्तमः । अधोक्षकः पद्मगदी शृहुचक्री च पातु वः॥ ९ ॥ कञ्जो नमामि तम् । अञ्जूतः बीगदी पद्यो चक्री कञ्जी च पत् वः॥ १०॥ उपेन्द्रश्रक्तपर्व्यपि। जनार्दनः पद्यचको शृहुकारी गदाधरः॥११॥ पद्मचन्नी हरि: कीमोदकोधर: । कृष्ण: शङ्की गदी पद्मी कक्री मे शुक्तिमुक्तिद:॥१२॥ आदिमृतिवासुदेवस्तस्मात्संकर्षणोऽ पवत् । संकर्षणाच्या प्रयुप्तः प्रद्युसादनिरुद्धकः ॥ १३॥ केशवादिप्रभेदेन एकेक: स्वारित्रधा क्रमात् ॥ १४॥ चतुर्विक्रतिमृतिमत् । यः पत्रेष्मृणुयाद्वाऽपि निर्मलः सर्वमापुरात् ॥ १५ ॥ द्वादशाक्षरक स्तात्र

अथवा पद्मके स्थानपर वाम भागमें पद्मा देवी
सुशोभित होती हैं। लक्ष्मी उनके बायें कूर्पर
(कोहनी)-का सहारा लिये रहती हैं। पृथ्वी तथा
अनन्त चरणोंके अनुगत होते हैं। भगवान् वराहकी
स्थापनासे राज्यकी प्राप्ति होती है और मनुष्य
भवसागरसे पार हो जाता है। नरसिंहका मुँह
खुला हुआ है। उन्होंने अपनी बायों जौंधपर दानव
हिरण्यकशिपुको दबा रखा है और उस दैत्यके
वक्षको विदीर्ण करते दिखायी देते हैं। उनके
गलेमें माला है और हाथोंमें चक्र एवं गदा
प्रकाशित हो रहे हैं॥१—४॥

वामनका विग्रह छत्र एवं दण्डसे सुशोधित होता है अथवा उनका विग्रह चतुर्भुज बनाया जाय। परशुरामके हाथोंमें धनुष और बाण होना चाहिये। वे खड्ग और फरसेसे भी शोधित होते हैं। श्रीरामचन्द्रजीके श्लीवग्रहको धनुष, बाण, खड्ग और शङ्क्षसे सुशोधित करना चाहिये। अथवा वे द्विभुज माने गये हैं। बलरामजी गदा एवं हल धारण करनेवाले हैं, अथवा उन्हें भी चतुर्भुज बनाना चाहिये। उनके बायें भागके ऊपरवाले हाथमें हल धारण करावे और नीचेवालेमें सुन्दर शोधावाली शङ्क, दायें भागके ऊपरवाले हाथमें मुसल धारण करावे और नीचेवाले हाथमें शोधावमान सुदर्शन चक्र॥ ५—७॥

बुद्धदेवकी प्रतिमाका लक्षण यों है। बुद्ध कैंचे पद्मिय आसनपर बैठे हैं। उनके एक हाथमें बरद और दूसरेमें अभयकी मुद्रा है। वे शान्तस्वरूप हैं। उनके शरीरका रंग गोरा और कान लम्बे हैं। वे सुन्दर पीत वस्त्रसे आवृत हैं। कल्की भगवान् धनुष और तूणीरसे सुशोभित हैं। म्लेच्छोंके संहारमें लगे हैं। वे ब्राह्मण हैं। अथवा उनकी आकृति इस प्रकार बनावे—वे घोड़ेकी पीठपर बैठे हैं और अपने चार हाथोंमें खड़ा, शड्ख, चक्र

एवं गदा धारण करते हैं॥ ८-९॥

ब्रह्मन्! अब मैं तुम्हें वासुदेव आदि नौ मृर्तियोंके लक्षण बताता हैं। दाहिने भागके ऊपरवाले हाथमें उत्तम चक्र-यह वासुदेवकी मुख्य पहचान है। उनके एक पार्श्वमें ब्रह्मा और दूसरे भागमें महादेवजी सदा विराजमान रहते हैं। वासुदेवकी शेष बातें पूर्ववत् हैं। वे शङ्ख अथवा वरदकी मुद्रा धारण करते हैं। उनका स्वरूप द्विभुज अथवा चतुर्भुज होता है। बलरामके चार भुजाएँ हैं। वे दावें हाचमें हल और मुसल तथा बायें हाधमें गदा और पद्म धारण करते हैं। प्रद्युम्न दायें हाथमें चक्र और शङ्ख तथा बायें हाथमें धनुष-बाण धारण करते हैं। अथवा द्विभुज प्रद्युप्रके एक हाथमें गदा और दूसरेमें धनुष है। वे प्रसन्नतापूर्वक इन अस्त्रोंको धारण करते हैं। या उनके एक हाथमें धनुष और दूसरेमें बाण है। अनिरुद्ध और भगवान् नारायणका विग्रह चतुर्भुज होता है॥ १०-१३॥

बह्याओं हंसपर आरूब होते हैं। उनके चार मुख और चार भुजाएँ हैं। उदर-मण्डल विशाल है। लंबी दाढ़ी और सिरपर जटा —यही उनकी प्रतिमाका लक्षण है। वे दाहिने हाथोंमें अक्षसूत्र और खुबा एवं बायें हाथोंमें कुण्डिका और आज्यस्थाली धारण करते हैं। उनके वाम भागमें सरस्वती और दक्षिण भागमें सावित्री हैं। विष्णुके आठ भुजाएँ हैं। वे गरुड़पर आरूढ़ हैं। उनके दाहिने हाथोंमें खड़्ग, गदा, बाण और वरदकी मुद्रा है। बायें हाथोंमें धनुष, खेट, चक्र और शङ्ख हैं। अथवा उनका विग्रह चतुर्भुज भी है। नृसिंहके चार भुजाएँ हैं। उनकी दो भुजाओंमें शङ्ख और चक्र हैं तथा दो भुजाओंसे वे महान् असुर हिरण्यकशिपुका वक्ष विदीर्ण कर रहे हैं॥ १४—१७॥

वराहके चार भुजाएँ हैं। उन्होंने शेषनागको

अपने करतलमें धारण कर रखा है। वे बावें | हैं। जलशायो जलमें शयन करते हैं। इनकी मूर्ति हाथसे पृथ्वीको और वाम भागमें लक्ष्मीको धारण करते हैं। जब लक्ष्मी उनके साथ हों, तब पृथ्वीको उनके चरणोंमें संलग्न बनाना चाहिये। त्रैलोक्यमोहनमूर्ति श्रीहरि गरुड्पर आरूढ़ हैं। उनके आठ भुजाएँ हैं। वे दाहिने हाथोंमें चक्र, शङ्ख, मुसल और अंकुश धारण करते हैं। उनके बायें हाथोंमें शङ्क, शार्क्षधनुष, गदा और पाश शोभा पाते हैं। वाम भागमें कमलधारिणी कमला और दक्षिण भागमें बीणाधारिणी सरस्वतीकी प्रतिमाएँ बनानी चाहिये। भगवान् विश्वरूपका विग्रह बीस भुजाओंसे सुशोधित है। वे दाहिने हाथोंमें क्रमश: चक्र, खड्ग, मुसल, अंकुश, पट्टिश, मुद्रर, पाश, शक्ति, शूल तथा बाण धारण करते हैं। बायें हाथोंमें शङ्क, शाईधन्य, गदा, पाश, तोमर, हल, फरसा, दण्ड, छरी और उत्तम ढाल लिये रहते हैं। उनके दाहिने भागमें चतुर्भंज ब्रह्मा तथा बार्ये भागमें त्रिनेत्रधारी महादेव विराजमान

शेषशय्यापर सोयी हुई बनानी चाहिये। भगवती लक्ष्मी उनकी एक चरणकी सेवामें लगी हैं। विमला आदि शक्तियाँ उनकी स्तुति करती हैं। उन श्रीहरिके नाभिकमलपर चतुर्भुज ब्रह्मा विराज रहे हैं॥१८-२४ ई॥

हरिहर-मूर्ति इस प्रकार बनानी चाहिये - वह दाहिने हाथमें शुल तथा ऋष्टि धारण करती है और बार्वे हाचमें गदा एवं चक्र। शरीरके दाहिने भागमें रुद्रके चिह्न हैं और वाम भागमें केशवके। दाहिने पार्श्वमें गौरी तथा वाम पार्श्वमें लक्ष्मी विराज रही है। भगवान् हयग्रीवके चार हाथोंमें क्रमश: शङ्क, चक्र, गदा और वेद शोभा पाते हैं। उन्होंने अपना बायाँ पैर शेषनागपर और दाहिना पैर कच्छपकी पीठपर रख छोडा है। दत्तात्रेयके दो बाँहें हैं। उनके वामाञ्जर्में लक्ष्मी शोभा पाती है। भगवानुके पार्षद विष्वक्सेन अपने चार हाथोंमें क्रमश: चक्र, गदा, हल और शह धारण करते हैं॥ २५-२८॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'मल्स्यादि दशायतारोंको प्रतिमाओंके लक्षणीका वर्णन' नामक उनचासची अध्याप पूरा हुआ॥ ४९॥

ning photograms

### पचासवाँ अध्याय

### चण्डी आदि देवी-देवताओंकी प्रतिमाओंके लक्षण

श्रीभगवान् बोले—चण्डी चीस भुजाओंसे विभूषित होती है। वह अपने दाहिने हाथोंमें शूल, खड्ग, शक्ति, चक्र, पाश, खेट, आयुध, अभय, डमरू और शक्ति धारण करती है। बार्ये हाथोंमें नागपाश, खेटक, कुठार, अंकुश, पाश, घण्टा, आयुध, गदा, दर्पण और मुद्रर लिये रहती है। अथवा चण्डीकी प्रतिमा दस भुजाओंसे युक्त होनी चाहिये। उसके चरणोंके नीचे कटे हुए मस्तकवाला महिष हो। उसका मस्तक अलग गिरा हुआ हो। वह हाथोंमें शस्त्र उठाये हो।

उसकी ग्रीवासे एक पुरुष प्रकट हुआ हो, जो अत्यन्त कृपित हो। उसके हाथमें शूल हो, वह मुँहसे रक्त उगल रहा हो। उसके गलेकी माला, सिरके बाल और दोनों नेत्र लाल दिखायी देते हों। देवीका वाहन सिंह उसके रक्तका आस्वादन कर रहा हो। उस महिषासुरके गलेमें खुब कसकर पाश बाँधा गया हो। देवीका दाहिना पैर सिंहपर और बावाँ पैर नीचे महिषासरके शरीरपर हो ॥ १-५॥

ये चण्डीदेवी त्रिनेत्रधारिणी हैं तथा शस्त्रोंसे

सम्पन्न रहकर शत्रुओंका मर्दन करनेवाली हैं। नवकमलात्मक पीठपर दुर्गाकी प्रतिमामें उनकी पुजा करनी चाहिये। पहले कमलके नौ दलोंमें तथा मध्यवर्तिनी कर्णिकामें इन्द्र आदि दिक्पालींकी तथा नौ तत्त्वात्मका शक्तियोंके साथ दुर्गाकी पूजा करे॥ ६ ई॥

दुर्गाजीकी एक प्रतिमा अठारह भूजाओंकी होती है। वह दाहिने भागके हाथोंमें मुण्ड, खेटक, दर्पण, तर्जनी, धनुष, ध्वज, डमरू, डाल और पाश धारण करती है; तथा वाम भागकी भुजाओंमें शक्ति, मुद्गर, शूल, वज, खड्ग, अंकश, बाण, चक्र और शलाका लिये रहती है। सोलह बाँहवाली दुर्गाकी प्रतिमा भी इन्हों आयुधींसे युक्त होती है। अठारहमेंसे दो भूजाओं तथा डमरू और तर्जनी-इन दो आयुधोंको छोड़कर शेष सोलह हाथ उन पूर्वोक्त आयुधोंसे ही सम्पन्न होते हैं। रुद्रचण्डा आदि नौ दुर्गाएँ इस प्रकार हैं-रुद्रचण्डा, प्रचण्डा, चण्डोग्रा, चण्डनायिका, चण्डा, चण्डवती, चण्डरूपा और अतिचण्डिका। ये पूर्वादि आठ दिशाओं में पूजित होती हैं तथा नवीं उग्रचण्डा मध्यभागमें स्थापित एवं पूजित होती हैं। रुद्रचण्डा आदि आठ देवियोंकी अङ्गकान्ति क्रमशः गोरोचनाके सदश पीलो, अरुणवर्णा, काली, नीली, शुक्लवर्णा, धुम्नवर्णा, पीतवर्णा और धेतवर्णा है। ये सब-की-सब सिंहवाहिनी हैं। महिषासुरके कण्ठसे प्रकट हुआ जो पुरुष है, वह शस्त्रधारी है और ये पूर्वोक्त देवियाँ अपनी मुद्रीमें उसका केश

पकडे रहती हैं॥ ७-१२॥

ये नौ दुर्गाएँ 'आलीढा' आकृतिकी होनी चाहिये। पुत्र-पात्र आदिकी वृद्धिके लिये इनकी स्थापना (एवं पूजा) करनी उचित है। गौरी ही चण्डिका आदि देवियोंके रूपमें पुजित होती हैं। वे ही हाथोंमें कुण्डी, अक्षमाला, गदा और अग्नि धारण करके 'रम्भा' कहलाती हैं। वे ही वनमें 'सिद्धा' कही गयी हैं। सिद्धावस्थामें वे अग्निसे रहित होती हैं। 'लिलिता' भी वे ही हैं। उनका परिचय इस प्रकार है-उनके एक बायें हाथमें गर्दनसहित मुण्ड है और दूसरेमें दर्पण। दाहिने हायमें फलाज़िल है और उससे ऊपरके हाथमें सौभाग्यको मुद्रा ॥ १३-१४ ई ॥

लक्ष्मोंके दायें हाथमें कमल और बायें हाथमें श्रीफल होता है। सरस्वतीके दो हाथोंमें पुस्तक और अक्षमाला शोभा पाती है और शेष दो हाधोंमें वे वीणा धारण करती हैं। गङ्गाजीकी अङ्गकान्ति श्रेत है। वे मकरपर आरूढ़ हैं। उनके एक हाधमें कलश है और दूसरेमें कमल। यमुना देवी कचुएपर आरुढ हैं। उनके दोनों हाथोंमें कलश है और वे स्यामवर्णा हैं। इसी रूपमें इनकी पूजा होती है। तुम्बूरुकी प्रतिमा बीणासहित होनी चाहिये। उनकी अङ्गकान्ति श्रेत है। श्लपाणि शंकर वृषभपर आरूढ हो मातुकाओंके आगे-आगे चलते हैं। ब्रह्माजीकी प्रिया सावित्री गौरवर्णा एवं चतुर्मुखी हैं। उनके दाहिने हाथोंमें अक्षमाला और सुक् शोभा पाते हैं और बायें हाथोंमें वे

१. इन नौ तत्वात्मिका शांकियोंकी नामावलो इस प्रकार समझनी चाहिये —ऑन्नपुराण अध्याप २१ में —लक्ष्मी, मेधा, कला, तुष्टि, पृष्टि, गौरी, प्रभा, मति और दुर्गा—ये नाम आये हैं। तथा तन्त्रसमुख्य और मन्त्रपहार्णवर्क अनुसार इन शक्तियोंक ये नाम है—प्रभा, माथा, जबा, सुक्ष्मा, विशुद्धा, तन्दिनी, सुप्रभा, विजया तथा सर्वेसिद्धिया।

२. वाचस्यत्यकोषमें आलीडका सक्षण इस प्रकार दिया गया है-

पश्चास्तकाजानुरुद्धिणम्। विवास्त्यः पञ्च विस्तारे तदासीद्धं प्रकीर्तितम् ॥

जिसमें मुद्दा हुआ बार्यों पैर तो पीछे हो और तने हुए पुटने तथा उत्तवाला दाहिया पैर आगेकी ओर हो. दोनोंके बीचका विस्तार पाँच बिला हो तो इस प्रकारके असन या अवस्थानको 'आलीड' कहा गया है।

कुण्ड एवं अक्षपात्र लिये रहती हैं। उनका चाहन विस्तार बारह अङ्गल है। जाँघों और पैरोंका भी हंस है। शंकरप्रिया पार्वती वृषभपर आरूढ होती है। उनके दाहिने हाथोंमें धनुष-बाण और बायें हाथोंमें चक्र-धनुष शोभित होते हैं। कौमारी शक्ति मोरपर आरूढ होती है। उसकी अङ्गकान्ति लाल है। उसके दो हाथ हैं और वह अपने हाथोंमें शक्ति धारण करती है॥ १५-१९॥

लक्ष्मी (वैष्णवी शक्ति) अपने दायें हाघोंमें चक्र और शङ्ख धारण करती हैं तथा बायें हाथोंमें गदा एवं कमल लिये रहती हैं। वाराही शक्ति भैंसेपर आरूढ़ होती है। उसके हाथ दण्ड, शङ्क. चक्र और गदासे सुशोभित होते हैं। ऐन्द्री शक्ति ऐरावत हाथीपर आरूढ होती है। उसके सहस नेत्र हैं तथा उसके हाथोंमें बन्न शोभा पाता है। ऐन्द्री देवी पुजित होनेपर सिद्धि प्रदान करनेवाली हैं। चामुण्डाकी आँखें वृक्षके खोखलेको भाँति गहरी होती हैं। उनका शरीर मांसरहित-कंकाल दिखायी देता है। उनके तीन नेत्र हैं। मांसहीन शरीरमें अस्थिमात्र ही सार है। केश ऊपरको ओर उठे हुए हैं। पेट सटा हुआ है। वे हाथीका चमडा पहनती हैं। उनके बायें हाथोंमें कपाल और पट्टिश है तथा दायें हाथोंमें शुल और कटार। वे शवपर आरूढ़ होती और हिंदूबोंके गहनोंसे अपने शरीरको विभूषित करती हैं॥२० —२२ है॥

विनायक (गणेश)-को आकृति मनुष्यके समान है; किंतु उनका पेट बहुत बड़ा है। मुख हाथीके समान है और सुँड़ लंबी है। वे यज्ञोपवीत धारण करते हैं। उनके मुखकी चौड़ाई सात कला है और सूँड़की लंबाई छत्तीस अङ्गल। उनकी नाड़ी (गर्दनके ऊपरकी हड्डी) बारह कला विस्तृत और गर्दन डेढ़ कला ऊँची होती है। उनके कण्ठभागकी लंबाई छत्तीस अङ्गुल है और गुह्मभागका घेरा डेढ़ अङ्गल। नाभि और ऊरुका

वहीं माप है। वे दाहिने हाथोंमें गजदन्त और फरसा धारण करते हैं तथा बायें हाथोंमें लडू एवं उत्पल लिये रहते हैं॥ २३ - २६॥

स्कन्द स्वामी मयूरपर आरूढ हैं। उनके उभव पार्श्वमें सुमुखी और विडालाक्षी मातृका तथा शाख और विशाख अनुज खड़े हैं। उनके दो भूजाएँ हैं। वे बालरूपधारी हैं। उनके दाहिने हाबमें शक्ति शोभा पाती है और बार्ये हाथमें कुक्कुट। उनके एक या छ: मुख बनाने चाहिये। गाँवमें उनके अर्चाविग्रहको छ: अधवा बारह भुजाओंसे वुक्त बनाना चाहिये, परंतु वनमें यदि उनकी मूर्ति स्वापित करनी हो तो उसके दो ही भुजाएँ बनानी चाहिये। कौमारी-शक्तिकी छहीं दाहिनी भूजाओंमें शक्ति, बाण, पाश, खड्ग, गदा और तर्जनी (मुद्रा)—ये अस्त्र रहने चाहिये और छ: बार्ये हाथोंमें मोरपंख, धनुष, खेट, पताका, अभयगुद्रा तथा कुक्कुट होने चाहिये। रुद्रचर्चिका देवी हाबीके चर्म धारण करती हैं। उनके मुख और एक पैर ऊपरकी ओर उठे हैं। वे बायें-दायें हाथोंमें क्रमशः कपाल, कर्तरी, शुल और पाश धारण करती हैं। ये ही देवी-'अष्टभुजा'के रूपमें भी पूजित होती हैं॥ २७ - ३१॥

मुण्डमाला और डमरूसे युक्त होनेपर वे ही 'रुद्रचामुण्डा' कही गयी हैं। वे नृत्य करती हैं, इसलिये 'नाट्येश्वरी' कहलाती हैं। ये ही आसनपर बैठो हुई चतुर्मुखी 'महालक्ष्मी' (की तामसी मूर्ति) कही गयी हैं, जो अपने हाथोंमें पड़े हुए मनुष्यों, घोड़ों, भैंसों और हाथियोंको खा रही हैं। 'सिद्धचामुण्डा' देवीके दस भुजाएँ और तीन नेत्र हैं। ये दाहिने भागके पाँच हाथोंमें शस्त्र, खड्ग तथा तीन डमरू धारण करती हैं और बायें भागके हाथोंमें घण्टा, खेटक, खट्वाङ्ग, त्रिशूल





हरिहर भगवान्

[ अगिषः अ० ४९ ]



[अग्नि० अ० ५०] दुर्गा—अठारह भुजा



चण्डी-बीस भुजा

(और ढाल) लिये रहती हैं। 'सिद्धयोगेश्वरी' देवी सम्पूर्ण सिद्धि प्रदान करनेवाली हैं। इन्हीं देवीकी स्वरूपभूता एक दूसरी शक्ति हैं, जिनकी अङ्गकान्ति अरुण है। ये अपने दो हाथोंमें पाश और अंकुश धारण करती हैं तथा 'भैरवी' नामसे विख्यात हैं। 'रूपविद्या देवी' बारह भूजाओंसे युक्त कही गयी हैं। ये सब-की-सब श्मशानभूमिमें प्रकट होनेवाली तथा भयंकर हैं। इन आठों देवियोंको 'अम्बाष्टक' कहते हैं॥ ३२-३६॥

'ध्रमादेवी'—शिवाओं (शृगालियों)-से आवृत हैं। वे एक बढ़ी स्त्रीके रूपमें स्थित हैं। उनके दो भुजाएँ हैं। मूँह खुला हुआ है। दाँत निकले हुए हैं तथा ये धरतीपर घटनों और हाथका सहारा लेकर बैठी हैं। उनके द्वारा उपासकोंका कल्याण होता है। यक्षिणियोंकी आँखें स्तब्ध (एकटक देखनेवाली) और बड़ी होती हैं। शाकिनियाँ वक्रदृष्टिसे देखनेवाली होती हैं। अप्सराएँ सदा ही अत्यन्त रमणीय एवं सन्दर रूपवाली हुआ करती हैं। इनकी आँखें भूरी होती हैं॥ ३७-३८॥

भगवान् शंकरके द्वारपाल नन्दीश्वर एक हाथमें अक्षमाला और दूसरेमें त्रिशुल लिये रहते हैं। महाकालके एक हाथमें तलवार, दूसरेमें कटा हुआ सिर, तीसरेमें शुल और चौथेमें खेट होना चाहिये। भृङ्गीका शरीर कुश होता है। वे नृत्यकी मुद्रामें देखे जाते हैं। उनका मस्तक कृष्माण्डके समान स्थूल और गंजा होता है। बीरभद्र आदि गण हाथी और गायके समान कान और मुखवाले होते हैं। घण्टाकर्णके अठारह भुजाएँ होती हैं। वे पाप और रोगका विनाश करनेवाले हैं। वे बार्ये भागके आठ हाथोंमें वज्र, खडग, दण्ड, चक्र, बाण, मुसल, अंकुश और मुद्रर तथा दायें भागके आठ हाथोंमें तर्जनी, खेट, शक्ति, मुण्ड, पाश, धनुष, घण्टा और कठार धारण करते हैं। शेष दो हाथों में त्रिश्चल लिये रहते हैं। घण्टाकी मालासे अलंकत देव घण्टाकर्ण विस्फोटक (फोडे, फुंसी एवं चेचक आदि)-का निवारण करनेवाले हैं ॥ ३९-४३ ॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महाप्राणमें 'चण्डी आदि देवी-देवलओंकी प्रतिमाओंके लक्षणींका निरूपण' भागक प्रचासको अध्याप प्रा हुआ॥५०॥

#### ~~はははは、~~ इक्यावनवाँ अध्याय

### सूर्यादि ग्रहों तथा दिक्पाल आदि देवताओंकी प्रतिमाओंके लक्षणोंका वर्णन

श्रीभगवान हयग्रीव कहते हैं -- ब्रह्मन् ! सात | लिये दण्डी खड़े हैं और वाम भागमें पिङ्गल अश्वोंसे जुते हुए एक पहियेवाले रथपर विराजमान हाथमें दण्ड लिये द्वारपर विद्यमान हैं। ये दोनों सूर्यदेवकी प्रतिमाको स्थापित करना चाहिये। सूर्यदेवके पार्पद हैं। भगवान सूर्यदेवके उभय भगवान् सूर्य अपने दोनों हाथोंमें दो कमल धारण पार्धमें बालव्यजन (चैंवर) लिये 'राज़ी' तथा करते हैं। उनके दाहिने भागमें दावात और कलम 'निष्प्रभा' खड़ी हैं। अथवा घोडेपर चढे हए

१. रदचण्डा, अष्टपुत्रा (या रदचामुण्डा), नाटपेक्सी, चतुर्मुको महालक्ष्मी, सिद्धचामुण्डा, सिद्धयोगेक्सी, भैरती तथा रूपविद्या— इन आठ देवियोंको ही 'अम्बाह्रक' कहा गया है।

२. 'सही' और 'निष्प्रभा'—ये चैंवर कुलानेवाली स्थिपोंके नाम हैं। अथवा इन नामोंद्रारा सूर्यदेवकी दोनों पश्चियोंकी ओर संकेत किया नया है। 'सज़ी' राज्यसे उनकी राजी 'संजा' गृहीत होती हैं और 'निष्यचा' राज्यसे 'छत्या'। ये दोनों देवियाँ चैंवर इलाकर पृतिकी सेवा कर रही हैं।

एकमात्र सूर्यकी ही प्रतिमा बनानी चाहिये। समस्त दिक्पाल हाथोंमें वरद मुद्रा, दो-दो कमल तथा शस्त्र लिये क्रमशः पूर्वादि दिशाओंमें स्थित दिखाये जाने चाहिये॥ १—३॥

बारह दलोंका एक कमल-चक्र बनावे। उसमें सूर्य, अर्थमा अदि नामवाले बारह आदित्योंका क्रमशः बारह दलोंमें स्थापन करे। यह स्वापना वरुण-दिशा एवं वायव्यकोणसे आरम्भ करके नैऋंत्यकोणके अन्ततकके दलोंमें होनी चाहिये। उक्त आदित्यगण चार-चार हायवाले हों और उन हाथोंमें मुद्रर, शूल, चक्र एवं कमल धारण किये हों। अग्निकोणसे लेकर नैऋंत्यतक, नैऋंत्यसे वायव्यतक, बायव्यसे ईशानतक और बहाँसे अग्निकोणतकके दलोंमें उक्त आदित्योंकी स्थित जाननी चाहिये॥ ४॥

बारह आदित्योंके नाम इस प्रकार हैं—वरुण, सूर्य, सहस्रांश, धाता, तपन, सविता, गधरितक, रिव, पर्जन्य, त्वष्टा, मित्र और विष्णु। ये मेष आदि बारह राशियोंमें स्थित होकर जगत्को ताप एवं प्रकाश देते हैं। ये वरुण आदि आदित्य क्रमश: मार्गशीर्ष मास (या वृक्षिक राशि)-से लेकर कार्तिक मास (या वृक्षिक राशि)-तकके मासों (एवं राशियों)-में स्थित होकर अपना कार्य सम्पन्न करते हैं। इनकी अङ्गकान्ति क्रमश: काली, लाल, कुछ-कुछ लाल, पीली, पाण्डुवर्ण, धेत, किपलवर्ण, पीतवर्ण, तोतेके समान हरी, धवलवर्ण, धूम्रवर्ण और नीली है। इनकी शक्तियाँ द्वादशदल कमलके केसरोंके अग्रभागमें स्थित होती हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं—इडा, सुबुग्न, विश्वाचि, इन्द्र, प्रमर्दिनी (प्रवर्द्धिनी), प्रहर्षिणी,

महाकाली, कपिला, प्रबोधिनी, नीलाम्बरा, वनान्तस्था (धनान्तस्था) और अमृताख्या। वरुण आदिकी जो अङ्गकान्ति है, वही इन शक्तियोंकी भी है। केसरोंके अग्रभागोंमें इनकी स्थापना करे। सूर्यदेवका तेज प्रचण्ड और मुख विशाल है। उनके दो भुजाएँ हैं। वे अपने हाधोंमें कमल और खड्ग धारण करते हैं॥५—१०॥

चन्द्रमा कृण्डिका तथा जपमाला धारण करते हैं। मङ्गलके हाथोंमें शक्ति और अक्षमाला शोधित होती हैं। बुधके हाधोंमें धनुष और अक्षमाला शोभा पाते हैं। बृहस्पति कुण्डिका और अक्षमालाधारी हैं। शुक्रका भी ऐसा ही स्वरूप है। अर्थात् उनके हाथोंमें भी कृण्डिका और अक्षमाला शोभित होती हैं। शनि किङ्किणी-सूत्र धारण करते हैं। राह अर्द्धचन्द्रधारी हैं तथा केतुके हाथोंमें खङ्ग और दीपक शोभा पाते हैं। अनन्त, तक्षक, कर्कोटक, पदा, महापदा, शङ्ख और कुलिक आदि सभी मुख्य नागगण सुत्रधारी होते हैं। फन ही इनके मुख हैं। ये सब-के-सब महान् प्रभापुअसे उद्धासित होते हैं। इन्द्र वज्रधारी हैं। ये हाथीपर आरूट होते हैं। अग्निका वाहन बकरा है। अग्निदेव शक्ति धारण करते हैं। यम दण्डधारी हैं और भैसेपर आरूढ होते हैं। निर्ऋति खड्गधारी हैं और मनुष्य उनका चाहन है। वरुण मकरपर आरूढ़ हैं और पाश धारण करते हैं। वायुदेव वज्रधारी हैं और मृग उनका वाहन है। कुबेर भेडपर चढते और गदा धारण करते हैं। ईशान जटाधारी हैं और वृषभ उनका वाहन B11 22-2411

समस्त लोकपाल द्विभुज है। विश्वकर्मा अक्षसूत्र

मूर्य आदि द्वादश आदित्योंके नाम नीचे गिनाचे गये हैं और अर्चमा आदि द्वादश आदित्योंके नाम १९वें अध्यायके दूसरे और तीसरे श्लोकों में देखने चाहिये। वे नाम वैवस्तत मन्यनारके आदित्योंके हैं। चासूच मन्यनारमें ये हो 'तुचित' नामसे विख्यात थे। अन्य पुराणों में भी आदित्योंको नामायली तथा उनके मासक्रममें वहाँको अपेक्षा कुछ अन्तर मिलता है। इसकी संगति कल्पभेदके अनुस्वर माननी चाहिये।

धारण करते हैं। हनुमान्जीके हाथमें वज है। दिखाये जायेँ। पिशाचोंके शरीर दुर्बल-कङ्कालमात्र उन्होंने अपने दोनों पैरोंसे एक असुरको दबा रखा हों। वेतालोंके मुख विकराल हों। क्षेत्रपाल है। किनर-मूर्तियाँ हाथमें बीणा लिये हाँ और शुलधारी बनाये जायै। प्रेतोंके पेट लंबे और शरीर विद्याधर माला धारण किये आकाशमें स्थित कुश हों॥१६-१८॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'सुर्वादि ग्रहों तथा दिक्यालादि देवताओंको प्रतिमाओंके लक्षणोंका वर्णन' नामक इक्यायनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥५१॥

#### ころかのできる बावनवाँ अध्याय

### चाँसठ योगिनी आदिकी प्रतिमाओंके लक्षण

श्रीभगवान् बोले-बहान्! अब मैं चौंसठ योगिनियोंका वर्णन करूँगा। इनका स्थान क्रमशः पूर्वदिशासे लेकर ईशानपर्यन्त है। इनके नाम इस प्रकार हैं-१. अक्षोभ्या, २. रुक्षकर्णी, ३. राक्षसी, ४. क्षपणा, ५. क्षमा, ६. पिङ्गाक्षी, ७. अक्षया, ८. क्षेमा, १. इला, १०. गीलालया, ११. लॉला, १२. रक्ता (या लक्ता), १३. बलाकेशी, १४. लालसा, १५. विमला, १६. दुर्गा (अथवा हताशा), १७. विशालाक्षी, १८. हॉकारा (या हुकारा), १९. वडवामुखी, २०. महाकूरा, २१. क्रोधना, २२. भयंकरी, २३. महानना, २४. सर्वज्ञा, २५. तरला, २६. तारा, २७. ऋग्वेदा, २८. हयानना, २९. सारा, ३०. रससंग्राही (अथवा सुसंग्राही या रुद्रसंग्राही), ३१. शबरा (या शम्बरा), ३२. तालजङ्किका, ३३. रक्ताक्षी, ३४. सुप्रसिद्धा, ३५. विद्युज्जिहा, ३६. करिक्रुणो, ३७. मेघनादा, ३८. प्रचण्डा, ३९. उग्रा, ४०. कालकर्णी, ४१. वरप्रदा, ४२, चण्डा (अथवा चन्द्रा), ४३, चण्डवती (या चन्द्रावली), ४४. प्रपञ्चा, ४५. प्रलयानिका, ४६, शिशुबक्ता, ४७, पिशाची, ४८, पिशितासक्लोलुपा, ४९. धमनी, ५०. तपनी, ५१. रागिणी (अथवा वामनी). ५२. विकृतानना, ५३. वायुवेगा, ५४. बृहत्कुक्षि, ५५. विकता, ५६. विश्वरूपिका, ५७. यमजिह्ना, ५८. जयन्ती, ५९. दुर्जया, ६०. जयन्तिका (अथवा यमान्तिका), ६१. विडाली, ६२. रेवती, ६३. पतना

तथा ६४. विजयान्तिका ॥ १-८॥

योगिनियाँ आठ अथवा चार हाथोंसे यक्त होती है। इच्छानुसार शस्त्र धारण करती हैं तथा उपासकोंको सम्पूर्ण सिद्धियाँ प्रदान करनेवाली 🕅 । भैरवके बारह हाथ हैं । उनके मुखमें कैचे दाँत हैं तथा वे सिरपर जटा एवं चन्द्रमा धारण करते हैं। उन्होंने एक ओरके पाँच हाथोंमें क्रमश: खड्ग, अंकुश, कुठार, बाण तथा जगत्को अभय प्रदान करनेवाली मुद्रा धारण कर रखी है। उनके दूसरी ओरके पाँच हाथ धनुष, त्रिशुल, खदवाङ्ग, पाशकार्द्ध एवं वरकी मुद्रासे सुशोधित हैं। शेष दो हार्थीमें उन्होंने गजचर्म ले रखा है। हाथीका चमडा ही उनका वस्त्र है और वे सर्पमय आभूषणोंसे विभूषित हैं। प्रेतपर आसन लगाये मातुकाओंके मध्यभागमें विराजमान हैं। इस रूपमें उनकी प्रतिमा बनाकर उसकी पूजा करनी चाहिये। भैरवके एक या पाँच मुख बनाने चाहिये॥ १--११॥

पूर्व दिशासे लेकर अग्निकोणतक विलोम-क्रमसे प्रत्येक दिशामें भैरवको स्थापित करके क्रमशः उनका पूजन करे। बीज-मन्त्रको आठ दीर्घ स्वरोंमेंसे एक-एकके द्वारा भेदित एवं अनुस्वारयुक्त करके उस-उस दिशाके भैरलके साथ संयुक्त करे और उन सबके अन्तमें 'नमः' पदको जोड़े। यथा-ॐ ह्रां भैरवाय नम:-प्राच्याम्। ॐ ह्वीं भैरवाय नमः—ऐशान्याम्। ॐ हुं भैरवाय नमः—उदीच्याम्। ॐ हूं भैरवाय नमः - वायव्ये। ॐ हैं भैरवाय नमः - प्रतीच्याम्। ॐ ह्रों भैरवाय नमः —नैऋत्याम् । ॐ ह्रौं भैरवाय नम:-अवाच्याम्। ॐ ह्रः भैरवाय नम:-आग्रेय्याम्। इस प्रकार इन मन्त्रोंद्वारा क्रमशः उन दिशाओं में भैरवका पूजन करे। इन्हों में से छ: बीजमन्त्रोंद्वारा घडङ्गन्यास एवं उन अङ्गोंका पुजन भी करना चाहिये ॥१२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उनका ध्यान इस प्रकार है-भैरवजी मन्दिर अथवा मण्डलके आग्नेयदल (अग्निकोणस्य दल)-में विराजमान सुवर्णमयी रसनासे युक्त, नाद, बिन्दु एवं इन्दुसे सुशोभित तथा मानुकाधिपतिके अङ्गसे प्रकाशित हैं। (ऐसे भगवान भैरवका मै भजन करता है।) वीरभद्र वृषभपर अरूड हैं। वे

मातुकाओंके मण्डलमें विराजमान और चार भुजाधारी हैं। गौरी दो भुजाओंसे युक्त और त्रिनेत्रधारिणी हैं। उनके एक हाथमें शल और दूसरेमें दर्पण है। लिलतादेवी कमलपर विराजमान है। उनके चार भुजाएँ हैं। वे अपने हाथोंमें त्रिशुल, कमण्डलु, कुण्डी और वरदानकी मुद्रा धारण करती हैं। स्कन्दकी अनुचरी मातुकागणोंके हाथोंमें दर्पण और शलाका होनी चाहिये॥१३-१५॥

चण्डिका देवीके दस हाथ हैं। वे अपने दाहिने हाथोंमें बाण, खड़ग, शुल, चक्र और शक्ति धारण करती हैं और बायें हाथोंमें नागपाश, दाल, अंकुश, कुटार तथा धनुष लिये रहती हैं। वे सिंहपर सवार हैं और उनके सामने शुलसे मारे गये महिषासुरका शब है॥ १६-१७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'चौंसठ योगिनी आदिकी प्रतिमाओंके लक्षणोंका वर्णन' नामक बावनवाँ अध्याय पुरा हुआ॥५२॥

### तिरपनवाँ अध्याय लिङ्क<sup>र</sup> आदिका लक्षण

अब मैं लिङ्ग आदिका लक्षण बताता हैं, सुनो। चौकोर विष्कम्भका निर्माण कराये। फिर लंबाईके

श्रीभगवान् हयग्रीय कहते हैं- कमलोद्भव! तीन भागको त्याग दे और शेष पाँच भागोंसे लंबाईके आधेमें आठसे भाग देकर आठ भागोंमेंसे | छ: भाग करके उन सबको एक, दो और तीनके

१. यथा—३३ हो हदयाय नयः। ३३ हो शिरसे स्वातः। ३३ हे शिखायै वयदः। ३५ है ऋषचाय हुम्। ३५ ही, नेत्रत्रयाय वीषदः। ३३ हः अस्त्राय पद्।

२. श्रीविद्याणंयतन्त्रके ११वें श्रासमें लिङ्ग-निर्माणको साधारण विधि इस प्रकार दो गयो है-

अपनी रुचिके अनुसार लिख करियत करके उसके मस्त्रकका कितार उठना ही रखे, जितनी पुजित लिख्नभगको कैचाई हो। जैसा कि शैवागमका वचन है—' लिङ्गमस्तकविस्तारो लिङ्गोच्छायसमी भवेतु।' लिङ्गके मस्तकका विस्तार जितना हो, उससे तिगुने सुत्रसे थेष्टित होने योग्य लिङ्गको स्थुलता (मोटाई) रखे। हिवलिङ्गको जो स्थुलता या मोटाई है, उसके मुत्रके बराबर पीठका विस्तार रखे। तस्पक्षात पुण्य लिङ्गका जो उच्च अंश है, उससे दुवनी ऊँवाईसे युक्त वृताकार या चतुरस पीठ बनावे। पीठके मध्यभागमें लिङ्गके स्थलवामात्रस्चक नाइसप्रके द्विगुण सुत्रसे वेष्टित होने योग्यं स्थूल कण्डका निर्माण करे। कण्डके कपर और नीचे सम्प्रभागसे तीन या दो मेखलाओंकी रचना करें। तदनन्तर लिक्नके मस्तकका जो विस्तार है, उसको छ: भागोंमें विश्वक करें। उनमेंसे एक अंशके मानके अनुसार पीठके कपरी भागमें सबसे बाहरी अंशके द्वारा मेखला बनावे। उसके भोतर उसी मानके अनुसार उससे संलान अंशके द्वारा खात (गर्त)-की रचना करे । पीठसे बाह्यभागमें लिङ्को समान हो बढ़ी अथवा पीठमानके आधे मानके बताकर बढ़ी, मृतदेशमें दीर्घाश मानके समान विस्तारवासी और अग्रभागमें उसके आधे मानके तुल्य विस्तारकाशी नाली बनाते। इसीको 'प्रचाल' कहते हैं। प्रचालके मध्यमें मुलसे अग्रभागपर्यन्त जलमार्ग बनावे। प्रणालका जो विस्तार है, उसके एक तिहाई विस्तारवाले खातरूप जलमार्गसे युद्ध पीठ-सदश मेखलायुक्त प्रणाल बनाना चाहिये। यह स्फटिक आदि रत्नविशेषों अथवा पाणप आदिके द्वारा शिवलिद्ध-निर्मानको साधारण विधि है। यथा-लिङ्गमस्तकविस्तारं पुज्यभागसम् नवेत् ।

क्रमसे अलग-अलग रखे। इनमें पहला भाग ब्रह्माका, दूसरा विष्णुका और तीसरा शिवका है। उन भागोंमें यह 'वर्द्धमान' भाग कहा जाता है। चौकोर मण्डलमें कोणस्त्रके आधे मापको लेकर उसे सभी कोणोंमें चिडित करे। ऐसा करनेसे आठ कोणोंका 'वैष्णवभाग' सिद्ध होता है, इसमें संशय नहीं है। तदनन्तर उसे चोडश कोण और फिर बत्तीस कोणोंसे युक्त करें॥ १-४॥

तत्पश्चात् चाँसठ कोणोंसे युक्त करके वहाँ गोल रेखा बनावे। तदनन्तर श्रेष्ठ आचार्य लिङ्गके शिरोभागका कर्तन करे। इसके बाद लिङ्गके विस्तारको आठ भागोंमें विभाजित करे। फिर उनमेंसे एक भागके चौथे अंशको छोड़ देनेपर छत्राकार सिरका निर्माण होता है। जिसकी लंबाई-चौडाई तीन भागीमें समान हो, वह समभागवाला लिङ्क सम्पूर्ण मनोवाञ्चित फलोंको देनेवाला है। देवपुजित लिक्कमें लंबाईके चौथे भागमे विष्कम्भ बनता है। अब तुम सभी लिङ्गीके लक्षण सनो॥५-८॥

विद्वान पुरुष सोलह अङ्गलबाले लिङ्गके मध्यवर्ती सूत्रको, जो ब्रह्म और रुद्रभागके निकटस्थ है, लेकर उसे छ: भागोंमें विभाजित करे। वैयमन-सुत्रोंद्वारा निश्चित जो वह माप है, उसे 'अन्तर' कहते हैं। जो सबसे उत्तरवर्ती लिङ्ग हैं. उसे आठ जा बढ़ा बनाना चाहिये; शेष लिङ्गांको एक-एक जौ छोटा कर देना चाहिये। उपर्युक्त लिज़के निचले भागको तीन हिस्सोमें विभक्त करके ऊपरके एक भागको छोड़ दे। शेष दो भागोंको आठ हिस्सोंमें विभक्त करके ऊपरके तीन भागोंको त्याग दे। पाँचवें भागके ऊपरसे घूमती हुई एक लंबी रेखा बनावे और एक भागको छोडकर बीचमें उन दो रेखाओंका संगम किया गया॥ २० - २३॥

करावे। यह लिङ्गोंका साधारण लक्षण बताया गया: अब पिण्डिकाका सर्वसाधारण लक्षण बताता हैं, मुझसे सुनो॥ ९-१३॥

ब्रह्मभागमें प्रवेश तथा लिङ्गकी ऊँचाई जानकर विद्वान् पुरुष ब्रह्मशिलाकी स्थापना करे और उस शिलाके ऊपर हो उत्तम रीतिसे कर्मका सम्पादन करे। पिण्डिकाको क्रैचाईको जानकर उसका विभाजन करे। दो भागको ऊँचाईको पीठ समझे। चौड़ाईमें वह लिङ्गके समान ही हो। पीठके मध्यभागमें खात (गड्डा) करके उसे तीन भागींमें विभाजित करे। अपने मानके आधे त्रिभागसे 'बाहुल्य'को कल्पना करे। बाहुल्यके तृतीय भागसे मेखला बनावे और मेखलाके ही तुल्य खात (गड़ा) तैयार करे। उसे क्रमश: निम्न (नीचे ञ्चका हुआ) रखें। मेखलाके सीलहबें अंशसे खात निर्माण करे और उसीके मापके अनुसार तस पोठको ऊँचाई, जिसे 'विकासङ्ग' कहते हैं, करावे। प्रस्तरका एक भाग भूमिमें प्रविष्ट हो, एक भागसे पिण्डिका वने, तीन भागींसे कण्डका निर्माण कराया जाय और एक भागसे पढ़िका बनायी जाय॥ १४ - १९॥

दो भागसे ऊपरका पट्ट बने: एक भागसे शेष-पट्टिका तैयार करायी जाय। कण्ठपर्यन्त एक-एक भाग प्रविष्ट हो। तत्पक्षात् पुनः एक भागसे निर्गम (जल निकलनेका मार्ग) बनाया जाय। यह शेष-पद्रिका तक रहे। प्रणाल (नाली)-के तृतीय भागसे निर्गम बनना चाहिये। तृतीय भागके मूलमें अङ्गलिके अग्रभागके बराबर विस्तृत खात बनावे, जो तृतीय भागसे आधे विस्तारका हो। वह खात उत्तरको ओर जाय। यह पिण्डिकासहित साधारण लिक्नका वर्णन

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरायमें 'लिष्ट्र आदिके लक्षणका वर्णन' नामक तिरपनको अध्याय पूरा हुआ॥५३॥

### चौवनवाँ अध्याय

### लिङ्ग-मान एवं व्यक्ताव्यक्त लक्षण आदिका वर्णन

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं दूसरे प्रकारसे लिङ्ग आदिका वर्णन करता हैं. सुनो, लवण तथा घृतसे निर्मित शिवलिङ्ग बुद्धिको बढ़ानेवाला होता है। वस्त्रमय लिङ्ग ऐश्वर्यदायक होता है। उसे तात्कालिक (केवल एक बार ही पूजाके उपयोगमें आनेवाला) लिङ्ग माना गवा है। मृत्तिकासे बनाया हुआ शिवलिङ्ग दो प्रकारका होता है-पक्र तथा अपक्र। अपक्रमे पक्र श्रेष्ट माना गया है। उसकी अपेक्षा काष्ठका बना हुआ शिवलिङ्ग अधिक पवित्र एवं पुण्यदायक है। काष्ट्रमय लिङ्गसे प्रस्तरका लिङ्ग श्रेष्ठ है। प्रस्तरसे मोतीका और मोतीसे सुवर्णका बना हुआ 'लीह लिक्न' उत्तम माना गया है। चाँदो, ताँबे, पीतल, रल तथा रस (पारद)-का बना हुआ शिवलिङ्ग भोग-मोक्ष देनेवाला एवं श्रेष्ट है। रस (पारद आदि)-के लिङ्गको राँगा, लोहा (सुवर्ण, ताँबा) आदि तथा रत्नके भीतर आबद्ध करके स्थापित करे। सिद्ध आदिके द्वारा स्थापित स्वयम्भूलिङ्ग आदिके लिये माप आदि करना अभीष्ट नहीं 書川2一4川

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

बाणलिङ्ग (नर्मदेश्वर)-के लिये भी यही बात है। (अर्थात् उसके लिये भी 'वह इतने अङ्गुलका हो'—इस तरहका मान आदि आवश्यक नहीं है।) वैसे शिवलिङ्गोंक लिये अपनी इच्छाके अनुसार पीठ और प्रासादका निर्माण करा लेना चाहिये। सूर्यमण्डलस्थ शिवलिङ्गको दर्पणमें प्रतिबिम्बित करके उसका पूजन करना चाहिये। वैसे तो भगवान् शंकर सर्वत्र ही पूजनीय हैं, किंतु शिवलिङ्गमें उनके अर्चनकी पूर्णता होती है। प्रस्तरका शिवलिङ्ग एक हाथसे अधिक ऊँचा होना चाहिये। काष्टमय लिङ्गका मान भी ऐसा ही है। चल शिवतिङ्गका स्वरूप अङ्गुल-मानके अनुसार निश्चित करना चाहिये तथा स्थिर लिङ्गका द्वारमान, गर्भमान एवं हस्तमानके अनुसार। गृहमें पृजित होनेवाला चललिङ्ग एक अङ्गुलसे लेकर पंद्रह अङ्गुलतकका हो सकता है॥६—८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

द्वारमानसे लिङ्गके तीन भेद हैं। इनमेंसे प्रत्येकके गर्भमानके अनुसार नी-नी भेद होते हैं। (इस तरह कुल सत्ताईस हुए। इनके अतिरिक्त) करमानसे नौ लिङ्ग और हैं। इनकी देवालयमें पुजा करनी चाहिये। इस प्रकार सबको एकमें जोड़नेसे छत्तीस लिङ्ग जानने चाहिये। ये ज्येष्ठमानके अनुसार हैं। मध्यममानसे और अधम (कनिष्ठ)-मानसे भी छत्तीस-छत्तीस शिवलिङ्ग हैं-ऐसा जानना चाहिये। इस प्रकार समस्त लिङ्गोंको एकत्र करनेसे एक सौ आठ शिवलिङ्ग हो सकते हैं। एकसे लेकर पाँच अङ्गलतकका चल शिवलिङ्ग 'कनिष्ठ' कहलाता है, छ: से लेकर दस अङ्गलतकका चल लिङ्ग 'मध्यम' कहा गया है तथा ग्यारहसे लेकर पंद्रह अङ्गलतकका चल शिवलिङ्ग 'ज्येष्ठ' जानने योग्य है। महामूल्यवान् रलोंका बना हुआ शिवलिङ्ग छ: अङ्गलका, अन्य रलोंसे निर्मित शिवलिङ्ग नौ अङ्गलका, सुवर्णभारका बना हुआ बारह अङ्गलका तथा शेष वस्तुओंसे निर्मित शिवलिङ्ग पंद्रह अङ्गलका होना चाहिये॥ ९-१३॥

लिङ्ग-शिलाके सोलह अंश करके उसके ऊपरी चार अंशोंमेंसे पार्श्ववर्ती दो भाग निकाल दे। फिर बत्तीस अंश करके उसके दोनों कोणवर्ती सोलह अंशोंको लुस कर दे। फिर उसमें चार अंश मिलानेसे 'कण्ठ' होता है। तात्पर्य यह कि बीस अंशका कण्ठ होता है और उभय पार्श्ववर्ती ३×४-१२ अंशोंको मिटानेसे ज्येष्ठ चल लिङ्ग

बनता है। प्रासादकी ऊँचाईके मानको सोलह अंशोंमें विभक्त करके उसमेंसे चार, छ: और आठ अंशोंद्वारा क्रमशः हीन, मध्यम और ज्येष्ठ द्वार निर्मित होता है। द्वारकी ऊँचाईमेंसे एक चौथाई कम कर दिया जाय तो वह लिङ्गकी कैंचाईका मान है। लिङ्गशिलाके गर्भके आधे भागतककी ऊँचाईका शियलिङ्ग 'अधम' (कनिष्ठ) होता है और तीन भूतांश (३×५=) पंद्रह अंशोंके बराबरको ऊँचाईका शिवलिङ्ग 'ज्येष्ठ' कहा गया है। इन दोनोंके बोचमें बराबरको ऊँचाईपर सात जगह सूत्रपात (सुतद्वारा रेखा) करे। इस तरह नी स्त (सूत्रनिर्मित रेखाचिह्न) होंगे। इन नौ सूतोंमेंसे पाँच सूतोंको ऊँचाईके मापका शिवलिङ्ग 'मध्यम' होगा। लिङ्गोंको लंबाई (या ऊँचाई) उत्तरोत्तर दो-दो अंशके अन्तरसे होगी। इस तरह लिङ्गोंकी दीर्घता बढ़ती जायगी और नौ लिङ्ग निर्मित होंगे ॥ १४-१८॥

यदि हाथके मापसे नौ लिग्न बनाये जाये तो पहला लिख्न एक हाथका होगा, फिर दसरेके मापमें पहलेसे एक हाथ बढ़ जायगा; इस प्रकार जबतक नौ हाथको लंबाई पूरी न हो जाय तबतक शिला या काष्ट्रकी मापमें एक-एक हाथ बढ़ाते रहेंगे। ऊपर जो हीन, मध्यम और उत्तम-तीन प्रकारके लिङ्ग बताये गये हैं, उनमेंसे प्रत्येकके तीन-तीन भेद हैं। बुद्धिमान् पुरुष एक-एक लिङ्गमें विभागपूर्वक तीन-तीन लिङ्गका

निर्माण करावें। छ: अङ्गल और नौ अङ्गलके शिवलिङ्गोंमें भी तीन-तीन लिङ्ग-निर्माण करावे। स्थिर लिङ्ग द्वारमान, गर्भमान तथा हस्तमान—इन तीन दीर्घ प्रमाणों (मापों)-के अनुसार बनाना चाहिये। उक्त तीन मापोंके अनुसार ही उसकी तीन संज्ञाएँ हैं-भगेश, जलेश तथा देवेश। विष्कम्भ (विस्तार)-के अनुसार लिङ्गके चार रूप लक्षित करे। दीर्घप्रमाणके अनुसार सम्पादित होनेबाले तीन रूपोंमें निर्दिष्ट लिङ्गको शुभ आय आदिसे युक्त करके निर्मित करावे। उन त्रिविध लिङ्गोंकी लंबाई चार या आठ-आठ हाथकी हो—वह अभीष्ट है। वे क्रमशः त्रितत्वरूप अथवा त्रिगुणरूप है। जो लिङ्ग जितने हाथका हो. उसका अङ्गल बनाकर आय-संख्या (८), स्वर-संख्या (७), भूत-संख्या (५) तथा अग्नि-संख्या (३)-से पृथक्-पृथक् भाग दे। जो शेष बचे उसके अनुसार शुभाशभ फलको जाने॥१९-२४॥

ध्वजादि आयोंमेंसे ध्वज, सिंह, हस्ती और वृषभ—ये श्रेष्ठ हैं । अन्य चार आय अशुभ हैं। (सात संख्यासे भाग देनेपर जो शेष बच्चे, उसके अनुसार स्वरका निश्चय करे।) स्वरोंमें षड्ज, गान्धार तथा पञ्चम शुभदायक हैं। [पाँचसे भाग देनेपर जो शेष बचे, उसके अनुसार पृथ्वी आदि भूतोंका निश्चय करे।] भूतोंमें पृथ्वी ही शुभ है। [तीनसे भाग देनेपर जो शेष रहे, तदनुसार अग्नि जाने।] अग्नियोंमें आहवनीय अग्नि ही शुध है।

१. 'समराज्ञाणसूत्रधार' में कहा है कि दो-दो अंजन्मी वृद्धि काते हुए तीन काथकी लंबाई-तक पहुँचते-पहुँचते नी लिक् निर्मित हो सकते हैं- दर्शनवृद्धा नवैवं स्यूग्डस्तत्रितवानथे:।'

२. 'अपराजितपुच्छा' के 'आयाधिकार' नामक चौंसउवें सूत्रमें आयोंके नाम इस प्रकार दिये गये हैं—ध्याज, धूम्र, सिंह, बान, थूप, गर्दभ, गज और ध्वांस (काक)। इनकी स्थिति पूर्वांद दिताओंमें प्रदेखण-क्रमसे हैं। देवालवर्क लिये ध्वज, सिंह, वृष और गज—ये आय बेष्ठ कहे गये हैं। अधमोंके लिये शेष आप सुखावह हैं। सारपुगर्ने ध्वज, जैतानें सिंह, द्वापरमें वृषभ और कलियुगमें गजी नामक आयका प्राधान्य है। सिंह नामक अध्य मुख्यत: राजाओं के लिये कल्कानकारक है; ब्राह्मफो लिये ध्वज प्रशस्त है तथा वैश्यके लिये वृष। ध्यज आयमें अर्थलाभ होता है और धूप्रमें संताप। सिंह आयमें विपुल धोग उपस्थित होते हैं। बान नामक आयमें कलह होता है। वृष्ट्रमें धन-धान्यको वृद्धि होतो है। गर्दभमें स्वियोंका चरित्र दुवित होता है। हाथी नामक आवमें सब लोग शुध देखते हैं और काक नामक आय होनेपर निश्चय ही मृत्यु होती है। (श्लोक ९-१६)

उक्त लिङ्गकी लंबाईको आधा करके उसमें आठसे भाग देनेपर यदि शेष सातसे अधिक हो तो वह लिङ्ग 'आढ्य' कहा जाता है। यदि पाँचसे अधिक शेष रहे तो वह 'अनाढ्य' है। यदि छ: अंशसे अधिक शेष हो तो वह लिङ्ग 'देवेज्य' है और यदि तीन अंशसे अधिक शेष हो तो उस लिङ्गको 'अर्कतुल्य' माना जाता है। ये चारों ही प्रकारके लिङ्ग चतुष्कोण होते हैं। पाँचवाँ 'वर्धमान' संज्ञक लिङ्ग है, उसमें व्याससे नाह बढ़ा हुआ होता है। व्यासके समान नाह एवं व्याससे बढ़ा हुआ नाह—इस प्रकार इन लिङ्गोंके दो भेद हो जाते हैं। विश्वकर्म-शास्त्रके अनुसार इन सबके बहुत-से भेद बताये जायँगे। आढ्य आदि लिङ्गोंकी स्थूलता आदिके कारण तीन भेद और होते हैं। उनमें एक-एक यवकी वृद्धि करनेसे वे सब आठ प्रकारके लिङ्ग होते हैं। फिर हस्तमानसे 'जिन' संज्ञक लिङ्गके भी तीन भेद होंगे। उसको सर्वसम लिङ्गमें जोड़ लिया जायगा। २५—२९॥

अनाड्य, देवार्चित तथा अर्कतुल्यमें भी पाँच-पाँच भेद होनेसे ये पच्चीस होंगे। ये सब एक, जिन और भक्त—भेदोंसे पचहत्तर हो जायँगे। सबका आकलन करनेसे पंद्रह हजार चार सौ शिवलिङ्ग हो सकते हैं। इसी तरह आठ अङ्गुलके विस्तारवाला लिङ्ग भी एकाङ्गुल मान, हस्तमान एवं गर्भमानके अनुसार नौ भेदोंसे युक्त है। इन सबके कोण तथा अर्द्धकोणस्थ सूत्रोंद्वारा कोणोंका छेदन (विभाजन) करे। लिङ्गके मध्यभागके विस्तारको ही प्रत्येक विभागका विस्तार मानकर,

एक डायमें तीन हायतकके जियलिङ्ग 'कनिङ' कहे गये हैं। चारमें छ: हाधतकके 'मध्यम' माने गये हैं और सातमे नीतकके 'उत्तम' या 'न्येह' कहे गये हैं। इन तीनोंके प्रमाणमें पदमुद्धि करनेसे कुल ३३ शिवलिङ्ग होते हैं। यथा—

एक हाथ', सवा हाथ', बेंद हाथ', पीने दो हाथ', दो हाथ', सवा दो हाथ', वर्ष हाथ', पीने तीन हाथ', तोन हाथ', सवा तीन हाथ'', सादे तीन हाथ'', पीने पार हाथ'', बार हाथ'', सवा बार हाथ'', सादे बस हाथ'', पीने पीच हाथ'', पीच हाथ'', सवा पीच हाथ'', सादे पींच हाथ'', पीने छः हाथ'', छः हाथ'', सवा छः हाथ'', साई छः हाथ'', पीने सात हाथ'', सात हाथ'', सवा सात हाथ'', सादे सात हाथ'', पीने आठ हाथ'', आठ हाथ'', सवा आठ हाथ'', सादे आठ हाथ'', पीने नी हाथ'', नी हाथ''।

इन तैतीसोंके नाम विश्वकर्याने क्रमतः इस प्रकार बताये हैं—१. भव, २. भवोद्धव, ३. भाव, ४. संसारभयनासन, ५. पासयुक्त, ६. महातेव, ७. महादेव, ८. परस्पर, ९. ईश्वर, १०. शेखर, ११. किय. १२. साना, १३. मनोह्मदक, १४. स्टतेव, १५. सदारमक (सद्योजात), १६. वामदेव, १७. अमोर, १८. तत्पुरुष, १९. ईखर, १०. मृत्युंजय, २१. कियप, २२. किरण्यक, २३. अमेरास्व, २४. ब्रीकल्ड, २५. पुण्यवर्धन, १६. पुण्डरीक, २७. सुक्क, २८. उपातेव:, २९. विश्वेश्वर, ३०. जिनेव, ३१. ज्यम्बक, ३२. मीर, ३३. महाकात।

| पूर्विक | क्रमसे | पादार्थवृद्धि करनेपर                             | 54      | तक | संख्या | पहुँचेगी। |  |
|---------|--------|--------------------------------------------------|---------|----|--------|-----------|--|
| 41      | **     | दो अञ्जुल सृद्धि करनेपर                          | 90      | तक |        | **        |  |
| 14      | **     | एक अनुस वृद्धि करनेपर                            | 893     | तक | 111    | **        |  |
| **      | .10    | अर्द्धात्रुल पृद्धि करनेपर                       | 364     | तक | **     | *         |  |
| 26      | .00    | अङ्गलका चतुर्यांत बढ़ानेपर                       | 7,30    | तक | - 101  |           |  |
| **      | 45     | एक-एक मूँगके मानकी वृद्धि करनेपर                 | \$885   | तक | **     | **        |  |
| 10      | 26.    | मुद्ग-प्रमान लिङ्गोंमें प्रत्येकके दस भेद करनेपर | 5,22.50 | तक | **     |           |  |

<sup>\*</sup> अगिनपुराण अध्याय ५४ के २८वें इलोकमें विश्वकर्मांक कथनानुसार लिङ्ग-भेटोंकी चौरपाणना की गयी है और सब धिलाकर चौदह एनार चौदह भी भेद कहे गये हैं। इस प्रकरणका मूल फड अपने सुद्धक्यमें उपसब्ध नहीं हो रहा है; अतएव यहाँ दी हुई गणना चैठ नहीं रही है। परंतु विश्वकर्मांके सास्त्र 'अपर्शानवपुच्छा' के अवलोकनसे इन भेटोंपर विशेष प्रकाश पहला है। उसके अनुसार समस्त्र लिङ्ग-भेद १४४२० होते हैं। किस प्रकार, मो मतावा जाता है—प्रतरणय लिङ्ग कम-शं-कम एक हाथका होता है, उससे कम नहीं। उसका अनित्रम आयाम नी हाथका बताया गया है। इस प्रकार एक हाथसे लेकर नी हाबलकके लिङ्ग बनाये जायें तो उनकी संख्या नी होती है। इशका प्रस्तार मों समझना माहिये।

तदनुसार मध्य, ऊर्ध्व और अध: - इन विभागोंको स्थापना करे। मध्यम विभागसे ऊपरका अष्टकोण या षोडश कोणवाला विभाग शिवका अंश है। पाद या मूलभागसे जानुपर्यन्त लिङ्गका अधोभाग है, यह ब्रह्माका अंश है तथा जानुसे नाभिपर्यन्त लिङ्गका मध्यम भाग है, जो भगवान विष्णुका अंश है॥ ३० - ३३॥

मुर्धान्तभाग भूतभागेश्वरका है। व्यक्त-अव्यक्त सभी लिङ्गोंके लिये ऐसी ही बात है। जिस शिवलिक्रमें पाँच लिक्नकी व्यवस्था है, वहाँ शिरोभाग गोलाकार होना चाहिये-ऐसा बताया जाता है। वह गोलाई छत्राकार हो, मुगाँके अंडेके समान हो; नवोदित चन्द्रके सदश हो या पुरुषके आकारकी हो। ['पुरुवाकृति'के स्थानमें 'त्रपुषाकृति' पाठ हो तो गोलाई त्रपुषके समान आकारवाली हो-ऐसा अर्थ लेना चाहिये।] इस प्रकार एक-एकके चार भेद होते हैं। कामनाओंके भेदसे इनके फलमें भी भेद होता है, यह बताउँगा। लिङ्गके पस्तक-भागका विस्तार जितने अङ्गलका हो. उतनी संख्यामें आठसे भाग दे। इस प्रकार मस्तकको आठ भागोंमें विभक्त करके आदिके जो चार भाग हैं, उनका विस्तार और ऊँचाईके अनुसार ग्रहण करे। एक भागको छाँट देनेसे 'पुण्डरीक' नामक लिङ्ग होता है, दो भागोंको लुप्त कर देनेसे 'विशाल' संज्ञक लिङ्ग होता है, तीन भागोंका उच्छेद कर देनेपर उसकी 'ब्रोक्त्स' संज्ञा होती है तथा चार भागोंके लोपसे उस लिङ्गको 'शत्रकारक' कहा गया है। शिरोभाग सब ओरसे सम हो तो श्रेष्ट माना गया है। देवपुण्य लिङ्गमें मस्तक-भाग कुक्कुटके अण्डकी भौति गोल होना चाहिये॥ ३४-३८॥

चतुर्भागात्मक लिक्कमेंसे ऊपस्का दो भाग मिटा देनेसे 'त्रपृष' नामक लिङ्ग होता है। यह

(त्रपुष) अनाट्यसंज्ञक शिवलिङ्गका सिर माना गया है। अब अर्द्ध-चन्द्राकार सिरके विषयमें सुनो-शिवलिङ्गके प्रान्तभागमें एक अंशके चार अंश करके एक अंशको त्याग दिया जाय तो वह 'अमृताक्ष' नाम धारण करता है। दूसरे, तीसरे और चौथे अंशका लोप करनेपर क्रमशः उन शिवलिङ्गोंकी 'पूर्णेन्द्', 'बालेन्द्र' तथा 'कुमुद' संज्ञा होती है। ये क्रमश: चतुर्मख, त्रिमुख और एकमुख होते हैं। इन तीनोंको 'मुखलिक् 'भी कहते हैं। अब मुखलिङ्गके विषयमें सुनी-पुजाभागको त्रिविध कल्पना करनी चाहिये-मूर्तिपुजा, अग्निपुजा तथा पदपुजा। पूर्ववत् द्वादशांशका त्याग करके छ: भागोंद्वारा छ: स्थानोंकी अभिव्यक्ति करे। सिरको ऊँचा करना चाहिये तथा ललाट, नासिका, मुख, चिबुक तथा ग्रीवाभागको भी स्पष्टतया व्यक्त करे। चार भागों (या अंशों)-द्वारा दोनों भूजाओं तथा नेत्रोंको प्रकट करे। प्रतिमाके प्रमाणके अनुसार मुकुलाकार हाथ बनाकर विस्तारके अष्टमांशसे चारों मुखोंका निर्माण करे। प्रत्येक मुख सब ओरसे सम होना चाहिये। यह मैंने चतुर्मखलिङ्गके विषयमें बताया है; अब त्रिमुखलिङ्गके विषयमें बताया जाता है, सुनो- ॥ ३९-४४॥

त्रिम्खलिङ्गमें चतुर्मखको अपेक्षा कान और पैर अधिक रहेंगे। ललाट आदि अङ्गोंका पूर्ववत् हो निर्देश करे। चार अंशोंसे दो भुजाओंका निर्माण करे, जिनका पिछला भाग सुदृढ़ एवं सुपृष्ट हो। विस्तारके अष्टर्माश्से तीनों मुखोंका विनिर्गम (प्राकट्य) हो। [अब एकमुखलिङ्गके विषयमें सुनो-] एकमुख पूर्व दिशामें बनाना चाहिये; उसके नेत्रोंमें सौम्यभाव रहे। (उग्रता न हो।) उसके ललाट, नासिका, मुख और ग्रीवामें विवर्तन (विशेष उभाइ) हो। बाहु-विस्तारके पञ्चमांशसे पूर्वोक्त अङ्गोंका निर्माण

होना चाहिये। एकमुखलिङ्गको बाहुरहित बनाना जितने भी लिङ्ग हैं, उन सबका शिरोभाग चाहिये। एकमुखलिङ्गमें विस्तारके छठे अंशसे त्रपुषाकार या कुक्कुटाण्डके समान गोलाकार मुखका निर्गमन हितकर कहा गया है। मुखयुक्त होना चाहिये॥ ४५-४८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'लिक्कमान एवं व्यक्ताव्यक्त लक्षण आदिका वर्णन' नामक चौवनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥५४॥

No State Paris

## पचपनवां अध्याय पिण्डिकाका लक्षण

श्रीभगवान् हवग्रीव कहते हैं - ब्रह्मन्! अब | सूत्रपत करे ॥ १-५ ॥ में प्रतिमाओंकी पिण्डिकाका लक्षण बता रहा हैं। पिण्डिका लंबाईमें तो प्रतिमाके बराबर होनी चाहिये और चौडाईमें उससे आधी। उसकी ऊँचाई भी प्रतिमाकी लंबाईसे आधी हो और उस अर्द्धभागके बराबर ही वह सुविस्तृत हो। अथवा उसका विस्तार लंबाईके तृतीयांशके तुल्य हो। उसके एक तिहाई भागको लेकर मेखला बनावे। पानी बहनेके लिये जो खात या गर्त हो, उसका माप भी मेखलाके ही तुल्य रहे। वह खात उत्तर दिशाकी ओर कुछ नीचा होना चाहिये। पिण्डिकाके विस्तारके एक चौथाई भागसे जलके निकलनेका मार्ग (प्रणाल) बनाना चाहिये। मूल भागमें उसका विस्तार मूलके ही बराबर हो, परंतु आगे जाकर वह आधा हो जाय। पिण्डिकाके विस्तारके एक तिहाई भागके अथवा पिण्डिकाके आधे भागके बराबर वह जलमार्ग हो। उसकी लंबाई प्रतिमाकी लंबाईके तुल्य ही बतायी गयी है। अथवा प्रतिमा ही उसकी लंबाईके तुल्य हो। इस बातको अच्छी तरह समझकर उसका है॥ ९-१०॥

प्रतिमाकी ऊँचाई पूर्ववत् सोलह भागकी संख्याके अनुसार करे। छ: और दो अर्थात् आठ भागोंको नीचेके आधे अङ्गमें गतार्थ करे। इससे कपरके तीन भागको लेकर कण्डका निर्माण करे। शेष भागोंको एक-एक करके प्रतिष्ठा, निर्गम तथा पटिटका आदिमें विभाजित करे। यह सामान्य प्रतिमाओं में पिण्डिकाका लक्षण बताया गया है। प्रासादके द्वारके दैर्घ्य-विस्तारके अनुसार प्रतिमा-गृहका भी द्वार कहा गया है। प्रतिमाओं में हाथी और व्याल (सर्प या व्याघ्र आदि)-की मुर्तियोंसे युक्त तत्तत्-देवताविषयक शोभाकी रचना करे॥६-८॥

श्रीहरिकी पिण्डिका भी सदा यथोचित शोभासे सम्पन्न बनायी जानी चाहिये। सभी देवताओंकी प्रतिमाओं के लिये वही मान बताया जाता है, जो विष्णु-प्रतिमाके लिये कहा गया है तथा सम्पूर्ण देवियोंके लिये भी वही मान बताया जाता है, जो लक्ष्मीजीकी प्रतिमाके लिये कहा गया

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'पिण्डिकाके लक्षणका वर्णन' नामक पचपनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥५५॥

man Brans

#### छप्पनवाँ अध्याय

#### प्रतिष्ठाके अङ्गभूत मण्डपनिर्माण, तोरण-स्तम्भ, कलश एवं ध्वजके स्थापन तथा दस दिक्पाल-यागका वर्णन

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं — ब्रह्मन्! में | प्रतिष्ठाके पाँच अङ्गोंका वर्णन करूँगा। प्रतिमा पुरुषका प्रतीक है तो पिण्डिका प्रकृतिका, अथवा प्रतिमा नारायणका स्वरूप है तो पिण्डिका लक्ष्मीका। उन दोनोंके योगको 'प्रतिष्ठा' कहते हैं। इसलिये इच्छानुरूप फल चाहनेवाले मनुष्योद्धारा इष्टदेवताकी प्रतिष्ठा (स्थापना)-की जाती है। आचार्यको चाहिये कि वह मन्दिरके सामने गर्भसूत्रको निकालकर आठ, सोलह अथवा बीस हाथका मण्डप तैयार करे। इनमें आठ हाथका मण्डप 'निम्न', सोलह हाथका 'मध्यम' और बीस हाथका 'उत्तम' माना गया है। मण्डपमें देवताके स्नानके लिये, कलश-स्थापनके लिये तथा याग-सम्बन्धी द्रव्योंको रखनेके लिये आधा स्थान सुरक्षित कर ले। फिर मण्डपके आधे वा तिहाई भागमें सुन्दर वेदी बनावे। उसे बड़े-बड़े कलशों, छोटे-छोटे घड़ों और चैंदोवे आदिसे विभूषित करे। पञ्चगव्यसे मण्डपके भीतरके स्थानोंका प्रोक्षण करके वहाँ सब सामग्री रखे। तत्पश्चात् गुरु वस्त्र एवं माला आदिसे अलंकृत हो, भगवान् विष्णुका ध्यान करके उनका पूजन करे॥१-५॥

अँगूठी आदि भूषणों तथा प्रार्थना आदिसे मूर्तिपालक विद्वानोंका सत्कार करके कुण्ड- कुण्डपर उन्हें बिठावे। वे वेदोंके पारंगत हों। उनकी संख्या एक सौ अट्टाईस हो। उनकी वौकोर, अर्थचन्द्र, गोलाकार अथवा कमल-सहश आकारवाले कुण्डोंपर उन विद्वानोंको विराजमान करना चाहिये। पूर्व आदि दिशाओंमें तोरण कलशोंमें सुवर्ण डाला गया हो। उनके कण्ठभागमें (द्वार)-के लिये पीपल, गूलर, वट और प्लक्षके वस्त्र लपेटे गये हों। वे जलपूर्ण कलश तोरणसे

वृक्षके काष्ठका उपयोग करना चाहिये। पूर्व दिशाका द्वार 'सुशोधन' नामसे प्रसिद्ध है। दक्षिण दिशाका द्वार 'सुधद्र' कहा गया है, पश्चिमका द्वार 'सुकर्मा' और उत्तरका 'सुहोत्र' नामसे प्रसिद्ध है। ये सभी तोरण-स्तम्भ पाँच हाथ ऊँचे होने चाहिये। इनकी स्थापना करके 'स्योना' पृथिवि नो—' (शु० यजु० ३६।१३) इस मन्त्रसे पूजन करे। तोरण-स्तम्भके मूलभागमें मङ्गल अङ्कुर (आग्र-पल्लव, यवाङ्कुर आदि)-से युक्त कलश स्थापित करे॥६—९॥

तोरणस्तम्भके ऊपरी भागमें सुदर्शनचक्रकी स्थापना करे। इसके अतिरिक्त विद्वान् पुरुषोंको वहाँ पाँच हाथका ध्वज स्थापित करना चाहिये। उस ध्वजकी चौड़ाई सोलह अङ्गलकी हो। सुरब्रेष्ठ ! उस ध्वजका दण्ड सात हाथ ऊँचा होना चाहिये। अरुणवर्ण, अग्निवर्ण (धूमवर्ण), कृष्ण, शुक्ल, पीत, रक्त तथा श्रेत-ये वर्ण क्रमशः पूर्वादि दिशाओं में ध्वजमें होने चाहिये। कुमुद, कुमुदाक्ष, पुण्डरीक, वामन, शङ्कुकर्ण, सर्वनेत्र, सुमुख और सुप्रतिष्ठित-ये क्रमशः पूर्व आदि ध्वजोंके पूजनीय देवता हैं। इनमें करोड़ों दिव्य गुण विद्यमान हैं। कलश ऐसे पके हुए हों कि सुपक्व बिम्बफलके समान लाल दिखायी देते हों। वे एक-एक आढक जलसे पूर्णत: भरे हों। उनकी संख्या एक सौ अट्ठाईस हो। उनकी स्थापना ऐसे समय करनी चाहिये, जब कि 'कालदण्ड' नामक योग न हो। उन सभी कलशों में सुवर्ण डाला गया हो। उनके कण्ठभागमें

<sup>\*</sup> पूरा मन्त्र इस प्रकार है—ॐ स्योना पृथिषि नो भक्तनृक्षर निवेशनी। बच्छा नः शर्म सप्रयाः॥ (शु० यजु० ३६।१३)

बाहर स्थापित किये जायेँ॥ १०-१५॥

वेदीके पूर्व आदि दिशाओं तथा कोणोंमें भी कलश स्थापित करने चाहिये। पहले पूर्वादि चारों दिशाओंमें चार कलश स्थापित करे। उस समय 'आजिष्ठ' कलशम्' आदि मन्त्रका पाठ करना चाहिये। उन कलशोंमें पूर्वादि दिशाओंके क्रमसे इन्द्र आदि दिक्पालोंका आवाहनपूर्वक पूजन करे। इन्द्रका आवाहन करते समय इस प्रकार कहे— 'ऐरावत हाथीपर बैठे और हाथमें बज्र धारण किये देवराज इन्द्र! यहाँ आइये और अन्य देवताओंके साथ मेरे पूर्व द्वारको रक्षा कीजिये। देवताओंसिहत आपको नमस्कार है।' इस वरह आवाहन करके विद्वान् पुरुष 'ब्रातारिमन्द्रम्''— इत्यादि मन्त्रसे उनको अर्चना एवं आराधना करे॥ १६—१८॥

इसके बाद निम्नाङ्कितरूपसे अग्निदेवका आवाहन करे—'बकरेपर आरूढ शक्तिधारी एवं बलशाली अग्निदेव! आइये और देवताओं के साथ अग्निकोणकी रक्षा कीजिये। यह पूजा ग्रहण कीजिये। आपको नमस्कार है।' तदनन्तर 'अग्निम्ंद्धां' इत्वादिसे अथवा 'अग्निये नमः।'—इस मन्त्रसे अग्निकी पूजा करे। यमराजका आवाहन—'महिषपर आरूढ, दण्डधारी, महाबली सूर्यपुत्र यम! आप यहाँ पधारिये और दक्षिण द्वारकी रक्षा कीजिये। आपको नमस्कार है।' इस प्रकार आवाहन करके 'वैवस्वतं सङ्गमनम्॰' इत्यादि मन्त्रसे यमराजकी पूजा करे। निर्ऋतिका आवाहन—'बल और वाहनसे सम्पन्न खड्गधारी निर्ऋति! आइये। आपके लिये यह अर्घ्य है, यह पाद्य है। आप नैर्ऋत्य दिशाकी रक्षा कीजिये।' इस तरह आवाहन करके 'एष' ते निर्ऋते' इत्यादिसे मनुष्य अर्घ्य आदि उपचारोंद्वारा निर्ऋतिकी पूजा करे॥१९—२२ ई॥

वरुणका आवाहन—'मकरपर आरूढ पाशधारी
महाबली वरुणदेव! आइये और पश्चिम द्वारकी
रक्षा कीजिये। आपको नमस्कार है।' इस प्रकार
आवाहन करके, 'उरुं' हि राजा वरुण:0'
इत्यादि मन्त्रोंद्वारा आचार्य वरुणदेवताका अर्ध्य
आदिसे पूजन करे। वायुदेवताका आवाहन—'अपने वाहनपर आरूढ ध्वजधारी महाबली
वायुदेव! आइये और देवताओं तथा मरुद्गणोंके
साथ वायव्यकोणकी रक्षा कीजिये। आपको
नमस्कार है।' 'बात' आयातुo' इत्यादि वैदिक
मन्त्रसे अथवा 'ॐ नमो वायवेo।' इस मन्त्रसे
वायुकी पूजा करे॥ २३—२५ ई॥

सोमका आवाहन — 'बल और वाहनसे सम्पन्न गदाधारी सोम। आप यहाँ पधारिये और उत्तर द्वारको रक्षा कीजिये। कुबेरसहित आपको नमस्कार है। 'इस प्रकार आवाहन करके, 'सोमं' राजानम्' इत्यादिसे अथवा 'सोमाय नमः।' इस मन्त्रसे सोमकी पूजा करे। ईशानका आवाहन — 'वृषभपर आरूढ़ महाबलशाली शूलधारी ईशान! पधारिये और यह-मण्डपको ईशान-दिशाका संरक्षण कीजिये। आपको नमस्कार है।' इस प्रकार आवाहन

१-आजिम्र कलशं मद्या त्वा विश्वनिवन्दवः । पुनरूजी निवर्ताव सः नः सहश्रं धुश्वीरुधारा पपस्थती पुनर्माविशतादयिः ॥ (यनु० ८ । ४२)

२-त्रातारमिन्द्रमधितारमिन्द्रः हते हवे सुहयः सूर्यमन्द्रम्। हर्णाम सकं पुरुक्तमिन्द्रः स्वस्ति नो मधवा धारिवन्द्रः॥ (यतु २०१५०)

३-अग्निर्मुद्धां दिवः कक्त्यतिः पृथितम् अयम् । अपारं रेक्टरिव जिन्तवि ॥ (यज् ३ । १२)

४-एव ते निर्मते भागस्ते जुवस्व स्वाहा। (कबु० ६।३५)

५-तरः हि राजा वरुवाककार सूर्याच पन्धामन्वेतवा उ। अपदे पादा प्रतिधाववेऽकरतापवता इदयाविद्यक्षित्। (२० मं० १ सू०२४।८) ६-वात आवातु भेषत्रं राम्भुमयो भू तो इदे। प्र ण आर्योष तारिषत्॥ (२० मं० १० सु० १८६।१)

७-सोम: राजानमबसेऽग्निं गीर्थितंबामते। आदिश्यान् विष्णुं सूर्वं बद्धाणं च बृहस्यविम्। (ऋ० मं० १० सू० १४१। ३ तथा यजु० ९। २६)

<sup>1362</sup> अग्नि पुराण ५

करके 'ईशानमस्य०' इत्यादिसे अथवा 'ईशानाय नमः।' इस मन्त्रसे ईशानदेवताका पूजन करे। ब्रह्माका आवाहन—'हाथके अग्रभागमें सुक् और विराजमान, नागगणेकि अधिपति, चक्रधारी अनन्त ! स्रवा लेकर हंसपर आरूढ हुए अजन्मा ब्रह्माजी! आइये और लोकसहित यज्ञमण्डपकी ऊर्ध्व-दिशाकी रक्षा कीजिये। आपको नमस्कार है।' इस प्रकार आवाहन करके 'हिरण्यगर्भ:0"

ब्रह्माजीकी पूजा करे।। २६-३०॥

अनन्तका आवाहन-'कच्छपकी पीठपर आइये और नीचेकी दिशाकी रक्षा कीजिये, रक्षा कीजिये। अनन्तेश्वर! आपको नमस्कार है।' इस प्रकार आवाहन करके 'नमोऽस्त्र सर्पेभ्यः' इत्यादिसे अथवा 'अनन्ताय नमः।' इस मन्त्रसे इत्यादिसे अथवा 'नमस्ते ब्रह्मणे' इस मन्त्रसे भगवान अनन्तकी पूजा करे॥ ३१-३२॥

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'दस दिवहपालोंके पुत्रनका वर्णन' नामक छणनवाँ अध्याम पूरा हुआ॥५६॥

### सत्तावनवां अध्याय कलगाधिवासकी विधिका वर्णन

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं- ब्रह्मन्! प्रतिष्ठके लिये अद्यवा देवपूजनके लिये जिस भूमिको ग्रहण करे, वहाँ नारसिंह-मन्त्रका पाठ करते हुए राक्षसोंका अपसारण करनेवाले अक्षत और सरसीं र्छटि तथा पञ्चगन्यसे उस भूमिका प्रोक्षण करे। रत्नयुक्त कलशपर अङ्ग-देवताओंसहित श्रीहरिका पूजन करके, वहाँ अस्त्र-मन्त्रसे एक सौ आठ करकों (कमण्डलुओं)-का पूजन करे। अविच्छिन धारासे वेदीका सेचन करके वहाँ ब्रीहि (धान, जौ आदि)-को संस्कारपूर्वक बिखेरे तथा कलशको प्रदक्षिणाक्रमसे धुमाकर उस बिखेरे हुए अनके कपर स्थापित करे। वस्त्रवेष्टित कलशपर पुनः भगवान विष्णु और लक्ष्मीको पूजा करे। तत्पश्चात् 'योगे योगे '' इत्यादि मन्त्रसे मण्डलमें शय्या स्थापित करे। स्नान-मण्डपमें कुशके ऊपर शय्या और शय्याके ऊपर तुलिका (रुईभरा गददा) बिछाकर, दिशाओं और विदिशाओं में बिद्याधिपतियों

(भगवान् विष्णुके हो विभिन्न विग्रहों)-का पूजन करे। पूर्वादि दिशाओं में क्रमश: विष्णु, मधुसूदन, त्रिविक्रम और वामनका तथा अग्नि आदि कोणोंमें क्रमशः श्रीधर, हवीकेश, पद्मनाभ एवं दामोदरका पूजन करे। दामोदरका पूजन ईशानकोणमें होना चाहिये॥१-६॥

इस तरह पूजन करनेके पश्चात् स्नानमण्डपके भीतर ईशानकोणमें स्थित तथा बेदीसे विभूषित चार कलशोंमें स्नानीपयोगी सब द्रव्योंको लाकर डाले। उन कलशॉको चारों दिशाओंमें विराजमान कर दे। भगवान्के अभिषेकके लिये संचित किये गये वे कलश बडे आदरके साथ रखने योग्य हैं। पूर्व दिशाके कलशमें बह, गूलर, पीपल, चम्पा, अशोक, श्रीद्रम (बिल्व), पलाश, अर्जुन, पाकड़, कदम्ब, मौलसिरी और आमके पल्लवोंको लाकर डाले। दक्षिणके कलशर्मे कमल, रोचना, दुर्वा, कशको मुट्ठी, जातीपुष्प, कुन्द, श्वेतचन्दन,

१-हिरण्यगर्भः समवर्तताग्रे भृतस्य बावः पतिरेक्षः आसीत्। स दाधाः पृथिवी बामुदेमां कस्मै देवाय हविषा विधेम ॥ (यनु ० १३।४)

२-नमोऽस्तु सर्पेभ्यो ये के च पृथिवीमन्। ये अनारिक्षे ये दिवि तेभ्यः सर्पेभ्यो नमः ॥ (यनु० १३।६)

३-योगे योगे तबस्तरं बाजे बाजे हवामहे। सखाय इन्द्रमृतये॥ (यनु० ११। १४)

रक्तचन्दन, सरसों, तगर और अक्षत डाले। पश्चिमके कलशमें सोना, चाँदी, समुद्रगामिनी नदीके दोनों तटोंकी मिट्टी, विशेषतः गङ्गाकी मृत्तिका, गोबर, जौ, अगहनी धानका चावल और तिल छोड़े॥ ७ - १२ 🖁 ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उत्तरके कलशमें विष्णुपर्णी (भुई आँवला), शालपर्णी (सरिवन), भृङ्गराज (भँगरैया), शतावरी, सहदेवी (सहदेइया), बच, सिंही (कटेरी या अड़सा), बला (खरेटी), व्याग्री (कटेहरी) और लक्ष्मणा-इन ओषधियोंको छोड़े। ईज्ञानकोणवर्ती अन्य कलशमें माङ्गलिक वस्तुएँ छोड़े। अग्निकोणस्थ दूसरे कलसमें बाँबी आदि सात स्थानोंकी मिट्टी छोड़े। नैर्ऋत्यकोणवर्ती अन्य कलशमें गङ्गाजीको बाल् और जल डाले तथा वायव्यकोणवर्ती अन्य कलशर्मे स्कर, वृषभ और गजराजके दाँत एवं सींगोंद्वारा कोड़ी हुई मिट्टी, कमलकी जड़के पासको मिट्टी तथा इतर कलशमें कुशके मूल भागकी मृचिका डाले। इसी तरह किसी कलक्षमें तीर्थ और पर्वतोंकी मृत्तिकाओंसे युक्त जल डाले, किसीमें नागकेसरके फूल और केसर छोड़े, किसी कलशमें चन्दन, अगुरु और कपूरसे पूरित जल भरे और उसमें बैदूर्य, विदुम, मुक्ता, स्फटिक तथा वज (हीरा)— ये पाँच रल डाले॥ १३-१८॥

इन सबको एक कलशमें डालकर उसीके कपर इष्ट-देवताकी स्थापना करे। अन्य कलशमें नदी, नद और तालाबोंके जलसे युक्त जल छोड़े। इक्वासी पदवाले वास्तुमण्डलमें अन्यान्य कलशॉकी स्वापना करे। वे कलश गन्धोदक आदिसे पूर्ण हों। उन सबको श्रीसृक्तसे अभिमन्त्रित करे। जी, सरसों, गन्ध, कुशाग्र, अक्षत, तिल, फल और पुष्प-इन सबको अर्घ्यंके लिये पात्रविशेषमें संचित करके पूर्व दिशाकी ओर रख दे। कमल, श्वामलता, दुर्वादल, विष्णुक्रान्ता और कुश-इन सबको पाद्य-निवेदनके लिये दक्षिण भागमें स्थापित करे। मधुपर्क पश्चिम दिशामें रखे। कङ्कोल, लबङ्ग और सुन्दर जायफल—इन सबको आचमनके उपयोगके लिये उत्तर दिशामें रखे। अग्निकोणमें दूवों और अक्षतसे युक्त एक पात्र नीराजना (आरती उतारने)-के लिये रखे। वायव्यकोणमें उद्वर्तनपात्र तथा ईशानकोणमें गन्धपिष्टसे युक्त पात्र रखे। कलशमें सुरमांसी (जटामांसी), आँवला, सहदेइया तथा हल्दी आदि छोड़े। नीराजनाके लिये अइसठ दीपोंकी स्थापना करे। शङ्ख तथा धातुनिर्मित चक्र, श्रीवत्स, वज्र एवं कमलपुष्प आदि रंग-बिरंगे पुष्प सुवर्ण आदिके पात्रमें सञ्जित करके रखें॥ १९-२६॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कलशाधिवासकी विधिका वर्णन' नामक

सत्तावनमाँ अध्याय पूरा हुआ॥५७॥ and the state of the same

# अट्ठावनवाँ अध्याय

### भगवद्विग्रहको स्नान और शयन करानेकी विधि

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं—ब्रह्मन्। आचार्य | मूर्तिपालक विद्वानों तथा शिल्पियोंसहित यजमान ईशानकोणमें एक होमकुण्ड तैयार करे और बाजे-गाजेके साथ कारुशाला (कारीगरकी उसमें वैष्णव-अग्निकी स्थापना करे। तदनन्तर कर्मशाला)-में जाय। वहाँ प्रतिमावर्ती इष्टदेवताके गायत्री-मन्त्रसे एक सौ आठ आहुतियाँ देकर दाहिने हाथमें कौतुक-सूत्र (कङ्कण आदि) बौधे। सम्पात-विधिसे कलशोंका प्रोक्षण करे। तदनन्तर | उसे बाँधते समय 'विष्णवे शिषिविष्टाय नमः।'-

इस मन्त्रका पाठ करे। उस समय आचार्यके हाथमें भी ऊनी सुत, सरसों और रेशमी वस्त्रसे कौतुक बाँध देना चाहिये। मण्डलमें सवस्त्र प्रतिमाकी स्थापना और पूजा करके उसकी स्तुति करते हुए कहे- 'विश्वकर्मांकी बनायी हुई देवेश्वरि प्रतिमे! तुम्हें नमस्कार है। सम्पूर्ण जगत्को प्रभावित करनेवाली जगदम्ब ! तुम्हें मेरा बारंबार प्रणाम है। ईश्वरि! मैं तुममें निरामय नारायणदेवका पूजन करता है। तुम शिल्प-सम्बन्धी दोषोंसे रहित हो; अत: भेरे लिये सदा समृद्धिशालिनी बनी रही ।। १-4 ई॥

इस तरह प्रार्थना करके प्रतिमाको स्नान-मण्डपमें ले जाय। शिल्पीको यथेष्ट द्रव्य देकर संतुष्ट करे। गुरुको गोदान दे। 'चित्रं देवाना०'' इत्यादि मन्त्रसे प्रतिमाका नेत्रोन्मीलन करे। 'अग्निज्यॉति:o<sup>\*'</sup> इत्यादि पन्त्रसे दृष्टिसंचार करे। फिर भद्रपीठपर प्रतिमाको स्थापित करे। तत्पश्चात् आचार्य श्रेत पुष्प, घी, सरसों, दुर्वादल तथा कुशाग्र इष्टदेवके सिरपर चडावे॥ ६-८॥

इसके बाद 'मध्" वाता०' इत्यादि मन्त्रसे गुरु प्रतिमाके नेत्रोंमें अञ्चन करे। उस समय 'हिरण्यगर्भः'' इत्यादि तथा 'इमं मे बरुण' (यज्० २१।१) इत्यादि मन्त्रोंका कीर्तन करे। तत्पश्चात् पुनः 'घृतवती ' ऋचाका पाठ करते हुए घृतका अभ्यङ्ग लगावे। इसके बाद मसूरके बेसनसे उबटनका काम लेकर 'अतो देवा:o'' इत्यादि मन्त्रका कीर्तन करे। फिर 'सप्त" ते अग्ने०' इत्यादि मन्त्र बोलकर गुरु गर्म जलसे प्रतिमाका प्रक्षालन करे। तदनन्तर 'हुपदादिव०'' इत्यादि मन्त्रसे अनुलेपन और 'अपो ' हि ष्ठा०' इत्यादिसे अभिषेक करे। अभिषेकके पश्चात् नदी एवं तीर्थके जलसे स्नान कराकर 'पाषमानी' ऋचा (शु॰ यजु॰ ३९-४३)-का पाठ करते हुए, रत्न-स्पर्शरे युक्त जलद्वारा स्नान करावे। 'समुद्रं '' गच्छ स्वाहा॰ इत्यादि मन्त्र पढकर तीर्थकी मृत्तिका और कलशके जलसे स्नान करावे। 'शं मो " देवी:0' इत्यादि तथा गायत्री-मन्त्रसे गरम जलके द्वारा इष्टदेवकी प्रतिमाको नहलावे॥ ९-१३॥

देवानामुदगादनीकं चशुर्मित्रस्य वस्त्रस्थाने: । अ प्र दावापृथियो अन्तरिक्षः सूर्व आत्मा कातारतस्थुषक्ष स्वाहा ॥ र. चित्र (यज् ७। ४२ तथा १३। ४६)

२. अग्निज्याँतिज्याँतिरानिः स्वाहा सूर्यो ज्यातिज्याँतिः सूर्यः स्वाहा । अग्निकायौ ज्योतिरायैः स्वाहा सूर्ये वर्षो ज्योतिर्वर्यः स्वाहा । ज्योतिः सुर्यः सूर्यो ज्योतिः स्वाहा ॥

मधु वाता जलायते मधु क्षरित सिन्धवः) माध्वीतंः सन्वोषधीः । मधु नकपुतोषसी मधुपत्पाधिवः रतः। मधु ग्रीरस्तु नः पिता। मधुमान्नो वनस्यतिर्मधुमीऽअस्तु सूर्यः ॥ माध्योगीयो भवन्तु २: ॥ (यकुः १३। २७, २८, २९)

४. (यजु० १३।४) यह मन्त्र अध्याय ५६ की टिप्पणीमें दिया जा चुका है।

५. पुतवती भुवनानामधित्रयोवीं पृथ्वी मधुदुवे सुचेतसा। साचा पृथियो तत्त्वस्य धर्मणा विष्कामिते अवरे धृरिरतसा॥ (यकु० ३४। ४५)

६. अतो देवा अवन्तु नो वतो विष्णुविषक्रमे पृथ्वियाः सन्तवायपिः । (ऋ० म० १, स० २२ । १६)

७. सप्त ते अन्ते समिधः सप्त विद्धाः सप्त ऋषयः सप्त धान प्रियक्ति। सप्त होत्रः सपाधा त्वा यजन्ति सप्त योगीरापृणस्या पृतेन स्वाहा। (यजु० १७३७९)

८. हुपदादिव मुपुचानः रिजनः स्नातो मलादिव। पूर्व पश्चित्रेणेवाञ्यसायः कुश्चनु मैनसः ॥ (यजु० २०।२०)

९. आपो हि हा मयोभुवस्ता न ऊर्जे दश्रतन। महे रणाय चक्रसे ॥ यो वः जियतमो रसस्तस्य भाजवरोह नः। उज्जतीरिव मातरः ॥ तस्या अरं गमाम वो यस्य क्षयाय जिन्तव । आयो जनयवा च नः ह (यकु० ११ । ५०, ५१, ५२)

१०. समुद्रं गच्छ स्वाहान्तरिक्षं गच्छ स्वाहा देवः सर्वितारं गच्छ स्वाहा निजयकानी गच्छ स्वाहाहोस्त्रे गच्छ स्वाहा छन्दार्शस गच्छ स्वाहा द्यावापृथिकी गच्छ स्वाहा यत्रं गच्छ स्वाहा सोमं गच्छ स्वाहा दिव्यं तथी गच्छ स्वाहारिनं वैश्वानरं गच्छ स्वाहा। मनो मे हार्दि यच्छ दिव्यं ते धूमो गच्छत् स्वर्ज्योतिः पृथिवी भरमनापृष्य स्वाहा ॥ (यज् ० ६ । २१)

११. शं नो देवीरभीष्टय आपी भवन्तु पीतये शं योरिभ सवन्तु नः।

'हिरण्यगर्भ:०' इत्यादि मन्त्रसे पाँच प्रकारकी मृत्तिकाओंद्वारा परमेश्वरको स्नान करावे। इसके बाद 'इमं मे गङ्गे यमुने०' इत्यादि मन्त्रसे बालुकामिश्रित जलके द्वारा तथा 'तद् 'विष्णो:०' इत्यादि मन्त्रसे बाँबीको मिट्टी मिले हुए जलसे पूर्ण घटके द्वारा भगवान्को स्नान करावे। 'या ओषधी:०" इत्यादि मन्त्रसे ओषधिमित्रित जलके द्वारा, 'यज्ञा ' यज्ञा० ' इत्यादि मन्त्रसे ऑवले आदि कसैले पदार्थोंसे मित्रित जलके द्वारा, 'पय:' पृथिख्याम्० ' इत्यादि मन्त्रसे पञ्चगव्योद्वारा तथा 'या: फिलनी: • ' इत्यादि मन्त्रसे फलमित्रित जलके द्वारा भगवानुको नहलावे। 'विश्वतश्चश्च:०' इत्वादि मन्त्रसे उत्तरवर्ती कलशद्वारा, 'सोमं" राजानम्०' इस मन्त्रसे पूर्ववर्ती कलशद्वारा, 'विष्णो' स्राटमसि०' इत्यादि मन्त्रसे दक्षिणवर्ती कलशद्वारा तथा 'हःसः' शुचिषद् ' इत्यादि मन्त्रसे पश्चिमवर्ती कलशद्वारा भगवानुको उद्वर्तन-स्नान करावे॥ १४-१७॥ 'मृद्धानं " दियो०' इत्यादि मन्त्रसे औवले

मिले हुए जलके द्वारा, 'मा नस्तोके०" इत्यादि मन्त्रसे जटामांसीमिश्रित जलके द्वारा, 'गञ्चद्वाराम्०'ः' इत्यादि मन्त्रसे गन्धमिश्रित जलके द्वारा तथा 'इदमाप:o'' इत्यादि मन्त्रसे इक्यासी पदोंवाले वास्तुमण्डलमें रखे गये कलशोंद्वारा भगवान्को नहलावे। इस प्रकार स्नानके पश्चात् भगवान्को सम्बोधित करके कहे—'भगवन्! समस्त लोकोंपर अनुग्रह करनेवाले सर्वव्यापी बासुदेव! आइये, आइये, इस यज्ञभागको ग्रहण कीजिये। आपको नमस्कार है।' इस प्रकार देवेश्वरका आवाहन करके उनके हाथमें बँधा हुआ मङ्गलसूत्र खोल दे। उसे खोलते समय 'मुखामि'' त्वा०' इस मन्त्रका पाठ करे। इसी मन्त्रसे आचार्यका भी कौतुकसूत्र खोल दे। तदनन्तर 'हिरणमयेन०" इत्यादि मन्त्रसे पाछ और 'अतो देवा:०' (ऋक्० १।१३।६) इत्यादि मन्त्रसे अर्घ्य दे। फिर 'मधु बाता:०' इत्यादि मन्त्रसे मधुपर्क देकर 'मवि गृह्यामिo<sup>।। '</sup> इत्यादि मन्त्रसे आचमन करावे।

(यजु०६।१७)

१. तद् विक्षोः परमं पटः सदा परधनित सूरयः। दिवीव चश्रुरातवन् । (वन्- ६।५)

२. या ओपधीः पूर्वा जाता देवेष्यस्थिपुर्ग पूरा। मनेषु प्रभूष्यमहः रातं धामानि समा च ॥ (चनुः १२।७५)

पता यता वो अन्तर्य गिता गिता च दशसे। प्र प्र क्यम्पूर्ण जातवंदसं प्रिमं मित्रं न शर सिम्म्॥ (समु० २७।४२)

४. पयः पृथ्यित्रयो प्रय ओवशीषु पयो दिव्यनारिशे पयो धाः । प्रयस्त्रतीः प्रदिशः सन्तु महान्॥ (यनु० १८।३६)

५. याः फलिनीयां अपला अपूष्पा याश पुष्पियोः । वृद्धस्पवित्रसूतास्ता तो मुक्कन्यत्यश्वसः ॥ (वनु० १२।८९)

६. विश्वतद्यपुरत विश्वतामुखो विश्वतामातुरत विश्वतामातु। सं मातुष्यां धमति सं पत्रतैर्द्यावाभूमी जनमन्देव एकः ॥ (यजु० १७। १९)

७, स्रोमः राजानमवसेऽग्निपनारभामते । आदित्यान्विष्युः सूर्यं बद्धाणं च बृहस्पविः स्वाहा ॥ (यह ९।२६)

८. तिष्णी साटमसि विक्यो: उनके स्थी विष्णो: स्युरीस विष्णोर्धकोऽसि वैष्णवसित विष्णव ला ॥ (यनु० ५।२१)

९. हर सः सुचिपद्रमुर-तरिक्षमद्भोता वेदिषदितिषिर्दुरीणसत्। नृषद्भरसदृतसदृत्वोगसदब्दा गोना ऋतका अदिना ऋतं बृहत्॥ (यनु०१०। २४)

१०. मुद्धांनं दिलो अरति पृथिन्या तैशानरमृत आ जातपन्तिम् । कविः सम्राजगतिथि जनानामासना पात्रं जनयन देवाः ॥ (यमु० ७। २४)

११. मा नरतोके तनये मा न आयुषि मा नो गोषु मा नो अक्षेषु गीरियः। मा नो वीरान् रुद्ध भाषिनो वधीईविष्मनाः सरमि त्वा हवामहे॥ (यजु० १६।१६)

१२. गन्धद्वारां दुराधर्मं नित्यपुष्टां करीविणीम्। ईश्वरीं सर्वभूतानां तानिहोपह्वये क्रियम् ॥ (बीस्ता)

१३. हदमापः प्रयहतायद्ये च मलं च यत्। यच्चापिदुदोहानृतं यच्च शेपे अभीरनम्। अत्यो मा तस्मादेनसः पषमानश्च मु**श्र**त्।

१४. मुख्यमि त्वा हविगा जीवनाय कमजातगरुमादुत राजयरुमात्। प्राहिजीक्षाह यदि वैतदेनं तस्य इन्द्राग्नी प्र मुमुक्तमेनम् ॥ (ऋ० मं० १०, सू० १६१ । १)

१५. हिरण्ययेन पात्रेण सत्यस्यापिहतं मुखम्। योऽसार्वादत्ये पुरुषः सोऽस्ववहम्। (वज् ४०।१७)

१६. मयि गृह्याम्यरे अग्निः रायस्पोषाय सुप्रजास्त्वाय सुर्वोर्याय। मामु देवताः सचन्ताम् ॥ (यजु० १३ / १)

तत्पश्चात् विद्वान् पुरुष 'अक्षन्नमीमदन्तo' 'इत्यादि मन्त्र पढ़कर भगवान्के श्रीअङ्गीपर दुवी एवं अक्षत बिखेरे॥ १८-२२॥

'काण्डात्०'' इत्यादि मन्त्रसे निर्मञ्जन करे। 'गन्धवतीo'' इत्यादिसे गन्ध अर्पित करे। 'उन्नयामि०' इस मन्त्रसे फूल-माला और '**उदं** विष्णु: ०'' इत्यादि मन्त्रसे पवित्रक अर्पित करे। 'बृहस्पतेo'' इत्यादि मन्त्रसे एक जोडा वस्त्र चढावे। 'वेदाहमेतम्'०' इत्यादिसे उत्तरीय अर्पित करे। 'महाव्रतेन०' इस मन्त्रसे फूल और आँवध— इन सबको चढ़ावे। तदनन्तर 'धूरसि०"' इस मन्त्रसे धृप दे। 'विभाद्' सूक्तमे अजन अर्पित करे। 'युञ्जन्ति०'' इत्यादि मन्त्रसे तिलक लगावे तथा 'दीर्घात्वाय०' (अथर्व० २।४।१) इस मन्त्रसे फूलमाला चढाते। 'इन्द्र क्षत्रमधि०' (अवर्व० ७।४।२) इत्यादि मन्त्रसे छत्र, 'विराद ''' मन्त्रसे दर्पण, 'विकर्ण' मन्त्रसे चैवर तथा 'रधन्तर' साम-मन्त्रसे आभूषण निवेदित करे॥ २३--२६॥

वायुदेवता-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा व्यजन, 'मुञ्जामि त्वा' (ऋक् १०।१६१।१) इस मन्त्रसे फूल तथा वेदादि (प्रणव)-युक्त पुरुषसूक्तके मन्त्रोंद्वारा श्रीहरिकी स्तुति करे। ये सारी वस्तुएँ पिण्डिका आदिपर तथा शिव आदि देवताओंपर इसी प्रकार चढ़ावे।

भगवानुको उठाते समय 'सौपर्ण' सूक्तका पाठ करे। 'ग्रभो! उठिये' ऐसा कहकर भगवानुको उठावे और मण्डपमें शय्यापर ले जाय। उस समय 'शकुनि' सुक्तका पाठ करे। ब्रह्मरथ एवं पालकी आदिके द्वारा भगवानुको शय्यापर ले जाना चाहिये। 'अतो देवाः' (ऋक्० १।२२।१६) इस स्क्रसे तथा 'श्रीश ते लक्ष्मीश्च' (यज् ३१।२२)-से प्रतिमा एवं पिण्डिकाको शय्यापर पधरावे । तदननार भगवान् विष्णुके लिये निष्कली-करणको क्रिया सम्पादित करे॥ २७ - ३०॥

सिंह, वृषभ, हाथी, व्यजन, कलश, वैजयन्ती (पताका), भेरी तथा दीपक—ये आठ मङ्गलसूचक वस्तुएँ हैं। इन सब वस्तुओंको अश्वसुक्तका पाठ करते हुए भगवानुको दिखावे। 'त्रिपात् ''' इत्यादि मन्त्रसे भगवान्के चरण-प्रान्तमें उखा (पात्रविशेष), उसका ढक्कन, अम्बिका (कडाही), दर्विका (करछ्ल), पात्र, ओखली, मुसल, सिल, झाड़, भोजन-पात्र तथा घरके अन्य सामान रखे। उनके सिरकी ओर वस्त्र और रत्नसे युक्त एक कलश स्वापित करे, जो खाँड और खाद्य-पदार्थसे भरा हुआ हो। उस घटकी 'निद्रा' संज्ञा होती है। इस प्रकार भगवान्के शयनकी विधि बतायी गयी 11.36-38.11

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजयें 'स्नपनको विधि आदिका वर्णन' नामक अद्वायनयाँ अध्यय पूरा हुआ॥५८॥

१. अक्षन्तमीमदन प्रव प्रिया अधुपतं। अस्तोवत स्वधानको विद्रा नविष्ठवा मती चोजा न्विन्द्र ते हरी॥ (यजु० ३।५१)

२. काण्डात्काण्डात्वरोडन्ती पुरुषः पुरुषस्परि । एका नी दुवै प्रतनु सहस्रोण स्तोन च ॥ (चनु० १६।२०)

 <sup>&#</sup>x27;गन्धद्वारां' दरवादि मन्त्र ही यहाँ गन्धवती नामसे गृहोत होते है।

४. इदं विष्णुर्विचक्रमे त्रेधा निदये पदम्। समृदमस्य पार सुरे स्वाहा॥ (छनु० ५।१५)

५. बृहस्पते अति यदयाँ अहाद्युमद्विभाति कतुमञ्जनेषु। बद्दीदयन्तवस ऋतप्रकात तदस्यासु द्रविषं भेहि विष्रम्। उपयामगृहीतोऽसि बुहरमतये लीप ते योनिर्वृहस्मतवे त्वा a ( यजु॰ २६। ३)

६. वेदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परस्तत्। हमेव विदित्यःविमृत्युमेति नान्यः पन्ना विद्यतेऽयनव॥ (यजु० ३१।१८)

७. धूरीस धूर्व पूर्वनं धूर्व तं योऽस्मान्धूर्वति तं धूर्वयं वयं धूर्वायः। देवानागसि वहितमः सम्नितमे प्रितमे जुष्टामं देवहतमम्॥ (यञ्च० १।८)

८. विभाइ मृहत्पिक्तु सोग्य मध्यापुर्दभग्रजपतावविहृतम्। वातकृतो यो अभिरक्षति त्यना प्रकाः पुषोष पुरुषा वि राजति॥ (यकु० ३३।३०)

९. युजन्ति ग्रष्ममरूपं चरनं परि तस्युषः । रोवन्ते रोचना दिवि ॥ (यजु० २३।५)

१०. विराह् ज्योतिरधारयत्क्वराङ् ज्योतिरधारकत्। प्रजापतिष्ट्वा सादकतु पृष्ठे पृथिक्या ज्योतिष्मतीम्। विश्वस्मै प्राणावापानाय व्यानाय विश्वं ज्योतिर्यच्छ । अग्निष्टेऽधिपतिस्तया देवतगाङ्किस्स्वद् धुवासोद ॥ (यज् o १३ । २४)

११. त्रिपाद्ध्यं उदैत्पुरुषः पादोऽरुयेहाभवत्पुनः।ततो विष्वक् व्यक्रामत्याक्षनाकने अभि॥ (यज् ०१३।४)

### उनसठवाँ अध्याय अधिवास-विधिका वर्णन

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं- ब्रह्मन्! श्रीहरिका सांनिध्यकरण 'अधिवासन' कहलाता है। साधक यह चिन्तन करे कि 'मैं अथवा मेरा आत्मा सर्वज्ञ सर्वव्यापी पुरुषोत्तमरूप है।' इस प्रकार भावना करके आत्माकी 'ॐ' इस नामके द्वारा प्रतिपादित होनेवाले परमात्माके साथ एकता करे। तदनन्तर चैतन्याभिमानिनी जीव-शक्तिको पृथक करके आत्माके साथ उसकी एकता करे। ऐसा करके स्वात्मरूप सर्वव्यापी परमेश्वरमें उसे जोड दे। तत्पश्चात् प्राणवायुद्वारा ('ले' बीजात्मक) पृथ्वीको अग्निबीज (रं)-के चिन्तनद्वारा प्रकट हुई अग्निमें जला दे, अर्थात् यह भावना करे कि पृथ्वीका अग्निमें लय हो गया। फिर वायुमें अग्निको बिलीन करे और आकाशमें वायुका लय कर दे। अधिभृत, अधिदैव तथा अध्यात्म-वैभवके साथ समस्त भूतोंको तन्मात्राओंमें विलीन करके विद्वान् पुरुष आकाशमें उन सबका क्रमश: संहार करे। इसके बाद आकाशका मनमें, मनका अहंकारमें, अहंकारका महतत्त्वमें और महतत्त्वका अञ्याकृत प्रकृतिमें लय करे॥ १-५॥

अव्याकृत प्रकृति (अथवा माया) - को ज्ञानस्वरूप परमात्मामें विलीन करे। उन्हों परमात्माको 'वासुदेव' कहा गया है। उन शब्दस्वरूप भगवान् वासुदेवने सृष्टिकी इच्छासे उस अव्याकृत मायाका आव्रय ले स्पर्शसंज्ञक संकर्षणको प्रकट किया। संकर्षणने मायाको क्षुट्य करके तेजोरूप प्रद्युम्नकी सृष्टि की। प्रद्युम्नने रसस्वरूप अनिरुद्धको और अनिरुद्धने गन्थस्वरूप ब्रह्माको जन्म दिया। ब्रह्माने सबसे पहले जलको सृष्टि की। उस जलमें उन्होंने पाँच भूतोंसे युक्त हिरण्मय अण्डको उत्पन्न किया। उस अण्डमें जीव-शक्तिका संचार हुआ। यह वहीं जीव-शक्ति है, जिसका आत्मामें पहले उपसंहार बताया गया है। जीवके साथ प्राणका संयोग होनेपर वह 'वृत्तिमान्' कहलाता है। व्याहितसंज्ञक जीव प्राणोंमें स्थित होकर 'आध्यात्मिक पुरुष' कहा गया है। उससे प्राणयुक्त बुद्धि उत्पन्न हुई, जो आठ वृत्तिवाली बतायी गयी है। उस बुद्धिसे अहंकारका और अहंकारसे मनका प्रादुर्भाव हुआ। मनसे संकल्पादियुक्त पाँच विषय प्रकट हुए, जिनके नाम इस प्रकार हैं—शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध॥ ६—१२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इन सबने जानशक्तिसे सम्पन्न पाँच इन्द्रियोंको प्रकट किया, जिनके नाम हैं-त्वक, श्रोत्र, घ्राण, नेत्र और जिह्ना। इन सबको 'ज्ञानेन्द्रिय' कहा गया है। दो पैर, मुदा, दो हाथ, बाक् और उपस्थ - ये पाँच कर्मेन्द्रियाँ हैं। अब पश्चभूतोंके नाम सुनो। आकाश, वायु, तेज, जल और पुच्ची-ये पाँच भूत है। इनके ही द्वारा सबका आधारभूत स्थल शरीर उत्पन्न होता है। इन तत्वोंके वाचक जो उत्तम यीज-मन्त्र हैं, उनका न्यासके लिये यहाँ वर्णन किया जाता है। 'मं' यह बीज जीवस्वरूप (अथवा जीवतत्त्वका वाचक) है। वह सम्पूर्ण शरीरमें व्यापक है –इस भावनाके साथ उक्त बीजका सम्पूर्ण देहमें व्यापक-त्यास करना चाहिये। 'भं' यह प्राणतत्त्वका प्रतीक है। यह जीवकी उपाधिमें स्थित है, अत: इसका वहीं न्यास करना चाहिये। विद्वान् पुरुष बुद्धितत्त्वके बोधक बकार अथवा 'बं' बोजका हृदयमें न्यास करे। फकार (फं) अहंकारका स्वरूप है, अत: उसका भी हृदयमें ही न्यास करे। संकल्पके कारणभूत मनस्तत्त्वरूप पकार (पं)-का भी वहीं न्यास करे॥ १३-१८॥

शब्दतन्मात्रतत्त्वके बोधक नकार (नं)-का मस्तकमें और स्पर्शरूप धकार (धं)-का मुखप्रदेशमें न्यास करे। रूपतत्त्वके वाचक दकार (दं)-का नेत्रप्रान्तमें और रसतन्मात्राके बोधक थकार (धं)-वस्तिदेश (मूत्राशय)-में न्यास करे। गन्धतन्मात्रस्वरूप तकार (तं)-का पिण्डलियोंमें न्यास करे। णकार (णं)-का दोनों कानोंमें न्यास करके ढकार (ढं)-का त्वचामें न्यास करे। डकार (डं)-का दोनों नेत्रोंमें, ठकार (ठं)-का रसनामें, टकार (टं)-का नासिकामें और जकार (अं)-का वागिन्द्रियमें न्यास करे। विद्वान् पुरुष पाणितत्त्वरूप झकार (झं)-का दोनों हाथोंमें न्यास करके, जकार (जं)-का दोनों पैरोंमें, 'छं' का पायुमें और 'चं' का उपस्थमें न्यास करे। ङकार (कं) पृथ्वीतत्त्वका प्रतीक है। उसका यगल चरणोंमें न्यास करे। घकार (घं)-का वस्तिमें और तेजस्तत्त्वरूप (गं)-का हदयमें न्यास करे। खकार (खं) वायुतत्त्वका प्रतीक है। उसका नासिकामें न्यास करे। ककार (कं) आकाशतत्त्वरूप है। विद्वान् पुरुष उसका सदा ही मस्तकमें न्यास करे॥ १९-२५॥

हदय-कमलमें सूर्य-देवता-सम्बन्धी 'यं' बीजका न्यास करके, हदयसे निकली हुई जो बहतर हजार नाड़ियाँ हैं, उनमें घोडश कलाओंसे युक्त सकार (सं)-का न्यास करे। उसके मध्यभागमें मन्त्रज्ञ पुरुष बिन्दुस्वरूप विद्यमण्डलका चिन्तन करे। सुरश्रेष्ठ! उसमें प्रणवसहित हकार (हं)-का न्यास करे। १. ॐ आं नमः परमेष्ठजात्मने। २.ॐ आं नमः पुरुषात्मने। ३.ॐ वां नमो नित्यात्मने। ४.ॐ नां नमो विश्वात्मने। ५. ॐ वं नमः सर्वात्मने। ये पाँच शक्तियाँ वतायो गयी है। 'स्नानकर्म' में प्रथमा शक्तिकी योजना करनी चाहिये। 'आसनकर्म' में द्वितीया, 'शयन' में तृतीया, 'यानकर्म' में चतुर्थी

और 'अर्चनाकाल'में पञ्चमी शक्तिका प्रयोग करना चाहिये—ये पाँच उपनिषद् हैं। इनके मध्यमें मन्त्रमय श्रीहरिका ध्यान करके क्षकार (क्षं)-का न्यास करे॥ २६—३१॥

तदनन्तर जिस मूर्तिकी स्थापना की जाती है,

उसके मूल-मन्त्रका न्यास करना चाहिये। (भगवान्
विष्णुकी स्थापनामें) 'ॐ नमो भगवते
वासुदेवाय'—यह मूल-मन्त्र है। मस्तक, नासिका,
ललाट, मुख, कण्ठ, हृदय, दो भुजा, दो पिण्डली
और दो चरणोंमें क्रमशः उक्त मूल-मन्त्रके एकएक अखरका न्यास करना चाहिये। तत्पश्चात्
केशक्का मस्तकमें न्यास करे। नारायणका मुखमें,
माधवका ग्रोवामें और गोविन्दका दोनों भुजाओंमें
न्यास करके विष्णुका हृदयमें न्यास करे। पृष्ठभागमें
मधुसूदनका, जठरमें वामनका और किटमें त्रिविक्रमका
न्यास करके जंधा (पिण्डली)-में श्रीधरका न्यास
करे। दक्षिण भागमें हृषीकेशका, गुल्फमें पद्मनाभका
और दोनों चरणोंमें दामोदरका न्यास करनेके
पक्षात् हृदयादि पडक्नन्यास करे॥ ३२—३६॥

ग्रन्थकपोंमें बेह बह्माजी। यह आदिमर्तिके

सत्पुरुषोमें श्रेष्ठ ब्रह्माजी! यह आदिमृतिके लिये न्यासका साधारण क्रम बताया गया है। अथवा जिस देवताकी स्थापनाका आरम्भ हो, उसीके मूल-मन्त्रसे मृतिके सजीवकरणकी क्रिया होनी चाहिये। जिस मृतिका जो नाम हो, उसके आदि अक्षरका बारह स्वरोंसे भेदन करके अङ्गोंकी कल्पना करनी चाहिये। देवेश्वर! हृदय आदि अङ्गोंका तथा द्वादश अक्षरवाले मूल-मन्त्रका एवं तत्त्वोंका जैसे देवताके विग्रहमें न्यास करे, वैसे ही अपने शरीरमें भी करे। तत्पश्चात् चक्राकार पद्मण्डलमें भगवान् विष्णुका गन्ध आदिसे पूजन करे। पूर्ववत् शरीर और वस्त्राभूषणोंसहित भगवान्के आसनका ध्यान करे। कपरी भागमें वारह अरोंसे युक्त सुदर्शनचक्रका चिन्तन करे। वह चक्र तीन

नाभि और दो नेमियोंसे युक्त है। साथ ही बारह स्वरोंसे सम्पन्न है। इस प्रकार चक्रका चिन्तन करनेके पश्चात् विद्वान् पुरुष पृष्ठदेशमें प्रकृति आदिका निवेश करे। फिर अरोंके अग्रभागमें बारह सूर्योंका पूजन करे। तदनन्तर वहाँ सोलह कलाओंसे युक्त सोमका ध्यान करे। चक्रकी नाभिमें तीन वसन (वस्त्र या वासस्थान)-का चिन्तन करे। तत्पश्चात् श्रेष्ठ आचार्य पद्मके भीतर द्वादशदल-पद्मका चिन्तन करे॥ ३७ — ४४॥

उस पदामें पुरुष-शक्तिका ध्यान करके उसकी पूजा करे। फिर प्रतिमामें श्रीहरिका न्यास करके गुरु वहाँ श्रीहरि तथा अन्य देवताओंका पूजन करे। गन्ध, पुष्प आदि उपचारोंसे अङ्ग और आवरणोंसहित इष्टदेवका भलोभौति पूजन करना चाहिये। द्वादशाक्षर-मन्त्रके एक-एक अक्षरको बीजरूपमें परिवर्तित करके उनके द्वारा केशव आदि भगवद्विग्रहोंकी क्रमशः पूजा करे। द्वादश अरोंसे युक्त मण्डलमें लोकपाल आदिको भी क्रमसे अर्चना करे। तदनन्तर, द्विज गन्ध, पुष्प आदि उपचारोंद्वारा पुरुषसूक्तसे प्रतिमाकी पूजा करे और श्रीसृक्तसे पिण्डिकाको। इसके बाद जनन आदिके क्रमसे वैष्णव-अग्निको प्रकट करे। तदनन्तर विष्णुदेवता-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा अग्निमें आहुति देकर विद्वान् पुरुष शान्ति-जल तैयार करे और उसे प्रतिमांके मस्तकपर छिड़ककर अग्निका प्रणयन करे। विद्वान् पुरुषको चाहिये कि 'अग्नि दूतम्०'' इत्यादि मन्त्रसे दक्षिण-कुण्डमें अग्नि-प्रणयन करे। पूर्वकुण्डमें 'अग्निमग्निम्०'' इत्यादि मन्त्रसे और उत्तर-कुण्डमें 'अग्निमग्निं' हवीमभिः०' इत्यादि मन्त्रसे अग्निका प्रणयन करे। अग्निप्रणयन-कालमें 'त्वमग्ने' द्युभिः०' इत्यादि मन्त्रका पाठ किया जाता है। ४५—५१॥

प्रत्येक कुण्डमें प्रणवके उच्चारणपूर्वक पलाशकी एक हजार आट समिधाओंका तथा जौ आदिका भी होम करे। व्याहति-मन्त्रसे घृतमिश्रित तिलोंका और मृलमन्त्रसे घीका हवन करे। तत्पक्षात् मधुरत्रय (घी, शहद और चीनी)-से शान्ति-होम करे। द्वादशाधर-मन्त्रसे दोनों पैर, नाभि, हृदय और मस्तकका स्पर्श करे। घी, दही और दूधकी आहृति देकर मस्तकका स्पर्श करे। तत्पश्चात् मस्तक, नाभि और चरणोंका स्पर्श करके क्रमशः मङ्गा, यमुना, गोदावरी और सरस्वती—इन चार नदियोंको स्थापना करे। विष्णु-गायत्रीसे अग्निको प्रज्वलित करे और गायत्री-मन्त्रसे उस अग्निमें वरु पकावे। गायत्रीसे ही होम और बलि दे। तदनन्तर बाह्मणोंको भोजन करावे॥ ५२—५६॥

मासाधिपति बारह आदित्योंकी तुष्टिके लिये आचार्यको सुवर्ण और गौकी दक्षिणा दे। दिक्पालोंको बलि देकर रातमें जागरण करे। उस समय बेदपाठ और गीत, कीर्तन आदि करता रहे। इस प्रकार अधिवासन-कर्मका सम्पादन करनेपर मनुष्य सम्पूर्ण फलोंका भागी होता है॥ ५७ —५९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'देवाधिकास-विधिका वर्णन' नामक उनसदवी अध्याय पूरा हुआ॥५९॥

our Till Thomas

१. अभिनं दूर्त पूरो दथे हळावाहमूप बूचे । देवाँ २ । आसादपादित । (यजु० २२ / १७)

२. अग्निमिन व: समिशा दुवस्यत प्रियं चित्रं को अतिथि गृजीवित । उप वी गोर्थिरमृतं विकासत देवो देवेषु वनते हि वार्य देवो देवेषु वनते हि नो दुवः॥ (ऋ० मं० ६ । १५ । ६)

३. अग्निमग्निं हवीमभि: सदा इकन किश्रतिम्। इव्यवाई पुरुष्ट्रियम् ॥ (ऋ० मं० १, सू० १२ (२)

४. त्यमन्ने द्वभिस्त्वमातुनुर्धाणस्त्रमद्भ्यस्त्वमस्मास्यारः। त्वं वनेभ्यस्त्वमोषधोभ्यस्त्वं नृत्वं नृपते जायसे सुचिः ॥ (यजु० ११। २०)

५. नारायणाय विद्महे वासुदेवाय धीमडि । तन्ते विज्युः प्रचोदफर् ।

### साठवां अध्याय

### वासुदेव आदि देवताओंके स्थापनकी साधारण विधि

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं - ब्रह्मन्! पिण्डिकाकी स्थापनाके लिये विद्वान पुरुष मन्दिरके गर्भगृहको सात भागोंमें विभक्त करे और ब्रह्मभागमें प्रतिमाको स्थापित करे। देव, मनुष्य और पिशाच-भागोंमें कदापि उसकी स्थापना नहीं करनी चाहिये। ब्रह्मन्! ब्रह्मभागका कुछ अंश छोडकर तथा देवभाग और मनुष्य-भागोंमेंसे कुछ अंश लेकर. उस भूमिमें यलपूर्वक पिण्डिका स्थापित करनी चाहिये। नपुंसक शिलामें रत्नन्यास करे। नुसिंह-मन्त्रसे हवन करके उसीसे रलन्यास भी करे। वीहि. रत्न, लोह आदि धातु और चन्दन आदि पदार्थोंको पूर्वादि दिशाओं तथा मध्यमें बने हुए नौ कुण्डोंमें अपनी रुचिके अनुसार छोड़े। तदनन्तर इन्द्र आदिके मन्त्रोंसे पूर्वादि दिशाओंके गर्तको गृग्गुलसे आवृत करके, रलन्यासको विधि सम्पन्न करनेके पश्चात्, गुरु शलाकासहित कुश-समूहों और 'सहदेव' नामक औषधके द्वारा प्रतिमाको अच्छी तरह मले और ज्ञाइ-पोंछ करे। बाहर-भीतरसे संस्कार (सफाई) करके पञ्चगव्यदारा उसकी शुद्धि करे। इसके बाद कुशोदक, नदीके जल एवं तीर्थ-जलसे उस प्रतिमाका प्रोक्षण करे॥१-७॥

होमके लिये बालुद्वारा एक वेदी बनाबे, जो सब ओरसे डेढ़ हाथकी लंबी-चौड़ी हो। वह वेदी चौकोर एवं सुन्दर शोभासे सम्पन हो। आठ दिशाओंमें यथास्थान कलशोंको भी स्थापित करे। उन पूर्वादि कलशोंको आठ प्रकारके रंगोंसे

सुसञ्जित करे। तत्पश्चात् अग्नि ले आकर वेदीपर उसको स्थापना करे और कुशकण्डिकाद्वारा संस्कार करके उस अग्निमें 'त्वमग्ने द्यभि:०' (यजु० ११।२७) इत्यदिसे तथा गायत्री-मन्त्रसे समिधाओंका हवन करे। अध्यक्षर-मन्त्रसे अध्येतरशत धीकी आहुति दे, पूर्णाहुति प्रदान करे। तत्पश्चात् मूल-मन्त्रसे सौ बार अभिमन्त्रित किये गये शान्तिजलको आग्रपल्लवॉद्वारा लेकर इष्टदेवताके मस्तकपर अभिषेक करे। अभिषेक-कालमें 'श्रीश ते लक्ष्मीश्चव" इत्यादि ऋचाका पाठ करता रहे। 'उत्तिष्ठ' **बहाणस्पते०**' इस मन्त्रसे प्रतिमाको उठाकर ब्रह्मस्थपर रखे और 'तद्' विष्णी:०' इत्यादि मन्त्रसे उक्त रथद्वारा उसे मन्दिरकी ओर ले जाय। वहाँ श्रीहरिको उस प्रतिमाको शिविका (पालको)-में पधराकर नगर आदिमें घुमावे और गोत, वाद्य एवं वेदमन्त्रोंकी ध्वनिके साथ उसे पुन: लाकर मन्दिरके द्वारपर विराजमान at 11 6-23 11

इसके बाद गुरु सुवासिनी स्त्रियों और ब्राह्मणोंद्वारा आठ मङ्गल-कलशॉके जलसे श्रीहरिको स्नान करावे तथा गन्ध आदि उपचारोंसे मूल-मन्त्रद्वारा पूजन करनेके पक्षात् 'अतो देवा:०' (ऋक्० १।२२।१६) इत्यादि मन्त्रसे वस्त्र आदि अष्टाङ्ग अर्घ्य निवेदन करे। फिर स्थिर लग्नमें पिण्डिकापर 'देवस्य त्वा०'' इत्यादि मन्त्रसे इष्टदेवताके उस अर्चा-विग्रहको स्थापित कर दे। स्थापनाके पश्चात इस प्रकार कहे — सिच्चदानन्दस्वरूप त्रिविक्रम!

१. श्रीक्ष ते लक्ष्मीक्ष पत्यावहोगात्रे पार्चे तक्षत्राणि रूपणीबनी व्यातम्। इष्णीनपान्तम् म इषाण सर्वलोकं म इषाण ॥ (यजुः ३१। २२)

उत्तिष्ठ ब्रह्मणस्यते देवयन्तरस्वेमहे । उप प्रयन् यस्तः सुरानव इन्द्र प्रातृभंवा सचा ॥ (यनु० ३४ । ५६)

तद विष्णोः परमं पदः सदा पर्वन्ति सुरवः। दिवीय वस्तातवम् ॥ (यक्० ६ ) ५)

४. देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेऽश्विनोबांहुभ्यां पृष्पो हस्ताभ्याम्। अस्तवे जुई गृह्यस्यानोबोमाभ्यां जुई गृह्यमि॥ (यजु० १।१०)

आपने तीन पर्गोद्वारा समुची त्रिलोकोको आक्रान्त कर लिया था। आपको नमस्कार है।' इस तरह पिण्डिकापर प्रतिमाको स्थापित करके विद्वान पुरुष उसे स्थिर करे। प्रतिमा-स्थिरीकरणके समय 'ध्रवाद्यौः' ०' इत्यादि तथा 'विश्वतश्चश्च:०' (यज्० १७।१९) इत्यादि मन्त्रोंका पाठ करे। पञ्चगव्यसे स्नान कराकर गन्धोदकसे प्रतिमाका प्रक्षालन करे और सकलीकरण' करनेके पश्चात् ब्रीहरिका साङ्गोपाङ्ग साधारण पूजन करे॥ १४-१७ है॥

उस समय इस प्रकार ध्यान करे- आकाश भगवान् विष्णुका विग्रह है और पृथिवी उसकी पीठिका (सिंहासन) है।' तदनन्तर तैजस परमाणुऑसे भगवानुके श्रीविग्रहकी कल्पना करे और कहे-'मैं पञ्चीस तत्त्वोंमें व्यापक जीवका आवाहन करूँगा।'॥ १८-१९॥

'वह जीव चैतन्यमय, परमानन्दस्वरूप तथा जाग्रत्, स्वप्न और सुष्पि - इन तीनों अवस्थाओंसे रहित है; देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, प्राण तथा अहंकारसे शून्य है। वह ब्रह्मा आदिसे लेकर कीटपर्यना समस्त जगतुमें व्याप्त और सबके हदयोंमें विराजमान है। परमेश्वर! आप ही जीव चैतन्य हैं: आप हदयसे प्रतिमा-बिम्बमें आकर स्थिर होइये। आप इस प्रतिमा-विम्बको इसके बाहर और भीतर स्थित होकर सजीव कीजिये। अङ्गष्टमात्र पुरुष (परमात्मा जीवरूपसे) सम्पूर्ण देहोपाधियोंमें स्थित हैं। वे ही ज्योति:स्वरूप, ज्ञानस्वरूप, एकमात्र अद्वितीय परब्रह्म हैं।' इस प्रकार सजीवीकरण करके प्रणवद्वारा भगवानुको जगावे। फिर भगवानुके हृदयका स्पर्श करके पुरुषसुक्तका जप करे। इसे 'सांनिध्यकरण' नामक कर्म कहा गया है। इसके लिये भगवानुका ध्यान करते हुए निम्नाङ्गित गृह्य-मन्त्रका जप 南t- II マローマビリ

'प्रभो । आप देवताओंके स्वामी हैं, संतोष-वैभव-रूप हैं। आपको नमस्कार है। ज्ञान और विज्ञान आपके रूप हैं, ब्रह्मतेज आपका अनुगामी है। आपका स्वरूप गुणातीत है। आप अन्तर्यामी पुरुष एवं परमात्मा हैं; अक्षय पुराणपुरुष हैं; आपको नमस्कार है। विष्णो ! आप यहाँ संनिहित होइये। आपका जो परमतत्त्व है, जो ज्ञानमय शरीर है, वह सब एकत्र हो, इस अर्चाविग्रहमें जाग उठे।' इस प्रकार परमात्मा श्रीहरिका सांनिध्यकरण करके ब्रह्मा आदि परिवारोंकी उनके नामसे स्थापना करे। उनके जो आयुध आदि हैं, उनकी

र. धूमा बौधुंना पुथिबी धुवास: पर्वता इमें। धूर्व विश्वमिदं जगद् धूको राजा विज्ञामयम्॥ (ऋक् १०। १७३।४)

२. ब्रीविद्यारण्य मुनिने नृशिक्षेत्रशापनीयोपनिषद्की टोकार्ने सकलोकरण नामक न्यासकी विधि वॉ बतायी है—पहले आस्थाकी 'ॐ' इस नामके द्वारा प्रतिपादित होनेवाले ब्रहाके साथ एकता करके, तथा ब्रह्मकी आत्माके साथ औकारके वाच्यार्थकप्रसे एकता करके वह एकमात्र जरारहित, मृत्युरहित, अमृतरवरूप, निर्भय, चिन्यय तस्य 'ॐ' है —इस प्रकार अनुभव करे। तत्पक्षात् उस परमात्मस्यरूप ऑकारमें स्थूल, सूक्ष्म और कारण—इन तीन सरीवेंवाले सम्पूर्ण दुस्य-प्रपञ्चका आरोप करके, अर्थात् एक परमात्मा हो सत्य है, उन्होंमें इस स्थूल, सुश्म एवं कारण-जगतुकी कल्पना हुई है —ऐसा विवेकद्वा अनुभव करके यह निक्षय को कि 'यह जगतु सच्चिदान-दस्यकप परमातमा हो हैं; क्योंकि तन्मय (परमात्यमय) होनेके कारण अवस्य यह तत्त्वरूप (परमात्मस्वरूप) हो हैं और इस दुढ़ निश्चयके द्वारा इस जगतुको ' ॐ 'के वाच्यार्थभूत परमात्मार्थे जिलीन कर डाले। इसके बाद चतुर्विध शरीरको सृष्टिके लिये निम्ताङ्कित प्रकारसे सकलीकरण करें। ' अं 'का उच्चारण अनेक प्रकारसे श्रीता है - एक तो केवल सकार-पर्वत उच्चारण होता है, दूसरा बिन्द्-पर्वत, तीसरा नाद-पर्वन और चौधा शक्ति-पर्वना होता है। फिर उच्चारण बंद हो जानेपर उसको 'हाना' संज्ञ होती है। सकलीकरणको क्रिया आरम्भ करते समय पहले 'ॐ'का उपर्युक्त रीतिसे शाना-पर्यना उच्चारण करके 'शानवटीतकलात्वने साक्षिणे तम:।' इस मन्त्रसे व्यापक-न्यास करते हुए 'साक्षी'का खिलान करे। फिर राक्तिपर्यन्त प्रवक्का उच्चारण करके 'शान्तिकलाशीक्षपरावाणासमे सामान्यदेहाय नम: ।' इस मन्त्रसे व्यापक करते हुए अन्तर्भक्ष, सलवरूप, ब्रह्मजनरूप स्टमान्य टेडका चिन्तर करे। किर प्रमावका मादपर्यन उच्छारण करके 'विद्याकलानादपरयनीवागात्मने कारणदेहाय नमः।' इस मन्त्रसे व्यापक-न्दास करते हुए प्रलय, संयुच्चि एवं ईक्षणावस्थामें स्थित विशेषत् बहिर्मुख सत्स्यरूप कारणदेहका चिन्तन करे। फिर प्रणवका बिन्दुपर्यन्त उच्चार्ण करके 'प्रतिष्ठाकलाबिन्दु मध्यमावागात्मने सूक्ष्मदेहाय नमः।' इस मन्त्रसे व्यापक हुए सुक्ष्मभूत, अनाःकरण, प्राण तथा इन्द्रियोंके संघातकप सुक्ष्म शरीरका चिन्तन करे। फिर प्रणवका मकार-पर्यना उच्चारण करके 'निवृत्तिकलाबीकवैखरीवागलपने स्थूलकरीराय नमः ।' इस मन्त्रसे व्यापक करते हुए पश्चीकृत भूत एवं उसके कार्यरूप स्थलजरीरका चिन्तन करे।

भी मुद्रासहित स्थापना करे। यात्रा-सम्बन्धी उत्सव तथा वार्षिक आदि उत्सवकी भी योजना करके और उन उत्सवाँका दर्शनकर श्रोहरिको अपने सीनिहित जानना चाहिये। भगवान्को नमस्कार, स्तोत्र आदिके द्वारा उनकी स्तुति तथा उनके अध्यक्षर आदि मन्त्रका जप करते समय भी भगवान्को अपने निकट उपस्थित जानना चाहिये॥ २५—२९॥

तदनन्तर आचार्य मन्दिरसे निकलकर द्वारवर्ती द्वारपाल चण्ड और प्रचण्डका पूजन करे। फिर मण्डपमें आकर गरुडकी स्थापना एवं पूजा करे। प्रत्येक दिशामें दिक्पालों तथा अन्य देवताओंका स्थापन-पूजन करके गुरु विष्वक्सेनकी स्थापना तथा शहु, चक्र आदिकी पूजा करे। सम्पूर्ण

पार्षदों और भूतोंको बलि अर्पित करे। आचार्यको दक्षिणारूपसे ग्राम, वस्त्र एवं सुवर्ण आदिका दान दे। यज्ञोपयोगी द्रव्य आदि आचार्यको अर्पित करे। आचार्यसे आधी दक्षिणा ऋत्विजोंको दे। इसके बाद अन्य ब्राह्मणोंको भी दक्षिणा दे और भोजन करावे। वहाँ आनेवाले किसी भी ब्राह्मणको रोके नहीं, सबका सत्कार करे। तदनन्तर गुरु यजमानको फल दे॥ ३०—३४॥

भगवद्विग्रहको स्थापना करनेवाला पुरुष अपने साथ सम्पूर्ण कुलको भगवान् विष्णुके समीप ले जाता है। सभी देवताओंके लिये यह साधारण विधि है; किंतु उनके मूल-मन्त्र पृथक्-पृथक् होते हैं। शेष सब कार्य समान हैं॥ ३५-३६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'वासुदेव आदि देवताओंकी स्थापनाके सामान्य विधानका वर्णन' नामक साठवीं अध्याय पुरा हुआ ॥ ६०॥

# इकसठवाँ अध्याय

अवभृथस्तान, द्वारप्रतिष्ठा और ध्वजारोपण आदिकी विधिका वर्णन

श्रीभगवान् हयग्रीव कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं अवभ्यस्नानका वर्णन करता हैं। 'विष्णोर्नु कं ' वीर्याणिठ' इत्यादि मन्त्रसे हवन करे। इक्ष्यासी पदवाले वास्तुमण्डलमें कलश स्थापित करके उनके जलसे ब्रीहरिको स्नान करावे। स्नानके पश्चात् गन्ध, पुष्प आदिसे भगवान्की पूजा करे और बिल अपित करके गुरुका पूजन करे। अब मैं द्वारप्रतिष्ठाका वर्णन करूँगा। गुरु द्वारके निम्नभागमें सुवर्ण रखे और आठ कलशोंके साथ वहाँ दो गूलरकी शाखाओंको स्थापित करे। फिर गन्ध आदि उपचारों और वैदिक आदि मन्त्रोंसे सम्यक् पूजन करके कुण्डोंमें स्थापित अग्निमें समिधा, भी और तिल आदिकी आहुति दे। तत्पश्चात् शय्या आदिका दान देकर नीचे आधारशक्तिकी स्थापना करे॥१—४॥ दोनों शाखाओं के मूलभागमें चण्ड और प्रचण्ड नामक देवताओं को स्थापना करे। उदुम्बर-शाखाओं के कपरी भागमें देववृन्दपृत्रित लक्ष्मीदेवीकों स्थापना करके श्रीस्कसे उनका यथीचित पूजन करे। तत्पश्चात् ब्रह्माजीका पूजन करके आचार्य आदिको श्रीफल (नारियल) आदिकी दक्षिणा दे। प्रतिष्ठा-द्वारा सिद्ध द्वारपर आचार्य श्रीहरिकी स्थापना करे। मन्दिरकी प्रतिष्ठा 'हत्प्रतिष्ठा॰' इत्यादि मन्त्रसे की जाती है। उसका वर्णन सुनो। वेदीके पहले गर्भगृहके शिरोभागमें, जहाँ शुकनासाकी समाप्ति होती है, उस स्थानपर सोने अथवा चाँदोंके बने हुए श्रेत निर्मल कलशकी स्थापना करे। उसमें आठ प्रकारके रत्न, ओषि, धातु, बीज और लोह (सुवर्ण) छोड़ दे। उस सुन्दर कलशके कण्डभागमें वस्त्र लपेटकर उसमें जल

(यजु० ५1१८)

विष्णोर्नु कं वीर्याण प्रयोश्चं दः पर्धिवानि विषये रज्ञःसि। वाँ अस्कभाषदुतरः तपस्यं विचक्रमाणसेधीरगायो विष्णवे त्या ॥

भर दे और मण्डलमें उसका अधिवासन करे। है। उसमें जो तेज या प्रकाश है, वही अग्नितत्त्व उसमें पल्लव डाल दे। तत्पश्चात् नृसिंह-मन्त्रसे अग्निमें घीकी धारा गिराते हुए होम करें। नारायणतत्त्वसे प्राणन्यास करे॥५-१०॥

सुरेश्वर! प्रासादके उस कलशका वैराजरूपमें चिन्तन करे। तत्पश्चात् विद्वान् पुरुष सम्पूर्ण प्रासादका ही पुरुषकी भौति चिन्तन करे। तदननार नीचे सुवर्ण देकर तत्त्वभूत कलशकी स्थापना करे। गुरु आदिको दक्षिणा दे और ब्राह्मण आदिको भोजन करावे। तत्पश्चात् वेदीके चारों ओर सृत या माला लपेटे। उसके ऊपर कण्डभागमें सब ओर सुत अथवा बन्दनवार बाँधे और उसके भी ऊपर 'विमलामलसार' नामक पुष्पहार या बन्दनवार मन्दिरके चारों ओर बाँधे। उसके ऊपर 'वृकल' तथा उसके भी ऊपर आदि सुदर्शनचक्र बनावे। वहीं भगवान् वासुदेवकी ग्रहगुप्त मूर्ति निवेदित करे। अथवा पहले कलश और उसके ऊपर उत्तम सुदर्शनचक्रकी योजना करे। ब्रह्मन्! वेदीके चारों ओर आठ विघ्नेश्वरोंकी स्थापना करनी चाहिये। अथवा चार दिशाओंमें चार ही विघ्नेश्वर स्थापित किये जाने चाहिये। अब गरुडध्वजारोपणकी विधि बताता है, जिसके होनेसे भूत आदि नष्ट हो जाते हैं॥ ११-१६॥

प्रासाद-बिम्बके द्रव्योंमें जितने परमाणु होते हैं, उतने सहस्र वर्षोतक मन्दिर-निर्माता पुरुष विष्णुलोकमें निवास करता है। निष्पाप ब्रह्माजी! जब वायुसे ध्वज फहराता है और कलश, वेदी तथा प्रासादिबम्बके कण्ठको आवेष्टित कर लेता है, तब प्रासादकर्ताको ध्वजारोपणकी अपेक्षा भी कोटिगुना अधिक फल प्राप्त होता है, ऐसा समझना चाहिये। पताकाको प्रकृति जानो और दण्डको पुरुष। साथ ही मुझसे यह भी समझ लो कि प्रासाद (मन्दिर) भगवान् वासुदेवकी मूर्ति है। मन्दिर भगवान्को धारण करता है, यही उसमें धरणीतत्त्व है, ऐसा जानो। मन्दिरके भीतर जो शून्य अवकाश है, वही उसमें आकाशतत्त्व

है और उसके भीतर जो हवाका स्पर्श होता है, वहीं उसमें वायुतत्व है।। १७ -- २०॥

पायाण आदिमें ही जो जल है, वह पार्थिव जल है। उसमें पृथ्वीका गुण गन्ध विद्यमान है। प्रतिध्वनिसे जो शब्द प्रकट होता है, वही वहाँका शब्द है। छुनेमें कठोरता आदिका जो अनुभव होता है, वही वहाँका स्पर्त है। कुबल आदि वर्ण रूप है। आह्वादका अनुभव करानेवाला रस ही वहाँ रस है। धूप आदिकी गन्ध ही वहाँको गन्ध है। भेरी आदिमें जो नाद प्रकट होता है, वहीं मानी वागिन्द्रियका कार्य है। इसलिये वहीं वागिन्द्रियकी स्थिति है। शकनासामें नासिकाकी स्थिति है। दो भद्रात्मक भूजाएँ कही गयी हैं। शिखरपर जो अण्ड~सा बना रहता है, वहीं मस्तक कहा गया है और कलशको केल बताया गया है। प्रासादका कण्ठभाग ही उसका कण्ठ जानना चाहिये। वेदीको कंधा कहा गया है। दो नालियाँ गृदा और उपस्थ बतायी गयी हैं। मन्दिरपर जो चुना फेरा गया है, उसीको त्वचा नाम दिया गया है। द्वार उसका मुँह है और प्रतिमाको मन्दिरका जीवात्मा कहा गया है। पिण्डिकाको जीवको शक्ति समझो और उसकी आकृतिको प्रकृति॥ २१-२५॥

निञ्चलता उसका गर्भ है और भगवान केशव उसके अधिष्ठाता। इस प्रकार ये भगवान् विष्णु ही साक्षात् मन्दिररूपसे खड़े हैं। भगवान् शिव उसको जंघा हैं, ब्रह्मा स्कन्धभागमें स्थित हैं और कर्ध्वभागमें स्वयं विष्णु विराजमान हैं। इस प्रकार स्थित हुए प्रासादकी ध्वजरूपसे जो प्रतिष्ठा की गयों है, उसको मुझसे सुनो। शस्त्रादिचिहित ध्वजका आरोपण करके देवताओंने दैत्योंको जीता है। अण्डके ऊपर कलश रखकर उसके ऊपर ध्वजकी स्थापना करे। ध्वजका मान बिम्बके मानका आधा भाग है। ध्वजदण्डकी लंबाईके एक तिहाई भागसे चक्रका निर्माण कराना चाहिये।

वह चक्र आठ या बारह अरोंका हो और उसके मध्यभागमें भगवान् नृसिंह अथवा गरुडकी मूर्ति हो। ध्वज-दण्ड ट्रटा-फ्रटा या छेदवाला न हो। प्रासादकी जो चौडाई है, उसीको दण्डकी लंबाईका मान कहा गया है। अथवा शिखरके आधे या एक तिहाई भागसे उसकी लंबाईका अनुमान करना चाहिये। अथवा द्वारकी लंबाईसे दुगुना बड़ा दण्ड बनाना चाहिये। उस ध्वज-दण्डको देवमन्दिरपर ईशान या वायव्यकोणकी ओर स्थापित करना चाहिये॥ २६-३२॥

उसकी पताका रेशमी आदि वस्वोंसे विचित्र शोभायुक्त बनावे। अथवा उसे एक रंगकी ही बनावे। यदि उसे घण्टा, चैंबर अथवा छोटी-छोटी घंटियोंसे विभूषित करे तो वह पापोंका नाश करनेवाली होती है। दण्डके अग्रभागसे लेकर भूमितक लंबा जो एक वस्त्र है, उसे 'महाध्वज' कहा गया है। वह सम्पूर्ण मनोरथोंको देनेवाला है। जो उससे एक चौथाई छोटा हो, वह ध्वज पुजित होनेपर सर्वमनोरघोंका पुरक होता है। ध्वजके आधे मानवाले वस्त्रसे बने हुए झंडेको 'पताका' कहते हैं अथवा पताकाका कोई माप नहीं होता। ध्वजका विस्तार बीस अङ्गलके बराबर होना चाहिये। चक्र, दण्ड और ध्वज-इन सबका अधिवासनकी विधिसे देवताकी ही भौति सकलीकरण करके मण्डप-स्नान (मण्डपमें नहलानेकी क्रिया) आदि सब कार्य करे। 'नेत्रोन्मीलन'को छोड़कर पूर्वोक्त सब कर्मीका अनुष्ठान करे। आचार्यको चाहिये कि वह इन सबको विधिवत शय्यापर स्थापित करके इनका अधिवासन करे॥ ३३-३७॥

तदनन्तर विद्वान् पुरुष 'सहस्वशीर्थo' (यज् अ० ३१) इत्यादि सुक्तका ध्वजाङ्कित चक्रमें न्यास करे तथा सुदर्शन-मन्त्र एवं 'मनस्तत्त्व'का न्यास करे। यह 'मन' रूपसे उस चक्रका ही है तथा वह पृथ्वीपर बलवान् राजा होता है।। ५०॥

'सजीवीकरण' कहा गया है। सुरश्रेष्ठ! बारह अरोंमें क्रमशः केशव आदि मूर्तियोंका न्यास करना चाहिये। गुरु चक्रकी नाभि, कमल एवं प्रतिनेमियोंमें तत्त्वोंका न्यास करे। कमलमें नृसिंह अचवा विश्वरूपका निवेश करे। दण्डमें जीवसहित सम्पूर्ण सुत्रात्माका न्यास करे। ध्वजमें श्रीहरिका ध्यान करते हुए निष्कल परमात्माका निवेश करे। उनकी बलाबलारूपा व्यापिनी शक्तिका ध्वजके रूपमें ध्यान करे। मण्डपमें उसकी स्थापना और पूजा करके कुण्डोमें हवन करे। कलशमें सोनेका टुकड़ा और पञ्चरल डालकर अस्त्र-मन्त्रसे चक्रकी स्थापना करे। तदनन्तर स्वर्णचक्रको नीचेसे पारेद्वारा सम्प्लावित करके नेत्रपटसे आच्छादित करे। तदनन्तर चक्रका निवेश करे और उसके भीतर श्रीहरिका स्मरण करे॥ ३८-४४॥

'ॐ क्षी नुसिंहाय नम:।'—इस मन्त्रसे श्रीहरिकी स्थापना और पूजा करे। तदनन्तर बन्ध्-बान्धवींसहित यजमान ध्वज लेकर दही-भातसे यक्त पात्रमें ध्वजका अग्रभाग डाले। आदिमें (ॐ) और अन्तमें 'फट्र' लगाकर 'ॐ फट्र' इस मन्त्रसे ध्वजका पुजन करे। तत्पश्चात् उस पात्रको सिरपर रखकर नारायणका बारंबार स्मरण करते हुए वाद्योंकी ध्वनि और मङ्गलपाठके साथ परिक्रमा करे। तदनन्तर अध्यक्षर-मन्त्रसे ध्वजदण्डकी स्थापना करे। विद्वान् पुरुष 'मुझामि त्वा' (ऋक्० १८। १६१।१) इस सक्तके द्वारा ध्वजको फहरावे। द्विजको चाहिये कि वह आवार्यको पात्र, ध्वज और हाथी आदि दान करे। यह ध्वजारोपणकी साधारण विधि बतायी गयी है।। ४५-४९॥

जिस देवताका जो चिह्न है, उससे युक्त ध्वजको उसी देवताके मन्त्रसे स्थिरतापूर्वक स्थापित करे। मनुष्य ध्वज-दानके पुण्यसे स्वर्गलोकमें जाता

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरालमें 'अवभूथस्नान, द्वारप्रतिष्टा और ध्वजारोपण आदिकी विधिका वर्णन' नामक इकसटवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ६१ ॥

## बासठवाँ अध्याय

#### लक्ष्मी आदि देवियोंकी प्रतिष्ठाकी सामान्य विधि

श्रीभगवान् कहते हैं-अब मैं सामृहिक रूपसे देवता आदिकी प्रतिष्ठाका तुमसे वर्णन करता हूँ। पहले लक्ष्मीकी, फिर अन्य देवियोंके समुदायकी स्थापनाका वर्णन करूँगा। पूर्ववर्ती अध्यायोंमें जैसा बताया गया है, उसके अनुसार मण्डप-अभिषेक आदि सारा कार्य करे। तत्पश्चात् भद्रपीठपर लक्ष्मीकी स्थापना करके आठ दिशाओं में आठ कलश स्थापित करे। देवीकी प्रतिमाका घीसे अभ्यञ्जन करके मूल-मन्त्रद्वारा पञ्चगव्यसे उसको स्नान करावे। फिर 'हिरण्यवणां हरिणीम्०'' इत्यादि मन्त्रसे लक्ष्मीजीके दोनों नेत्रोंका उन्मीलन करे। 'तां म आ वह०'' इत्यादि मन्त्र पढ़कर देवीके लिये मध्, घी और चीनी अर्पित करे। तत्पश्चात् 'अश्वपूर्वाम्०'' इत्यादि मन्त्रसे पूर्ववर्ती कलशके जलद्वारा श्रीदेवीका अभिषेक करे। 'कां सोऽस्मिताम्०" इस मन्त्रको पढकर दक्षिण कलशसे 'चन्द्रां प्रभासाम्०" इत्यादि मन्त्रका उच्चारण करके पश्चिम कलशसे तथा 'आदित्यवर्णे o'' इत्यादि मन्त्र बोलकर उत्तरवर्ती कलशसे देवीका अभिषेक करे॥ १-५॥

'उपैतु माम्o"' इत्यादि मन्त्रका उच्चारण करके आग्नेय कोणके कलशसे, 'श्रुत्यिपासामलाम्—'' इत्यादि मन्त्र बोलकर नैर्ऋत्यकोणके कलशसे 'गन्धद्वारां द्राधर्षाम्०<sup>९</sup>' इत्यादि मन्त्रको पढ्कर वायव्यकोणके कलशसे तथा 'मनसः काममाकृतिम्-" इत्यादि मन्त्र कहकर ईशानकोणवर्ती कलशसे लक्ष्मीदेवीका अभिषेक करे। 'कर्दमेन प्रजा भूता०"' इत्यादि मन्त्रसे सुवर्णमय कलशके जलसे देवीके मस्तकका अभिषेक करे। तदनन्तर 'आप: सुजन्तु०'र' इत्यादि मन्त्रसे इक्यासी कलशोंद्वारा श्रीदेवीकी प्रतिमाको स्नान करावे॥ ६-७॥

तत्पश्चात् (श्री-प्रतिमाको शुद्ध चस्त्रसे पोंछकर सिंहासनपर विराजमान करे और वस्त्र आदि समर्पित करनेके बाद) 'आर्द्री पुष्करिणीम्०" इस मन्त्रसे गन्ध अर्पित करे। 'आद्राँ यः करिणीम्०'' आदिसे पुष्प और माला चढ़ाकर पूजा करे। इसके बाद 'तां म आ वह जातवेदो०'" इत्यादि मन्त्रसे और 'आनन्दo" इत्यादि श्लोकसे अखिल उपचार अर्पित करे॥ ८॥

सुवर्गरज्ञतसञाष् । चन्द्रां हिरण्यकों लक्ष्मी जातनेदी म १. हिरण्यवर्ण लक्ष्मीयनपग्रामिनीम् । यस्यं हिरण्यं किन्देवं २.तो म वह जातवंदी इतितनादप्रकोषिनीम् । सिर्प देवीमुधह्रये जुषसाम् ॥ रथमध्या ३. अधपूर्वा ४. को सोऽस्मितां हिरण्यप्राकाराभादां ज्वलन्तां तृप्तां तर्पयनीम् । पदेस्थितां पदवणा श्रिपम्॥ तामिकापहुष ५. चन्द्रां प्रधासां यसमा ज्वलनी क्रियं लेके देवज्ञानुदातम् । तं पश्चिमीमी सर्ग प्रपद्येशनक्ष्मीमें नश्यतां त्यां वृणे॥ ६, आदित्यवर्षे तपसोऽधि जातो वनस्पतिस्तव वृक्षोऽध बिल्कः । तस्य कलानि तपसा नुदन्तु वा अन्तरा वाश बाह्या अलक्ष्मीः॥ मां देवसख: कोर्तिश मणिना सह। प्रादुर्भृतोऽस्मि राष्ट्रेस्मिन् कीर्तिपृद्धिः नाज्ञयाम्यरम् । अधृतिमसमृद्धि च मर्वा ज्येष्ट्रामलक्ष्मी ८. श्रुतिपपासामला द्राधर्ष नित्पपुष्टा करीरिणीम् । ईश्वरी सर्वभृताना जामिहोपहुथे. ९. गन्धद्वारां सत्यमशीयहि । पशुनां ऋषमन्तस्य सवि काममाकृति व्याच: १०, मनसः ११. करमेन प्रजा सम्बद्ध कर्दम । त्रियं चासय 4 कुल मातरे रिनाधानि विक्लीत वस में गृहें। नि स देवीं मातर क्रिये वासय में १२. आपः पद्ममालिनीम् । चन्द्रां हिरण्ययी लक्ष्मी जातवेदो भ आ वह। १३. आही हेममालिनीम् । सूर्यं हिरण्यमीं लक्ष्मी जातवेदी म आ वह। १४. आहा लक्ष्मीमनवर्गामिनीम् । यस्यां हिरम्यं प्रभूतं गावो दास्योऽधान् विन्देयं पुरुषानहम्।। १६, आवन्दमन्बरपरन्दरमुकमारुवं भौतौ अलेन निहितं महिचासुरस्य । चदान्वृतं भवतु मे विजयाय मञ्जूमओरिशिकतमनोहरमस्थिकायाः॥

शय्यापर शयन करावे। फिर श्रीसूक्तसे संनिधीकरण करे और लक्ष्मी (श्री) बीज (श्री)-से चित-शक्तिका विन्यास करके पुन: अर्चना करे। इसके बाद श्रीसुक्तसे मण्डपस्थ कुण्डोंमें कमलों अधवा करवीर-पुष्पोंका हवन करे। होमसंख्या एक हजार या एक सौ होनी चाहिये। गृहोपकरण आदि समस्त पूजन-सामग्री आदितः श्रीसुक्तके मन्त्रोंसे ही समर्पित करे। फिर पूर्ववत् पूर्णरूपसे प्रासाद-संस्कार सम्पन्न करके माता लक्ष्मीके स्वर्ग आदिका भागी होता है॥ १३-१४॥

'श्रायन्तीo' आदि मन्त्रसे श्री-प्रतिमाको लिये पिण्डिका-निर्माण करे। तदनन्तर उस पिण्डिकापर लक्ष्मीको प्रतिष्ठा करके श्रीसक्तसे संनिधीकरण करते हुए, पूर्ववत् उसकी प्रत्येक ऋचाका जप करे॥ ९-१२॥

> मूल-मन्त्रसे वित्-शक्तिको जाग्रत् करके पुन: संनिधीकरण करे। तदनन्तर आचार्य और ब्रह्मा तथा अन्य ऋत्विज ब्राह्मणोंको भूमि, सुवर्ण, वस्त्र, गौ एवं अन्तादिका दान करे। इस प्रकार सभी देवियोंकी स्थापना करके मनुष्य राज्य और

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'लक्ष्मी आदि देवियोंको प्रतिष्ठाके सामान्य विधानका वर्णन' नामक कमाउवी अध्याप पूरा हुआ॥ ६२॥

#### ~~ 日本の तिरसठवाँ अध्याय

विष्णु आदि देवताओंकी प्रतिष्ठाकी सामान्य विधि तथा पुस्तक-लेखन-विधि

श्रीभगवान् कहते हैं— इस प्रकार चिनतानन्दन गरुड, सुदर्शनचक्र, ब्रह्मा और भगवान् नृसिंहकी प्रतिष्ठा भी उनके अपने-अपने मन्त्रसे श्रीविष्णुकी ही भौति करनी चाहिये; इसका श्रवण करो॥ १॥ 'ॐ सुदर्शन महाचक्र शान्त दष्टभयंकर, छिन्धिस्छिन्धि भिन्धि भिन्धि विदारय विदारय परमन्त्रान् ग्रस ग्रस भक्षय भक्षय भूतांस्त्रासय त्रासय हं फट् सदर्शनाय नमः।'

इस मन्त्रसे चक्रका पूजन करके वीर पुरुष युद्धक्षेत्रमें शत्रुओंको विदीर्ण कर डालता है।। २-३।। 'ॐ क्षौं नरसिंह उग्ररूप न्वल न्वल प्रन्वल प्रज्वल स्वाहा।

यह नरसिंहभगवानुका मन्त्र है। अब मैं तुमको पाताल-नृसिंह-मन्त्रका उपदेश करता हूँ — ॥ ४-५ ॥ 'ॐ क्षाँ नमो भगवते नरसिंहाय प्रदीप्तसर्य-कोटिसहस्रसमतेजसे वङ्गनखदंश्चयुधाय स्फूटविकट-विकीर्णकेसरसटाप्रश्लभितमहार्णवाम्भोदन्दभिनिर्धोषाय सर्वमन्त्रोत्तारणाय एह्रोहि भगवन्तरसिंह पुरुष परापर

बहा सत्येन स्फुर स्फुर विज्ञम्भ विज्ञम्भ आक्रम आक्रम गर्ज गर्ज मुख मुख सिंहनादं विदारय विदारय विद्रावय विद्रावयाऽऽविशाऽऽविश सर्वमन्त्ररूपाणि मन्त्रजातींश च्छिन्दच्छिन्द संक्षिप संक्षिप दर दर दारय दारय स्फट स्फट स्फोटय न्वालामालासंघातमय सर्वतोऽनन्तन्वालावज्ञाशनि-सर्वपातालानुत्सादयोत्सादय चक्रेण सर्वतो उनन्तञ्चाला बजुशरपञ्चरेण पातालान्यरिवास्य परिवास्य सर्वपातालासुरवासिनां हृदयान्याकर्षयाऽऽकर्षय शीधं दह दह पच पच मध मध शोषय शोषय निकृत्तय निकृत्तय ताबद्यावन्मे वशमागताः पातालेभ्यः (फदसरेभ्यः फण्मन्त्ररूपेध्यः फण्मन्त्रजातिध्यः फट् संशयान्मां भगवनासिंहरूप विष्णो सर्वापदभ्यः) सर्वमन्त्ररूपेभ्यो रक्ष रक्ष हुं फण्नमो नमस्ते॥६॥ यह ब्रोहरिस्वरूपिणी नृसिंह-विद्या है, जो

अर्थीसिद्धि प्रदान करनेवाली है। त्रैलोक्यमोहन

श्रीविष्णुकी त्रैलोक्यमोहन मन्त्रसमूहसे प्रतिष्ठा करे। उनके द्विभुज विग्रहके वाम हस्तमें गदा और दक्षिण हस्तमें अभयमुद्रा होनी चाहिये। यदि चतुर्भुज रूपको प्रतिष्ठा की जाय, तो दक्षिणोर्ध्व हस्तमें चक्र और वामोर्ध्वमें पाञ्चजन्य शङ्क होना चाहिये। उनके साथ श्री एवं पृष्टि, अचवा बलराम, सुभद्राकी भी स्थापना करनी चाहिये। श्रीविष्णु, वामन, वैकुण्ठ, हयग्रीव और अनिरुद्धकी प्रासादमें, घरमें अथवा मण्डपमें स्थापना करनी चाहिये। मत्स्यादि अवतारोंको जल-शय्यापर स्थापित करके शयन करावे। संकर्षण, विश्वरूप, रुद्रमूर्तिलिङ्ग, अर्थनारीश्वर, हरिहर, मातुकागण, भैरव, सूर्य, ग्रह, विनायक तथा इन्द्र आदिके द्वारा सेवनीया गौरी, चित्रजा एवं 'बलाबला' विद्याकी भी उसी प्रकार स्थापना करनी चाहिये॥ ७-१२॥

अब मैं ग्रन्थकी प्रतिष्ठा और उसकी लेखन-विधिका वर्णन करता हूँ। आचार्य स्वस्तिक-मण्डलमें शरयन्त्रके आसनपर स्थित लेखर, लिखित पुस्तक, विद्या एवं श्रीहरिका यजन करे। फिर यजमान, गुरु, विद्या एवं भगवान विष्णु और लिपिक (लेखक) पुरुषकी अर्चना करे। तदनन्तर पूर्वाभिमुख होकर पश्चिनोका ध्यान करे और चाँदीकी दावातमें रखी हुई स्याही तथा सोनेकी कलमसे देवनागरी अक्षरोंमें पाँच श्लोक लिखे। फिर ब्राह्मणोंको यथाशक्ति भोजन करावे और अपनी सामर्थ्यके अनुसार दक्षिणा दे। आचार्य, विद्या और श्रीविष्णुका पूजन करके लेखक पुराण विलीन हो जाता है। १९-२६।।

आदिका लेखन प्रारम्भ करे। पूर्ववत् मण्डल आदिके द्वारा ईशानकोणमें भद्रपीठपर दर्पणके ऊपर पुस्तक रखकर पहलेकी ही भौति कलशोंसे सेचन करे। फिर यजमान नेत्रोन्मीलन करके शय्यापर उस पुस्तकका स्थापन करे। तत्पश्चात् पुस्तकपर पुरुषसुक्त तथा वेद आदिका न्यास करे॥१३-१८॥

तदनन्तर प्राण-प्रतिष्ठा, पूजन एवं चरुहोम करके, पूजनके पश्चात् दक्षिणासे आचार्य आदिका सत्कार करके ब्राह्मण-भोजन करावे। उस ग्रन्थको रच या हाथीपर रखकर जनसमाजके साथ नगरमें बुमावे। अन्तमें गृह या देवालयमें उसे स्थापित करके उसको पूजा करे। ग्रन्थको वस्त्रसे आवेष्टित करके पाठके आदि-अन्तमें उसका पूजन करे। पुस्तकवाचक विश्वशान्तिका संकल्प करके एक अध्यायका पाठ करे। फिर गुरु कुम्भजलसे यजमान आदिका अभिषेक करे। ब्राह्मणको पुस्तक-दान करनेसे अनन्त फलकी प्राप्ति होती है। गोदान, भूमि-दान और विद्यादान-ये तीन अतिदान कहे गये हैं। ये क्रमशः दोहन, वपन और पाठमात्र करनेपर नरकसे उद्धार कर देते हैं। मसीलिखित पत्र-संचयका दान विद्यादानका फल देता है और उन पत्रोंकी एवं अक्षरोंकी जितनी संख्या होती है, दाता पुरुष उतने ही हजार वर्षीतक विष्णुलोकमें पुजित होता है। पश्चरात्र, पुराण और महाभारतका दान करनेवाला मनुष्य अपनी इक्कोस पोढियोंका उद्धार करके परमतत्त्वमें

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'विष्णु आदि देवताओंकी प्रतिष्ठाकी सामान्य विधिका वर्णन' नामक तिरसतवी अध्याय पूरा हुआ॥ ६३॥

この間が関へい

### चौंसठवाँ अध्याय

### कुआँ, बावड़ी और पोखरे आदिकी प्रतिष्ठाकी विधि

श्रीभगवान् कहते हैं -- ब्रह्मन्! अब मैं कूप, वापी और तड़ागकी प्रतिष्ठाकी विधिका वर्णन करता हैं, उसे सुनो । भगवान् श्रीहरि ही जलरूपसे देवश्रेष्ठ सोम और वरुण हुए हैं। सम्पूर्ण विश्व अग्नीषोममय है। जलरूप नारायण उसके कारण हैं। मनुष्य वरुणकी स्वर्ण, रौप्य या रत्नमयी प्रतिमाका निर्माण करावे। वरुणदेव द्विभुज, हंसारूढ और नदी एवं नालोंसे युक्त हैं। उनके दक्षिण-हस्तमें अभयमुद्रा और वाम-हस्तमें नागपाश सुशोभित होता है। यज्ञमण्डपके मध्यभागमें कुण्डसे सुशोभित बेदिका होनी चाहिये तथा उसके तौरण (पूर्व-द्वार)-पर कमण्डलुसहित वरुण-कलशकी स्थापना करनी चाहिये। इसी तरह भद्रक (दक्षिण-द्वार), अर्द्धचन्द्र (पश्चिम-द्वार) तथा स्वस्तिक (उत्तर-द्वार)-पर भी वरुणकलशोंकी स्थापना आवश्यक है। कुण्डमें अग्निका आधान करके पूर्णाहुति प्रदान करे॥ १-५॥

'ये ते शर्त वरुणo' आदि मन्त्रसे स्नानपीठपर वरुणकी स्थापना करे। तत्पक्षात् आचार्य मूल-मन्त्रका उन्नारण करके, वरुण देवताकी प्रतिमाको वहाँ पधराकर, उसमें घृतका अभ्यङ्ग करे। फिर 'शं नो देवीo' (अथर्व० १।६।१; शु० यजु० ३६।१२) इत्यादि मन्त्रसे उसका प्रक्षालन करके 'शुद्धवालः० सर्वशुद्धवालो०' (शु० यजु० २४।३) आदिसे पवित्र जलद्वारा उसे स्नान करावे। तदनन्तर स्नानपीठकी पूर्वादि दिशाओंमें आठ कलशोंका अधिवासन (स्थापन) करे। इनमेंसे पूर्ववर्ती कलशमें समुद्रके जल, आग्नेयकोणवर्ती कुम्भमें गङ्गाजल, दक्षिणके कलशमें वर्षाके जल, नैर्ऋत्यकोणवाले कुम्भमें झरनेके जल, पश्चिमवाले कलशमें नदीके जल, वायव्यकोणमें नदके जल, उत्तर-कुम्भमें औदि (सोते)-के जल एवं ईशानवर्ती कलशमें तीर्थके जलको भरे। उपर्युक्त विविध जल न मिलनेपर सब कलशोंमें नदीके ही जलको डाले। उक्त सभी कलशोंको 'यासां राजा०' (अथवं० १।३३।२) आदि मन्त्रसे अभिमन्त्रित करे। विद्वान् पुरोहित वरुणदेवका 'सुमित्रिया०' (शु० यजु० ३५।१२) आदि मन्त्रसे मार्जन और निर्मञ्छन करके, 'सित्रं देवानां०' (शु० यजु० १३।४६) तथा 'तच्चशुर्देवहितं०' (शु० यजु० ३६।२४)—इन मन्त्रोंसे मधुरत्रय (शहद, श्री और चीनी) द्वारा वरुणदेवके नेत्रोंका उन्मीलन करे। फिर वरुणकी उस सुवर्णमयी प्रतिमानें ज्योतिका पूजन करे एवं आचार्यको गोदान दे॥६—१० है॥

तदनन्तर 'समुद्रज्येष्ठा:०' (ऋक्० ७।४९।१) आदि मन्त्रके द्वारा वरुणदेवताका पूर्व-कलशके जलसे अभिषेक करे। 'समुद्रं गच्छ०' (यजु० ६।२१) इत्यादि मन्त्रके द्वारा अग्निकोणवर्ती कलशके गङ्गाजलसें, 'सोमो धेनुंo' (शु० यजु० ३४।२१) इत्यादि मन्त्रके द्वारा दक्षिण-कलशके वर्षाजलसे, 'देवीरापो०' (शु॰ यजु॰ ६।२७) इत्यादि मन्त्रके द्वारा नैऋत्यकोणवर्ती कलशके निर्झर-जलसे, 'पञ्च नद्य:0' (शु० यजु० ३४।११) आदि मन्त्रके द्वारा पश्चिम-कलशके नदी-जलसे, 'उद्भिद्भग्रःo' इत्यादि मन्त्रके द्वारा उत्तरवर्ती कलशके उद्भिज-जलसे और पावमानी ऋचाके द्वारा ईशानकोणवाले कलशके तीर्थ-जलसे वरुणका अभिषेक करे। फिर यजमान भीन रहकर 'आपो हि ष्ठा०' (शु॰ यजु॰ ११।५०) मन्त्रके द्वारा पञ्चगव्यसे, 'हिरण्यवर्णांo' (श्रीसूक्त)-के द्वारा स्वर्ण-जलसे, 'आपो अस्मान्०' (श्र० यज्र० ४।२)

मन्त्रके द्वारा वर्षाजलसे, व्याहतियोंका उच्चारण करके कूप-जलसे तथा 'आपो देवी:0' (शु० यजु० १२।३५) मन्त्रके द्वारा तड़ाग-जल एवं तोरणवर्ती वरुण-कलशके जलसे वरुणदेवको स्नान करावे। 'वरुणस्योत्तम्भनमसि०' (शु० यज्० ४। ३६) मन्त्रके द्वारा पर्वतीय जल (अर्वात् झरनेके पानी)-से भरे हुए इक्यासी कलशॉद्वारा उसको स्नान करावे। फिर 'त्वं नो अग्ने वरूणस्य०' (शु० यजु० २१।३) इत्यादि मन्त्रसे अर्घ्य प्रदान करे। व्याहतियोंका उच्चारण करके मधुपर्क, 'बृहस्पते अति यदयौं०' (शु० यजु० २६।३) मन्त्रसे वस्त्र, 'इमं मे वरुण:o' (शु॰ यजु॰ २१।१) इस मन्त्रसे पवित्रक और प्रणवसे उत्तरीय समर्पित करे॥ ११-१६॥

वारुणसूक्तसे वरुणदेवताको पुष्प, चैंवर, दर्पण, छत्र और पताका निवेदन करे। मूल-मन्त्रसे 'उत्तिष्ठ' ऐसा कहकर उत्थापन करे। उस रात्रिको अधिवासन करे। 'वरुणं वाo' इस मन्त्रसे संनिधीकरण करके वरुणसक्तसे उनका पूजन करे। फिर मुल-मन्त्रसे सजीवीकरण करके चन्दन आदिद्वारा पूजन करे। मण्डलमें पूर्ववत् अर्चना कर ले। अग्निकुण्डमें समिधाओंका हवन करे। वैदिक मन्त्रोंसे गङ्गा आदि चारों गौओंका दोहन करे। तदनन्तर सम्पूर्ण दिशाओंमें यवनिर्मित चरुकी स्थापना करके होम करे। चरुको व्याहति, गायत्री या मूल-मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके, सुर्य, प्रजापति, दिव्, अन्तक-निग्रह, पृथ्वी, देहधृति, स्वधृति, रति, रमती, उग्र, भीम, रौद्र, विष्णु, वरुण, धाता, रायस्योष, महेन्द्र, अग्नि, यम, निर्ऋति, वरूण, वायु, कुबेर, ईश, अनन्त, ब्रह्मा, राजा जलेश्वर (वरुण)-इन नामोंका चतुर्ध्यन्तरूप बोलकर, अन्तमें स्वाहा लगाकर बलि समर्पित करे। 'इदं विष्णु:0' (शु० यजु०५।१५)और 'तद विप्रासो0' (शु॰ यजु॰ ३४।४४)—इन मन्त्रोंसे आहुति दे। 'सोमो धेनुम्०' (शु॰ यजु॰ ३४। २१) मन्त्रसे छ: आहुतियाँ देकर 'इमं मे वरुण:0' (शु॰ यजु॰ २१।१) मन्त्रसे एक आहुति दे। 'आपो हि ष्ठा०' (जुक्त यज्० ११।५०-५२) आदि तीन ऋचाओंसे तथा 'इमा रुद्र०' इत्यादि मन्त्रसे भी आहुतियाँ さ1180-3411

फिर दसों दिशाओंमें बलि समर्पित करे और गन्ध-पुष्प आदिसे पूजन करे। तत्पश्चात् विद्वान् पुरुष प्रतिमाको उठाकर मण्डलमें स्थापित करे तथा गन्ध-पुष्प आदि एवं स्वर्ण-पुष्प आदिके द्वारा क्रमश: उसका पूजन करे। तदनन्तर श्रेष्ठ आचार्य आठों दिशाओंमें दो बित्ते प्रमाणके जलाशय और आठ बालुकामधी सुरम्य वेदियोंका निर्माण करे। 'वरुणस्य०' (यजु० ४।३६) इस मन्त्रसे घृत एवं यवनिर्मित चरुकी पृथक्-पृथक् एक सौ आठ आहुतियाँ देकर शान्ति-जल ले आवे और उस जलसे वरुणदेवके सिरपर अभिषेक करके सजीवीकरण करे। वरुणदेव अपनी धर्मपत्नी गौरीदेवीके साथ विराजमान नदी-नदोंसे घिरे हुए हैं --इस प्रकार उनका ध्यान करे। 'ॐ वरुणाय नमः।' मन्त्रसे पूजन करके सांनिध्यकरण करे। त्तत्पश्चात् वरुणदेवको उठाकर गजराजके पृष्ठदेश आदि सवारियोंपर मङ्गल-द्रव्योंसहित स्थापित करके नगरमें भ्रमण करावे। इसके बाद उस वरुणपूर्तिको 'आपो हि ष्ठा०' आदि पन्त्रका उच्चारण करके त्रिमधुयुक्त कलश-जलमें रखे और कलशसहित वरुणको जलाशयके मध्यभागमें सुरक्षितरूपसे स्थापित कर दे॥ २६-३१॥

इसके बाद यजमान स्नान करके वरुणका ध्यान करे। फिर ब्रह्माण्ड-संज्ञिका सृष्टिको अग्निबीज (रं)-से दग्ध करके उसकी भस्मराशिको जलसे प्लावित करनेकी भावना करे। 'समस्त लोक जलमय हो गया है'-ऐसी भावना करके उस जलमें जलेश्वर वरुणका ध्यान करे। इस प्रकार जलके मध्यभागमें वरुणदेवताका चिन्तन करके वहाँ यूपकी स्थापना करे। यूप चतुष्कोण, अष्टकोण या गोलाकार हो तो उत्तम माना गया है। उसकी लंबाई दस हाथकी होनी चाहिये। उसमें उपास्यदेवताका परिचायक चिद्व हो। उसका निर्माण किसी यज्ञ-सम्बन्धी वृक्षके काष्ट्रसे हुआ हो। ऐसा ही यूप कृपके लिये उपयोगी होता है। उसके मुलभागमें हेममय फलका न्यास करे। वापीमें पंद्रह हाथका, पुष्करिणीमें बीस हाथका और पोखरेमें पचीस हाथका युपकाष्ठ जलके भीतर निवेशित करे। यज्ञमण्डपके प्राङ्गणमें 'यूप ब्रह्मo' आदि मन्त्रसे यूपकी स्थापना करके उसको वस्त्रोंसे आवेष्टित करे तथा यूपके ऊपर पताका लगावे। उसका गन्ध आदिसे पूजन करके जगतके लिये शान्तिकर्म करे। आचार्यको भूमि, गौ, सुवर्ण तथा जलपात्र आदि दक्षिणामें दे। अन्य ब्राह्मणोंको भी दक्षिणा दे और समागत जनोंको भोजन कराये।

आग्रह्मस्तम्बपर्यनां ये केबित्सलिलाधिनः। ते तृष्तिमुपगच्छन् तडागस्थेन वारिणा॥ 'ब्रह्मासे लेकर तृण-पर्यन्त जो भी जलपिपास् हैं, वे इस तडागमें स्थित जलके द्वारा तृप्तिको प्राप्त हों।'-ऐसा कहकर जलका उत्सर्ग करे और जलाशवर्मे पञ्चगव्य डाले॥ ३२-४०॥

तदनन्तर 'आपो हि छु०' इत्यादि तीन ऋचाओंसे ब्राह्मजेंद्वारा सम्पादित शान्ति-जल तथा पवित्र तीर्थ-जलका निक्षेप करे एवं ब्राह्मणोंको गोवंशका दान करे। सर्वसाधारणके लिये बेरोक-टोक अन-वितरणका प्रबन्ध करावे। जो मनुष्य एक लाख अश्वमेध यज्ञोंका अनुष्टान करता है तथा जो एक बार भी जलाशयकी प्रतिष्ठा करता है, उसका पुण्य उन यज्ञोंकी अपेक्षा हजारों गुना अधिक है। वह स्वर्गलोकको प्राप्त होकर विमानमें प्रमुदित होता है और नरकको कभी नहीं प्राप्त होता है।। ४१-४३॥

जलाक्रयसे गौ आदि पशु जल पीते हैं, इससे कर्ता पापमुक्त हो जाता है, मनुष्य जलदानसे सम्पूर्ण दानोंका फल प्राप्त करके स्वर्गलोकको जाता है॥ ४४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कुओं, बावड़ी तथा पोखरे आदिकी प्रतिशाका वर्णन' नायक चींसङ्गी अध्याय पूरा हुआ॥६४॥

# पैंसठवाँ अध्याय

सभा-स्थापन और एकशालादि भवनके निर्माण आदिकी विधि, गृहप्रवेशका क्रम तथा गोमातासे अध्युदयके लिये प्रार्थना

आदिकी स्थापनाका विषय बताऊँगा तथा इन सबकी प्रवृत्तिके विषयमें भी कुछ कहैंगा। भूमिकी परीक्षा करके वहाँ वास्तुदेवताका पूजन करे। अपनी इच्छाके अनुसार देव-सभा (मन्दिर)-का निर्माण करके अपनी ही रुचिके अनुकुल देवताओं की स्थापना करे। नगरके चौराहेपर अचवा ग्राम आदिमें सभाका निर्माण करावे: सुने स्थानमें नहीं। दिशाओं के क्रमसे जो ध्वज आदि आय होते हैं,

श्रीभगवान् बोले— अब मैं सभा (देवमन्दिर) देव-सभाका निर्माण एवं स्थापना करनेवाला पुरुष निर्मल (पापरहित) होकर, अपने समस्त कुलका वद्धार करके स्वर्गलोकमें आनन्दका अनुभव करता है। इस विधिसे भगवान् श्रीहरिके सतमहले मन्दिरका निर्माण करना चाहिये। ठीक उसी तरह, जैसे राजाओंके प्रासाद बनाये जाते हैं। अन्य देवताओंके लिये भी यही बात है। पूर्वादि

उनमेंसे कोण-दिशाओंमें स्थित आयोंको त्याग देना चाहिये। चार, तीन, दो अथवा एकशालाका गृष्ठ बनावे। जहाँ व्यय (ऋण) अधिक हो, ऐसे 'पद'' पर घर न बनावे; क्योंकि वह व्यवरूपी दोषको उत्पन्न करनेवाला होता है। अधिक 'आय' होनेपर भी पीड़ाकी सम्भावना रहती है: अत: आय-व्ययको समभावसे संतुलित करके रखे॥ १-५ ।।

घरकी लंबाई और चौडाई जितने हायकी हों, उन्हें परस्पर गुणित करनेसे जो संख्या होती हैं, उसे 'करराशि' कहा गया है: उसे गर्गाचार्यकी बतायी हुई ज्योतिच-विधामें प्रवीण गुरु (पुरोहित) आठगुना करे। फिर सातसे भाग देनेपर शेषके अनुसार 'बार'का निश्चय होता है और आठसे भाग देनेपर जो शेय होता है, वह 'व्यय' माना गया है। अधवा विद्वान परुष करराशिमें सातसे गुणा करे। फिर उस गुणनफलमें आठसे भाग देकर शेषके अनुसार ध्वजादि आयोंकी कल्पना करे।

१. ध्वज, २. धुम, ३. सिंह, ४. धान, ५, वृषभ, ६, खर (गधा), ७. गज (हाथी) और ८. ध्वाइक्ष (काक)-ये क्रमशः आठ आय कहे गये हैं, जो पूर्वादि दिशाओंमें प्रकट होते हैं-इस प्रकार इनकी कल्पना करनी चाहिये॥६-९॥

तीन शालाओंसे युक्त गृहके अनेक भेदोंमेंसे तीन प्रारम्भिक भेद उत्तम माने गये हैं। उत्तर-पूर्व दिशामें इसका निर्माण वर्जित है। दक्षिण दिशामें अन्यगृहसे युक्त दो शालाओंवाला भवन सदा ब्रेष्ट

माना जाता है। दक्षिण दिशामें अनेक या एक शालावाला गृह भी उत्तम है। दक्षिण-पश्चिममें भी एक शालावाला गृह श्रेष्ठ होता है। एक शालावाले गृहके जो प्रथम (ध्रुव और धान्य नामक) दो भेद हैं, वे उत्तम हैं। इस प्रकार गृहके सोलह' भेदोंमेंसे अधिकांश (अर्थात् १०) उत्तम हैं और शेष (छ:, अर्थात् पाँचवाँ, नवाँ, दसवाँ, ग्यारहर्वों, तेरहर्वों और चौदहर्वों भेद) भयावह हैं। चार शाला (या द्वार)-वाला गृह सदा उत्तम हैं: वह सभी दोषोंसे रहित है। देवताके लिये एक मंजिलसे लेकर सात मंजिलतकका मन्दिर बनावे. जो द्वार-वेधादि दोष तथा पुराने सामानसे रहित हो। उसे सदा मानव-समुदायके लिये कथित कर्म एवं प्रतिष्ठा-विधिके अनुसार स्थापित करे॥ १०-१३ ई॥

गृहप्रवेश करनेवाले गृहस्थ पुरुषको चाहिये कि वह आलस्य छोड़कर प्रात:काल सर्वीषधि-मिलित जलसे स्नान करके, पवित्र हो, दैवज ब्राह्मणोंकी पूजा करके उन्हें मधुर अन्न (मीठे पकवान) भोजन करावे। फिर उन ब्राह्मणोंसे स्वस्तिवाचन कराकर गायके पीठपर हाथ रखे हुए, पूर्ण कलश आदिसे सुशोधित तीरणयुक्त गृहमें प्रवेश करे। घरमें जाकर एकाग्रचित हो, गौके सम्मुख हाथ जोड़ यह पुष्टिकारक मन्त्र पड़े- 'ॐ श्रीवसिष्ठजीके द्वारा लालित-पालित नन्दे! धन और संतान देकर मेरा आनन्द बढाओ। प्रजाको विजय दिलानेवाली भागंवनन्दिन जये। तुम मुझे धन और सम्पत्तिसे आनन्दित करो।

१. भूमिकी लंबाई-चौडाईको परस्पर गुणित करनेसे जो संख्या आती है, उसे 'पद' कहते हैं।

२-३. नारदपुराण, पूर्वभाग, द्वितीयपाद, अध्याय ५६के उलोक ५८० से ५८२ में कहा गया है कि 'घरके छ: भेद हैं-एकशाला, द्विशाला, जिशाला, चतुःशाला, सप्तशाला और दशशाला'। इनमेंसे प्रत्येकके सीलह-सीलह भेद होते हैं। उन सबके नाम क्रमशः इस प्रकार हैं – १. धूल, २. धान्य, ३. जय, ४. नन्द, ५. खर, ६. कान्य, ७. मनोरम, ८. सुमुख, १. दुर्मुख, १०. क्रूर, ११. शतुर, १२. स्वर्णंद, १६. क्षय, १४. आफ्रन्द, १५. वियुत्त, १६. विजय। पृथांदि दिलाओंमें इनका निर्माण होता है। इनका जैसा नाम, वैसा हो गुण है।

अङ्गिराकी पुत्री पूर्णे! तुम मेरे मनोरथको पूर्ण करो-मुझे पूर्णकाम बना दो। काश्यपकुमारी भद्रे! तुम मेरी बुद्धिको कल्याणमयी बना दो। सबको आनन्द प्रदान करनेवाली वसिष्ठनन्दिनी नन्दे! तुम समस्त बीजों और ओषधियोंसे युक्त तथा सम्पूर्ण रत्नौषधियोंसे सम्पन्न होकर इस सुन्दर घरमें सदा आनन्दपूर्वक रहा ।। १४-१९॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'कश्यप प्रजापतिकी पुत्री देवि भद्रे! तुम सर्वथा सुन्दर हो, महती महत्तासे युक्त हो, सौभाग्यशालिनी एवं उत्तम व्रतका पालन करनेवाली हो; मेरे घरमें आनन्दपूर्वक निवास करो। देवि करनेवाली बनो'॥ २०—२३॥

भागीव जये। सर्वश्रेष्ठ आचार्य-चरणींने तुम्हारा पूजन किया है, तुम चन्दन और पुष्पमालासे अलंकृत हो तथा संसारके समस्त ऐश्वर्योंको देनेवाली हो। तुम मेरे घरमें आनन्दपूर्वक विहरो। अङ्क्रिरामृनिकी पुत्री पुर्णे! तुम अव्यक्त एवं अव्याकृत हो: इष्टके देवि! तुम मुझे अभीष्ट वस्तु प्रदान करो। मैं तुम्हारी इस घरमें प्रतिष्ठा चाहता हूँ। देवि! तुम देशके स्वामी (राजा), ग्राम या नगरके स्वामी तथा गृहस्वामीपर भी अनुग्रह करनेवाली हो। मेरे घरमें जन, धन, हाथी, बोडे तथा गाय-भैंस आदि पशुओंकी वृद्धि

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सभा आदिको स्थापनाके विधानका वर्णन' नामक पैसटवाँ अध्याप पूरा हुआ॥ ६५॥

# छाछठवाँ अध्याय देवता-सामान्य-प्रतिष्ठा

श्रीभगवान् कहते हैं - अब मैं देव-समुदायकी | प्रतिष्ठाका वर्णन करूँगा। यह भगवान् वासुदेवकी प्रतिष्ठाकी भौति ही होती है। आदित्य, बस्, रुद्र, साध्य, विश्वेदेव, अश्विनीकुमार, ऋषि तथा अन्य देवगण-ये देवसमुदाय है। इनकी स्थापनाके विषयमें जो विशेषता है, वह बतलाता है। जिस देवताका जो नाम है, उसका आदि अश्वर ग्रहण करके उसे मात्राओंद्वारा भेदन करे, अर्थात उसमें स्वरमात्रा लगावे। फिर दीर्घ स्वरोंसे युक्त उन बीजोंद्वारा अङ्गन्यास करे। उस प्रथम अक्सको बिन्द और प्रणवसे संयुक्त करके 'बीज' माने। समस्त देवताओंका मूल-मन्त्रके द्वारा हो पूजन एवं स्थापन करे। इसके सिवा मैं नियम, ब्रत, कृच्छ, मट, सेतु, गृह, मासोपवास और द्वादशीवृत आदिकी स्थापनाके विषयमें भी कहूँगा॥१-४ ।

पहले शिला, पूर्णकृम्भ और कांस्यपात्र लाकर

परमम्' (शु॰ यजु॰ ६।५) मन्त्रके द्वारा कपिला गौके दुग्धसे यवमय चरु श्रपित करे। प्रणवके द्वारा उसमें पुत डालकर दर्वी (कलछी)-से संपटित करे। इस प्रकार चरुको सिद्ध करके उतार ले। फिर श्रीविष्णुका पूजन करके हवन करे। व्याहति और गायत्रीसे युक्त 'तद्विप्रासो०' (शु॰ यजु॰ ३४।४४) आदि मन्त्रसे चरु-होम करे। 'विद्युतश्चक्ष:०' (शु॰ यज्० १७।१९) आदि वैदिक मन्त्रोंसे भूमि, अग्नि, सूर्य, प्रजापति, अन्तरिक्ष, चौ, ब्रह्मा, पृथ्वो, कुबेर तथा राजा सोमको चतुर्ध्यन्त एवं 'स्वाहा' संयुक्त करके इनके उद्देश्यसे आहुतियाँ प्रदान करे। इन्द्र आदि देवताओंको इन्द्र आदिसे सम्बन्धित मन्त्रोंद्वारा आहुति दे। इस प्रकार चरुभागोंका हवन करके आदरपूर्वक दिग्बलि समर्पित करे॥ ५-१०॥

फिर एक सौ आठ पलाश-समिधाओंका रखे। साधक ब्रह्मकुर्चको लाकर 'तद् विष्णो: हवन करके पुरुषसुक्तसे घृत-होम करे। 'इरावती धेनुमती॰ '(शु॰ यजु॰ ५।१६) मन्त्रसे तिलाष्टकका होम करके ब्रह्मा, विष्णु एवं शिव — इन देवताओं के पार्षदों, ग्रहों तथा लोकपालों के लिये पुनः आहुति दे। पर्वत, नदी, समुद्र — इन सबके उद्देश्यसे आहुतियों का हवन करके, तीन महाव्याहृतियों का उच्चारण करके, खुबाके द्वारा तीन पूर्णाहृति दे। पितामह! 'वौषद' संयुक्त वैष्णव मन्त्रसे पञ्चगव्य तथा चरुका प्राशन करके आवार्यको सुवर्णयुक्त तिलपात्र, बस्त्र एवं अलंकृत गाँ दक्षिणामें दे। विद्वान् पुरुष 'भगवान् विष्णुः ग्रीयताम्'— ऐसा कहकर व्रतका विसर्जन करे। ११—१५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मैं मासोपवास आदि व्रतोंकी दूसरो विधि भी कहता हूँ। पहले देवाधिदेव श्रोहरिको यज्ञसे सन्तुष्ट करे। तिल, तण्डुल, नीवार, श्यामाक अथवा यवके द्वारा वैष्णव चरु श्रपित करे। उसको घृतसे संयुक्त करके उतारकर मूर्ति-मन्त्रोंसे हवन करे। तदनन्तर मासाधिपति विष्णु आदि देवताओंके उद्देश्यसे पुनः होम करे॥ १६—१८॥

ॐ श्रीविष्णवे स्वाहा। ॐ विष्णवे विभूषणाय स्वाहा। ॐ विष्णवे शिपिविष्टाय स्वाहा। ॐ नरसिंहाय स्वाहा। ॐ पुरुषोत्तमाय स्वाहा।

—आदि मन्त्रोंसे घृतप्तुत अश्वत्थवृक्षकी बारह सिमधाओंका हवन करे। 'खिष्णो रराटमिस०' (शु० यजु० ५।२१) मन्त्रके द्वारा भी बारह आहुतियाँ दे। फिर 'इदं विष्णुo' (शु० यजु० ५।१५) 'इरावती०' (शु० यजु० ५।१६) मन्त्रसे चरुकी बारह आहुतियाँ प्रदान करे। 'तद्विप्रासो०' (शु० यजु० ३४।४४) आदि मन्त्रसे घृताहुति समर्पित करे। फिर शेष होम करके तोन पूर्णाहुति दे।'युद्धते' (शु० यजु० ५।१४) आदि अनुवाकका जप करके मन्त्रके आदिमें स्वकर्तृक मन्त्रोच्चारणके पश्चात् पीपलके पत्ते आदिके पात्रमें रखकर चरुका प्राज्ञन करे॥ १९—२२ ई॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तदनन्तर मासाधिपतियोंके उद्देश्यसे बारह ब्राह्मणोंको भोजन करावे। आचार्य उनमें तेरहवाँ होना चाहिये। उनको मधुर जलसे पूर्ण तेरह कलश, उत्तम छत्र, पादुका, श्रेष्ठ वस्त्र, सुवर्ण तथा माला प्रदान करे। व्रतपूर्तिके लिये सभी वस्तुएँ तेरह-तेरह होनी चाहिये। 'गौएँ प्रसन्न हों। वे हर्षित होकर चरें।'—ऐसा कहकर पाँसला, उद्यान, मठ तथा सेतु आदिके समीप गोपथ (गोचरभूमि) छोड़कर दस हाथ ऊँचा यूप निवेशित करे। गृहस्य घरमें होम तथा अन्य कार्य विधिवत् करके, पूर्वोक्त विधिके अनुसार गृहमें प्रवेश करे। इन सभी कार्योमें जनसाधारणके लिये अनिवारित अन्त-सत्र खुलवा दे। विद्वान् पुरुष ब्राह्मणोंको यथाशक्ति दक्षिणा दे॥ २३—२८॥

जो मनुष्य उद्यानका निर्माण कराता है, वह चिरकालतक नन्दनकाननमें निवास करता है। मठ-प्रदानसे स्वर्गलोक एवं इन्द्रलोककी प्राप्ति होती है। प्रपादान करनेवाला वरुणलोकमें तथा पुलका निर्माण करनेवाला देवलोकमें निवास करता है। ईटका सेतु बनवानेवाला भी स्वर्गको प्राप्त होता है। गोपथ-निर्माणसे गोलोककी प्राप्ति होती है। निवमों और व्रतोंका पालन करनेवाला विष्णुके सारूप्यको अधिगत करता है। कृच्छ्वत करनेवाला सम्पूर्ण पापोंका नाश कर देता है। गृहदान करके दाता प्रलयकालपर्यन्त स्वर्गमें निवास करता है। गृहस्थ-मनुष्योंको शिव आदि देवताओंकी समुदाय-प्रतिष्ठा करनी चाहिये॥ २९—३२॥

इस प्रकार आदि आन्नेय महापुराणमें 'देवता-सामान्य-प्रतिष्ठा-कथन' नामक

### सड्सठवाँ अध्याय जीर्णोद्धार-विधि

श्रीभगवान् कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं जीणोंद्वारकी विधि बतलाता हूँ। आचार्य मूर्तिको विभूषित करके स्नान करावे। अत्यन्त जीर्ज, अङ्गहीन, भग्न तथा शिलामात्रावशिष्ट (विशेष चिहसे रहित) प्रतिमाका परित्याग करे। उसके स्थानपर पूर्ववत् देवगृहमें नवीन स्थिर-मूर्तिका न्यास करे। आचार्य वहाँपर (भूतशुद्धि-प्रकरणमें उक्त) संहारविधिसे सम्पूर्ण तत्त्वोंका संहार करे। गुरु नृसिंह-मन्त्रकी सहस्र आहुतियाँ देकर मूर्तिको उखाइ दे। फिर दारुमयी मूर्तिको अग्निमें

जला दे, प्रस्तरिनर्मित विसर्जित प्रतिमाको जलमें फेंक दे, धातुमयी या रलमयी मूर्ति हो तो उसे समुद्रकी अगाध जलग्रशिमें विसर्जित कर दे। जीणांङ्ग प्रतिमाको यानपर आरूढ़ कर, वस्त्र आदिसे आच्छादित करके, गाजे-बाजेके साथ ले जाय और जलमें छोड़ दे। फिर आचार्यको दक्षिणा दे। उसी दिन पूर्व प्रतिमाके प्रमाण तथा द्रव्यके अनुसार उसी प्रमाणकी मूर्ति स्थापित करे। इसी प्रकार कृप, वापी और तड़ाग आदिका जीणोंद्वार करनेसे भी महान् फलकी प्राप्ति होती है। १—६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'जीजोंद्वारविधि-कत्वय' नायक सङ्ग्रहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥६७॥

# अड्सठवाँ अध्याय उत्सव-विधिका कथन

श्रीभगवान् कहते हैं - अब में उत्सवकी विधिका वर्णन करता है। देवस्थापन होनेके पक्षात उसी वर्षमें एकरात्र, त्रिरात्र या अष्टरात्र उत्सव मनावे: क्योंकि उत्सवके बिना देवप्रतिष्ठा निष्फल होती है। अयन या विषव-संक्रान्तिके समय शयनोपवन या देवगृहमें अथवा कर्ताक जिस प्रकार अनुकूल हो, भगवानुकी नगरवात्रा करावे। उस समय मङ्गलाङ्करोंका रोपण, नृत्य-गीत तथा गाजे-बाजेका प्रबन्ध करे। अङ्क्रोंके रोपणके लिये शराव (परई) या हैंडिया श्रेष्ठ मानी गयी हैं। यब, शालि, तिल, मुद्ग, गोधूम, श्वेत सर्षप, कुलत्थ, माथ और निष्पावको प्रक्षालित करके वपन करे। प्रदीपोंके साथ रात्रिमें नगरभ्रमण करते हुए इन्द्रादि दिक्पालों, कुमुद आदि दिग्गजों तथा सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंके उद्देश्यसे पूर्वादि दिशाओं में बलि-प्रदान करे। जो मनुष्य देवबिम्बका वहन करते हुए देवयात्राका अनुगमन करते हैं,

उनको पद-पदपर अधमेध यज्ञके फलकी प्राप्ति होती है, इसमें तनिक भी संशय नहीं है॥१—६ है॥

आचार्य पहले दिन देवमन्दिरमें आकर देवताको सूचित करें — 'भगवन्। देवश्रेष्ठ! आपको कल तीर्थयात्रा करनी है। सर्वज्ञ! आप उसका आरम्भ करनेकी आज्ञा देनेमें सदा समर्थ हैं।' देवताके सम्मुख इस प्रकार निवंदन करके उत्सव-कार्यका आरम्भ करे। चार स्तम्भोंसे युक्त मङ्गलाङ्कुरोंकी घटिकासे समन्वित तथा विभूषित वेदिकाके समीप जाय। उसके मध्यभागमें स्वस्तिकपर प्रतिमाका न्यास करे। काम्य अर्थको लिखकर चित्रोंमें स्थापित करके अधिवासन करे॥ ७ — १०॥

फिर विद्वान् पुरुष वैष्णवोंके साथ मूल-मन्त्रसे देवमूर्तिके अङ्गोंमें घृतका लेपन करे तथा सारी रात घृतधारासे अभिषेक करे। देवताको दर्पण दिखलाकर, आरती, गीत, वाद्य आदिके साथ

मङ्गलकृत्य करे, व्यजन इलावे एवं पूजन करे। फिर दीप, गन्ध तथा पुष्पादिसे यजन करे। हरिद्रा, कपूर, केसर और श्रेत-चन्दन-चूर्णको देवमूर्ति तथा भक्तोंके सिरपर छोड़नेसे समस्त तीर्थिक फलकी प्राप्ति होती है। आचार्य यात्राके लिये नियत देवमूर्तिकी स्थपर स्थापना और अर्चना करके छत्र-चँवर तथा शङ्कनाद आदिके साथ राष्ट्रका पालन करनेवाली नदीके तटपर ले जाय॥११-१४॥

निर्माण करे। फिर मूर्तिको यानसे उतारकर उसे मोक्ष प्रदान करनेवाला है।। १५-१९।।

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'उत्सव-विधि-कचन' नामक अङ्गतवर्ष अध्याय पूरा हुआ॥६८॥

वेदिकापर विन्यस्त करे। वहाँ चरु निर्मित करके उसकी आहुति देनेके पश्चात् पायसका होम करे। फिर वरुणदेवतासम्बन्धी मन्त्रोंसे तीथाँका आवाहन करे। 'आपो हि ह्या०' आदि मन्त्रोंसे उनको अर्घ्य प्रदान करके पूजन करे। देवमूर्तिको लेकर जलमें अचमर्यण करके ब्राह्मणों और महाजनोंके साथ स्नान करे। स्नानके पश्चात मूर्तिको ले आकर वेदिकापर रखे। उस दिन देवताका वहाँ पूजन करके देवप्रासादमें ले जाय। आचार्य अग्निमें नदीमें नहलानेसे पूर्व वहाँ तटपर वेदीका स्थित देवका पूजन करे। यह उत्सव भोग एवं

उनहत्तरवाँ अध्याय

# स्नपनोत्सवके विस्तारका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- ब्रह्मन्। अब मैं रनपनोत्सवका विस्तारपूर्वक वर्णन करता है। प्रासादके सम्पुख मण्डपके नीचे मण्डलमें कलशोंका न्यास करे। प्रारम्भकालमें तथा सम्पूर्ण कर्मोंको करते समय भगवान् श्रीहरिका ध्यान, पूजन और हवन करे। पूर्णाहृतिके साथ हजार या सौ आहुतियाँ दे। फिर स्नान-द्रव्योंको लाकर कलशोंका विन्यास करे। कण्ठसूत्रयुक्त कृम्भोंका अधिवासन करके मण्डलमें रखे॥ १-३॥

चौकोर मण्डलका निर्माण करके उसे ग्यारह रेखाओंद्वारा विभाजित कर दे। फिर पार्श्वभागकी एक रेखा मिटा दे। इस तरह उस मण्डलमें चारों दिशाओं में नौ-नौ कोष्ठकोंकी स्थापना करके उनको पूर्व आदिके क्रमसे शालिचूर्ण आदिसे पूरित करे। फिर विद्वान मनुष्य कुम्भमुद्राकी रचना करके पूर्वादि दिशाओं में स्थित नवकमें कलश लाकर रखे। पुण्डरीकाक्ष-मन्त्रसे उनमें दर्भ डाले। सर्वरत्नसमन्वित जलपूर्ण कुम्भको मध्यमें विन्यस्त करे। शेष आठ कृम्भोंमें क्रमश: यथ, ब्रीहि, तिल, नीवार, श्यामाक, कुलत्थ, मुद्ग और श्वेत सर्पप डालकर आठ दिशाओं में स्थापित करे। पूर्वदिशावर्ती नवकमें घृतपूर्ण कुम्भ रखे। इसमें पलाश, अश्वत्थ, वट, बिल्व, उदुम्बर, प्लक्ष, जम्बू, शमी तथा कपित्थ वृक्षकी छालका क्वाथ डाले। आम्नेयकोणवर्ती नवकमें मधुपूर्ण घटका न्यास करे। इस कलशमें गोशुङ्क, पर्वत, गङ्गाजल, गजशाला, तीर्थ, खेत और खलिहान — इन आठ स्थलोंकी मृतिका छोडे॥४-१०॥

दक्षिणदिशावर्ती नवकमें तिल-तैलसे परिपूर्ण घट स्थापित करे। उसमें क्रमश: नारंगी, जम्बीरी नीव, खज़र, मृत्तिका, नारिकेल, सुपारी, अनार और पनस (कटहल)-का फल डाल दे। नैऋत्यकोणगत नवकमें श्रीरपूर्ण कलश रखे। उसमें कुङ्कुम, नागपुष्प, चम्पक, मालती, मल्लिका, पुंनाग, करवीर एवं कमल-कुसुमोंको प्रक्षिप्त करे। पश्चिमीय नवकमें नारिकेल-जलसे पूर्ण

कलशर्मे नदी, समुद्र, सरोवर, कृप, वर्षा, हिम, निर्झर तथा देवनदीका जल छोडे। वायव्यकोणवर्ती नवकमें कदलीजलपुरित कुम्भ रखे। उसमें सहदेवी, कुमारी, सिंही, व्याघ्री, अमृता, विष्णुपर्णी, दुर्वा, वच-इन दिव्य ओषधियोंको प्रक्षिप्त करे। पुर्वादि उत्तरवर्ती नवकमें दिधकलशका विन्यास करे। उसमें क्रमशः पत्र, इलायची, तज, कृट, सुगन्धवाला, चन्दनद्वय, लता, कस्तुरी, कृष्णागुरु तथा सिद्ध द्रव्य डाल दे। ईशानस्य नवकर्मे शान्तिजलसे पूर्ण कुम्भ रखे। उसमें क्रमशः शुभ्रं रजत, लौह, त्रपु, कांस्य, सीसक तथा रत्न डाले। प्रतिमाको घृतका अभ्यङ्ग तथा उद्धर्तन। जाता है॥११-२३॥

करके मूल-मन्त्रसे स्नान करावे। फिर उसका गन्धादिके द्वारा पूजन करे। अग्निमें होम करके पूर्णाहुति दे। सम्पूर्ण भूतोंको बलि प्रदान करे। ब्राह्मणोंको दक्षिणापूर्वक भोजन करावे। देवता और मुनि तथा बहुत-से भूपाल भी भगवद्विग्रहका अभिषेक करके ईश्वरत्वको प्राप्त हुए हैं। इस प्रकार एक हजार आठ कलशोंसे स्नपनोत्सवका अनुष्ठान करे। इससे मनुष्य सब कुछ प्राप्त करता है। यजके अवभूध-स्नानमें भी पूर्णस्नान सम्पन्न हो जाता है। पार्वती तथा लक्ष्मीके विवाह आदिमें भी स्नपनोत्सव किया

इस प्रकार आदि आलेय महापुराचर्चे 'स्नपनीलाव-विधि-कथन' नामक उनहत्त्वरवाँ अञ्चाय पुरा हुआ॥६९॥

# सत्तरवाँ अध्याय वृक्षोंकी प्रतिष्ठाकी विधि

वृक्षप्रतिष्ठाका वर्णन करता है, जो भोग एवं मोक्ष प्रदान करनेवाली है। वृक्षोंको सर्वाषधिजलसे लिप्त, सुगन्धित चुर्णसे विभूषित तथा मालाओंसे अलंकृत करके वस्त्रोंसे आवेष्टित करे। सभी वृक्षोंका सुवर्णमयी सुचीसे कर्णवेधन तथा सुवर्णमयी शलाकासे अञ्जन करे। वेदिकापर सात फल रखे। प्रत्येक वृक्षका अधिवासन करे तथा कुम्भ समर्पित करे। फिर इन्द्र आदि दिक्पालोंके उद्देश्यसे बलिप्रदान करे। वृक्षके अधिवासनके समय ऋग्वेद, यजुर्वेद या सामवेदके मन्त्रोंसे अथवा वरुणदेवता-सम्बन्धी तथा मत्तभैरव-सम्बन्धी मन्त्रोंसे होम कार्तिकेयको बतलायी थी॥१-९॥

श्रीभगवान् कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं करे। ब्रेष्ट ब्राह्मण वृक्षवेदीपर स्थित कलशोंद्वारा वृक्षों और यजमानको स्नान करावें। यजमान अलंकत होकर ब्राह्मणोंको गो, भूमि, आभूषण तथा वस्त्रादिकी दक्षिणा दे तथा चार दिनतक क्षीरयुक्त भोजन करावे। इस कर्ममें तिल, भृत तथा पलाश-समिधाओंसे हवन करना चाहिये। आचार्यको दुगुनी दक्षिणा दे। मण्डप आदिका पूर्ववत् निर्माण करे। वृक्ष तथा उद्यानकी प्रतिष्ठासे पापोंका नाश होकर परम सिद्धिकी प्राप्ति होती है। अब सुर्य, शिव, गणपति, शक्ति तथा त्रीहरिके परिवारकी प्रतिष्ठाकी विधि सुनिये, जो भगवान् महेश्वरने

> इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'पादप-प्रतिष्ठा-विधिवर्णन' नामक सत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ७०॥

> > ----

## इकहत्तरवाँ अध्याय गणपतिपूजनकी विधि

भगवान् महेश्वरने कहा — कार्तिकेय! मैं विक्रोंके विनाशके लिये गणपितपूजाकी विधि बतलाता हूँ, जो सम्पूर्ण अभीष्ट अथोंको सिद्ध करनेवाली है। 'गणंजयाय स्वाहा०'—हृदय, 'एकदंष्ट्राय हुं फट्'—सिर, 'अचलकर्णिने नमो नमः।'—शिखा, 'गजवक्त्राय नमो नमः।'—कवच, 'महोदराय चण्डाय नमः।'—नेत्र एवं 'सुदण्डहस्ताय हुं फट्।'—अस्त्र है। इन मन्त्रोंद्वारा अङ्गन्यास करे। गण, गुरु, गुरु-पादुका, शक्ति, अनन्त और धर्म—इनका मुख्य कमल-मण्डलके कथ्वं तथा निम्न दलोंमें पूजन करे एवं कमलकर्णिकामें बीजकी अर्चना करे। तीत्रा, ज्वालिनी, नन्दा,

भगवान् महेश्वरने कहा — कार्तिकेय! मैं विज्ञोंक भोगदा, कामरूपिणी, उग्रा, तेजोवती, सत्या एवं शिक लिये गणपतिपूजाकी विधि बतलाता हूँ, विज्ञनाशिनी—इन नौ पीठशिक्तयोंकी भी पूजा सम्पूर्ण अभीष्ट अर्थोंको सिद्ध करनेवाली है। करे। फिर चन्दनके चूर्णका आसन समर्पित करे। गंजयाय स्वाहा० —हदय, 'एकदंष्ट्राय हुं 'यं' शोषकवायु, 'रं' अग्नि, 'लं' प्लय (पृथिवी) '—सिर, 'अचलकार्णिने नमो नमः।'—शिखा, तथा 'वं' अमृतका बीज माना गया है।

'ॐ लम्बोदराय विचाहे महोदराय धीमहि तन्तो दन्ती प्रचोदयात्।'—यह गणेश-गायत्री-मन्त्र है। गणपति, गणाधिप, गणेश, गणनायक, गणक्रीड, वक्रतुण्ड, एकदंष्ट्र, महोदर, गजबक्त्र, लम्बोदर, विकट, विघ्ननाशन, धूमवर्ण तथा इन्द्र आदि दिक्पाल—इन सबका गणपतिकी पूजामें अङ्गरूपसे पूजन करे॥ १—८॥

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराणमें 'गणपतिपूजा-निधिकपन' नामक इकहत्तरवीं अध्याय पूरा हुआ॥ ७१॥

# बहत्तरवाँ अध्याय

#### स्तान, संध्या और तर्पणकी विधिका वर्णन

भगवान् महेश्वर कहते हैं— स्कन्द! अब मैं निल्य-नैमित्तिक आदि स्नान, संध्या और प्रतिष्ठासहित पूजाका वर्णन कहँगा। किसी तालाब या पोखरेसे अस्त्रमन्त्र (फट्)-के उच्चारणपूर्वक आठ अङ्गुल गहरी मिट्टी खोदकर निकाले। उसे सम्पूर्णरूपसे ले आकर उसी मन्त्रद्वारा उसका पूजन करे। इसके बाद शिरोमन्त्र (स्वाहा)-से उस मृत्तिकाको जलाशयके तटपर खकर अस्वमन्त्रसे उसका शोधन करे। फिर शिखामन्त्र (वपट्)-के उच्चारणपूर्वक उसमेंसे तृण आदिको निकालकर, कवच-मन्त्र (हुम्)-से उस मृत्तिकाके तीन भाग करे। प्रथम भागकी जलमित्रित मिट्टीको नाभिसे लेकर पैरतकके अङ्गोंमें लगावे। तत्पक्षात् उसे धोकर, अस्त्र-मन्त्रद्वारा अभिमन्त्रित हुई दूसरे

भागको दीप्तिमती मृत्तिकाद्वारा शेष सम्पूर्ण शरीरको अनुलिप्त करके, दोनों हाथोंसे कान-नाक आदि इन्द्रियोंके छिद्रोंको बंद कर, साँस रोक मन-ही-मन कालाग्निके समान तेजोमय अस्त्रका चिन्तन करते हुए पानीमें डुबकी लगाकर स्नान करे। यह मल (शारीरिक मैल)-को दूर करनेवाला स्नान कहलाता है। इसे इस प्रकार करके जलके भीतरसे निकल आवे और संध्या करके विधि-स्नान करे॥ १—५ ई॥

इदय-मन्त्र (नमः)-के उच्चारणपूर्वक अङ्कुशमुद्राद्वारा सरस्वती आदि तीथोंमेंसे किसी एक तीर्थका भावनाद्वारा आकर्षण करके, फिर संहारमुद्राद्वारा उसे अपने समीपवर्ती जलाशयमें स्थापित करे। तदनन्तर शेष (तीसरे भागकी)

१. मध्यमा अँगुलीको सीधी रखकर तर्जनोको विचले पोरतक उसके साथ सटाकर कुछ सिकोड् ले—पही अङ्कुश-मुद्रा है।

२. अधोमुख वामहस्तपर ऊथ्वंमुख दाहिना हाथ रखकर अंगुलियोंको परस्पर द्यांका करके पुमावे—यह संहार-मुद्रा है। (मन्त्रमहार्णव)



संध्यादेवी — प्रातःकाल

मिट्टी लेकर नाभितक जलके भीतर प्रवेश करे | पूर्वादि दिशाओं में जल छोड़े। सुगन्ध और आँवला और उत्तराभिमुख हो, बायीं हथेलीपर उसके तीन भाग करे। दक्षिणभागकी मिट्टीको अङ्गन्यास-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा (अर्थात् ॐ हृदयाय नमः, शिरसे स्वाहा, शिखायै वषट्, कवचाय हम्, नेत्रत्रयाय बीचट् तथा अस्त्राय फट् —इन छः मन्त्रोंद्वारा) एक बार अभिमन्त्रित करे। पूर्वभागकी मिट्टीको 'अस्त्राय फट्'-इस मन्त्रका सात बार जप करके अभिमन्त्रित करे तथा उत्तरभागकी मिट्टीका 'ॐ नम: शिवाय'-इस मन्त्रका दस बार जप करके अभिमन्त्रण करे। इस तरह पूर्वोक्त मृत्तिकाके तीन भागोंका क्रमश: अभिमन्त्रण करना चाहिये। तत्पश्चात् पहले उन मृत्तिकाओंमेंसे चोडा-थोड़ा-सा भाग लेकर सम्पूर्ण दिशाओंमें छोडे। छोड़ते समय 'अस्ताय हुं फट्टा' का जप करता रहे। इसके बाद ' ॐ नम: शिवाय।'- इस शिव-मन्त्रका तथा 'ॐ सोमाय स्वाहा।' इस सोम-मन्त्रका जप करके जलमें अपनी भुजाओंको घुमाकर उसे शिवतीर्थस्वरूप बना दे तथा पूर्वोक्त अङ्गन्यास-सम्बन्धी मन्त्रोंका जप करते हुए उसे मस्तकसे लेकर पैरतकके सारे अङ्गोंमें लगावे॥६-९॥

तदनन्तर अङ्गन्यास-सम्बन्धी चार मन्त्रोंका पाठ करते हुए दाहिनेसे आरम्भ करके बावें-तकके हृदय, सिर, शिखा और दोनों भूजाओंका स्पर्श करे तथा नाक, कान आदि सारे छिद्रोंको बंद करके सम्मुखीकरण-मुद्राद्वारा भगवान् शिव, विष्णु अथवा गङ्गाजीका स्मरण करते हुए जलमें गोता लगावे। 'ॐ हृदयाय नमः।' 'शिरसे स्वाहा।' 'शिखायै वषद्।' 'कवचाय हुम्।' 'नेत्रत्रवाय वीषद्।' तथा 'अस्त्राय फट्।'-इन घडङ्ग-सम्बन्धी मन्त्रोंका उच्चारण करके, जलमें स्थित हो, बायें और दायें हाथ दोनोंको मिलाकर, कुम्भमुद्राद्वारा अभिषेक करे। फिर रक्षाके लिये आदि राजीचित उपचारसे स्नान करे। स्नानके पश्चात् जलसे बाहर निकलकर संहारिणी-मुद्राद्वारा उस तीर्थका उपसंहार करे। इसके बाद विधि-विधानसे शुद्ध, संहितामन्त्रसे अभिमन्त्रित तथा निवृत्ति आदिके द्वारा शोधित भस्मसे स्नान करे॥ १०-१४ है॥

'ॐ अस्त्राय हुं फट्।'—इस मन्त्रका उच्चारण करके, सिरसे पैरतक भस्मद्वारा मलस्नान करके फिर विधिपूर्वक शुद्ध स्नान करे। ईशान, तत्पुरुष, अधोर, मुह्यक या वामदेव तथा सद्योजात-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा क्रमशः मस्तक, मुख, हृदय, गुह्याङ्ग तथा शरीरके अन्य अवयवोंमें उद्वर्तन (अनुलेप) लगाना चाहिये। तीनों संध्याओंके समय, निशीधकालमें, वर्षाके पहले और पीछे, सोकर, खाकर, पानी पीकर तथा अन्य आवश्यक कार्य करके आग्नेय स्नान करना चाहिये। स्त्री, नपुंसक, शुद्र, बिल्ली, शव और चुहेका स्पर्श हो जानेपर भी आग्नेय स्नानका विधान है। चुल्लुभर पवित्र जल पी ले. यही 'आग्नेय-स्नान' है। सुर्वको किरणेंकि दिखायी देते समय यदि आकाशसे जलको वर्षा हो रही हो तो पूर्वाभिमुख हो, दोनों भुजाएँ ऊपर उठाकर, ईशान-मन्त्रका उच्चारण करते हुए, सात पग चलकर उस वर्षाके जलसे स्नान करे। यह 'माहेन्द्र-स्नान' कहलाता है। गौओंके समूहके मध्यभागमें स्थित हो उनकी खुराँसे खुदकर ऊपरको उड़ी हुई धूलसे इष्टदेव-सम्बन्धी मूलमन्त्रका जप करते हुए अथवा कवच-मन्त्र (हुम्)-का जप करते हुए जो स्नान किया जाता है, उसे 'पावनस्नान' कहते हैं॥ १५--२० ई॥

सद्योजात आदि मन्त्रोंके उच्चारणपूर्वक जो जलसे अभिषेक किया जाता है, उसे 'मन्त्रस्नान' कहते हैं। इसी प्रकार वरुणदेवता और अग्निदेवता-

सम्बन्धी मन्त्रोंसे भी यह स्नान-कर्म सम्पन किया जाता है। मन-ही-मन मूल-मन्त्रका उच्चारण करके प्राणायामपूर्वक मानसिक स्नान करना चाहिये। इसका सर्वत्र विधान है। विष्णुदेवता आदिसे सम्बन्ध रखनेवाले कार्योमें उन-उन देवताओंके मन्त्रोंसे ही स्नान करावे॥ २१—२३॥

कार्तिकेय! अब मैं विभिन्न मन्त्रोंद्वारा संध्या-विधिका सम्यग् वर्णन करूँगा। भलोभाँति देख-भालकर ब्रह्मतीर्थसे तीन बार जलका मन्त्रपाठपूर्वक आचमन करे। आचमन-कालमें आत्मतत्त्व, विद्यातत्त्व और शिवतत्त्व -इन शब्दोंके अन्तमें 'नम:' सहित 'स्वाहा' शब्द जोडकर मन्त्रपाठ करना चाहिये। यथा 'ॐ आत्मतत्त्वाय नम: स्थाहा।' 'ॐ विद्यातत्त्वाय नमः स्वाहा।''ॐ शिवतत्त्वाय नमः स्वाहा।'-इन मन्त्रींसे आचमन करनेके पश्चात् मुख, नासिका, नेत्र और कानोंका स्पर्श करे। फिर प्राणायामद्वारा सकलीकरणकी क्रिया सम्पन करके स्थिरतापूर्वक बैठ जाय। इसके बाद मन्त्र-साधक पुरुष मन-ही-मन तीन बार शिवसंहिताकी आवृत्ति करे और आचमन एवं अङ्गन्यास करके प्रात:काल ब्राह्मी संध्याका इस प्रकार ध्यान करे-॥ २४-- २६॥

संध्यादेवी प्रात:काल ब्रह्मज्ञक्तिके रूपमें उपस्थित हैं। हंसपर आरूढ हो कमलके आसनपर विराजमान हैं। उनकी अङ्गकान्ति लाल है। वे चार मुख और चार भुजाएँ धारण करती हैं। उनके दाहिने हाथोंमें कमल और स्फटिकाक्षकी माला तथा बायें हाथोंमें दण्ड एवं कमण्डलु शोभा पाते हैं। मध्याहकालमें वैष्णवी शक्तिके रूपमें संध्याका आसनपर विराजमान हैं। उनकी अङ्गकान्ति श्वेत है। वे अपने बार्ये हाथोंमें शङ्ख और चक्र धारण करती हैं तथा दावें हाथोंमें गदा एवं अभयकी मुद्रासे सुशोधित हैं। सायंकालमें संध्यादेवीका रुद्रशक्तिके रूपमें ध्यान करे। वे वृषभकी पीठपर विछे हुए कमलके आसनपर बैठी हैं। उनके तीन नेत्र हैं। वे मस्तकपर अर्धचन्द्रके मुकुटसे विभूषित है। दाहिने हाथोंमें त्रिशुल और रुद्राक्ष धारण करती हैं और बायें हाधोंमें अभय एवं शक्तिसे सुशोभित हैं। ये संध्याएँ कमीकी साक्षिणी हैं। अपने-आपको उनकी ग्रभासे अनुगत समझे। इन तीनके अतिरिक्त एक चौथी संध्या है, जो केवल ज्ञानीके लिये हैं। उसका आधी रातके आरम्भमें बोधात्मक साक्षात्कार होता है॥ २७ - ३०॥

ये तीन संध्याएँ क्रमश: हृदय, बिन्द और ब्रह्मरन्ध्रमें स्थित है। चौधी संध्याका कोई रूप नहीं है। वह परमशिवमें विराजमान है; क्योंकि वह ज़िव सबसे परे हैं, इसलिये इसे 'परमा संध्या' कहते हैं। तर्जनी औपलीके मूलभागमें पितरोंका, कनिष्ठाके मूलभागमें प्रजापतिका, अङ्गष्ठके मुलभागमें ब्रह्माका और हाथके अग्रभागमें देवताओंका तीर्थ है। दाहिने हाथकी हथेलीमें अग्निका, बायाँ हथेलीमें सोमका तथा अँगुलियोंके सभी पर्वो एवं संधियोंमें ऋषियोंका तीर्थ है। संध्याके ध्यानके पश्चात् शिव-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा तीर्थ (जलाशय)-को शिवस्वरूप बनाकर 'आपी हि ह्या' इत्यादि संहिता-मन्त्रोंद्वारा उसके जलसे मार्जन करे। बार्ये हाथपर तीर्थके जलको गिराकर उसे रोके रहे और दाहिने हाथसे ध्यान करे। वे गरुडकी पीठपर बिछे हुए कमलके | मन्त्रपाठपूर्वक क्रमश: सिरका सेचन करना 'मार्जन'

१ इंसपद्मासनां रकां चनुर्पुजान्। अञ्चलक्षमालिनी दक्षे वामे दण्डकमण्डलुम्॥ (अग्नि० ७२। २७) चतुर्वकर्म

२. तार्वपचासनां मिलम्। राह्वचक्रधरं वामे दक्षिणे सगदाभयाम्॥ (अग्नि० ७२। २८)

३. रौद्रों ध्यायेद वृचाकास्यां त्रिनेत्रां राशिभृषिताम् । जितुलाकधरां दक्षे यामे साभयशक्तिकाम् ॥ (अरिन० ७२। २९)

कहलाता है ॥ ३१-३५ ॥

इसके बाद अधमर्थण करे। दाहिने हाथके दोनेमें रखे हुए बोधरूप शिवमय जलको नासिकाके समीप ले जाकर बायीं—इडा नाड़ीद्वारा साँसको खोंचकर रोके और भीतरसे काले रंगके पाप-पुरुषको दाहिनी—पिङ्गला नाडोद्वारा बाहर निकालकर उस जलमें स्थापित करे। फिर उस पापयुक्त जलको हथेलीद्वारा वजमयी शिलाको भावना करके उसपर दे मारे। इससे अधमर्थणकर्म सम्पन्न होता है। तदनन्तर कुश, पुष्प, अखत और जलसे युक्त अध्योजिल लेकर, उसे 'ॐ नम: शिवाय स्वाहा।'—इस मन्त्रसे भगवान् शिवको समर्पित करे और यथाशिक गायजीमन्त्रका जप करे॥ ३६—३८॥

अब मैं तर्पणको विधिका वर्णन करूँगा। देवताओंके लिये देवतीर्थसे उनके नाममन्त्रके उच्चारणपूर्वक तर्पण करे। ' ॐ हं शिवाय स्वाहा।' ऐसा कहकर शिवका तर्पण करे। इसी प्रकार अन्य देवताओंको भी उनके स्वाहायुक्त नाम लेकर जलसे तुप्त करना चाहिये। 'ॐ हां हृदयाय नम:। ॐ हीं शिरसे स्वाहा। ॐ हं शिखाये वषद्। ॐ हैं कवचाय हुम्। ॐ हीं नेत्रत्रयाय बीषद्। ॐ ह्रः अस्त्राय फद्।'—इन वाक्योंको क्रमश: पढ़कर हृदय, सिर, शिखा, कवच, नेत्र एवं अस्त्र-विषयक न्यास करना चाहिये। आठ देवगणोंको उनके नामके अन्तमें 'नमः' पद जोड़कर तर्पणार्थ जल अर्पित करना चाहिये। यथा - 'ॐ हां आदित्येभ्यो नमः। ॐ हां वस्भ्यो नम:। ॐ हां रुद्रेभ्यो नम:। ॐ हां विश्वेभ्यो देवेभ्यो नम:। ॐ हां महद्भ्यो नम:। ॐ हां भृगुभ्यो नमः । ॐ हां अङ्किरोभ्यो नमः ।' तत्पश्चात जनेऊको कण्डमें मालाको भौति धारण करके ऋषियोंका तर्पण करे॥ ३९-४१॥

'ॐ हां अत्रये नमः। ॐ हां विश्वाय नमः। ॐ हां पुलस्तये नमः। ॐ हां कृतवे नमः। ॐ हां भरद्वाजाय नमः। ॐ हां विश्वामित्राय नमः। ॐ हां प्रचेतसे नमः। ॐ हां प्रचेतसे नमः। ॐ हां प्रचेतसे नमः। ॐ हां प्रचेतसे नमः। जिल्ला आदि ऋषियोंको (ऋषितीर्थसे) एक-एक अञ्जलि जल दे। तत्पश्चात् सनकादि मुनियोंको (दो-दो अञ्जलि) जल देते हुए निम्नाङ्कित मन्त्रवाक्य पढ़ें — 'ॐ हां सनकाय वषद्। ॐ हां सनन्दनाय वषद्। ॐ हां सनातनाय वषद्। ॐ हां सनन्दनाय वषद्। ॐ हां सनातनाय वषद्। ॐ हां सनन्दनाय वषद्। ॐ हां क्यातनाय वषद्। ॐ हां सनन्दनाय वषद्। ॐ हां क्यातनाय वषद्। ॐ हां सनातनाय वषद्। ॐ हां सनन्दनाय वषद्। ॐ हां क्यातनाय वषद्। ॐ हां सनातनाय वषद्। ॐ हां सनातनाय वषद्। ॐ हां सनन्दनाय वषद्। ॐ हां क्यातनाय वषद्। ॐ हां क्यातनाय वषद्। ॐ हां सनातनाय वष्ट्। ॐ हां सनातनाय वष्ट्। ॐ हां सनातनाय वष्ट्। ॐ हां सनातनाय वष्ट् । ॐ हां सनातनाय वष्ट । ॐ हां सनात्य वष्ट । ॐ हां सनातनाय वष्ट । ॐ हां सनात्य वष्य

'ॐ हां सर्वेभ्यो भूतेभ्यो वषट्'—इस मन्त्रसे वषट्स्वरूप भूतगणीका तर्पण करे। तत्पश्चात् यश्चोपवीतको दाहिने कंधेपर करके दुहरे मुद्दे हुए कुशके मूल और अग्रभागसे तिलसहित जलकी तीन-तीन अञ्चलियाँ दिव्य पितरोंके लिये अर्पित करे। 'ॐ हां कव्यवाहनाय स्वधा। ॐ हां अनलाय स्वधा। ॐ हां सोमाय स्वधा। ॐ हां समाय स्वधा। ॐ हां सोमाय स्वधा। ॐ हां अर्थम्णे स्वधा। ॐ हां अर्थम्णे स्वधा। ॐ हां अग्निस्वानेभ्यः स्वधा। ॐ हां बर्हिषद्भ्यः स्वधा। ॐ हां सोमपेभ्यः स्वधा। ॐ हां सोमपेभ्यः स्वधा। ॐ हां सोमपेभ्यः स्वधा। ॐ हां सोमपेभ्यः स्वधा। —इत्यदि मन्त्रोंका उच्चारण कर विशिष्ट देवताओंकी भाँति दिव्य पितरोंको जलाञ्चलिसे तृप्त करना चाहिये॥ ४५—४६ ई॥

'ॐ हां ईशानाय पित्रे स्वधा।' कहकर पिताको, 'ॐ हां पितामहाय स्वधा।' कहकर पितामहको तथा 'ॐ हां शान्तप्रपितामहाय स्वधा।' कहकर प्रपितामहको भी तृप्त करे। इसी प्रकार समस्त प्रेत-पितरोंका तर्पण करे। यथा—'ॐ हां पितृभ्यः स्वधा। ॐ हां पितामहेभ्यः स्वधा। ॐ हां प्रपितामहेभ्यः स्वधा। ॐ हां वृद्धप्रपितामहेभ्यः स्वधा। ॐ हां मातुभ्यः स्वधा। ॐ हां मातामहेभ्य: स्वधा। ॐ हां प्रमातामहेभ्य: स्वधा। ॐ हां वृद्धप्रमातामहेभ्यः स्वधा। ॐ हां सर्वेभ्यः पितुभ्यः स्वधा। ॐ हां सर्वेभ्यः ज्ञातिभ्यः स्वधा। ॐ हां सर्वाचार्येभ्यः स्वधा। ॐ हां दिग्भ्यः स्वधा। ॐ हां दिक्पतिभ्यः स्वधा। ॐ हां सिद्धेभ्यः स्वधा। ॐ हां मातृभ्यः स्वधा। ॐ दे॥ ४७ –५१॥

हां ग्रहेभ्यः स्वधा। ॐ हां रक्षोभ्यः स्वधा।'-इन वाक्योंको पढते हुए क्रमशः पितरों, पितामहों, वृद्धप्रपितामहों, माताओं, मातामहों, प्रमातामहों, वृद्धप्रमातामहों, सभी पितरों, सभी ज्ञातिजनों, सभी आचार्यों, सभी दिशाओं, दिक्पतियों, सिद्धों, मातृकाओं, ग्रहों और राक्षसोंको जलाञ्जलि

इस प्रकार आदि आप्नेय महापुराणमें 'स्नान आदिको विधिका वर्णन' नामक बहतरवाँ अध्याय पूरा हुआ।। ७२॥

# तिहत्तरवाँ अध्याय सूर्यदेवकी पूजा-विधिका वर्णन

महादेवजी कहते हैं- स्कन्द! अब मैं करन्यास और अङ्गन्यासपूर्वक सूर्यदेवताके पूजनकी विधि बताकैंगा। 'मैं तेजोमय सूर्य हैं'-ऐसा चिन्तन करके अर्घ्य-पूजन करे। लाल रंगके चन्दन या रोलीसे मिश्रित जलको ललाटके निकटतक ले जाकर उसके द्वारा अर्घ्यपात्रको पूर्ण करे। उसका गन्धादिसे पूजन करके सूर्यके अङ्गोद्वारा रक्षावगुण्ठन करे। तत्पश्चात् जलसे पूजा-सामग्रीका प्रोक्षण करके पूर्वाभिमुख हो सुर्यदेवकी पूजा करे। 'ॐ आं हृदयाय नमः ।' इस प्रकार आदिमें स्वर-बीज लगाकर सिर आदि अन्य सब अङ्गोंमें भी न्यास करे। पूजा-गृहके द्वारदेशमें दक्षिणकी ओर 'दण्डी' का और वामभागमें 'पिङ्गल' का पूजन करे। ईशानकोणमें 'गं गणपतये नमः।' इस मन्त्रसे 'गणेश' की और अग्निकोणमें गुरुकी पूजा करे। पीठके मध्यभागमें कमलाकार आसनका चिन्तन एवं पूजन करे। पीठके अग्नि आदि चारों कोणोंमें क्रमश: विमल, सार, आराध्य तथा परम सुखकी और मध्यभागमें प्रभूतासनकी पूजा करे। उपर्युक्त प्रभूत आदि चारोंके वर्ण क्रमश: श्रेत, लाल, पीले और नीले हैं तथा उनकी आकृति सिंहके समान है। इन सबकी पूजा करनी चाहिये॥ १-५॥

पीठस्य कमलके भीतर 'रां दीप्ताये नमः।' इस यन्त्रद्वारा दीप्ताको, 'रीं सृक्ष्मायै नम:।' इस मन्त्रसे सुस्माको, 'कं जयायै नमः।' इससे जयाकी, 'रे भद्राये नमः।' इससे भद्राकी, 'रे विभूतये नमः।' इससे विभृतिकी, 'रों विमलायै नमः।' इससे विमलाको, 'रौँ अमोद्याय नमः।' इससे अमोधाकी तथा 'रं विद्युतायै नमः ।' इससे विद्युताकी पूर्व आदि आटों दिशाओंमें पूजा करे और मध्य-भागमें 'र: सर्वतोमुख्यै नम:।' इस मन्त्रसे नवीं पीडशक्ति सर्वतोमुखीकी आराधना करे। तत्पश्चात् 'ॐ ब्रह्मविष्णुशिवात्मकाय सौराय योगपीठात्मने नमः।' इस मन्त्रके द्वारा सुर्यदेवके आसन (पीठ)-का पूजन करे। तदनन्तर 'खखोल्काय नमः।' इस षडक्षर मन्त्रके आरम्भमें 'ॐ हं खं' जोडकर नौ अक्षरोंसे युक्त ('ॐ हं खं खखोल्काय नमः।'-इस) मन्त्रद्वारा सुर्यदेवके विग्रहका आवाहन करे। इस प्रकार आवाहन करके भगवान सूर्यकी पुजा करनी चाहिये॥६-७ है॥ अञ्जलिमें लिये हुए जलको ललाटके निकटतक

ले जाकर रक्त वर्णवाले सूर्यदेवका ध्यान करके

उन्हें भावनाद्वारा अपने सामने स्थापित करे। फिर 'हां हीं सः सूर्याय नमः।' ऐसा कहकर उक्त

जलसे सूर्यदेवको अर्घ्य दे। इसके बाद 'बिम्बमुदा" दिखाते हुए आवाहन आदि उपचार अर्पित करे। तदनन्तर सूर्यदेवकी प्रीतिके लिये गन्ध (चन्दन-रोली) आदि समर्पित करे। तत्पश्चात् 'पद्ममुद्रा' और 'बिम्बमुद्रा' दिखाकर अम्नि आदि कोणोंमें इदय आदि अङ्गोंकी पूजा करे। अग्निकोणमें 'ॐ आं हृदयाय नमः।' इस मन्त्रसे हृदयकी, नैर्ऋत्यकोणमें 'ॐ भु: अर्काय शिरसे स्वाहा।' इससे सिरकी, वायव्यकोणमें 'ॐ भूव: स्रेशाय शिखायै वषद।' इससे शिखाकी, ईशानकोणमें 'ॐ स्व: कवचाय हुम्।' इससे कवचकी, इष्टदेव और उपासकके बीचमें 'ॐ हां नेत्रत्रयाय बीबट्।' से नेत्रकी तथा देवताके पश्चिमभागमें 'व: अस्त्राय फट्।' इस मन्त्रसे अस्त्रकी पूजा करे। इसके बाद पूर्वादि दिशाओंमें मुद्राओंका प्रदर्शन करे॥ ८-११ है॥

हृदय, सिर, शिखा और कवच -इनके लिये पूर्वादि दिशाओं में धेनुमुद्राका प्रदर्शन करें। नेत्रोंके लिये गोशुङ्गको मुद्रा दिखाये। अस्त्रके लिये त्रासनीमुद्राकी योजना करे। तत्पश्चात् ग्रहोंको नमस्कार और उनका पूजन करे। 'ॐ सों सोमाय नम:।' इस मन्त्रसे पूर्वमें चन्द्रमाकी, 'ॐ बुं बुधाय नमः।' इस मन्त्रसे दक्षिणमें बुधकी, 'ॐ खं बृहस्पतचे नयः' इस मन्त्रसे पश्चिममें बृहस्पतिकी और 'ॐ धं भार्गवाय नमः।' इस मन्त्रसे उत्तरमें शुक्रको पूजा

करे। इस तरह पूर्वादि दिशाओं में चन्द्रमा आदि ग्रहोंकी पूजा करके, अग्नि आदि कोणोंमें शेष ग्रहोंका पूजन करे। यथा — ' ॐ भौं भौमाय नम:।' इस मन्त्रसे अग्निकोणमें मङ्गलकी, 'ॐ शं शनैश्चराय नमः।' इस मन्त्रसे नैर्ऋत्यकोणमें शर्नेश्चरकी, 'ॐ रां राहवे नमः' इस मन्त्रसे वायव्यकोणमें राहुकी तथा 'ॐ कें केतवे नमः।' इस मन्त्रसे ईशानकोणमें केतुकी गन्ध आदि उपचारोंसे पूजा करे। खखोल्की (भगवान् सूर्य)-के साथ इन सब ग्रहोंका पूजन करना चाहिये॥ १२-१४॥

मूलमन्त्रका' जप करके, अर्घ्यपात्रमें जल लेकर सूर्यको समर्पित करनेके पश्चात् उनकी स्तुति करे। इस तरह स्तुतिके पश्चात् सामने मुँह किये खड़े हुए सूर्यदेवको नमस्कार करके कहे-'प्रभो ! मेरे अपराधों और त्रुटियोंको आप क्षमा करें।' इसके बाद 'अखाय फट्।' इस मन्त्रसे अणुसंहारका समाहरण करके 'शिव! सुर्य! (कल्याणमय सूर्यदेव!) '—ऐसा कहते हुए संहारिणी-शक्ति या मुद्राके द्वारा सूर्यदेवके उपसंहत तेजको अपने हृदय-कमलमें स्थापित कर दे तथा सूर्यदेवका निर्मास्य उनके पार्षद चण्डको अर्पित कर दे। इस प्रकार जगदीश्वर सूर्यका पूजन करके उनके जप, ध्यान और होम करनेसे साधकका सारा मनोरथ सिद्ध होता है॥ १५-१७॥

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराजमें 'सूर्यपूजाकी विधिका वर्णन' नामक तिहसरवाँ अध्याय पुरा हुआ॥७३॥

१. पद्माकारी करी कृतका प्रतिस्तिष्टे तु सध्यमे।अङ्गुल्यो धारवेतस्मिन् विम्बपुदेति सोध्यते॥

२. हस्तौ तु सप्पुछी कृत्वा संनवप्रीन्नवाङ्ग्ली। तस्तन्त्रपितिवाङ्ग्रही पदमंत्रिता ह मुद्रेषा

मन्त्रमहार्णवर्मे इदयादि अङ्गोंके पूजनका क्रम इस प्रकार दिया गया है—

अग्निकोणे--३३ सत्यतेजोज्यालामणे हुं च्यु स्थाहा इदयाय नमः इदयत्रीयादुकां पूजवामि तर्पयापि नमः। निर्म्हतिकोणे--३३ ब्रहातेजो ज्वालामणे हुँ फर् स्वाहा शिरसे स्वाहा शिर: श्रीपदुको पूजरापि तर्पयापि नम: । वायव्ये — ॐ विष्णुतेजोञ्चालामणे हुँ फर् स्वाहा तिखायै वषट् तिखात्रीपादुकां पुरावापि तर्पवापि तमः। ऐलान्ये —ॐ हदतेजीन्वालामणे हुं फट् स्वाहा कवचाय हुं कवचत्रीपादुकां पुजयामि तर्परामि नमः । पुज्य-पुजकवोर्मध्ये — 🍪 अग्निजेजोज्यातामणै हुं कट् स्वाहा नेजववाय बीचट् नेत्रश्रीपादुकां पूजयामि तर्परामि नमः । देवतापश्चिमे —ॐ सर्वतेओञ्चालामने हुं फट् स्वाहा अस्ताय फट् अस्वत्रीयादुकां पुजवामि तपंचामि नमः । यहाँ मूलकी व्याख्यामें भी इसी क्रमसे संगति लगाते हुए अर्थ किया गया है।

४. 'शारदातिलक' के अनुसार सूर्यका दशावर मूलमन्त्र इस प्रकार है—'ॐ हों पूणि: सूर्व्य आदित्य थीं।' इति दशाक्षरो मन्त्रः । किंतु इस ग्रन्थमें ' ॐ हं खं' इन बीजोंके साथ 'खखोल्काय नमः ।' इस यहका सन्त्रका उल्लेख हैं। अतः इसीको यहाँ मूल मन्त्र समझना चाहिये।

<sup>1362</sup> अग्नि पुराण ६

# चौहत्तरवाँ अध्याय शिवपूजाकी विधि

महादेवजी कहते हैं - स्कन्द! अब मैं शिव-पूजाकी विधि बताऊँगा। आचमन (एवं स्नान आदि) करके प्रणवका जप करते हुए सुर्यदेवको अर्घ्य दे। फिर पूजा-मण्डपके द्वारको 'फट' इस मन्त्रद्वारा जलसे सींचकर आदिमें 'हां' बीजसहित नन्दी \* आदि द्वारपालोंका पूजन करे। द्वारपर उदुम्बर वृक्षकी स्थापना या भावना करके उसके ऊपरी भागमें गणपति, सरस्वती और लक्ष्मीजीकी पूजा करे। उस वृक्षकी दाहिनी शाखापर या द्वारके दक्षिण भागमें नन्दी और गङ्गाका पूजन करे तथा वाम शाखापर या द्वारके वाम भागमें महाकाल एवं यमुनाजीको पूजा करनी चाहिये। तत्पश्चात अपनी दिव्य दृष्टि डालकर दिव्य विघ्नोंका उत्सारण (निवारण) करे। उनके ऊपर या उनके उद्देश्यसे फूल फेंके और यह भावना करे कि 'आकाशचारी सारे विघ्न दर हो गये।' साथ ही, दाहिने पैरकी एड़ीसे तीन बार भूमिपर आघात करे और इस क्रियाद्वारा भूतलबर्ती समस्त विघ्नोंके निवारणकी भावना करे। तत्पश्चात् यज्ञमण्डपकी देहलीको लाँघे। वाम शाखाका आश्रय लेकर भीतर प्रवेश करे। दाहिने पैरसे मण्डपके भीतर प्रविष्ट हो उदुम्बरवृक्षमें अस्त्रका न्यास करे तथा मण्डपके मध्य भागमें पीठकी आधारभूमिमें 'ॐ हां वास्त्वधिपतये ब्रह्मणे नमः।' इस मन्त्रसे वास्तुदेवताकी पूजा करे॥ १-५॥

निरीक्षण आदि शस्त्रोंद्वारा शुद्ध किये हुए गडुओंको हाथमें लेकर, भावनाद्वारा भगवान् शिवसे आज्ञा प्राप्त करके साधक मौन हो गङ्गा आदि नदीके तटपर जाय। वहाँ अपने शरीरको पवित्र करके गायत्री-मन्त्रका जप करते हुए गड्ऑको भरे, अथवा इदय-बीज (नम:)-का उच्चारण करके जल भरे। तत्पश्चात् पूजाके लिये गन्ध, अक्षत, पुष्प आदि सब द्रव्योंको अपने पास एकत्र करके भूतशुद्धि आदि कर्म करे। फिर उत्तराभिमुख हो आराध्यदेवके दाहिने भागमें --शरीरके विभिन्न अङ्गॉमें मातुकान्यास करके, संहार-मुद्राद्वारा अध्यके लिये जल लेकर मन्त्रोच्चारणपूर्वक मस्तकसे लगावे और उसे देवतापर अर्पित करनेके लिये अपने पास रख ले। इसके बाद भीग्य कमौंके उपभोगके लिये पाणिकच्छपिका (कुर्ममुद्रा)-का प्रदर्शन करके द्वादश दलोंसे युक्त हृदयकमलमें अपने आत्माका चिन्तनं करे॥६-१०॥

तदनन्तर शरीरमें शुन्यका चिन्तन करते हुए पाँच भूतोंका क्रमशः शोधन करे। पैरोंके दोनों अँगुटोंको पहले बाहर और भीतरसे छिद्रमय (शून्यरूप) देखे। फिर कुण्डलिनी-शक्तिको मुलाधारसे उठाकर हृदयकमलसे संयुक्त करके इस प्रकार चिन्तन करे - 'हदयरन्ध्रमें स्थित अग्नितुल्य तेजस्वी 'हैं' बीजमें कुण्डलिनी-शक्ति विराज रही है।' उस समय चिन्तन करनेवाला साधक प्राणवायुका अवरोध (कृम्भक) करके उसका रेचक (नि:सारण) करनेके पश्चात्, 'हं फद्' के उच्चारणपूर्वक क्रमशः उत्तरोत्तर चक्रोंका भेदन करता हुआ उस कुण्डलिनीको हृदय, कण्ठ, तालु, भूमध्य एवं ब्रह्मरन्ध्रमें ले जाकर स्थापित करे। इन ग्रन्थियोंका भेदन करके कुण्डलिनीके साथ हृदयकमलसे ब्रह्मरन्ध्रमें आये 'हुं' बीजस्वरूप जीवको वहीं मस्तकमें (मस्तकवर्ती ब्रह्मरन्ध्रमें या सहस्रारचक्रमें) स्थापित कर दे। वस्त्रसे छाने हुए जलके द्वारा जलाशयमें उन इदयस्थित 'हूं' बीजसे सम्पृटित हुए उस जीवमें

नारदपुराणके अनुसार नन्दी, भुद्री, रिटि, स्कन्द, गर्केश, उमा-महेश्वर, नन्दी-युष्प तथा महाकाल —ये शैव द्वारपाल है।

पुरक प्राणायामद्वारा चैतन्यभाव जाग्रत् किया गया है। शिखाके ऊपर 'हूं' का न्यास करके शुद्ध बिन्दुस्वरूप जीवका चिन्तन करे। फिर कुम्भक-प्राणायाम करके उस एकमात्र चैतन्य-गुणसे युक्त जीवको शिवके साथ संयुक्त कर दे॥ ११-१५॥

इस तरह शिवमें लीन होकर साधक सबीज रेचक प्राणायामद्वारा शरीरगत भूतोंका शोधन करे। अपने शरीरमें पैरसे लेकर बिन्द-पर्यना सभी तत्त्वोंका विलोम-क्रमसे चिन्तन करे। बिन्दुरूप जीवको बिन्द्रना लीन करके पृथ्वी और वायुका एक-दूसरेमें लय करे। साथ ही अग्नि एवं जलका भी परस्पर विलय करे। इस प्रकार दो-दो विरोधी भूतोंका परस्पर शोधन (लय) करना चाहिये। आकाशका किसीसे विरोध नहीं है: इस भूत-शृद्धिका विशेष विवरण सुनो-भूमण्डलका स्वरूप चतुष्कोण है। उसका रंग सुवर्णके समान पीला है। वह कठोर होनेके साथ ही वड़के चिह्नसे तथा 'हां'' इस आत्मीय बीज (भूबीज)-से युक्त है। उसमें 'निवृत्ति' नामक कला है। (शरीरमें पैरसे लेकर घुटनेतक भूमण्डलकी स्थिति है।) इसी तरह पैरसे लेकर मस्तक-पर्यन्त भूतोंका चिन्तन करना पाँचों चाहिये। इस प्रकार पाँच गुणोंसे युक्त वायुभ्त भूमण्डलका चिन्तन करे॥१६-१९॥

जलका स्वरूप अर्धचन्द्राकार है। वह द्रवस्वरूप है, चन्द्रमण्डलमय है। उसकी कान्ति या वर्ण उज्जल है। वह दो कमलोंसे चिहित है। 'हीं'' इस बीजसे युक्त है। 'प्रतिष्ठा' नामक कलाके स्वरूपको प्राप्त है। वह वामदेव तथा तत्पुरुष-मन्त्रोंसे संयुक्त जलतत्त्व चार गुणोंसे युक्त है। उसे इस प्रकार (घटनेसे नाभितक जलका) चिन्तन करते हुए उस जल-तत्त्वका विह्नस्वरूपमें लीन

करके शोधन करे। अग्निमण्डल त्रिकोणाकार है। उसका वर्ण लाल है। (नाभिसे हृदयतक उसकी स्थिति है।) वह स्वस्तिकके चिह्नसे युक्त है। उसमें 'हं' बीज अङ्कित है। वह विद्याकला-स्वरूप है। उसका अधोर मन्त्र है तथा वह तीन गुणोंसे युक्त एवं जलभूत है-इस प्रकार चिन्तन करते हुए अग्नितत्त्वका शोधन करे। वायुमण्डल षट्कोणाकार है। (शरीरमें हृदयसे लेकर भौंहोंके मध्य भागतक उसकी स्थिति है।) वह छ: बिन्दुऑसे चिद्धित है। उसका रंग काला है। वह 'हैं'' बोज एवं सद्योजात-मन्त्रसे युक्त और शान्तिकला-स्वरूप है। उसमें दो गुण है तथा वह पृथ्वीभूत है। इस प्रकार चिन्तन करते हुए वायुतत्वका शोधन करे॥ २०--२४॥

आकाशका स्वरूप व्योमाकार, नाद-बिन्द्मय, गोलाकार, बिन्दु और शक्तिसे विभूषित तथा शुद्ध स्फटिक मणिके समान निर्मल है। (शरीरमें भूमध्यसे लेकर ब्रह्मरन्ध्रतक उसकी स्थिति है।) वह 'हाँ फद' इस बीजसे युक्त शान्यतीतकलामय' है। एक गुणसे युक्त तथा परम विशुद्ध है। इस प्रकार चिन्तन करते हुए आकाश-तत्त्वका शोधन करे। तदनन्तर अमृतवर्षी मुलमन्त्रसे सबको परिपृष्ट करे। तत्पशात् आधारशक्ति, कुर्म, अनन्त (पृथ्वी)-की पूजा करे। फिर पीठ (चौकी)-के अग्निकोणवाले पायेमें धमंकी, नैऋंत्य कोणवाले पायेमें ज्ञानकी, वायव्यकोणमें वैग्रन्थकी और ऐशान्यकोणमें ऐश्वर्यकी पूजा करनी चाहिये। इसके बाद पीठकी पूर्वादि दिशाओंमें क्रमश: अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य और अनैश्चर्यकी पूजा करनी चाहिये। इसके बाद पोठके मध्यभागमें कमलकी पूजा करे। इस प्रकार मन-हो-मन इस पीठवर्ती कमलमय आसनका

<sup>2.</sup> जलका बीज 'वं' है। यही प्रन्यान्तरोंसे सिद्ध है। १, अन्य तन्त्रीके अनुसार पृथ्वीका अपना बीज 'सं' है।

<sup>3.</sup> अग्निका मुख्य बीज 'रं' है।

४. वायुका बीव 'मं' है।

५. आकारका बीज 'ई' है -यडी सर्वसम्बद है।

६, ज्ञान्यतीतकलाके भीतर इन्थिका, दीपिका, रेबिका और मोविका —ये चार कलाएँ आती है।

ध्यान करके उसपर देवमूर्ति सच्चिदानन्दचन भगवान् शिवका आवाहन करे। उस शिवपूर्तिमें शिवस्वरूप आत्माको देखे और फिर आसन, पादकाद्वय तथा नौ पीठशक्ति - इन बारहोंका ध्यान करे। फिर शक्तिमन्त्रके अन्तमें 'वीषद' लगाकर उसके उच्चारणपूर्वक पूर्वोक्त आत्ममूर्तिको दिव्य अमृतसे आप्लावित करके उसमें सकलीकरण करे। हृदयसे लेकर हस्त-पर्यन्त अङ्गोंमें तथा कनिष्ठिका आदि अँगुलियोंमें हृदय (नम:) मन्त्रोंका जो न्यास है, इसीको 'सकलीकरण' माना गया है॥ २५-३०॥

तत्पश्चात् 'हं फद'-इस मन्त्रसे प्राकारकी भावनाद्वारा आत्मरक्षाकी व्यवस्था करके उसके बाहर, नीचे और ऊपर भी भावनात्मक शक्तिजालका विस्तार करे। इसके बाद महामुद्राका प्रदर्शन करे। तत्पश्चात् पूरक प्राणायामके द्वारा अपने हृदय-कमलमें विराजमान शिवका ध्यान करके भावमय पृष्पोद्वारा उनके पैरसे लेकर सिरतकके अङ्गोमें पूजन करे। वे भावमय पुष्प आनन्दामृतमय मकरन्दसे परिपूर्ण होने चाहिये। फिर शिव-मन्त्रोंद्वारा नाभिकुण्डमें स्थित शिवस्वरूप अग्निको तप्त करे। वही शिवानल ललाटमें बिन्दुरूपसे स्थित है: उसका विग्रह मङ्गलमय है-इस प्रकार चिन्तन करे॥ ३१-३३॥

स्वर्ण, रजत एवं ताप्रपात्रोमेंसे किसी एक पात्रको अर्घ्यके लिये लेकर उसे अस्त्रबीज (फद)-के उच्चारणपूर्वक जलसे धोये। फिर

बिन्दरूप शिवसे प्रकट होनेवाले अमृतकी भावनासे यक जल एवं अक्षत आदिके द्वारा हृदय-मन्त्र (नमः)-के उच्चारणपूर्वक उसे भर दे। फिर हृदय, सिर, शिखा, कवच, नेत्र और अस्त्र-इन छ: अङ्गोद्वारा (अथवा इनके बीज-मन्त्रोद्वारा) उस अर्घ्यपात्रका पूजन करके उसे देवता-सम्बन्धी मुलमन्त्रसे अभिमन्त्रित करे। फिर अस्त्र-मन्त्र (फद)-से उसको रक्षा करके कवच-बीज (हुम्)-के द्वारा उसे अवगुण्ठित कर दे। इस प्रकार अष्टाङ्ग अर्ध्यकी रचना करके, धेनुमुद्राके द्वारा उसका अमृतीकरण करके उस जलको सब ओर सींचे। अपने मस्तकपर भी उस जलकी बुँदाँसे अभिषेक करे। वहाँ रखी हुई पूजा-सामग्रीका भी अस्त्र-बीजके उच्चारणपूर्वक उक्त जलसे प्रोक्षण करे। तदनन्तर हृदयबीजसे अभिमन्त्रित करके 'हुम्' बीजसे पिण्डों (अथवा मत्स्यमुद्रा')-द्वारा उसे आवेष्टित या आच्छादित करे॥ ३४-३७॥

इसके बाद अमृता (धेनुमुद्रा)-के लिये धेनुमुद्राका प्रदर्शन करके अपने आसनपर पुष्प अर्पित करे (अथवा देवताके निज आसनपर पुष्प चढावे)। तत्पश्चात् पूजक अपने मस्तकमें तिलक लगाकर मूलमन्त्रके द्वारा आराध्यदेवको पुष्प अर्पित करे। स्नान, देवपूजन, होम, भोजन, यज्ञानुष्ठान, योग, साधन तथा आवश्यक जपके समय धीरबुद्धि साधकको सदा मौन रहना वाहिये। प्रणवका नाद-पर्यन्त उच्चारण करके

प्रसारितकराङ्गली । महामुद्रेयमुद्रिक परमीकरणी सुधै: ह (बामकेश्वर तन्त्रान्तर्गत मुद्रानिधण्डु ३९-३२) —दोवों अंगुर्ठोंको परस्पर ग्रवित कर हाथोंको अन्य सब अँगुलियोंको फैलाचे रखन —यह 'महामुदा' कही गयी है। इसका परमीकरणमें प्रयोग होता है।

२. बार्वे हामके पृष्ठभागपर दाहिने हायकी हमेली रखे और दोनों अँगुठोंको कैलाये रखे। यही 'मलयमुद्रा' है।

अमृतीकरणको विधि यह है—

<sup>&#</sup>x27;थं' इस अमृत-भीजका तथ्यारण करके धेरुमुदाको दिखाये। धेरुमुदाका लक्षण इस प्रकार है— वामाङ्ग्लीनी मध्येषु दक्षिणङ्गलिकास्त्रयाः। संयोज्य तर्वनी दक्षां वाममध्यमया तथाः। दक्षमध्यमया वामां तर्जनी च नियोजयेत्। वामणनामया दक्षकनिष्टां च नियोजयेत्। दक्षयानामया वामां कनिष्ठां च नियोजयेत्। विहिताधोमुखी चैषा धेनुमुद्रा प्रकीरिता ह

<sup>&#</sup>x27;बायें हाथकी औपुलियोंक बीचमें दाहिने हाचकी अँजुलियोंको संयुक्त करके दाहिनो तर्जनीको बायी मध्यपासे जोडे । दाहिने हाथकी मध्यमासे वार्थे हाथकी तर्जनीको मिलाये। फिर बार्षे हाथको अनामिकासे टाहिने हाथको कनिश्चिका और टाहिने हाथको अनामिकासे बायें हाथकी करिष्ठिकाको संयुक्त करे। तापकात् इन सबका मुख नोचेको और करे —वहाँ 'धेनुमुदा' कही गयी है।'

४. स्नाने देवाची होमे मोजने वागयोगयो: (आवश्यके जपे धोर: सदा वाचंयमो भवेतु॥ (अग्नि० ७४। ३९)

मन्त्रका शोधन करे। फिर उत्तम संस्कारयुक्त देव-पूजा आरम्भ करे। मूलगायत्री (अथवा स्ट्र-गायत्री)-से अर्घ्य-पूजन करके रखे और वह सामान्य अर्घ्य देवताको अर्पित करे॥ ३८—४०॥

ब्रह्मपञ्चक (पञ्चगव्य और कुशोदकसे बना हुआ ब्रह्मकूर्च<sup>1</sup>) तैयार करके पूजित शिवलिङ्गसे पुष्प-निर्माल्य ले ईशानकोणकी ओर 'चण्डाय नमः'। कहकर चण्डको समर्पित करे। तत्पश्चात् उक्त ब्रह्मपञ्चकसे पिण्डिका (पिण्डी या अर्घा) और शिवलिङ्गको नहलाकर 'फट्'-का उच्चारण करके उन्हें जलसे नहलाये। फिर 'नमो नमः' के उच्चारणपूर्वक पूर्वोक्त अर्घ्यपात्रके जलसे उस लिङ्गका अभिषेक करे। यह लिङ्ग-शोधनका प्रकार बताया गया है। ४१-४२॥

आत्मा (शरीर और मन), द्रव्य (पूजनसामग्री), मन्त्र तथा लिङ्गकी शुद्धि हो जानेपर सब देवताओंका पूजन करें। वायव्यकोणमें 'ॐ हां गणपतये नमः।" कहकर गणेशजीकी पूजा करें और ईशानकोणमें 'ॐ हां गुरुभ्यो नमः।' कहकर गुरु, परम गुरु, परात्पर गुरु तथा परमेही गुरु-गुरुपंक्तिकी पूजा करें॥ ४३॥

तत्पश्चात् कूर्मरूपो शिलापर स्थित अङ्कुर-सदृश आधारशक्तिका तथा ब्रह्मशिलापर आरूढ्

शिवके आसनभूत अनन्तदेवका 'ॐ हां अनन्तासनाय नमः।' मन्त्रद्वारा पूजन करे। शिवके सिंहासनके रूपमें जो मञ्ज या चौकी है, उसके चार पाये हैं, जो विचित्र सिंहकी-सी आकृतिसे सुशोधित होते हैं। वे सिंह मण्डलाकारमें स्थित रहकर अपने आगेवालेके पृष्ठभागको ही देखते हैं तथा सत्ययुग, त्रेता, द्वापर और कलियुग —इन चार युगोंके प्रतीक हैं। तत्पश्चात् भगवान् शिवकी आसन-पादकाकी पूजा करे। तदनन्तर धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्यकी पूजा करे। वे अग्नि आदि चारों कोणोंमें स्थित है। उनके वर्ण क्रमशः कप्र, कुङ्कुम, सुवर्ण और काजलके समान हैं। इनका चारों पायोंपर क्रमशः पूजन करे। इसके बाद (ॐ हां अधरस्टनाय नमोऽधः', ॐ हां ऊर्ध्वस्त्रदनाय नम **ऊखैं। ॐ हां पशासनाय नमः।** —ऐसा कहकर) आसनपर विराजमान अष्टदल कमलके नीचे-ऊपरके दलोंकी, सम्पूर्ण कमलकी तथा 'ॐ हां कर्णिकायै नमः।' के द्वारा कर्णिकाके मध्यधागकी पुजा करे। उस कमलके पूर्व आदि आठ दलोंमें तथा मध्यभागमें नौ पीठ-शक्तियोंकी पूजा करनी चाहिये। वे शक्तियाँ चैवर लेकर खड़ी हैं। उनके हाथ वरद एवं अभयकी मुद्राओंसे सुशोभित 81188-8011

यत्त्वगस्थिगतं पापं देहे तिहति देहिनाम्। ब्रह्मकृचौं दहेत्समां प्रदीप्ताग्निरिवेन्धनम्॥ (वृद्धशातातपः १२)

अर्थात् 'देहधारियोंके शरीरमें चमड़े और हड्डॉक्कमें जो चन विद्यमान है, वह सब ब्रह्मकूर्च इस प्रकार जला दे, जैसे प्रव्यक्तित आग इन्धनको जला डालती है।'

१. ब्रह्मकूर्यकी विधि इस प्रकार है—पलाल पा कमलके गर्नमें अथवा ताँवे या सुवर्णके पाडमें प्रश्नम्थ्य संग्रह करना चाहिये। गरवर्धी-मन्त्रसे गीमूजना, 'गन्यद्वार्ग' (ब्रीमूक) इस मन्त्रसे गीकरका, 'आप्यावनव' (शु० चकु० १२।११२) इस मन्त्रसे पूपका, 'रिधकाल्यों (शु० चकु० १२।१२) इस मन्त्रसे प्रीका, 'तेवोऽसि तुकं०' (शु० चकु० २२।१) इस मन्त्रसे घीका और 'रेवस्य त्वा०' (शु० यकु० ६।३०) इस मन्त्रसे कृतोदकका संग्रह करे। चतुर्देशीको उपजान करके अमावस्थाको उपयुक्त वस्तुओंका संग्रह करे। गोमूत्र एक पल होना चाहिये, गोबर आधे अंगुदेके करावर हो, द्धका पत स्वत पत और द्रशिका तीन पल है। यी और कुशोदक एक-एक पल बताये गये हैं। इस प्रकार इन सबको एकत्र करके परस्या मिला दे। तापक्षात् स्वत-सात पत्रोंके तीन कृत लेकर जिनके अग्रभाग कटे न हों, उनसे उस पद्धपत्रमकी अग्निमें आदुति दे। आदुतिसे बचे हुए पद्धपत्रमको प्रावसे आत्रावस्त और प्रणवसे ही मन्यर करके, प्रणवसे हो हाथमें ले तथा फिर प्रणवस्त ही उच्चारण करके उसे यी बाय। इस प्रकार तैयार किये हुए पद्धपत्रमको 'बहाकूचं' करते हैं। स्त्री-सूद्रोंको ब्राह्मणके द्वरा पद्धपत्र बनकाकर प्रणव-उच्चारणके बिना हो योग चाहिये। सर्वसाधारणके लिये ब्रह्मकूचं' करते हैं। स्त्री-सूद्रोंको ब्राह्मणके द्वरा पद्धपत्र बनकाकर प्रणव-उच्चारणके बिना हो योग चाहिये। सर्वसाधारणके लिये ब्रह्मकूचं-पानका मन्त्र यह है—

२. प्रचलित 'गं' आदि स्वबीजके स्वानपर 'हां' बीज सोमरुम्भूकी 'कर्मकरण्डक्रमावली' में भी मिलता है।

उनके नाम इस प्रकार है-वामा, ज्येष्ठा, रौद्री, काली, कलविकारिणी, बलविकारिणी, बलप्रमिथनी, सर्वभूतदमनी तथा मनोन्मनी-इन सबका क्रमशः पूजन करना चाहिये। वामा आदि आठ शक्तियोंका कमलके पूर्व आदि आठ दलोंमें तथा नवीं मनोन्मनीका कमलके केसर-भागमें क्रमशः पूजन किया जाता है। यथा-'ॐ हां बामायै नमः।' इत्यादि। तदनन्तर पृथ्वी आदि अष्ट मूर्तियों एवं विशुद्ध विद्यादेहका चिन्तन एवं पूजन करे। (यथा-पूर्वमें 'ॐ सूर्यमृतंये नमः।' अग्निकोणमें 'ॐ चन्द्रपूर्तचे नमः।' दक्षिणमें 'ॐ पृथ्वीमृतये नमः।' नैर्ऋत्यकोणमें 'ॐ जलमृतीये नमः।' पश्चिममें 'ॐ बह्विमृतीये नमः।' वायव्यकोणमें 'ॐ वायुमृतंये नमः।' उत्तरमें 'ॐ आकाशमृतये नम:।' और ईशानकोणमें 'ॐ यजमानमृतये नमः।') तत्पश्चात् शुद्ध विद्याकी और तत्त्वव्यापक आसनको पूजा करनी चाहिये। उस सिंहासनपर कर्प्र-गौर, सर्वव्यापी एवं पाँच मुखोंसे सुशोभित भगवान महादेवको प्रतिष्ठित करे। उनके दस भुजाएँ हैं। चे अपने मस्तकपर अर्धचन्द्र धारण करते हैं। उनके दाहिने हाथोंमें शक्ति, ऋष्टि, शूल, खष्टाङ्ग और वरद-मुद्रा है तथा अपने बायें हाथोंमें वे डमरू, बिजौरा नीब, सर्प, अक्षसूत्र और नील कमल धारण

करते हैं ॥ ४८-५१॥

आसनके मध्यमें विराजमान भगवान शिवकी वह दिव्य मूर्ति बत्तीस लक्षणोंसे सम्पन्न है, ऐसा चिन्तन करके स्वयं-प्रकाश शिवका स्मरण करते हुए 'ॐ हां हां हां शिवमृतंये नम: ।' कहकर उसे नमस्कार करे। ब्रह्मा आदि कारणोंके त्यागपूर्वक मन्त्रको शिवमें प्रतिष्ठित करे। फिर यह चिन्तन करे कि ललाटके मध्यभागमें विराजमान तथा तारापति चन्द्रमाके समान प्रकाशमान बिन्दरूप परमञ्जिव हृदयादि छ: अङ्गाँसे संयुक्त हो पृष्पाञ्जलिमें उतर आये हैं। ऐसा ध्यान करके उन्हें प्रत्यक्ष पुजनीय पूर्तिमें स्थापित कर दे। इसके बाद 'ॐ हां हीं शिवाय नम:।'-यह मन्त्र बोलकर मन-ही-मन आवाहनी'-मुद्राद्वारा मूर्तिमें भगवान् शिवका आवाहन करे। फिर स्थापनी-मुद्राद्वारा वहाँ उनकी स्थापना और संनिधापिनी-मुद्राद्वारा भगवान् शिवको समीपमें विराजमान करके सॅनिरोधनी-मुद्राद्वारा उन्हें उस मूर्तिमें अवरुद्ध करे। तत्पश्चात् 'निष्ठरायै कालकल्यायै (कालकान्यै अथवा काल-कान्तायै) फट्र।' का उच्चारण करके खड़ग-मुद्रासे भय दिखाते हुए विघ्नोंको मार भगावे। इसके बाद लिङ्ग-मुद्राका प्रदर्शन करके नमस्कार करे॥ ५२-५६॥

इसके बाद 'नमः' बोलकर अयगुण्ठन

१. अन्य तन्त्र-ग्रन्थोंमें 'कलविकरिणी' नाम मिलता है।

२. अन्यत्र 'बलविकरिको' गाम मिलता है।

न्यसेत् सिंहासने देवं मुक्तं पश्चमुखं विभुम्। दरुकाई च खण्डेन्द्रं दधानं दक्षिणै: करै: व राकपृष्टिशुलसद्वाङ्गवरदं बानकै: कौ:। डमरं बीवपूरं च नागश्च सुत्रकोत्पलम्॥ (अग्निक ७४।५०-५१)

४. दोनों हायोंकी अञ्चलि बनाकर अनामिका औपुलियोंकि मूलपर्वपर औपुढेको लगा देना—यह आवाहनकी मुद्रा है।

५, यह आबाहनी मुद्रा ही अधोमुखी (नीचेकी ओर मुखवाली) कर दी जाब तो 'स्थापिनी (बिटानेवाली) मुद्रा' कहलाती है।

६. अँगुठोंको कपर ठठाकर दोनों हावोंकी संयुक्त मुट्टी बाँध सेनेपर 'सॉनधापिनी (निकट सम्पर्कमें लानेवाली) मुद्रा' बन जाती है।

७. यदि मुट्ठीके भीतर अँगुठेको डाल दिया जाव तो 'सॅनिरोधिनो (रोक रखनेवाली) मुद्रा' कहलाती है।

८. दोनों हायोंको अञ्चल बाँधकर अनामिका और क्रानिष्ठका अँगुलिकोंको परस्मर सटाकर लिङ्काकार खड़ी कर ले। दोनों मध्यमाओंका अग्रभाग बिना खडी किये परस्पर मिला दे। दोनों तजीनयोंको मध्यमाओंक साथ सटाये रखे और अँगुठोंको तजीनयोंके मुलभागमें लगा ले। यह अर्थासहित शिवलिङ्गकी मुद्रा है।

करे। आवाहनका अर्थ है सादर सम्मुखीकरण-इष्टदेवको अपने सामने उपस्थित करना। देवताको अर्चा-विग्रहमें बिठाना हो उसकी स्थापना है। 'प्रभो! मैं आपका हैं'-ऐसा कहकर भगवान्से निकटतम सम्बन्ध स्थापित करना हो 'संनिधान' या 'संनिधापन' कहलाता है। जबतक पूजन-सम्बन्धी कर्मकाण्ड चालू रहे, तबतक भगवानुकी समीपताको अक्षुण्ण रखना ही 'निरोध' है और अभक्तोंके समक्ष जो शिवतत्त्वका अप्रकाशन या संगोपन किया जाता है, उसीका नाम 'अवगुण्टन' है। तदनन्तर सकलीकरण करके 'हृदयाय नमः', 'शिरसे स्वाहा', 'शिखायं वषद्', 'कवचाय हुम्', 'नेत्राध्यां बीषट्', 'अस्त्राय फट्'—इन छ: मन्त्रोंद्वारा इदयादि अङ्गोंकी अङ्गीके साथ एकता स्थापित करे-यही 'अमृतीकरण' है। चैतन्यशक्ति भगवान शंकरका हृदय है, आठ प्रकारका ऐसर्थ उनका सिर है, वशित्व उनकी शिखा है तथा अभेद्य तेज भगवान् महेश्वरका कवच है। उनका दु:सह प्रताप ही समस्त विघ्नोंका निवारण करनेवाला अस्त्र है। हृदय आदिको पूर्वमें रखकर क्रमशः 'नमः', 'स्वधा', 'स्वाहा' और 'वीषट्' का क्रमश: उच्चारण करके पाद्य आदि निवेदन करे॥५७ - ६१ ई॥

पाद्यको आराध्यदेवके युगल चरणारविन्दीमें, आचमनको मुखारविन्दमें तथा अर्घ्य, दुर्वा, पुष्प और अक्षतको इष्टदेवके मस्तकपर चढाना चाहिये। इस प्रकार दस संस्कारोंसे परमेश्वर शिवका संस्कार करके गन्ध-पुष्प आदि पञ्च-उपचारींसे

विधिपूर्वक उनकी पूजा करे। पहले जलसे देवविग्रहका अध्युक्षण (अभिषेक) करके राई-लोन आदिसे उबटन और मार्जन करना चाहिये। तत्पश्चात् अर्घ्यजलको बुँदों और पुष्प आदिसे अभिषेक करके गड्ओंमें रखे हुए जलके द्वारा धीर-धीरे भगवानुको नहलावे। दूध, दही, घी, मध् और शक्कर आदिको क्रमशः ईशान, तत्पुरुष, अधोर, बामदेव और सद्योजात —इन पाँच \* मन्त्रोंद्वारा अधिमन्त्रित करके उनके द्वारा बारी-बारीसे स्तान करावे। उनको परस्पर मिलाकर पञ्चामृत बना ले और उससे भगवानुको नहलावे। इससे भोग और मोक्षकी प्राप्ति होती है। पूर्वोक्त दूध-दही आदिमें जल और ध्रुप मिलाकर उन सबके द्वारा इष्ट देवता-सम्बन्धी मूल-मन्त्रके उच्चारणपूर्वक भगवान् शिवको स्नान करावे॥६२-६६॥

तदनन्तर जीके आटेसे चिकनाई मिटाकर इच्छानसार शीतल जलसे स्नान करावे। अपनी शक्तिके अनुसार चन्दन, केसर आदिसे युक्त जलद्वारा स्नान कराकर शुद्ध वस्त्रसे इष्टदेवके श्रीविग्रहको अच्छी तरह पाँछे। उसके बाद अर्घ्य निवेदन करे। देवताके ऊपर हाथ न घुमावे। शिवलिङ्गके मस्तकभागको कभी पुष्पसे शुन्य न रखे। तत्पश्चात् अन्यान्य उपचार समर्पित करे। (स्नानके पश्चात् देवविग्रहको वस्त्र और यज्ञोपवीत धारण कराकर) चन्दन-रोली आदिका अनुलेप करे। फिर शिव-सम्बन्धी मन्त्र बोलकर पुष्प अपँण करते हुए पूजन करे। धूपके पात्रका अस्त्र-मन्त्र (फट्)-से प्रोक्षण करके शिव-मन्त्रसे धृपद्वारा

ये पाँच मन्त्र इस प्रकार हैं—

<sup>(</sup>१) ॐ ईतानः सर्वविद्यानामीधरः सर्वभूतनां ब्रह्माधिपतिबंद्याणे ब्रह्म तिवो मैऽस्तु सदा तियोग् ।

<sup>(</sup>२) ॐ तत्पुरुवाय विचाहे महादेवाय थीमहि। तन्नो सदः प्रवोदपात् ॥

<sup>(</sup>३) ३५ आपोरेभ्योऽथ घोरेभ्यो घोरधोरतरेम्यः । सर्वेध्यः सर्वसर्वेभ्यो ननस्तेऽस्तु रुद्ररूपेभ्यः ॥

<sup>(</sup>४) ॐ वामदेवाय तमो व्येष्ठय नमः बेष्ठय नमो ल्याच नमः कालाच नमः कलविकरणाय नमो बलविकरणाय नमो बलाय नमो बल-प्रमथनाय नमः सर्वभृतद्यनाय नमो मनोन्मनाय नमः ह

<sup>(</sup>५) ॐ सद्योजातं प्रपद्मापि सद्योजाताय वै नमी नमः । भवे भवे नातिभवे भवस्य मां भवोद्धवाय नमः ॥

पूजन करे। फिर अस्त्र-मन्त्रद्वारा पूजित घण्टा बजाते हुए गुग्गुलका धूप जलावे। फिर 'शिखाय नमः।' बोलकर अमृतके समान सुस्वादु जलसे भगवान्को आचमन करावे। इसके बाद आरती उतारकर पुनः पूर्ववत् आचमन करावे। फिर प्रणाम करके देवताकी आज्ञा ले भीगाङ्गोंकी पूजा करे॥ ६७ —७१॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

अग्निकोणमें चन्द्रमाके समान उज्जल हृदयका, ईशानकोणमें सुवर्णके समान कान्तिवाले सिरका, नैर्ऋत्यकोणमें लाल रंगको शिखाका तथा वायव्यकोणमें काले रंगके कवचका पूजन करे। फिर अग्निवर्ण नेत्र और कृष्ण-पिङ्गल अस्त्रका पूजन करके चतुर्मुख ब्रह्मा और चतुर्भुंज विष्णु आदि देवताओंको कमलके दलोंमें स्थित मानकर इन सबकी पूजा करे। पूर्व आदि दिशाओंमें दाढ़ोंके समान विकराल, वज्रतुल्य अस्त्रका भी पूजन करे॥ ७२-७३॥

मूल स्थानमें 'ॐ हां हूं शिखाय नमः।'
बोलकर पूजन करे। 'ॐ हां हृदयाय नमः, हीं
शिरसे स्वाहा।' बोलकर हृदय और सिरकी पूजा
करे। 'हूं शिखाय वषट्' बोलकर शिखाकी, 'हैं
कवचाय हुम्।' कहकर कवचकी तथा 'हः
अस्त्राय फट्।' बोलकर अस्त्रकी पूजा करे।
इसके बाद परिवारसहित भगवान् शियको क्रमशः
पाद्य, आचमन, अर्घ्य, गन्ध, पुष्प, धूप, दीप,
नैवेद्य, आचमनीय, करोहुर्तन, ताम्बूल, मुख्वास
(इलायची आदि) तथा दर्पण अर्पण करे। तदनन्तर
देवाधिदेवके मस्तकपर दूर्वा, अक्षत और पवित्रक
चढ़ाकर हृदय (नमः)-से अभिमन्त्रित मूलमन्त्रका

एक सौ आठ बार जप करे। तत्पश्चात् कवचसे आवेष्टित एवं अस्त्रके द्वारा सुरक्षित अक्षत-कुश, पुष्प तथा उद्भव नामक मुद्रासे भगवान् शिवसे इस प्रकार प्रार्थना करे—॥७४—७७ है॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'प्रभो! गुह्मसे भी अति गुह्म वस्तुकी आप रक्षा करनेवाले हैं। आप मेरे किये हुए इस जपको ग्रहण करें, जिससे आपके रहते हुए आपकी कृपासे मुझे सिद्धि प्राप्त हो"॥७८ है॥

भोगकी इच्छा रखनेवाला उपासक उपर्युक्त स्लोक पढ़कर, मूल मन्त्रके उच्चारणपूर्वक दाहिने हाथसे अर्घ्य-जल ले भगवान्के वरकी मुद्रासे युक्त हाथमें अर्घ्य निवेदन करे। फिर इस प्रकार प्रार्थना करे—'देव! शंकर! हम कल्याणस्वरूप आपके चरणोंकी शरणमें आये हैं। अतः सदा हम जो कुछ भी शुभाशुभ कर्म करते आ रहे हैं, उन सबको आप नष्ट कर दीजिये—निकाल फेंकिये। हूँ क्षः। शिव ही दाता हैं, शिव ही भोका हैं, शिव ही यह सम्पूर्ण जगत् हैं, शिवकी सर्वत्र जय हो। जो शिव हैं, वहीं मैं हूँ । ७९—८१ है।।

इन दो श्लोकोंको पढ़कर अपना किया हुआ जप आराध्यदेवको समर्पित कर दे। तत्पक्षात् जपे हुए शिव-मन्त्रका दशांश भी जपे (यह हवनकी पूर्तिके लिये आवश्यक है।) फिर अर्घ्य देकर भगवान्की स्तुति करे। अन्तमें अष्टमूर्तिधारी आराध्यदेव शिवको परिक्रमा करके उन्हें साध्यङ्ग प्रणाम करे। नमस्कार और शिव-ध्यान करके वित्रमें अथवा अग्न आदिमें भगवान् शिवके उद्देश्यसे यजन-पूजन करना चाहिये॥ ८२—८४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'शिव-पूजाको विधिका वर्णन' नामक चौहसरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥७४॥

マルガスカンハ

र. गुझातिगुझगोप्ता त्वं गृहापास्मत्कृतं जपम्।सिद्धिभंवतु मे येन त्वतप्रसादात् त्वधि स्थिते॥ (अगिन० पु० ७४ –७८ ई॥)

२. यर्ष्किचित्कुमेंहे देव सदा सुकृतदुष्कृतम्॥ तन्मे शिवपदस्थस्य हूं शः श्रेपय शंका। शिवो दाल शिवो भोका शिवः सर्वेमिदं जगत्॥ शिवो जयति सर्वत्र यः शिवः सोउडमेव व। (अग्नि० ७४।८०—८२)

#### पचहत्तरवाँ अध्याय शिवपुजाके अङ्गभुत होमकी विधि

भगवान् महेश्वर कहते हैं — स्कन्द! पूजनके | पश्चात् अपने शरीरको वस्त्र आदिसे आवृत करके | हाथमें अर्घ्यपात्र लिये उपासक अग्निशालामें जाव

और दिव्यदृष्टिसे यज्ञके समस्त उपकरणोंकी कल्पना (संग्रह) करे। उत्तराभिमुख हो कुण्डको देखे। कुशोंद्वारा उसका ग्रोक्षण एवं ताडन (मार्जन)

करे। ताडन तो अस्त्र-मन्त्र (फट्)-से करे; किंतु उसका अभ्यक्षण कवच-मन्त्र (हुम्)-से

करना चाहिये। खड्गसे कुण्डका खात उद्धार, पुरण और समता करे। कवच (हुम्)-से उसका

अभिषेक तथा शरमन्त्र (फट्)-से भूमिको कुटनेका कार्य करे। सम्मार्जन, उपलेपन, कलात्मक

रूपकी कल्पना, त्रिसूत्री-परिधान तथा अर्वन भी सदा कवच-मन्त्रसे ही करना चाहिये। कुण्डके

सदा कवच-मन्त्रस हा करना चाहिय। कुण्डक उत्तरमें तीन रेखा करे। एक रेखा ऐसी खींचे, जो पूर्वाभिमुखी हो और ऊपरसे नीचेकी ओर गयो

हो। कुश अथवा त्रिशूलसे रेखा करनी चाहिये। अथवा उन सभी रेखाओंमें उलट-फेर भी किया

जा सकता है॥१-५॥ अस्त्र-मन्त्र (फद्र)-का उच्चारण करके

वजीकरणकी क्रिया करे। 'नमः' का उच्चारण करके कुशोंद्वारा चतुष्मथका न्यास करे। कवच-मन्त्र (हुम्) बोलकर अक्षपात्रका और हदय-मन्त्र (नमः)-से विष्टरका स्थापन करे। 'वागीश्चर्यं

नमः ।' 'ईशाय नमः '—ऐसा बोलकर वागीश्वरी देवी तथा ईशका आवाहन एवं पूजन करे। इसके बाद अच्छे स्थानसे शुद्धपात्रमें रखी हुई अग्निको ले आवे। उसमेंसे 'क्रव्यादमग्निं प्रहिणोमि

दूरम्०' (शु॰ यजु॰ ३५।१९) इत्यादि मन्त्रके उच्चारणपूर्वक क्रव्यादके अंशभूत अग्निकणको निकाल दे। फिर निरीक्षण आदिसे शोधित औदर्ब, ऐन्दव तथा भौत — इन त्रिविध अग्नियोंको एकत्र करके, 'ॐ हूं बह्निचैतन्याय नमः।' का उच्चारण करके अग्निबीज (रं)-के साथ स्थापित करे॥ ६—८ ई॥

संहिता-मन्त्रसे अभिमन्त्रित, धेनुमुद्राके प्रदर्शनपूर्वक अमृतीकरणकी क्रियासे संस्कृत, अस्त्र-मन्त्रसे सुरक्षित तथा कवच-मन्त्रसे अवगुण्ठित एवं पूजित अग्निको कुण्डके कपर प्रदक्षिणा-

क्रमसे तीन बार घुमाकर, 'यह भगवान् शिवका बीज हैं'—ऐसा चिन्तन करके ध्यान करे कि 'वागीश्वरदेवने इस बीजको वागीश्वरीके गर्भमें

स्थापित किया है।' इस ध्यानके साथ मन्त्र-साधक दोनों पुटने पृथ्वीपर टेककर नमस्कारपूर्वक

उस अग्निको अपने सम्मुख कुण्डमें स्थापित कर दे। तत्पक्षात् जिसके भीतर बीजस्वरूप अग्निका

आधान हो गया है, उस कुण्डके नाभिदेशमें कुशोंद्वारा परिसमूहन करे। परिधान-सम्भार, शुद्धि,

आचमन एवं नमस्कारपूर्वक गर्भाग्निका पूजन करके उस गर्भज अग्निकी रक्षाके लिये अस्त्र-

मन्त्रसे भावनाद्वारा ही वागीश्वरीदेवीके पाणिपल्लवमें कङ्कण (या रक्षासूत्र) बाँधे॥९—१३ :॥

सद्योजात-मन्त्रसे गर्भाधानके उद्देश्यसे अग्निका पूजन करके हृदय-मन्त्रसे तीन आहुतियाँ दे। फिर भावनाद्वारा ही तृतीय मासमें होनेवाले पुंसवन-

संस्कारकी सिद्धिके लिये वामदेवमन्त्रद्वारा अग्निकी पूजा करके, 'शिरसे स्वाहा।' बोलकर तीन

आहुतियाँ दे। इसके बाद उस अग्निपर जलबिन्दुओंसे छींटा दे। तदनन्तर छठे मासमें होनेवाले

सीमन्तोन्नयन-संस्कारकी भावना करके, अघोर-मन्त्रसे अग्निका पूजन करके 'शिखायै वषट्।'

का उच्चारण करते हुए तीन आहुतियाँ दे तथा

शिखा-मन्त्रसे ही मुख आदि अङ्गोंकी कल्पना करे। मुखका उद्घाटन एवं प्रकटीकरण करे। तत्पश्चात् पूर्ववत् दसवें मासमें होनेवाले जातकर्म एवं नरकर्मकी भावनासे तत्पुरुष-मन्त्रद्वारा दर्भ आदिसे अग्निका पूजन एवं प्रज्वलन करके गर्भमलको दूर करनेवाला स्नान करावे तथा ध्यानद्वारा देवीके हाथमें सुवर्ण-बन्धन करके इदय-मन्त्रसे पूजन करे। फिर सूतककी तत्काल निवृत्तिके लिये अस्त्र-मन्त्रद्वारा अधिमन्त्रित जलसे अधिषेक करे॥ १४—१९॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

कुण्डका बाहरकी ओरसे अस्त्र-मन्त्रके उच्चारणपूर्वक कुशोंद्वारा ताडन या मार्जन करे। फिर 'हुम्' का उच्चारण करके उसे जलसे सींचे। तत्पश्चात् कुण्डके बाहर मेखलाऑपर अस्त्र-मन्त्रसे उत्तर और दक्षिण दिशाओं में पूर्वाग्र तथा पूर्व और पश्चिम दिशाओंमें उत्तराग्न कुशाओंको बिद्यावे। उनपर हृदय-मन्त्रसे परिधि-विष्टर (आठों दिशाओंमें आसनविशेष) स्थापित करे। इसके बाद सद्योजातादि पाँच पुख-सम्बन्धी मन्त्रोंसे तथा अस्त्र-मन्त्रसे नालच्छेदनके उददेश्यसे पाँच समिधाओंके मूलभागको धीमें डुबोकर उन पाँचोंकी आहुति दे। तदनन्तर ब्रह्मा, शंकर, विष्णु और अनन्तका दूर्वा और अक्षत आदिसे पूजन करे। पूजनके समय उनके नामके अन्तमें 'नमः' जोड़कर उच्चारण करे। यथा - 'ब्रह्मणे नमः।' 'शंकराय नमः।' 'विष्णवे नमः।' 'अनन्ताय नम:।' फिर कुण्डके चारों ओर बिछे हुए पूर्वोक्त आठ विष्टरोंपर पूर्वादि दिशाओंमें क्रमश: इन्द्र, अरिन, यम, निर्ऋति, वरुण, वायु, कुबेर और ईशानका आवाहन और स्थापन करके यह भावना करे कि उन सबका मुख अग्निदेवकी ओर है। फिर उन सबकी अपनी-अपनी दिशामें पूजा करे। पूजाके समय उनके नाम मन्त्रके अन्तमें

'नमः' जोड्कर बोले। यथा—'इन्द्राय नमः।' इत्यादि॥२०—२३ है॥

इसके बाद उन सब देवताओंको भगवान् शिवकी यह आज्ञा सुनावे—'देवताओ! तुम सब लोग विघ्नसमूहका निवारण करके इस बालक (अग्नि)-का पालन करो।' तदनन्तर ऊर्ध्वमुख खुक् और खुवको लेकर उन्हें बारी-बारीसे तीन बार अग्निमें तपावे। फिर कुशके मूल, मध्य और अग्रभागसे उनका स्पर्श करावे। कुशसे स्पर्श कराये हुए स्थानोंमें क्रमशः आत्मतत्त्व, विद्यातत्त्व और शिवतत्त्व—इन तीनोंका न्यास करे। न्यास-वाक्य इस प्रकार हैं—'ॐ ह्रां आत्मतत्त्वाय नमः।' 'ॐ ह्रीं विद्यातत्त्वाय नमः।' 'ॐ हूँ शिवतत्त्वाय नमः।'॥ २४—२६ ई॥

तत्पश्चात् सुक्में 'नमः' के साथ शक्तिका और खुवमें शिवका न्यास करे। यथा-'शक्त्यै नमः ।' 'शिवाय नमः ।' फिर तीन आवृत्तिमें फैले हुए रक्षासुत्रसे खुक और खुव दोनोंके ग्रीवाभागको आवेष्टित करे। इसके बाद पुष्पादिसे उनका पूजन करके अपने दाहिने भागमें कुशोंके कपर उन्हें रख दे। फिर गायका घी लेकर, उसे अच्छी तरह देख-भालकर शुद्ध कर ले और अपने स्वरूपके ब्रह्ममय होनेकी भावना करके, उस घीके पात्रको हाथमें लेकर हृदय-मन्त्रसे कुण्डके ऊपर अग्निकोणमें चुमाकर, पुन: अपने स्वरूपके विष्णुमय होनेकी भावना करे। तत्पश्चात् घृतको ईशानकोणमें रखकर कुशाग्रभागसे घी निकाले और 'शिरसे स्वाहा।' एवं 'विष्णवे स्वाहा।' बोलकर भगवान् विष्णुके लिये उस भृतबिन्दुकी आहुति दे। अपने स्वरूपके रुद्रमय होनेकी भावना करके, कुण्डके नाभिस्थानमें घृतको रखकर उसका आप्लावन करे॥ २७ - ३१ ई॥

(फैलाये हुए अँगूठेसे लेकर तर्जनीतककी

लंबाईको 'प्रादेश' कहते हैं।) प्रादेश बराबर लंबे दो कुशोंको अङ्गष्ट तथा अनामिका—इन दो अँगुलियोंसे पकडकर उनके द्वारा अस्त्र (फट्)-के उच्चारणपूर्वक अग्निके सम्मुख घीको प्रवाहित करे। इसी प्रकार हृदय-मन्त्र (नम: )-का उच्चारण करके अपने सम्मुख भी घृतका आप्लावन करे। 'नमः' के उच्चारणपूर्वक हाथमें लिये हुए कुशके दग्ध हो जानेपर उसे शस्त्र-क्षेप (फट्के उच्चारण)-के द्वारा पवित्र करे। एक जलते हुए कुशसे उसकी नीराजना (आरती) करके फिर दूसरे कुशसे उसे जलावे। उस जले हुए कुशको अस्त्र-मन्त्रसे पुन: अग्निमें ही डाल दे। तत्पश्चात् घृतमें एक प्रादेश बराबर कुश छोड़े, जिसमें गाँउ लगायी गयी हो। फिर घीमें दो पक्षों तथा इडा आदि तीन नाडियोंकी भावना करे। इडा आदि तीनों भागोंसे क्रमश: ख़बद्वारा घी लेकर उसका होम करे। 'स्वा' का उच्चारण करके खुवावस्थित धीको अग्निमें डाले और 'हा' का उच्चारण करके हुतशेष घीको उसे डालनेके लिये रखे हुए पात्रविशेषमें छोड़ दे। अर्थात् 'स्वाहा' बोलकर क्रमशः दोनों कार्य (अग्निमें हवन और शेषका पात्रविशेषमें प्रक्षेप) करे॥ ३२-३६॥

प्रथम इडाभागसे घी लेकर 'ॐ हामग्नसे स्वाहा।' इस मन्त्रका उच्चारण करके घीका अग्निमें होम करे और हुतशेषका पात्रविशेषमें प्रक्षेप करे। इसी प्रकार दूसरे पिङ्गलाभागसे घी लेकर 'ॐ हां सोमाय स्वाहा।' बोलकर घीमें आहुति दे और शेषका पात्रविशेषमें प्रक्षेप करे। फिर 'सुवुम्णा' नामक तृतीय भागसे घी लेकर 'ॐ हामग्नीषोमाभ्यां स्वाहा।' बोलकर सुवाद्वारा घी अग्निमें डाले और शेषका पात्रविशेषमें प्रक्षेपण करे। तत्पश्चात् बालक अग्निके मुखमें नेत्रत्रयके स्थानविशेषमें तीनों नेत्रोंका उद्घाटन

करनेके लिये घृतपूर्ण सुवद्वारा निम्नाङ्कित मन्त्र बोलकर अग्निमें चौथी आहुति दे—'ॐ हामग्नये स्विष्टकृते स्वाहा'॥ ३७ —३९॥

तत्पश्चात् (पहले अध्यायमें बताये अनुसार) 'ॐ हां हृदयाय नम:।' इत्यादि छहों अङ्ग-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा घीको अभिमन्त्रित करके धेनुमुद्राद्वारा जगावे। फिर कवच-मन्त्र (हुम्)-से अवगुण्डित करके शरमन्त्र (फद्)-से उसकी रक्षा करे। इसके बाद हृदय-मन्त्रसे घृतबिन्दुका उत्शेपण करके उसका अध्यक्षण एवं शोधन करे। साथ ही शिवस्वरूप अग्निके पाँच मुखाँके लिये अभिधार-होम, अनुसंधान-होम तथा मुखोंके एकीकरण-सम्बन्धी होम करे। अभिघार-होमकी विधि यों है—'ॐ हां सद्योजाताय स्वाहा। ॐ हां वामदेवाय स्वाहा। ॐ हां अघोराय स्वाहा। ॐ हां तत्पुरुषाय स्थाहा। ॐ हां ईशानाय स्थाहा।'-इन पाँच मन्त्रोंद्वारा सद्योजातादि पाँच मुखाँके लिये अलग-अलग क्रमशः घीकी एक-एक आहुति देकर उन मुखोंको अभिधारित-धीसे आप्लावित करे। यही मुखाभिधार-सम्बन्धी होम है। तत्पश्चात् दो-दो मुखोंके लिये एक साध आहुति दे; यही मुखानुसंधान होम है। यह होम निम्नाङ्कित मन्त्रोंसे सम्पन्न करे-'ॐ हां सद्योजातवामदेवाभ्यां स्वाहा। ॐ हां वामदेवाधोराभ्यां स्वाहा। ॐ हां अधोरतत्पुरुषाभ्यां स्वाहा। ॐ हां तत्पुरुषेशानाभ्यां स्वाहा।'॥४०-४४ 🖟॥

तदनन्तर कुण्डमें अग्निकोणसे वायव्यकोणतक तथा नैर्म्हर्यकोणसे ईशानकोणतक घीकी अविच्छिन धाराद्वारा आहुति देकर उक्त पाँचों मुखोंकी एकता करे। यथा—'ॐ हां सद्योजातवामदेवाघोर-तत्पुरुषेशानेभ्यः स्वाहा।' इस मन्त्रसे पाँचों मुखोंके लिये एक ही आहुति देनेसे उन सबका एकोकरण होता है। इस प्रकार इष्टमुखर्में सभी मुखोंका अन्तर्भाव होता है, अतः वह एक ही मुख उन सभी मुखोंका आकार धारण करता है— उन सबके साथ उसकी एकता हो जाती है। इसके बाद कुण्डके ईशानकोणमें अग्निको पूजा करके, अस्त्र-मन्त्रसे तीन आहुतियाँ देकर अग्निका नामकरण करे—"हे अग्निदेव। तुम सब प्रकारसे शिव हो, तुम्हारा नाम 'शिव' है।'' इस प्रकार नामकरण करके नमस्कारपूर्वक, पुजित हुए माता-पिता वागीश्वरी एवं वागीश्वर अथवा शक्ति एवं शिवका अग्निमें विसर्जन करके उनके लिये विधिपुरक पूर्णाहुति दे। मूल-मन्त्रके अन्तमें 'बौधद्' पद जोड़कर (यथा - ॐ नमः शिवाय वीयद्।-ऐसा कहकर) शिव और शक्तिके लिये विधिपूर्वक पूर्णाहुति देनी चाहिये। तत्पश्चात् इदय-कमलमें अङ्ग और सेनासहित परम तेजस्वी शिवका पूर्ववत् आवाहन करके पूजन करे और उनकी आज्ञा लेकर उन्हें पूर्णत: तुप्त करे॥ ४५-४९ ई॥

यज्ञाग्नि तथा शिवका अपने साथ नाडीसंधान करके अपनी शक्तिके अनुसार मूल-मन्त्रसे अङ्गाँसहित दशांश होम करे। घी, दूध और मधुका एक-एक 'कर्ष' (स्रोलह माशा) होम करना चाहिये। दहीकी आहुतिकी मात्रा एक 'सितुही' बताबी गयी है। दूधकी आहुतिका मान एक 'पसर' है। सभी भक्ष्य पदार्थी तथा लावाकी आहुतिकी मात्रा एक-एक 'मुरठी' है। मूलके तीन टुकड़ोंकी एक आहुति दी जाती है। फलको आहुति उसके अपने ही प्रमाणके अनुसार दी जाती है, अर्थात् एक आहुतिमें छोटा हो या बड़ा एक फल देना चाहिये। उसे खण्डित नहीं करना चाहिये। अन्नको आहुतिका मान आधा ग्रास है। जो सूक्ष्म किसमिस आदि वस्तुएँ हैं, उन्हें एक बार पाँचको संख्यामें लेकर होम करना चाहिये। ईंखको आहुतिका मान एक 'पोर' है। लताओंकी आहुतिका मान

एकीकरण होता है। इस प्रकार इष्टमुखमें सभी दो-दो अङ्गुलका दुकड़ा है। पुष्प और पत्रकी मुखोंका अन्तर्भाव होता है, अतः वह एक ही आहुति उनके अपने हो मानसे दो जाती है, मुख उन सभी मुखोंका आकार धारण करता है— अर्थात् एक आहुतिमें पूरा एक फूल और पूरा उन सबके साथ उसकी एकता हो जाती है। इसके एक पत्र देना चाहिये। समिधाओंकी आहुतिका वाद कुण्डके ईशानकोणमें अग्निकी पूजा करके, मान दस अङ्गुल है॥५०—५४॥

कपूर, चन्दन, केसर और कस्तूरीसे बने हुए दक्ष-कर्दम (अनुलेपविशेष)-की मात्रा एक कलाय (मटर या केराव)-के बराबर है। गुग्गुलकी मात्रा बेरके बीजके बराबर होनी चाहिये। कंदोंके आठवें भागसे एक आहुति दी जाती है। इस प्रकार विचार करके विधिपूर्वक उत्तम होम करे। इस तरह प्रणव तथा बीज-पदोंसे युक्त मन्त्रोंद्वारा होम-कर्म सम्यन करना चाहिये॥ ५५-५६॥

तदनन्तर घीसे भरे हुए खुक्के ऊपर अधोमुख लुक्को रखकर लुक्के अग्रभागमें फूल रख दे। फिर सार्थे और दायें हाथसे उन दोनोंको शङ्खकी मुद्रासे पकड़े। इसके बाद शरीरके ऊपरी भागको उन्नत रखते हुए उठकर खड़ा हो जाय। पैरोंको समभावसे रखे। खुक् और खुव दोनोंके मूलभागको अपनी नाभिमें टिका दे। नेत्रोंको सुक्के अग्र-भागपर ही स्थिरतापूर्वक जमाये रखे। ब्रह्मा आदि कारणोंका त्याग करते हुए भावनाद्वारा सुषुम्णा नाड़ीके मार्गसे निकलकर ऊपर उठे। सुक्-सुवके मुलभागको नाभिसे ऊपर उठाकर बार्थे स्तनके पास ले आवे। अपने तन-मनसे आलस्यको दूर रखे तथा (३० नम: शिवाय वीषट्। - इस प्रकार) मूल-मन्त्रका वौषट्-पर्यन्त अस्पष्ट (मन्द स्वरसे) उच्चारण करे और उस घीको जौकी-सी पतलो धाराके साथ अग्निमें होम · 1140-€0 11

इसके बाद आचमन, चन्दन और ताम्बूल आदि देकर भक्तिभावसे भगवान् शिवके ऐश्वर्यकी वन्दना करते हुए उनके चरणोंमें उत्तम (साष्टाङ्ग) प्रणाम करे। फिर अग्निकी पूजा करके 'ॐ हः अस्त्राय फट्।' के उच्चारणपूर्वक संहारमुद्राके द्वारा शंवरोंका आहरण करके इष्टदेवसे 'भगवन्! मेरे अपराधको क्षमा करें '- ऐसा कहकर हृदय-मन्त्रसे पुरक प्राणायामके द्वारा उन तेजस्वी परिधियोंको बडी श्रद्धांके साथ अपने इदयकमलमें स्थापित करे॥ ६१-६३ ई॥

सम्पूर्ण पाक (रसोई)-से अग्रभाग निकालकर कण्डके समीप अग्निकोणमें दो मण्डल बनाकर एकमें अन्तर्बलि दें और दूसरेमें बाह्य-बलि। प्रथम मण्डलके भीतर उर्व दिशामें 'ॐ हां रुद्रेभ्य: स्वाहा।'-इस मन्त्रसे रुद्रोंके लिये बलि (उपहार) अर्पित करे। दक्षिण दिशामें 'ॐ हां मातुभ्यः स्वाहा।' कहकर मातृकाओंके लिये, पश्चिम दिशामें 'ॐ हां गणेभ्य: स्वाहा तेभ्योऽयं बिलरस्त्।' ऐसा कहकर गणोंके लिये, उत्तर दिशामें ' ॐ हां यक्षेभ्य: स्वाहा तेभ्योऽयं बलिरस्त्।' कहकर यक्षोंके लिये, ईशानकोणमें 'ॐ हां ग्रहेभ्यः स्वाहा तेभ्योऽयं बलिरस्त्।' ऐसा कहकर ग्रहोंके लिये, अग्निकोणमें 'ॐ हां अस्रेष्यः स्वाहा तेभ्योऽयं बलिरस्तु।' ऐसा कहकर असुरोंके लिये, नैर्ज्ञह्यकोणमें 'ॐ हां रक्षोध्य: स्वाहा तेभ्योऽयं बलिरस्तु।' ऐसा कहकर राक्षसंकि लिये, वायव्यकोणमें 'ॐ हां नागेध्यः स्वाहा समेट ले॥ ६९-७१॥

तेभ्योऽयं बलिरस्तु।' ऐसा कहकर नागोंके लिये तवा मण्डलके मध्यभागमें 'ॐ हां नक्षत्रेभ्यः स्वाहा तेभ्योऽयं बलिरस्त्' ऐसा कहकर नक्षत्रोंके लिये बलि अर्पित करे॥ ६४-६७॥

इसी तरह 'ॐ हां राशिभ्यः स्वाहा तेभ्योऽयं बिलरस्त।' ऐसा कहकर अग्निकोणमें राशियोंके लिये, 'ॐ हां विश्वेष्यो देवेष्य: स्वाहा तेष्योऽयं बलिरस्त ।' ऐसा कहकर नैऋत्यकोणमें विश्वेदेवोंके लिये तथा 'ॐ हां क्षेत्रपालाय स्वाहा तस्मा अयं बलिरस्त्।' ऐसा कहकर पश्चिममें क्षेत्रपालको बलि दे॥६८॥

तदनन्तर दूसरे बाह्य-मण्डलमें पूर्व आदि दिशाओंके क्रमसे इन्द्र, अग्नि, यम, निर्ऋति, जलेश्वर वरुण, वायु, धनरक्षक कुबेर तथा ईशानके लिये बलि समर्पित करे। फिर ईशानकोणमें 'ॐ ब्रह्मणे नम: स्वाहा।' कहकर ब्रह्मके लिये तथा नैर्ऋत्यकोणमें 'ॐ विष्णावे नमः स्वाहा।' कहकर भगवान् विष्णुके लिये बलि दे। मण्डलसे बाहर काक आदिके लिये भी बलि देनी चाहिये। आन्तर और बाह्य-दोनों बलियोंमें उपयुक्त होनेवाले मन्त्रोंको संहारमुद्राके द्वारा अपने-आपमें

इस प्रकार आदि आन्नेय महाप्राणमें 'शिवपुत्राके अङ्गपुत होमको विधिका निरूपण' नामक पचहत्तरको अध्याय पुरा हुआ॥ ७५॥

### छिहत्तरवाँ अध्याय चण्डकी पूजाका वर्णन

शिवविग्रहके निकट जाकर साधक इस प्रकार प्रार्थना करे-'भगवन्! मेरे द्वारा जो पूजन और होम आदि कार्य सम्पन्न हुआ है, उसे तथा उसके पुण्यफलको आप ग्रहण करें।' ऐसा कहकर, स्थिरचित्त हो 'उद्भव' नामक मुद्रा दिखाकर अर्घ्यजलसे 'नमः' सहित पूर्वोक्त मूल-मन्त्र पढ्ते

महादेवजी कहते हैं-स्कन्द! तदनन्तर हुए इष्टदेवको अर्घ्य निवेदन करे। तत्पश्चात् पूर्ववत् पूजन तथा स्तोत्रोंद्वारा स्तवन करके प्रणाम करे तथा पराइमुख अर्घ्य देकर कहे-'प्रभी! मेरे अपराधोंको क्षमा करें।' ऐसा कहकर दिव्य नाराचमुद्रा दिखा 'अस्बाय फद' का उच्चारण करके समस्त संग्रहका अपने-आपमें उपसंहार करनेके पश्चात् शिवलिङ्गको मूर्ति-सम्बन्धी मन्त्रसे अभिमन्त्रित

करे। तदनन्तर वेदीपर इष्टदेवताकी पूजा कर लेनेपर मन्त्रका अपने-आपमें उपसंहार करके पूर्वोक्त विधिसे चण्डका पूजन करे॥ १-५॥

'ॐ चण्डेशानाय नम:।' से चण्डदेवताको नमस्कार करे। फिर मण्डलके मध्यभागमें 'ॐ चण्डमृतीये नमः।' से चण्डकी पूजा करे। उस मूर्तिमें 'ॐ धूलिचण्डेश्वराय हूं फद स्वाहा।' बोलकर चण्डेश्वरका आवाहन करे। इसके बाद अङ्ग-पुजा करे। यथा - ' ॐ चण्डहृदयाय हं फद्।' इस मन्त्रसे हृदयकी, 'ॐ चण्डशिरसे हुं फट्।' इस मन्त्रसे सिरकी, 'ॐ चण्डशिखायै हुं फट्।' इस मन्त्रसे शिखाकी, 'ॐ चण्डायुष्कवचाय हूं फद।' से कवचकी तथा 'ॐ चण्डास्त्राय हूं फट्।' से अस्त्रकी पूजा करे। इसके बाद रुद्राग्निसे उत्पन्न हुए चण्ड देवताका इस प्रकार ध्यान करे॥ ६-७ 🖟 ॥

'चण्डदेव अपने दो हाथोंमें जुल और टक्क धारण करते हैं। उनका रंग साँवला है। उनके तीसरे हाथमें अक्षसत्र और चौथेमें कमण्डल है। वे टङ्ककी-सी आकृतिवाले या अर्धचन्द्राकार मण्डलमें स्थित हैं। उनके चार मुख है।' इस प्रकार ध्यान करके उनका पूजन करना चाहिये। इसके बाद यथाशक्ति जप करे। हवनकी अङ्गभूत

सामग्रीका संचय करके उसके द्वारा जपका दशांश होम करे। भगवानुपर चढ़े हुए या उन्हें अर्पित किये हुए गो, भूमि, सुवर्ण, वस्त्र आदि तथा मणि-सुवर्ण आदिके आभूषणको छोडकर शेष सारा निर्माल्य चण्डेश्वरको समर्पित कर दे। उस समय इस प्रकार कहे-'हे चण्डेश्वर! भगवान् शिवकी आज्ञासे यह लेहा, चोष्य आदि उत्तम अन्त, ताम्बूल, पुष्पमाला एवं अनुलेपन आदि निर्माल्यस्वरूप भोजन तुम्हें समर्पित है। चण्ड! यह सारा पूजन-सम्बन्धी कर्मकाण्ड मैंने तुम्हारी आज्ञासे किया है। इसमें मोहवश जो न्यूनता या अधिकता कर दी गयी हो, वह सदा मेरे लिये पूर्ण हो जाय-न्यूनातिरिक्तताका दोष मिट जाय॥८-१२॥

इस तरह निवेदन करके, उन देवेश्वरका स्मरण करते हुए उन्हें अर्घ्य देकर संहार-मूर्ति-मन्त्रको पढ़कर संहारमुद्रा दिखाकर धीरे-धीर पुरक प्राणायाम-पूर्वक मूल-मन्त्रका उच्चारण करके सब मन्त्रींका अपने-आपमें उपसंहार कर ले। निर्माल्य जहाँसे हटाया गया हो, उस स्थानको गोबर और जलसे लीप दे। फिर अर्घ्य आदिका प्रोक्षण करके देवताका विसर्जन करनेके पश्चात् आचमन करके अन्य आवश्यक कार्य करे॥ १३ - १५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'चण्डको पूजाका वर्णन' नामक छिहतरवी अध्याय पूरा हुआ॥७६॥

## सतहत्तरवाँ अध्याय

घरकी कपिला गाय, चूल्हा, चक्की, ओखली, मूसल, झाड़ और खंभे आदिका पूजन एवं प्राणाग्निहोत्रकी विधि

भगवान् महेश्वर कहते हैं-स्कन्द! अव नम:। ॐ कपिले सुरभिप्रभे नम:। ॐ कपिले कपिलापूजनके विषयमें कहुँगा। निम्नाङ्कित मन्त्रोंसे सुमनसे नमः। ॐ कपिले भुक्तिमुक्तिप्रदे नमः।'\* गोमाताका पूजन करे—'ॐ कपिले नन्दे नम:। इस प्रकार गोमातासे प्रार्थना करे—'देवताओंको 3% कपिले भद्रिके नम:। 3% कपिले सुशीले अमृत प्रदान करनेवाली, वरदायिनी, जगन्माता

<sup>\*</sup> इन मन्त्रोंका भावार्थ इस प्रकार है—आन-ददायिनी, करन्यानकारिणी, उत्तम स्वभाववाली, सुर्राभकी-सी मनोहर कान्तिवाली, सुद्ध हृदयवाली तथा भोग और मोक्ष प्रदान करनेवालो कपिले! तुन्हें बार-बार नमस्कार है।

सौरभेयि! यह ग्रास ग्रहण करो और मुझे मनोवाञ्छित वस्तु दो। कपिले! ब्रह्मार्षे वसिष्ठ तथा बुद्धिमान् विश्वामित्रने भी तुम्हारी वन्दना की है। मैंने जो दुष्कर्म किया हो, मेरा वह सारा पाप तुम हर लो। गौएँ सदा मेरे आगे रहें, गौएँ मेरे पीछे भी रहें, गौएँ मेरे इदयमें निवास करें और मैं सदा गौओंके बीच निवास करूँ। गोमात:! मेरे दिये हुए इस ग्रासको ग्रहण करो।'

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

गोमाताके पास इस प्रकार बारंबार प्रार्थना करनेवाला पुरुष निर्मल (पापरहित) एवं शिव-स्वरूप हो जाता है। विद्या पढ़नेवाले मनुष्यको चाहिये कि प्रतिदिन अपने विद्या-ग्रन्थोंका पूजन करके गुरुके चरणोंमें प्रणाम करे। गृहस्य पुरुष नित्य मध्याहकालमें स्नान करके अष्टपुष्पिका (आठ फूलोंवाली) पूजाकी विधिसे भगवान् शिवका पूजन करे। योगपीठ, उसपर स्वापित शिवकी मूर्ति तथा भगवान् शिवके जानु, पर, हाथ, उर, सिर, वाक्, हृष्टि और बुद्धि—इन आठ अङ्गोंकी पूजा ही 'अष्टपुष्पिका पूजा' कहलाती है (आठ अङ्ग ही आठ फूल हैं)। मध्याहकालमें सुन्दर रीतिसे लिपे-पुते हुए रसोइंघरमें पका-पकाया भोजन ले आवे। फिर — 'त्रम्बकं यजामहे सुगन्धं पुष्टिवर्धनम्।

अभ्वक यजामह सुगान्य पुष्टवधनम्। उर्वारुकिमिय बन्धनान्मृत्योर्मुझीय माऽमृतात्॥'वीषर्॥ (१७ वर्वः ३।६०)

इस प्रकार अन्तमें 'वीषट्' पदसे युक्त मृत्युक्कय-मन्त्रका सात बार जप करके कुशयुक्त शङ्कमें रखे हुए जलकी बूँदोंसे उस अन्तको सींचे। तत्पश्चात् सारी रसोईसे अग्राशन निकालकर भगवान् शिवको निवेदन करे॥ १—९॥

इसके बाद आधे अन्नको चुल्लिका-होमका कार्य सम्पन्न करनेके लिये रखे। विधिपूर्वक चूल्हेकी शुद्धि करके उसकी आगमें पूरक प्राणायामपूर्वक एक आहुति दे। फिर नाभिगत अग्नि - जठरानलके उद्देश्यसे एक आहति देकर रेचक प्राणायामपूर्वक भीतरसे निकलती हुई वायुके साथ अग्निबीज (रं)-को लेकर क्रमश: 'क' आदि अक्षरोंके उच्चारणस्थान कण्ठ आदिके मार्गसे बाहर करके 'तुम शिवस्वरूप अगिन हो' ऐसा चिन्तन करते हुए उसे चूल्हेकी आगमें भावनाद्वारा समाविष्ट कर दे। इसके बाद चुल्हेकी पुर्वादि दिशाओंमें 'ॐ हां अग्नये नम:। ॐ हां सोमाय नमः। ॐ हां सूर्याय नमः। ॐ हां बृहस्यतये नमः। ॐ हां प्रजापतये नयः। ॐ हां सर्वेभ्यो देवेभ्यो नमः। ॐ हां सर्वविश्वेभ्यो नमः। 🕉 हां अग्नये स्विष्टकृते नमः।'-इन आठ मन्त्रोंद्वारा अग्नि आदि आठ देवताओंकी पूजा करे। फिर इन मन्त्रोंके अन्तमें 'स्वाहा' पद जोडकर एक-एक आहुति दे और अपराधोंक लिये क्षमा मौगकर उन सबका विसर्जन कर दे॥ १० -- १४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

चूल्हेके दाहिने बगलमें 'धर्माय नमः।' इस मन्त्रसे धर्मकी तथा बार्ये बगलमें 'अधर्माय नमः।' इस मन्त्रसे अधर्मकी पूजा करे। फिर काँजी आदि रखनेके जो पात्र हों, उनमें तथा जलके आह्रयभूत घट आदिमें 'रसपरिवर्तमानाय वरुणाय नमः।' इस मन्त्रसे वरुणकी पूजा करे। रसोईघरके द्वारपर 'विध्नराजाय नमः।' से विष्नराजकी तथा 'सुभगाय नमः।' से चक्कीमें सुभगाकी पूजा करे॥ १५-१६॥

ओखलीमें 'ॐ रौद्रिके गिरिके नमः।' इस मन्त्रसे रौद्रिका तथा गिरिकाकी पूजा करनी चाहिये। मूसलमें 'बलप्रियायायुधाय नमः।' इस मन्त्रसे बलभद्रजीके आयुधका पूजन करे। झाडूमें भी उक्त दो देवियों (रौद्रिका और गिरिका)-की, शय्यामें कामदेवकी तथा मझले खम्भेमें स्कन्दकी पूजा करे। बेटा स्कन्द! तत्पश्चात् व्रतका पालन करनेवाला साधक एवं पुरोहित वास्तु-देवताको बिल देकर सोनेके थालमें अथवा पुरइनके पत्ते आदिमें मौनभावसे भोजन करे। भोजनपात्रके रूपमें उपयोग करनेके लिये बरगद, पीपल, मदार, रेंड, साखू और भिलावेके पत्तोंको त्याग देना चाहिये—इन्हें काममें नहीं लाना चाहिये। पहले आचमन करके, 'प्रणवयुक्त प्राण' आदि शब्दोंके अन्तमें 'स्वाहा' बोलकर अन्तकी पाँच आहुतियाँ देकर जठरानलको उद्दीप्त करनेके पश्चात् भोजन करना चाहिये। इसका क्रम यों है—नाग, कूर्म, कुकल, देवदत्त और धनंजय—ये पाँच उपवायु है। 'एतेभ्यों नागादिभ्य उपवायुभ्य: स्वाहा।' इस मन्त्रसे

आचमन करके, भात आदि भोजन निवेदन करके, अन्तमें फिर आचमन करे और कहे—'ॐ अमृतोपस्तरणमसि स्वाहा।' इसके बाद पाँच प्राणोंको एक-एक ग्रासकी आहुतियाँ अपने मुखमें दे—(१) ॐ प्राणाय स्वाहा। (२) ॐ अपानाय स्वाहा। (३) ॐ व्यानाय स्वाहा। (४) ॐ समानाय स्वाहा। (५) ॐ उदानाय स्वाहा।' तत्पक्षात् पूर्ण भोजन करके पुनः चूल्लृभर पानीसे आचमन करे और कहे—'ॐ अमृतापिधानमिस स्वाहा।' यह आचमन शरीरके भीतर पहुँचे हुए अन्तको आच्छादित करने या पचानेके लिये हैं॥ १७—२४॥

इस प्रकार आदि आन्त्रेय महापुराणमें 'कपिला-पूजन आदिको विधिका वर्णन' नामक सतहत्तरवी अभ्याय पूरा हुआ॥७७॥

## अठहत्तरवाँ अध्याय पवित्राधिवासनकी विधि

भगवान् महेश्वर कहते हैं—स्कन्द! अब मैं पवित्रारोहणका वर्णन करूँगा, जो क्रिया, योग तथा पूजा आदिमें न्यूनताकी पूर्ति करनेवाला है। जो पवित्रारोहण कर्म नित्य किया जाता है, उसे 'नित्य' कहा गया है तथा दूसरा, जो विशेष निमित्तको लेकर किया जाता है, उसे 'नैमित्तिक' कहते हैं। आषाढ़ मासकी आदि—चतुर्दशीको तथा श्रावण और भाद्रपद मासोंकी शुक्ल—कृष्ण उभय— पक्षीय चतुर्दशी एवं अष्टमी तिथियों में पवित्रारोहण या पवित्रारोपण कर्म करना चाहिये। अथवा आषाढ़ मासकी पूर्णिमासे लेकर कार्तिक मासको पूर्णिमातक प्रतिपदा आदि तिथियोंको विभिन्न देवताओंके लिये पवित्रारोहण करना चाहिये। प्रतिपदाको अग्निके लिये, द्वितीयाको ब्रह्माजीके

लिये, तृतीयाको पार्वतीके लिये, चतुर्थीको गणेशके लिये, पश्चमीको नागराज अनन्तके लिये, पश्चीको स्कन्दके अर्थात् तुम्हारे लिये, सप्तमीको सूर्यके लिये, अष्टमीको शूलपाणि अर्थात् मेरे लिये, नवमीको दुर्गके लिये, दशमीको यमराजके लिये, एकादशीको इन्द्रके लिये, द्वादशीको भगवान् गोविन्दके लिये, त्रयोदशीको कामदेवके लिये, चतुर्दशीको मुझ शिवके लिये तथा पूणिमाको अमृतभोजी देवताओंके लिये पवित्रारोपण कर्म करना चाहिये॥ १—३ ।

आषाढ़ मासकी पूर्णिमासे लेकर कार्तिक मासको सत्ययुग आदि तीन युगोंमें क्रमशः सोने, पूर्णिमातक प्रतिपदा आदि तिथियोंको विभिन्न देवताओंके लिये पवित्रारोहण करना चाहिये। किंतु कलियुगमें कपासके सूत, रेशमी सूत अथवा प्रतिपदाको अग्निके लिये, द्वितीयाको ब्रह्माजीके कमल आदिके सूतका पवित्रक अर्पित करनेका

<sup>\*</sup> अग्निपुराणके मूलमें व्यान-यादुको आहुति अन्तमें बळचो गयी है; परंतु गृङ्कसूत्रोंमें इसका तीसरा स्थान है। इसलिये वही क्रम अर्थमें रखा गया है।

विधान है। प्रणव, चन्द्रमा, अग्नि, ब्रह्मा, नागगण, स्कन्द, श्रीहरि, सर्वेश्वर तथा सम्पूर्ण देवता-ये क्रमशः पवित्रकके नौ तन्तुऑके देवता है। उत्तम श्रेणीका पवित्रक एक सौ आठ सुत्रोंसे बनता है। मध्यम श्रेणीका चौवन तथा निम्न श्रेणीका सत्ताईस सूत्रोंसे निर्मित होता है। अथवा इक्यासी, पचास या अड़तीस सूत्रोंसे उसका निर्माण करना चाहिये। जो पवित्रक जितने नवसूत्रीसे बनाया जाय, उसमें बीचमें उतनी ही गाँठें लगनी चाहिये। पवित्रकोंका व्यास-मान या विस्तार बारह अङ्गल, आठ अङ्गल अथवा चार अङ्गलका होना चाहिये। यदि शिवलिङ्गके लिये पवित्रक बनाना हो तो उस लिङ्गके बराबर ही बनाना चाहिये॥४-८॥

(इस प्रकार तीन तरहके पवित्रक बताये गये।) इसी तरह एक चौथे प्रकारका भी पवित्रक बनता है, जो सभी देवताओंके उपयोगमें आता है। वह उनकी पिण्डी या मूर्तिके बराबरका बनाया जाना चाहिये। इस तरह बने हुए पवित्रकको 'गङ्गावतारक' कहते हैं। इसे 'सद्योजात" मन्त्रके द्वारा भलीभौति थोना चाहिये। इसमें 'वामदेव' मन्त्रसे प्रन्थि लगावे। 'अघोर" मन्त्रसे इसकी शुद्धि करे तथा 'तत्पुरुष" मन्त्रसे रक्तचन्दन एवं रोलीद्वारा इसको रैंगे। अथवा कस्तूरी, गोरोचना, कपूर, हल्दी और गेरू आदिसे मिश्रित रंगके द्वारा पवित्रक मात्रको रँगना चाहिये। सामान्यत: पवित्रकमें दस गाँठें लगानी चाहिये अथवा तन्तुओंकी संख्याके अनुसार उसमें गाँठें लगावे। एक गाँउसे दूसरी गाँउमें एक, दो या चार अङ्गलका अन्तर रखे। अन्तर उतना ही रखना चाहिये, जिससे उसकी शोभा बनी रहे। प्रकृति (क्रिया), पौरुषो, वीरा, अपराजिता, जया, विजया, अजिता, सदाशिवा, मनोन्मनी तथा सर्वतोमुखी-ये दस ग्रन्थियोंकी

अधिष्ठात्री देवियाँ हैं। अथवा दससे अधिक भी सुन्दर गाँठें लगानी चाहिये। पवित्रकके चन्द्रमण्डल, अग्निमण्डल तथा सूर्य-मण्डलसे युक्त होनेकी भावना करके, उसे साक्षात् भगवान् शिवके तुल्य मानकर हृदयमें धारण करे-मन-ही-मन उसके दिव्य स्वरूपका चिन्तन करे। शिवरूपसे भावित अपने स्वरूपको, पुस्तकको तथा गुरुगणको एक-एक पवित्रक अर्पित करे॥ ९--१४॥

इसी प्रकार द्वारपाल, दिक्पाल और कलश आदिपर भी एक-एक पवित्रक चढ़ाना चाहिये। शिवलिङ्गोंके लिये एक हाथसे लेकर नौ हाधतकका पवित्रक होता है। एक हाधवाले पवित्रकमें अट्ठाईस गाँठें होती हैं। फिर क्रमश: दस-दस गाँठें बढ़ती जाती हैं। इस तरह नौ हाथवाले पवित्रकमें एक सौ आठ गाँठ होती हैं। ये ग्रन्थियाँ क्रमशः एक या दो-दो अङ्गलके अन्तरपर रहती हैं। इनका मान भी लिङ्गके विस्तारके अनुरूप हुआ करता है। जिस दिन पधित्रारोपण करना हो, उससे एक दिन पूर्व अर्थात् सप्तमी या त्रयोदशी तिथिको उपासक नित्यकर्म करके पवित्र हो सार्यकालमें पुष्प और वस्त्र आदिसे याग-मन्दिर (पूजा-मण्डप)-को सजावे। नैमित्तिकी संध्योपासना करके, विशेषरूपसे तर्पण-कर्मका सम्पादन करनेके पश्चात् पूजाके लिये निश्चित किये हुए पवित्र भूभागमें सुर्यदेवका पूजन करे॥ १५-१८ ई॥

आचार्यको चाहिये कि वह आचमन एवं सकलीकरणकी क्रिया करके प्रणवके उच्चारणपूर्वक अर्घ्यपात्र हाधमें लिये अस्त्र-मन्त्र (फद्) बोलकर पूर्वादि दिशाओंके क्रमसे सम्पूर्ण द्वारोंका प्रोक्षण करके उनका पूजन करे। 'हां शान्तिकला-द्वाराय नमः ।' 'हां विद्याकलाद्वाराय नमः ।' 'हां

भेदसे तीन अधिकारियोंके लिये चम्मचसे उस चरके तीन भाग करे तथा अग्निकण्डमें शिव एवं अग्निका भाग देकर शेष भाग आत्माके लिये सुरक्षित रखे॥ ३४-३८॥

तत्पुरुष-मन्त्रके साथ 'हूं' जोड़कर उसके उच्चारणपूर्वक पूर्व दिशामें इष्टदेवके लिये दनाधावन अर्पित करे। अधोर-मन्त्रके अन्तमें 'वषट्' जोड़कर उसके उच्चारणपूर्वक उत्तर दिशामें औंबला अर्पित करे। वामदेव-मन्त्रके अन्तमें 'स्वाहा' जोड़कर उसका उच्चारण करते हुए जल निवेदन करे। ईशान-मन्त्रसे' ईशानकोणमें सुगन्धित जल समर्पित करे। पञ्चगव्य और पलाश आदिके दोने सब दिशाओं में रखे। ईशानकोणमें पुष्प, अग्निकोणमें गोरोचन, नैर्ऋत्यकोणमें अगुरु तथा वायव्यकोणमें चतु:सम' समर्पित करे। तुरंतके पैदा हुए कुलोंके साथ समस्त होमद्रव्य भी अर्पित करे। दण्ड, अक्षसूत्र, कौपीन तथा भिक्षापात्र भी देवविग्रहको अर्पित करे। काजल, कुङ्कुम, सुगन्धित तेल, केशोंको शुद्ध करनेवाली कंघी, पान, दर्पण तथा गोरोचन भी उत्तर दिशामें अर्पित करे। तत्पश्चात् आसन, खडाऊँ, पात्र, योगपटट और छत्र-ये वस्तुएँ भगवान् शंकरकी प्रसन्तताके लिये ईशानकोणमें ईशान-मन्त्रसे ही निवेदन करे॥ ३९-४४ है॥

पूर्व दिशामें घीसहित चरु तथा गन्ध आदि भगवान् तत्पुरुषको अर्पित करे। तदनन्तर अर्घ्यजलसे प्रक्षालित तथा संहिता-मन्त्रसे शोधित पवित्रकोंको लेकर अग्निके निकट पहुँचावे। कृष्ण मृगचर्म आदिसे उन्हें ढककर रखे। उनके भीतर समस्त कर्मोंके साक्षी और संरक्षक संवत्सरस्वरूप अविनाशी भगवान् शिवका चिन्तन करे। फिर 'स्वा' और

तदनन्तर भगवान् शिव, अग्नि और आत्माके 'हा' का प्रयोग करते हुए मन्त्र-संहिताके पाठपूर्वक इक्कीस बार उन पवित्रकोंका शोधन करे। तत्पश्चात् गृह आदिको सूत्रोंसे वेष्टित करे। सूर्यदेवको गन्ध, पुष्प आदि चढावे। फिर पुजित हुए सुर्यदेवको आचमनपूर्वक अर्घ्य दे। न्यास करके नन्दी आदि द्वारपालोंको और वास्तुदेवताको भी गन्धादि समर्पित करे। तदनन्तर यज्ञ-मण्डपके भीतर प्रवेश करके शिव-कलशपर उसके चारों ओर इन्द्रादि लोकपालों और उनके शस्त्रोंकी अपने-अपने नाम-मन्त्रोंसे पूजा करे॥ ४५-५०॥

इसके बाद वर्धनीमें विघ्नराज, गुरु और आत्माका पूजन करे। इन सबका पूजन करनेके अनन्तर सर्वीषधिसे लिप्त, धुपसे धुपित तथा पुष्प-दुर्वा आदिसे पुजित पवित्रकको दोनों अञ्चलियोंके बीचमें रख ले और भगवान शिवको सम्बोधित करते हुए कहे-'सबके कारण तथा जह और चेतनके स्वामी परमेश्वर। पूजनकी समस्त विधियोंमें होनेवाली त्रुटिकी पूर्तिके लिये मैं आपको आमन्त्रित करता है। आपसे अभीष्ट मनोरषकी प्राप्ति करानेवाली सिद्धि चाहता है। आप अपनी आराधना करनेवाले इस उपासकके लिये उस सिद्धिका अनुमोदन कीजिये। शम्भो! आपको सदा और सब प्रकारसे मेरा नमस्कार है। आप मुझपर प्रसन्न होइये। देवेश्वर! आप देवी पार्वती तथा गणेश्वरोंके साथ आमन्त्रित हैं। मन्त्रेश्वरॉ, लोकपालों तथा सेवकोंसहित आप पधारें। परमेश्वर! मैं आपको सादर निमन्त्रित करता है। आपकी आज्ञासे कल प्रात:काल पवित्रारोपण तथा तत्सम्बन्धो नियमका पालन करूँगा'॥ ५१-५५ ई॥

इस प्रकार महादेवजीको आमन्त्रित करके

१, ३% हैशान: सर्वविद्यानामीस्वर: सर्वभूखनां ब्रह्मधिपविर्वद्याची ब्रह्मशिको मेऽस्तु सदाशिकोम्।

२. एक गन्यद्रव्य, विसमें दो भाग कस्तूरी, चार भाग चन्दन, तीन भाग कुरुकुम और तीन भाग कपूर रहता है।

रेचक प्राणायामके द्वारा अमृतीकरणकी क्रिया सम्पादित करते हुए शिवान्त मूल-मन्त्रका उच्चारण एवं जप करके उसे भगवान् शिवको समर्पित करे। जप, स्तुति एवं प्रणाम करके भगवान् शंकरसे अपनी त्रुटियोंके लिये क्षमा-प्रार्थना करे। तत्पश्चात् चरुके तृतीय अंशका होम करे। उसे शिवस्वरूप अग्निको, दिग्वासियोंको, दिशाओंके अधिपतियोंको, भूतगणोंको, मातृगणोंको, एकादश रुद्रोंको तथा क्षेत्रपाल आदिको उनके नाममन्त्रके साथ 'नम: स्वाहा' बोलकर आहुतिके रूपमें अर्पित करे। इसके बाद इन सबका चतुर्व्यन्त नाम बोलकर 'अयं बलि:' कहते हुए बलि समर्पित करे। पूर्वादि दिशाओं में दिग्नजों आदिके साथ दिक्पालोंको, क्षेत्रपालको तथा अग्निको भी बलि समर्पित करनी चाहिये। बलिके पश्चात् आचमन करके विधिच्छिद्रपुरक रहोम करे। फिर पुर्णाहुति और व्याहति-होम करके अग्निदेवको अवरुद्ध करे॥ ५६-६०॥

तदनन्तर 'ॐ अग्नये स्वाहा।' 'ॐ सोमाय स्वाहा।' 'ॐ अग्नीयोमाभ्यां स्वाहा।' 'ॐ अग्नये स्विष्टकते स्वाहा।'-इन चार मन्त्रोंसे चार आहतियाँ देकर भावी कार्यकी योजना करे। अग्निकुण्डमें पुजित हुए आराध्यदेव भगवान् शिवको पूजामण्डलमें पूजित कलशस्थ शिवमें नाडीसंधानरूप विधिसे संयोजित करे। फिर बाँस आदिके पात्रमें 'फट्' और 'नमः' के उच्चारणपूर्वक अस्त्रन्यास और हृदयन्यास करके उसमें सब पवित्रकोंको रख दे। इसके केवल भस्मकी शय्यापर सीवे॥६८-६९॥

बाद 'शान्तिकलात्मने नमः।' 'विद्याकलात्मने त्रमः ।' 'निवृत्तिकलात्पने नमः ।' प्रतिष्ठकलात्पने नमः ।' 'शान्त्यतीतकलात्मने नमः ।'-इन कला-मन्त्रोंद्वारा उन्हें अभिमन्त्रित करे। फिर प्रणवमन्त्र अथवा मूल-मन्त्रसे यडङ्गन्यास करके 'नमः', 'हं', एवं 'फद' का उच्चारण करके, उनमें क्रमशः इदय, कवच एवं अस्त्रकी योजना करे ॥ ६१ - ६४ ॥

यह सब करके उन पवित्रकोंको सुत्रोंसे आवेष्टित करे। फिर 'नम:', 'स्वाहा', 'वषद्', 'हुं', 'बीबट्', तथा 'फट्' इन अङ्ग-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा उन सबका पूजन करके उनकी रक्षाके लिये भक्तिभावसे नम्र हो, उन्हें जगदीश्वर शिवको समर्पित करे। इसके बाद पुष्प, धूप आदिसे पुजित सिद्धान्त-ग्रन्थपर पवित्रक अर्पित करके गुरुके चरणोंके समीप जाकर उन्हें भक्तिपूर्वक पवित्रक दे। फिर वहाँसे बाहर आकर आचमन करे और गोबरसे लिपे-पुते मण्डलत्रयमें क्रमशः पञ्चगव्य, चरु एवं दन्तधावनका पूजन करे॥ ६५-६७॥

तदनन्तर भलीभौति आचमन करके मन्त्रसे आवृत एवं सुरक्षित साधक रात्रिमें संगीतको व्यवस्था करके जागरण करे। आधी रातके बाद भोग-सामग्रीकी इच्छा रखनेवाला पुरुष मन-ही-मन भगवान् शंकरका स्मरण करता हुआ कुशकी चटाईपर सीये। मोक्षकी इच्छा रखनेवाला पुरुष भी इसी प्रकार जागरण करके उपवासपूर्वक एकाग्रचित हो

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराचमें 'पवित्राधिवासनकी विधिका वर्णन' नामक अठहत्तरमाँ अध्याय पूरा हुआ॥७८॥

विधिके पालन या सम्पादनमें जो पुढि रह गयी हो. उसकी पुर्वि करनेवासा।

#### उन्यासीवाँ अध्याय पवित्रारोपणकी विधि

महादेवजी कहते हैं- स्कन्द! तदनन्तर प्रात:काल उठकर स्नान करके एकाग्रचित्त हो संध्या-पूजनका नियम पूर्ण करके मन्त्र-साधक यज्ञमण्डपमें प्रवेश करे और जिनका विसर्जन नहीं किया गया है, ऐसे इष्टदेव भगवान शिवसे पूर्वोक्त पवित्रकोंको लेकर ईशानकोणमें बने हुए मण्डलके भीतर किसी शुद्धपात्रमें रखें। तत्पश्चात् देवेश्वर शिवका विसर्जन करके, उनपर चढ़ी हुई निर्माल्य-सामग्रीको हटाकर, पूर्ववत् शुद्ध भूमिपर दो बार आहिक कर्म करे। फिर सूर्य, द्वारपाल, दिक्पाल, कलश तथा भगवान् ईशान (शिव)-का शिवाग्निमें विशेष विस्तारपूर्वक नैमित्तिकी पूजा करे। फिर मन्त्र-तर्पण और अस्त्र-मन्त्रद्वारा एक सौ आठ बार प्रायश्चित्त-होम करके धीरेसे मन्त्र बोलकर पूर्णाहुति कर दे॥१-५॥

इसके बाद सुर्यदेवको पवित्रक देकर आचमन करे। फिर द्वारपाल आदिको, दिक्पालोंको, कलशको और वर्धनी आदिपर भी पवित्रक अर्पण करे। तदनन्तर भगवान शिवके समीप अपने आसनपर बैठकर आत्मा, गण, गुरु तथा अग्निको पवित्रक अर्पित करे। उस समय भगवान शिवसे इस प्रकार प्रार्थना करे-'देव! आप कालस्वरूप है। आपने मेरे कार्यके विषयमें जैसी आजा दी थी, उसका ठीक-ठीक पालन न करके मैंने जो विहित कर्मको क्लेशयुक्त (त्रुटियोंसे पूर्ण) कर दिया है अथवा आवश्यक विधिको छोड दिया है या प्रकटको गुप्त कर दिया है, वह मेरा किया हुआ विलष्ट और संस्कारशृन्य कर्म इस पवित्रारोपणकी विधिसे सर्वथा अक्लिप्ट (परिपूर्ण) हो जाय। शम्भो ! आप अपनी ही इच्छासे मेरे इस पवित्रकद्वारा सम्पूर्ण रूपसे प्रसन्न होकर मेरे नियमको पूर्ण कीजिये।' 'ॐ पुरव पुरव मखब्रतं नियमेश्वराय स्वाहा'-इस मन्त्रका उच्चारण करे॥६-१०॥

'ॐ पद्मयोनिपालितात्मतत्त्वेश्चराय प्रकृतिलयाय 🕉 नम: शिवाय।'— इस मन्त्रका उच्चारण करके पवित्रकद्वारा भगवान् शिवकी पूजा करे। 'विष्णुकारणपालितविद्यातत्त्वेश्वराय ॐ नमः शिवाय।'-इस मन्त्रका उच्चारण करके पवित्रक चढावे। 'रुद्रकारणपालितशिवतत्त्वेश्वराय शिवाय 🕉 नमः शिवाय।' इस मन्त्रका उच्चारण करके भगवान शिवको पवित्रक निवेदन करे। उत्तम वृतका पालन करनेवाले स्कन्द! 'सर्वकारण-पालाय शिवाय लयाय ॐ नम: शिवाय।'-इस मन्त्रका उच्चारण करके भगवानु शिवको 'गङ्गावतारक' नामक सूत्र समर्पित करे॥ ११-१४॥

मुमुश्च पुरुषोंके लिये आत्मतत्त्व, विद्यातत्त्व और शिवतत्त्वके क्रमसे मन्त्रोच्चारणपूर्वक पवित्रक अर्पित करनेका विधान है तथा भोगाभिलाधी पुरुष क्रमशः शिवतत्त्व, विद्यातत्त्व और आत्पतत्त्वके अधिपति शिवको मन्त्रोच्चारणपूर्वक पवित्रक अर्पित करे, उसके लिये ऐसा ही विधान है। मुमुक्ष पुरुष स्वाहान्त मन्त्रका उच्चारण करे और भोगाभिलाबी पुरुष नमोऽन्त मन्त्रका। 'स्वाहान्त' मन्त्रका स्वरूप इस प्रकार है-'ॐ हो आत्मतत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।' 'ॐ हां विद्यातत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।' 'ॐ हो शिवतत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।' 'ॐ हां सर्वतत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।' ('स्वाहा' की जगह 'नमः' पद रख देनेसे ये ही मन्त्र भोगाभिलाषियोंके उपयोगमें आनेवाले हो जाते हैं: परंतु इनका क्रम ऊपर बताये अनुसार ही होना चाहिये।) गङ्गावतारक अर्पण करनेके पश्चात् हाथ जोड़कर भगवान् शिवसे इस प्रकार प्रार्थना करे-'परमेश्वर! आप ही समस्त प्राणियोंकी गृति हैं। आप ही चराचर जगत्की स्थितिके हेतुभूत (अथवा लयके आश्रय) हैं। आप सम्पूर्ण भूतोंके भीतर विचरते हुए उनके साक्षीरूपसे अवस्थित हैं। मन, वाणी और क्रियाद्वारा आपके सिवा दूसरी कोई मेरी गति नहीं है। महेश्वर! मैंने प्रतिदिन आपके पूजनमें जो मन्त्रहीन, क्रियाहीन, द्रव्यहीन तथा जप, होम और अर्चनसे हीन कर्म किया है, जो आवश्यक कर्म नहीं किया है तथा जो शुद्ध वाक्यसे रहित कर्म किया है, वह सब आप पूर्ण करें। परमेश्वर! आप परम पवित्र हैं। आपको अर्पित किया हुआ यह पवित्रक समस्त पापोंका नाश करनेवाला है। आपने सर्वत्र व्याप्त होकर इस समस्त चराचर जगत्को पवित्र कर रखा है। देव! मैंने व्याकुलताके कारण अचवा अञ्जवैकल्य-दोयके कारण जिस व्रतको खण्डित कर दिया है, वह सब आपकी आज्ञारूप सूत्रमें गुँथकर एक - अखण्ड हो जाय'॥ १५- २२ ई॥

तत्पश्चात् जप निवेदन करके, उपासक भक्तिपूर्वक भगवान्की स्तुति करे और उन्हें नमस्कार करके, गुरुकी आज्ञाके अनुसार चार मास, तीन मास, तीन दिन अथवा एक दिनके लिये ही नियम ग्रहण करे। भगवान् शिवको प्रणाम करके उनसे त्रुटियोंके लिये क्षमा माँगकर व्रती पुरुष कुण्डके समीप जाय और अग्निमें विराजमान भगवान् शिवके लिये भी चार पवित्रक अर्पित करके पुष्प, धूप और अक्षत आदिसे उनकी पूजा करे। इसके बाद रुद्र आदिको अन्तर्विल एवं पवित्रक निवेदन करे॥ २३—२६॥

तत्पश्चात् पूजा-मण्डपमें प्रवेश करके भगवान् शिवका स्तवन करते हुए प्रणामपूर्वक क्षमा-प्रार्थना करे। प्रायश्चित्त-होम करके खीरकी आहुति

दे। मन्दस्वरमें मन्त्र बोलकर पूर्णाहुति करके अग्निमें विराजमान शिवका विसर्जन करे। फिर व्याहृति-होम करके, निष्टुराहृारा अग्निको निरुद्ध करे और अग्नि आदिको निम्नोक्त मन्त्रोंसे चार आहृति दे। तत्पश्चात् दिक्पालोंको पवित्र एवं बाह्य बलि अपित करे। इसके बाद सिद्धान्त-ग्रन्थपर उसके बराबरका पवित्रक अपित करे। पूर्वोक्त व्याहृति-होमके मन्त्र इस प्रकार हैं— 'ॐ हां भू: स्वाहा।' 'ॐ हां भूव: स्वाहा।' 'ॐ हां स्व: स्वाहा।' 'ॐ हां भूपंव: स्व: स्वाहा।'॥ २७ —३१॥

इस प्रकार व्याहतियोद्वारा होम करके अग्नि आदिके लिये चार आहुतियाँ देकर दूसरा कार्य करे। उन चार आहुतियोंके मन्त्र इस प्रकार हैं-'ॐ हां अग्नये स्वाहा।''ॐ हां सोमाय स्वाहा।' 'ॐ हां अग्नीबोमाभ्यां स्वाहा।' 'ॐ हां अग्नये स्विष्टकृते स्वाहा।' फिर गुरुकी शिवके समान वस्त्राभुषण आदि विस्तृत सामग्रीसे पूजा करे। जिसके ऊपर गुरुदेव पूर्णरूपसे संतुष्ट होते हैं, उस साथकका सारा वार्षिक कर्मकाण्ड आदि सफल हो जाता है-ऐसा परमेश्वरका कथन है। इस प्रकार गुरुका पूजन करके उन्हें हृदयतक लटकता हुआ पवित्रक धारण करावे और ब्राह्मण आदिको भोजन कराकर भक्तिपूर्वक उन्हें वस्त्र आदि दे। उस समय यह प्रार्थना करे कि 'देवेश्वर भगवान सदाशिव इस दानसे मुझपर प्रसन्न हों।' फिर प्रात:काल भक्तिपूर्वक स्नान आदि करके भगवान् शंकरके श्रीविग्रहसे पवित्रकोंको समेट ले और आठ फूलोंसे उनकी पूजा करके उनका विसर्जन कर दे। फिर पहलेकी तरह विस्तारपूर्वक नित्य-नैमित्तिक पूजन करके पवित्रक चढ़ाकर प्रणाम करनेके पश्चात् अग्निमें शिवका पूजन करे॥ ३२-३८॥

तदनन्तर अस्त्र-मन्त्रसे प्रायश्चित्त-होम करके पूर्णाहृति दे। भोग-सामग्रीकी इच्छावाले पुरुषको चाहिये कि वह भगवान् शिवको अपना सारा कर्म समर्पित करे और कहे-'प्रभो! आपकी कृपासे मेरा यह कर्म मनोवाञ्छित फलका साधक हो।' मोक्षकी कामना रखनेवाला पुरुष भगवान् शिवसे इस प्रकार प्रार्थना करे-'नाथ! यह कर्म मेरे लिये बन्धनकारक न हो।' इस तरह प्रार्थना करके अग्निमें स्थित शिवको नाडीयोगके द्वारा अन्तरात्मामें स्थित शिवमें संयोजित करे। फिर अणुसमूहका हृदयमें न्यास करके अग्निदेवका विसर्जन कर दे और आचमन करके पूजा-मण्डपके भीतर प्रविष्ट हो, कलशके जलको सब ओर छिड़कते हुए भगवान् शिवसे संयुक्त करके कहे-'प्रभी! मेरी त्रुटियोंको क्षमा करो।' इसके बाद विसर्जन कर दे॥ ३९-४२॥

तदनन्तर लोकपाल आदिका विसर्जन करके भगवान् शिवकी प्रतिमासे पवित्रक लेकर चण्डेश्वरकी प्रतिमामें उनकी भी पूजा करके उन्हें वह पवित्रक अर्पित करे और शिवनिर्माल्य आदि सारी सामग्री पवित्रकके साथ ही उन्हें समर्पित कर दे। अथवा वेदीपर पूर्ववत् विधिपूर्वक चण्डेश्वरकी पूजा करे और उनसे प्रार्थनापूर्वक कहे—'चण्डनाथ! मैंने जो कुछ वार्षिक कर्म किया है, वह यदि न्यूनता या अधिकताके दोषसे युक्त है, तो आपकी आज्ञासे वह दोष दर होकर मेरा कर्म साङ्गोपाङ्ग परिपूर्ण हो जाय।' इस प्रकार प्रार्थना करके देवेश्वर चण्डको नमस्कार करे और स्तुतिके पश्चात् उनका विसर्जन कर दे। निर्माल्यका त्याग करके, शुद्ध हो भगवान् शिवको नहलाकर उनका पूजन करे। घरसे पाँच योजन दूर रहनेपर भी गुरुके समीप पवित्रारोहण-कर्मका सम्पादन करना चाहिये॥४३-४६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'पवित्रारोपणको विधिका वर्णन' नामक

उन्यासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ७९॥

## अस्सीवाँ अध्याय दमनकारोपणकी विधि

भगवान् महेश्वर कहते हैं—स्कन्द! अब मैं दमनकारोपणकी विधिका वर्णन करूँगा। इसमें भी सब कार्य पूर्ववत् करने चाहिये। प्राचीन कालमें भगवान् शंकरके कोपसे भैरवकी उत्पत्ति हुई। भैरवने देवताओंका दमन आरम्भ किया। यह देख त्रिपुरारि शिवने रुष्ट होकर भैरवको शाप दिया—'तुम वृक्ष हो जाओ।' फिर भैरवके क्षमा मौंगनेपर प्रसन्न हो भगवान् शिव बोले—'जो मनुष्य तुम्हारे पत्रोंद्वारा पूजन करेंगे, अथवा तुम्हारी पूजा करेंगे, उनका मनोवाञ्चित फल पूरा होगा। उनकी इच्छा किसी तरह अपूर्ण नहीं रहेगी।' सप्तमी या त्रयोदशी तिथिको मन्त्रवेत्ता पुरुष संहिता—मन्त्रोंसे दमनक-वृक्षकी पूजा करके उसे भगवान् शंकरके वाक्यका स्मरण दिलाते हुए जगावे — ॥ १—३ र्- ॥

हरप्रसादसम्भूत त्वमत्र संनिधीभव। शिवकार्यं समुद्दिश्य नेतव्योऽसि शिवाज्ञया॥

'दमनक। तुम भगवान् शंकरके कृपाप्रसादसे प्रकट हुए हो। तुम यहाँ संनिहित हो जाओ। भगवान् शिवकी आज्ञासे उन्होंके कार्यके उद्देश्यसे मुझे तुम्हें अपने साथ ले जाना है।' घरपर भी उस वृक्षको आमन्त्रित करे और सार्यकालमें अधिवासन-कर्म सम्यन्न करे। विधिपूर्वक सूर्य, शंकर और अग्निदेवकी पूजा करके, इष्टदेवताके पश्चिम भागमें मिट्टीके साथ संयुक्त करके उस वृक्षकी जड़को स्थापित करे। वामदेव-मन्त्र अथवा शिरोमन्त्रसे

उस वृक्षकी नाल तथा आँवलेका फल उत्तर दिशामें रखे। उसके टूटे हुए पत्रको दक्षिणमें तथा पुष्प और धावनको पूर्वमें स्थापित करे॥ ४—७॥

ईशानकोणमें एक दोनेमें उसके फल और मूलको रखकर भगवान् शिवका पूजन करे। उस वृक्षकी जड़, नाल, पत्र, फूल और फल— इन पाँचों अङ्गोंको अञ्जलिमें लेकर आमन्त्रित करते हुए सिरपर रखे और इस प्रकार कहे— 'देवेश्वर! मैं आज आपको निमन्त्रित करता हूँ। कल प्रात:काल मुझे तपस्याका लाभ लेना है— की हुई उपासनाको सफल बनाना है। वह सब कार्य आपकी आज्ञासे पूर्ण हो।' तत्पश्चात् पात्रमें रखे हुए शेष पवित्रकको मूल-मन्त्रसे ढककर प्रात:काल स्नान करनेके पश्चात् जगदीश्वर शिवका गन्थ-पृथ्य आदिसे पूजन करे॥ ८—१०॥

तदनन्तर नित्य-नैमित्तिक कर्म करके दमनकसे सम्पूर्ण फलको पाता है अ पूजन करे। शेष दमनकको अञ्चलिमें लेकर— लोकको जाता है॥१४-१५॥

'ॐ हां आत्मतत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।',
'ॐ हां विद्यातत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।',
'ॐ हां शिवतत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।',
'ॐ हां सर्वतत्त्वाधिपतये शिवाय स्वाहा।'—इन चार मन्त्रोंद्वारा दमनक चढ़ाकर शिवका पूजन करना चाहिये। तदनन्तर दमनककी चौथी अञ्जलि लेकर 'ॐ हाँ महेश्वराय मखं पूरय पूरय शूलपाणये नमः।'—इस मन्त्रके उच्चारणपूर्वक भगवान् शिवको अर्पित करे॥ ११—१३॥

इस प्रकार शिव और अग्निकी पूजा करके गुरुकी विशेषरूपसे अर्चना करते हुए प्रार्थना करे—'भगवन्! मैंने दमनकद्वारा पूजनकर्ममें जो न्यूनता या अधिकता कर दी है, वह सब आपकी कृपासे परिपूर्ण हो जाय।' इस रीतिसे दमनकारोपण-कर्मका सम्पादन करके मनुष्य चैत्रमासजनित सम्पूर्ण फलको पाता है और अन्तमें स्वर्ग-लोकको जाता है॥ १४-१५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'दमनकारोपजकी विधिका वर्णन' गामक अस्मीयों अध्याय पूरा हुआ॥८०॥

## इक्यासीवाँ अध्याय समयाचार-दीक्षाकी विधि

भगवान् महेश्वर कहते हैं — स्कन्द! अब मैं भोग और मोक्षकी सिद्धिके लिये दीक्षाकी विधि बताऊँगा, जो समस्त पापोंका नाश करनेवाली है तथा जिसके द्वारा मल और माया आदि पाशोंका निवारण किया जाता है। जिससे शिष्यमें ज्ञानकी उत्पत्ति करायी जाती है, उसका नाम 'दीक्षा' है। वह भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाली है। पश्

(पात-बद्ध जीव) शुद्ध विद्याद्वारा अनुप्राह्म कहा गया है। वह तीन प्रकारका होता है—पहला विज्ञानाकल, दूसरा प्रलयाकल तथा तीसरा सकल॥ १ र्रे ॥

उनमेंसे प्रथम अर्थात् 'विज्ञानाकल' पशु केवल मलरूप पाशसे युक्त होता है,' दूसरा अर्थात् 'प्रलयाकल' पशु मल और कर्म — इन दो पाशोंसे आबद्ध होता है' तथा तीसरा अर्थात् 'सकल'

१. जो परमात्माके स्वक्रमको पहचानकर जय, ध्यान तथा संन्यासद्वारा अधवा भोगद्वारा कर्मोंका क्षय कर डालता है और कर्मोंका क्षय हो जानेके कारण जिसके लिये तरीर और इन्द्रिय आदिका कोई बन्धन नहीं रहता, उसमें केवल मलरूपी पात (बन्धन) रह जाता है, उसे 'विज्ञानाकल' कहते हैं। मल तीन प्रकारके होते हैं—'आवध-मल', 'कर्मब-मल', तथा 'मायेथ-मल'। विज्ञानाकलमें केवल आजव-मल रहता है। वह विज्ञान (तत्वज्ञान)-द्वारा अकल —कत्वारिड (कलादि भोग-बन्धनोंसे सून्य) हो जाता है, इसलिये उसकी 'विज्ञानाकल' संज्ञा होती है।

जिस जीवात्माके देह, इन्द्रिय आदि प्रलयकालमें लीन हो जाते हैं, इससे उसमें मायेय मल तो नहीं रहता, परंतु आणव और कर्मज—ये दो मलरूपी पाश (बन्धन) रह जाते हैं, वह प्रलयकालमें हो अकल (कलारहित) होनेके कारण 'प्रलयाकल' कहलाता है।

पशु कला आदिसे लेकर भूमिपर्यन्त सारे माया तथा कर्म-त्रिविध पाशोंसे बैधा हुआ तत्त्वसमूहोंसे बैंधा होता है (अर्थात् वह मल, बताया गया है।) ॥ २-३ ई॥

\* जिस जोवात्पामें आणव, मार्चेय और कर्मन—होनों मल (पाल) रहते हैं, वह कला आदि भोग-बन्धनोंसे युक्त होनेके कारण 'सकल' कडा गया है। पातुपत-दर्शनके अनुसार विज्ञानकल पतु (ओव)-के भी दो भेद हैं—'समाप्त कलुव' और 'असमाप्त कल्व'। (१) जोवात्मा जो कर्म करता है, उस प्रत्येक कर्मजी वह मलपर जमती रहती है। इसी कारण उस मलका परिपाक नहीं होने पाता; किंतु जब कर्मोंका त्याग हो जाता है. तब तह न जमनेके कारण मलका परिश्वक हो जाता है और जीवारमाके सारे कलुब समाप्त हो जले हैं, इसीलिये वह 'समाज-कल्च' कहलाता है। ऐसे जीवात्माओंको भगवान् जाउ प्रकारके 'विद्येशर'-पदपर पहुँचा देते हैं। उनके नाम ये हैं-

> अनन्तरीय सुध्यक्ष तथैय च जिलोत्तमः । एकनेजसायैवैकस्टकापि त्रिमृतिकः ॥ बोकन्द्रव शिखण्डी स प्रोक्ता विदेशर इमें।

'(१) अनन, (१) सुक्ष्म, (३) तिखोत्तम, (४) एकनेड, (६) एकठह, (६) डिम्सीर, (७) बोकण्ठ और (८) तिखण्डी।'

(२) 'असमान्त-कलुप' ये हैं, जिनको कलुपराति अभी समान्त नहीं हुई है। ऐसे जीवात्माओंको परमेश्वर 'मन्त्र' स्वरूप दे देता है। कर्म तथा शरीरमें रहित किंतु मलरूपी पातमें बैधे हुए जीवान्य ही 'मन्त्र' हैं और इनकी संख्या सात करोड़ है। ये सब अना जीवात्माओंपर अपनी कृपा करते रहते हैं।"तत्व-प्रकाश" वायक एन्यायें उपयुक्त विषयके संग्रहक श्लोक इस प्रकार हैं—

पशवस्त्रिविधाः प्रोका विज्ञानप्रसम्बन्धाः सकतः । मलयुकारक्को मलकर्पयुरो द्वितीयः स्यात्॥ मलपायाकर्मयुतः सकलम्तेष् द्विधा भवेदावः। उत्तरः समायकल्वोऽसमायकल्वो द्वितीयः स्थत्। आधा नन् मृद्ध शिषो विद्येतले नियोजयन्यहाँ । मन्त्रोड करोलपरान् ते चोकाः कोटमः सप्त।

'प्रसमाकल' भी दो प्रकारके होते हैं—'पक्चपालद्वय' और 'अपक्चपालद्वय'। (१) जिनके मस तक कर्मरूपी दोनों पासीका परिपक्त हो गया है, ते 'पनवपारद्वय' होकर मोशको प्राप्त हो जाते हैं।(२) 'अपनवपारद्वय' जीत पुर्यहकसम देह धारण करके नाना प्रकारके कर्मोंको करते हुए नाना योजियोंमें बूमा करते हैं।

'सकल' जीवोंके भी दो हैं—'पक्वकलुव' भेद और 'अपक्वकलुव'। (१) वैसे-जैसे जीवात्मके मल, कर्म तथा माया—इन पारोंका परिपाक बढ़ता जाता है, वैसे-वैसे में सब पात राजिहीन होते जाते हैं। तब वे पक्वकलूप जीवारना 'सन्त्रेशर' कहलाते हैं। सात करोड़ मन्त्ररूपी जीव-विशेषोंके, जिनका क्रमर वर्णन हो चुका है, अधिकारी ये ही ११८ मन्त्रेशर जीव है। (२) अपस्वकलुप जीव भवकृपमें गिरते हैं।

नारदपुराणमें ज्ञैव-महाहन्त्रको मान्याक्रके अनुसार चाँच प्रकारके फल कटाचे गये हैं—(१) मलज, (२) कर्मज, (३) मायेय (मायाजन्य), (४) तिरोधान — त्राध्िज और (६) बिन्दुज। आधुनिक त्रीय दर्शनमें चार प्रकारके पातांका उल्लेख है — यल, रोध, कर्म तथा माया। रोध-जीक या तिरोधान-तकि एक डी वस्तु है। 'बिन्द्' मायास्वरूप है। वह 'शियतक ' नामसे भी आनने योग्य है। यदापि शिवपद-प्राप्तिरूप परम मोक्षको अपेक्षामे वह भी पात हो है, तथापि विदेशसाँद-पदकी प्राप्तिमें परम हेतु होनेके कारण बिन्द्र-शक्तिको 'अपरा-मुक्ति' कहा गया है। अव: उसे अधुनिक शैव दर्शनमें 'पात' नाम नहीं दिया गया है। इसलिये यहीं शेष बार पात्रों (मल, कर्म, रोध और मान्य)-के ही स्वरूपका विचार किया जाता है -(१) वो आल्पके स्वाधाविक द्वान तथा क्रिया-प्रक्तिको इक ले, वह 'मल' (अर्थात् अञ्चन) कहलाता है। यह मल आत्मान्यरूपका केवल आन्ह्यादन ही नहीं करता, किंतु जीवात्माको बलपूर्वक दुष्कर्मीमें प्रयुत्त करनेवाला पात्र भी यही है। (२) प्रत्येक बस्तुमें जो सायवर्ष है, उसे 'शिवशिक' कहते हैं। जैसे अग्निमें दाहिका शक्ति। यह शक्ति जैसे पदार्थमें रहती है, वैसा हो भला-बुरा स्वरूप धारण कर लेली है; आर: पातर्पे रहती हुई यह जाँक जब आत्पाके स्वरूपको दक लेती है, तब यह 'रोध-रुक्ति' या 'तिरोधान-पारा' कहरतती है। इस अवस्थामें जीव करीरको आत्या मानकर शरीरके पोषणमें लगा रहता है; आत्माके उद्धारका प्रयत्न नहीं करता। (३) फलको इच्छासे किये हुए 'धर्माधर्म' रूप कमीको ही 'कर्मपात' कहते हैं। (४) जिस शक्तिमें प्रलयके समय सब कुछ लीन हो जाता है तथा सृष्टिके समय जिसमेंसे सब कुछ उत्पन्न हो जाता है, यह 'मायापार' है। अत: इन पाशोंमें बैधा हुआ पशु जब तत्वज्ञानद्वारा इनका उन्छेद कर डालता है. तभी वह 'परम शिकात्व' अर्थात् 'पशुपति-पद' को प्राप्त होता है।

दीक्षा ही शिवत्य-प्राप्तिका साथन है। सर्वानुपाहक परमेश्वर ही आबार्य-शर्वरमें स्थित होकर दीक्षाकरणद्वारा जीवको परम शिवतत्त्वको प्राप्ति कराते हैं; ऐसा हो कहा भी है-'योजपति परे तत्वे स दोक्ष्याऽऽचार्यमृतिस्यः।'

'अपकरपाराद्वय प्रलयाकल' जीव तथा 'अपक्वकलूच सकल' जीव जिस पुर्यहक देहको धारण करते हैं, यह पक्कपुत तथा मन, भुद्धि, अर्दकार—इन आठ तत्त्वोंसे युक्त होनेके कारण 'पुर्यहक' कहातात है। पुर्यहक शरीर छतीस तत्त्वोंसे युक्त होता है। अनार्भीगके साधनभूत कला, काल, नियति, विद्या, राग, प्रकृति और गुण-ये सात तत्त्व, प्रकृष्ठन, प्रकृतन्यात्रा, दस इन्द्रियाँ, चार अन्त:करण और पाँच तब्द आदि विषय-ये छत्तीस तत्व हैं। अपकवपासदृब बोवोंमें जो अधिक पुण्यात्मा हैं, उन्हें परम दवालु भगवान् महेशर भूवनेशर या लोकपाल बना देते हैं।

इन पाशोंसे मक्त होनेके लिये जीवको आचार्यसे मन्त्राराधनकी दीक्षा लेनी होती है। वह दीक्षा दो प्रकारकी मानी गयी है-एक 'निराधारा' और दूसरी 'साधारा'। उपर्युक्त तीन पशुओं मेंसे विज्ञानाकल और प्रलयाकल-इन दो पशुओंके लिये निराधारा दीक्षा बतायी गयी है और सकल पशके लिये साधारा। आचार्यकी अपेक्षा न रखकर शम्भद्वारा ही तीव्र शक्तिपात करके जो दीक्षा दी जाती है, वह 'निराधारा' कही गयी है। आचार्यके शरीरमें स्थित होकर भगवान शंकर अपनी मन्दा, तीव्रा आदि भेदवाली शक्तिसे जिस दीक्षाका सम्पादन करते हैं, वह 'साधारा' कहलाती है। यह साधारा दीक्षा सबीजा, निर्बीजा, साधिकारा और अनिधकारा — इन भेदोंके द्वारा जिस तरह चार\* प्रकास्की हो जाती है, वह बताया जाता है॥४-७ है॥

समर्थ पुरुषोंको जो समयाचारसे युक्त दीक्षा दी जाती है, उसे 'सबीजा' कहते हैं और असमर्थ | व्यापारमात्रसे साध्य है ॥ ९—१२ ॥

पुरुषोंको दो जानेवाली समयाचारशुन्य दीक्षा 'निर्वीजा' कही गयी है॥८ है॥

जिस दीक्षासे साधक और आचार्यको नित्य-नैमित्तिक एवं काम्य कर्मोंमें अधिकार प्राप्त होता है, वह 'साधिकारा दीक्षा' है। 'निर्बीजा दीक्षा' में दीक्षित होनेवाले लोगोंको तथा समयाचारकी दीक्षा लेनेवाले साधारण शिष्य एवं पुत्रकसंज्ञक शिष्यविशेषको नित्यकर्म-मात्रके अधिकारी होनेके कारण जो दीक्षा दो जाती है, वह 'निरधिकारा दीक्षा' कहलाती है। साधारा और निराधारा भेदसे जो दोक्षाके दो भेद बताये गये हैं. उनमेंसे प्रत्येकके निम्नाङ्कित दो रूप (या भेद) और होते हैं—एक तो 'क्रियावती' कही गयी है, जिसमें कर्मकाण्डको विधिसे कुण्ड और मण्डलको स्थापना एवं पूजा की जाती है। दूसरी 'ज्ञानवती दीक्षा' है, जो बाह्य-सामग्रीसे नहीं, मानसिक

'वर्णमयी दोक्षा' न्यासरूपा है। आकारादि वर्ण प्रकृतिपुरुवात्मक हैं। करीर भी प्रकृतिपुरुवात्मक होनेके कारण वर्णात्मक ही है। इसलिये पहले समस्त करोरमें वर्णीका सविधि त्यास किया जाता है। बोगुस्टेव अपनी आज और इच्छाक्रकिसे उन वर्णीको प्रतिलीम-विधिसे अर्थात् संहार-क्रमसे विलीन कर देते हैं। यह क्रिया सम्मन होते ही शिव्यका शरीर दिव्य हो जाता है और गुरुके द्वारा वह परमात्मामें मिला दिया जाता है। ऐसी स्विति होनेके पढाद औपुरुदेव पुन: शिष्यको पुचक करके दिव्य शरीरकी सहि-क्रमसे रचना करते है। शिष्यमें परमानन्दस्वकप दिष्यभावका विकास होता है और वह कृतकरप हो जाता है।

'कसायती दीक्षा'की विधि निम्नसिक्त है-मनुष्यके करोरमें पाँच प्रकारको शक्तियाँ प्रतिष्ठित है। पैरके क्लवेसे जानु-पर्यन्त 'निवति-शक्ति' है, जानुसे नाधि-पर्यन्त 'प्रतिहा-हाहि' है, नाधिसे कण्ठ-पर्यन्त 'विधा-हाहि' है, कण्ठसे ललाट-पर्यन्त 'ज्ञान्त-शक्ति' है, ललाटसे किखा-पर्यना 'ज्ञान्यतीतकला-जाकि' है। संहार-क्रमसे पहलीको दूसरीमें, दूसरीको तीसरीमें और अन्तिम कलाको क्षित्रमें संयुक्त करके किया जिवकप कर दिया जाता है। पुन: सृष्टि-क्रमसे इसका विस्तार किया जाता है और शिष्य दिष्य भावको प्राप्त होता है।

'बेधमयी दीक्षा' यट्चक्र-वेधन ही है। जब पुरु कृषा करके अपनी शक्तिमें शिष्यका यट्चक्रभेद कर देते हैं, तब इसीको 'बेधमयी दोक्षा' कहते हैं। गुरु पहले तिष्यके छ: पक्रोंका चिन्तन करते हैं और उन्हें क्रमत: कुण्डलिनी शक्तिमें विलीन करते हैं। छ: चक्रोंका विलयन बिन्दमें करके तथा बिन्दको कलामें, कलाको नाटमें, नाटको नाटानको, नाटानको उन्मनीमें, उन्मनीको विष्णुमुखमें और तत्पक्षात् गुरुमुखमें संयुक्त करके अपने साथ ही उस शक्तिको परमेक्समें मिला देते हैं। गुरुको इस कृषासे शिष्यका पाश किना-भिना हो जाता है। उसे दिव्य बोधको प्राप्ति होती है और वह सब कछ प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार यह 'बोधमयी दीक्षा' सम्पन्न होती है।

<sup>&</sup>quot; जारदापरलमें रीक्षाके चार भेटोंका विस्तारसे वर्णन 🕏 वे चार भेट 🖁 — क्रियावती, तर्णमधी, कलावती और वैधमयी। क्रियावती दोक्षामें कर्मकाण्डका पूरा उपयोग होता है। स्नान, संध्या, प्राचायाम, भूततृद्धि, न्यास, ध्यान, मृत्रु-स्वापन आदिसे लेकर शास्त्रीक पद्धतिसे हवन-पर्यन्त कमें किये जाते हैं। बहाबाके शोधन-कम्मो पुणक-पृथक आहति देकर, शिवमें विसीन करके पुन: सृष्टि-क्रमसे शिष्यका चैतन्ययोग सम्बद्धित होता है। गुरु शिष्यमे अपनी एकताका अनुभव करता हुआ आत्पविद्याका दान करता है। गुरु-मन्त्र प्राप्त करके शिष्य धन्य-धन्य हो जाता है।

इस प्रकार अधिकारप्राप्त आचार्यद्वारा दीक्षा-कर्मका सम्पादन होता है।\* स्कन्द! गुरुको चाहिये कि वह नित्यकर्मका विधिवत् अनुष्ठान करके शिष्यका दीक्षाकर्म सम्पन्न करे। प्रणवके जपपूर्वक गुरु अपने कर-कमलमें अर्घ्य-जल ले द्वारपालोंका पूजन करे। फिर विघ्नोंका निवारण करनेके अनन्तर, द्वार-देहलीपर अस्त्रन्यास करके अपने आसनपर बैठे। शास्त्रोक्त विधिसे भूतशुद्धि एवं अन्तर्याग करे। तिल, चावल, सरसों, कुश, दूर्वाङ्कुर, जौ, दूध और जल-इन सबको एकत्र करके विशेषार्घ्य बनावे। उसके जलसे समस्त द्रव्यों (पूजन-सामग्रियों)-की शुद्धि करे। फिर तिलक-सम्बन्धी अपने सम्प्रदायके मन्त्रसे भालदेशमें तिलक लगावे। फिर पूर्ववत् पूजन, मन्त्र-शोधन तथा पञ्चगव्य-प्राशन आदि कार्य करने चाहिये। क्रमशः लावा, चन्दन, सरसों, भस्म, दुर्वा, अक्षत, कुश और अन्तमें पुन: शुद्ध लावा-ये सब 'विकिर' (बिखरनेयोग्य द्रव्य) कहे गये हैं। इन सब वस्तुओंको एकत्र करके सात बार अस्त्र-मन्त्रसे अभिमन्त्रित करे। अस्त्र-मन्त्रद्वारा अभिमन्त्रित जलसे इनका प्रोक्षण करके फिर कवच-मन्त्र (हुए)-से अवगुण्टन करके यह भावना करे कि ये विष्नसमूहका निवारण करनेवाले नाना प्रकारके अस्त्र-शस्त्र हैं॥ १३-१८ 🖥 ॥

तदनन्तर प्रादेशमात्र लंबे कुशके छत्तीस दलोंसे वेणीरूप बोधमय उत्तम खड्ग बनाकर उसे सात बार जपते हुए शिव-मन्त्रसे अभिमन्त्रित करे।

फिर उसे शिवस्वरूप मानकर भावनाद्वारा अपने हृदयमें स्थापित करे। साथ ही जगदाधार भगवान् शिवकी जो झाँकी अपनेको अभीष्ट हो, उसी रूपमें उनका ध्यान-चिन्तन करके निष्कल परमात्मा शिवका अपने भीतर न्यास करे। तत्पश्चात् यह भावना करे कि 'मैं साक्षात् शिव हैं।' फिर सिरपर (मूल-मन्त्रसे अभिमन्त्रित) श्वेत पगडी रखकर अपने शरीरको (गन्ध, पुष्प एवं आभूषणोंसे) अलंकृत करे। तत्पश्चात् गुरु अपने दाहिने हाथपर सुगन्थ-द्रव्य अथवा कुङ्कुमद्वारा मण्डलका निर्माण करे। फिर उसपर विधिपूर्वक भगवान् शिवकी पूजा करे। इससे वह 'शिवहस्त' हो जाता है। उस तेजस्वी शिवहस्तको शिव-मन्त्रसे अपने मस्तकपर रखकर यह दृढ़ भावना करे कि 'मैं शिवसे अभिन और सबका कर्ता साक्षात् परमात्मा शिव हीं हैं।' जब गुरु ऐसी भावना कर लें, तब वह यज्ञमण्डपमें कर्मौका साक्षी, कलशमें यज्ञका रक्षक, अग्निमें होमका अधिष्ठान, शिष्यमें उसके अज्ञानमय पाशका उच्छेद करनेवाला तथा अन्तरात्मामें अनुग्रहीता—इन पाँच आकारोंमें अभिव्यक्त ईश्वररूप हो जाता है। गुरु इस भावको अत्यन्त दृढ़तर कर ले कि 'वह परमेश्वर में हो हैं ॥१९-२५॥

तदनन्तर ज्ञानरूपी खड्ग हाथमें लिये गुरु यज्ञमण्डपके नैर्ज्युत्यकोणवाले भागमें उत्तराभिमुख स्थित हो, अर्घ्य, जल और पञ्चगव्यसे उस मण्डपका प्रोक्षण करे। ईक्षण आदि चतुष्पथान्त-

स च सट्देशसम्भूतः सुमूर्तिः शुरुशीलवान् ॥ जनाचारो गुलोपेतः धमी शुद्धाशयो वरः । देशकालगुणाचरो गुरुभक्तिसमन्त्रितः ॥ शिवानुष्यानवान् सारो विरस्तक प्रशस्यते ।

<sup>&</sup>quot; सोमजम्भुको 'कर्मकाण्ड-क्रमायलो ' (उलोक ६१९-६२० ; )-में 'इत्यं लब्धाधिकारेण दीशायार्पेण साध्यते।' इस पंक्तिके बाद दो रखोक और अधिक उपलब्ध होते हैं, जो इस प्रकार हैं—

<sup>&#</sup>x27;दीशाप्रा'त तिष्य यदि उत्तम देशमें उत्पन्न, सुन्दर शरीरकाला, शास्त्राध्ययन एवं शीलसे सम्पन्न, जानी, सदाचारी, गुणवान, शमातील, सुद्ध अन्त:करणसे युक्त, बेह, देश-कालोचित गुण और आचारसे सुशोधित, गुरुधक, शिवध्यानपरायण तथा विरक्त हो तो वह उत्तम माना गया है और उसकी प्रशंसा की कती है।'

संस्कारोंद्वारा उसका संस्कार करे। फिर यज्ञमण्डपमें बिखरनेयोग्य पूर्वोक्त वस्तुओंको बिखेरकर कुशकी कूँचीसे उन सबको बटोर ले और उन्हें ईशानकोणमें स्थापित वार्धानी (जलपात्र)-में आसनके लिये रख दे। नैर्ऋत्यकोणमें वास्तुदेवताओंका और पश्चिम द्वारपर लक्ष्मीका पूजन करे। साथ ही यह भावना करे कि 'वे मण्डपरूपिणी लक्ष्मी देवी रलोंके भण्डारसे यज्ञमण्डपको परिपूर्ण कर रही हैं।' इस प्रकार ध्यान एवं आवाहन कर हृदय-मन्त्र 'नमः' के द्वारा अर्थात् 'लक्ष्म्यै नमः।'-इस मन्त्रसे उनकी पूजा करनी चाहिये। इसके बाद ईशानकोणमें सप्तधान्यपर स्थापित किये हुए वस्त्रवेष्टित पञ्चरत्नयुक्त एवं जलसे परिपूर्ण पश्चिमाभिमुख कलशपर भगवान् शंकरका पूजन करे। फिर उस कलशके दक्षिण भागमें सिंहपर विराजमान पश्चिमाभिमुखी शक्ति खड्गरूपिणी वार्धानीका पूजन करे॥ २६-३०॥

तदनन्तर पूर्व आदि दिशाओंमें इन्द्र आदि दिक्पालोंका और इसके अन्तमें विष्णुभगवानुका पुजन करे। ये सब-के-सब प्रणवमय आसनपर विराजमान हैं तथा अपने-अपने वाहनों और आयुधोंसे संयुक्त हैं-ऐसी भावना करके उनके नामोंके अन्तमें 'नमः' पद जोडकर उन्होंसे उनकी पूजा करे। यथा- 'इन्द्राय नमः।', 'विष्णवे नमः।' इत्यादि। पहले पूर्वोक्त वार्धानीको भलोभौति हाथमें ले, उसे कलशके सामनेकी ओरसे ले जाकर प्रदक्षिणक्रमसे उसके चारों और घुमावे और उससे जलकी अविच्छिन धारा गिराता रहे। साथ ही मुलमन्त्रका उच्चारण करते हुए लोकपालोंको भगवान शिवकी निम्नाङ्कित आज्ञा सुनावे-'लोकपालगण! आपलोग यथाशकि सावधानीके साथ इस यज्ञकी रक्षा करें।' यों आदेश दे, नीचे एक कलश रखकर उसके ऊपर उस वार्धानीको

स्थापित कर दे। तत्पश्चात् सुस्थिर आसनवाले कलशपर भगवान् शंकरका साङ्ग पूजन करे। इसके बाद कला आदि यहच्चाका न्यास करके शोधन करे और वार्धानीमें अस्त्रकी पूजा करे॥ ३१-३४॥ पुजाके मन्त्र इस प्रकार हैं - '3% ह: अस्वासनाय हुं फट् नमः।','ॐ ॐ अस्वमूर्तये हं फट् नमः।','ॐ हं फट् पाश्पतास्त्राय नमः।', 'ॐ ॐ हृदयाय हुं फट् नम:।','ॐ श्रीं शिरसे हं फट नम:।', 'ॐ यं शिखाये हं फट नम:।' 'ॐ शुं कवचाय हूं फट् नमः।','ॐ हूं फट् अस्वाय हूं फट् नमः।' इसके बाद पाशुपतास्त्रके स्वरूपका इस प्रकार चिन्तन करे—'उनके चार मुख हैं। प्रत्येक मुखमें दाढ़ें हैं। उनके हाथोंमें शक्ति, मुद्गर, खड्ग और त्रिशुल हैं तथा उनकी प्रभा करोड़ों सूर्योंके समान है।' इस प्रकार ध्यान करके लिङ्गमुद्राके प्रदर्शनद्वारा भगलिङ्गका समायोग करे। हृदय-मन्त्र (नमः)-का उच्चारण करते हुए अङ्ग्रष्ठसे कलशका स्पर्श करे और मुद्ठीसे खदगरुपेणी बार्धानीका। भोग और मोक्षकी सिद्धिके लिये पहले मुद्रठीसे वार्धानीका ही स्पर्श करना चाहिये। फिर कलशके मुखभागकी रक्षाके लिये उसपर पूर्वोक्त ज्ञान-खड्ग समर्पित करे। साथ हो मूल-मन्त्रका एक सौ आठ बार जप करके वह जप भी कलशको निवेदन कर दे। उसके दशमांशका जप करके वार्धानीमें उसका अर्पण करे। तदनन्तर भगवान्से रक्षाके लिये प्रार्थना करे-'सम्पूर्ण यज्ञोंको धारण करनेवाले भगवान् जगन्नाथ! बड़े यत्नसे इस यज्ञ-मन्दिरका निर्माण किया गया है ? कृपया आप इसकी रक्षा करें ॥ ३५-४०॥ इसके बाद वायव्यकोणमें प्रणवमय आसनपर

विराजमान चार भुजाधारी गणेशजीका पुजन करे।

तत्पश्चात् वेदीपर शिवका पूजन करके अर्घ्य

हाथमें लिये साधक यज्ञकुण्डके पास जाय। वहाँ । भूँ बुक्त स्नूँ हुँ) अग्निकी सात जिह्नाओं के नाम बैठकर मन्त्र-देवताकी तृप्तिके लिये बार्वे भागमें अर्घ्य, गन्ध और यृत आदिको तथा दाहिने भागमें समिधा, कुशा एवं तिल आदिको रखकर कुण्ड, अग्नि, खुक् तथा घृत आदिका पूर्ववत् संस्कार करके, हृदयमें ऊर्ध्वमुख अग्निकी प्रधानताका चिन्तन करे तथा अग्निमें भगवान शिवका पूजन करें। फिर गुरु अपने शरीरमें, शिवकलशमें, मण्डलमें, अग्नि और शिष्यकी देहमें सृष्टिन्यासकी रीतिसे न्यासकर्मका सम्पादन करके अध्वाका विधिपूर्वक शोधन करनेके पश्चात् कुण्डकी लंबाई-चौड़ाईके अनुसार ही अग्निदेवके मुखकी लंबाई-चौडाईका चिन्तन करके अग्निजिह्नाओंके नाम-मन्त्रके अन्तमें 'नमः' (एवं 'स्वाहा') बोलकर अभीष्ट वस्तुकी आहुतियाँ देते हुए अग्निदेवको तृप्त करे। अग्निकी सात जिह्नाओंके सात बीज हैं। होमके लिये उनका परिचय दिया जाता है॥ ४१-४५॥

रेफरहित अन्तिम दो वर्णोंके सभी (अर्धात् सात) अक्षर यदि रकार और छठे स्वर (क)-पर आरूढ़ हों और उनके भी ऊपर चन्द्रबिन्दुरूप शिखा हो तो वे ही अग्निकी सात जिडाओं के क्रमश: सात बीज-मन्त्र हैं। (यथा-युक्ते लुक्ते वें

इस प्रकार हैं—हिरण्या, कनका, रक्ता, कृष्णा, सुप्रभा, अतिरक्ता तथा बहुरूपा। ईशान, पूर्व, अग्नि, नैऋत, पश्चिम, वायव्य तथा मध्य दिशामें क्रमश: इनके मुख हैं। (अर्थात् एक त्रिभुजके ऊपर दूसरा त्रिभुज बनानेसे जो छ: कोण बनते हैं, वे क्रमश: ईशान, पूर्व, अग्नि, नैर्ऋय, पश्चिम तथा वायव्यकोणमें स्थित होते हैं। अग्निकी हिरण्या आदि छ: जिह्नाओंको इन्हीं छ: कोणोंमें स्थापित करे तथा अन्तिम जिह्य 'बहुरूपा' को मध्यमें) । ४६-४७॥

शान्तिक एवं पौष्टिक कर्ममें खीर आदि मधुर पदार्थोद्वारा होम करे। परंतु अभिचार कर्ममें सरमोंकी खली, सन्, जौकी काँजी, नमक, राई, मर्ठा, कड़वा तेल, काँटे तथा टेढी-मेढी समिधाऑद्वारा क्रोधपूर्वक भाष्याण् (भाष्यमन्त्र)-से हवन करे।" कदम्बकी कलिकाऑद्वारा होम करनेसे निक्षय हो यक्षिणी सिद्ध हो जाती है। वशोकरण और आकर्षणको सिद्धिके लिये बन्धुक (दुपहरिया) और पलाशके फुलोंका हवन करना चाहिये। राज्यलाभके लिये बिल्वफलका और लक्ष्मीकी प्राप्तिके लिये पाटल (पाडर) एवं चम्पाके फूलोंका होम करे। चक्रवर्ती सम्राट्का पद पानेके लिये कमलोंका तथा सम्पत्तिके लिये

१. ये सत बीज अग्निको 'हिरण्या' आदि सात जिद्धकोंके नामके आदिमें लगाये जाते हैं और अन्तमें 'नमः' पद जोड़कर नाम-मन्त्रोंसे ही उनको पूजा की जाती है। यथा—'ॐ युक्तै डिरण्याचै नमः।''लुकै कनकारी नमः।''र्चू रकारी नमः।''र्वू कृष्णारी नमः।' युक्त 'सुप्रभागे नमः ।', 'ख्रुं अतिरकायै नमः ।',' हें बहुरूपायै नमः ।'

२. सोमशम्भुने इन जिह्यओंके स्वरूप तथा कामनाभेदये विधिन कर्मोमें इनके उपयोगके विषयमें इस प्रकार लिखा है-बद्धसूत्रभा । रकोदिकारुणप्रकृत मीकिक ग्रोताविरका पवरानवत् । चन्द्रकान्तरास्त्रन्द्रप्रभेव क्रम्पदासामुदोधी । वस्थाकर्वनयोगाचा कनका स्तम्भने रिपो:॥ मारककर्मीण । सुप्रधा जान्तिके पुष्टी सुरकोच्चाटने मता॥ सर्वकागणलपदा। (कर्मकाग्ड-क्रमावलो ६६४-६६७)

सोमशम्भुके ग्रन्थमें इसके बाद यह एक ल्लोक अधिक है—

विद्याधरत्वलाभावः चन्द्रागुरुपुतं पुरम्। अवना पद्मकिञ्चलकेर्बुहुवात् साधकोत्तमः॥

<sup>&#</sup>x27;साधक-शिरोमणिको चाहिये कि वह 'विद्याधर-पर' की प्रात्तिके लिये कपूर, अनुरु और गुगुलसे अवका कमलके केसरोंसे हवन करे।"

भक्ष्य-भोज्य पदार्थीका होम करे। दुर्वाका हवन किया जाय तो उससे व्याधियोंका नाश होता है। समस्त जीवोंको वशमें करनेके लिये विद्वान् पुरुष प्रियङ्ग तथा कदलीके पुष्पोंका हवन करे। आमके पत्तेका होम ज्वरका नाशक होता है॥ ४८—५२॥

मृत्युञ्जय देवता या मन्त्रका उपासक मृत्युविजयी होता है। तिलका होम करनेसे अध्युदयकी प्राप्ति होती है। स्द्रशान्ति समस्त दोषोंकी शान्ति करनेवाली होती है। वे अब प्रस्तुत प्रसंगको पुन: प्रारम्भ करते हैं \*॥५३॥

एक सौ आठ आहुतियोंसे मूलका और उसके दशांश आहुतियोंसे अङ्गोंका तर्पण करे। यह हवन अथवा तर्पण मूलमन्त्रसे ही करना चाहिये। फिर पूर्ववत् पूर्णाहुति दे। शिष्योंका दोक्षामें प्रवेश करानेके लिये प्रत्येक शिष्यके निमित्त मूलमन्त्रका सौ बार जप करना चाहिये। साथ ही दुर्निमिन्तींका निवारण तथा शुभ निमित्तोंकी सिद्धिके लिये मूलमन्त्रसे पूर्ववत् दो सौ आहुतियाँ देनी चाहिये। पहले बताये हुए जो अस्त्र-सम्बन्धी आठ मन्त्र हैं, उनके आदिमें मूल और अन्तमें 'स्वाहा' जोडकर पाठ करते हुए एक-एक बार तर्पण करे। मूल-मन्त्रमें जो बीज हों, उन्हें 'शिखा' (वषद्)-से सम्पृटित करके अन्तमें 'हुं फट्' जोड़कर जप करे तो उससे मन्त्रका दीपन होता है। 'ॐ हुं शिवाय स्वाहा।" इत्यादि मन्त्रोंसे तर्पण किया जाता है। इसी प्रकार 'ॐ ॐ शिवाय हूं फट्।' इत्यादि दीपन-मन्त्र हैं॥ ५४-५७ ई॥

तदनन्तर शिव-मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलसे धोयी हुई बटलोईको कवच-मन्त्रसे अवगुण्ठित करके उसमें रोली-चन्दन आदि लगा दे। फिर उसके गलेमें 'हं फद्' मन्त्रसे अभिमन्त्रित उत्तम कुश और सूत्र बाँध दे। इससे चरुकी सिद्धि होती है। फिर धर्म आदि चार पायोंसे युक्त चौकी आदिका आसन देकर उसके ऊपर बने हुए अर्धचन्द्राकार मण्डलमें उस बटलोईको रखे तथा उसे आराध्यदेवताकी मूर्ति मानकर उसके ऊपर भावात्मक पुष्पोंसे भगवान् शिवका पूजन करे। अथवा उस बटलोईके मुखको वस्त्रसे बाँध दे और उसपर बाह्यपृष्पोंसे शिवका पूजन करे। इसके बाद पश्चिमाभिमुख रखे हुए चूल्हेको देख-भालकर शुद्ध करके उसमें अहंकार-बीजका न्यास करे। तत्पश्चात् उसे कुण्डके दक्षिण भागमें

होयवंत् । भूवंन सह सार्रीण भूतःभुतानि ज्यारिणः ॥ विश्वमञ्चरताशाय चतुपत्राणि 🌣 अमुकस्य च्यरं नातय जुं सः वीचट् । जले वरुणमध्यान्नं वृष्टवर्षं ग्रहसंयुतम्।। तिलान् वारुणमन्त्रेण बृहुवाद् गुझकेन वा । मेक्स्याप्तावितारोपदिगन्तधरणीतलान् धारयेतिलहोमेन राजुपताजुना । 🕹 ऋतीं पत्रु हूं पद् भेखन् स्पृटीक्रियतम् हूं पद् ॥ सर्वोपदवनाशाय तिलादिभि: । विधिना यजनं क्योदम प्रस्तुतम्ब्यते ॥

(कर्मकाण्ड-क्रमावली ६७६-६८०) अर्थात् 'विषयन्त्ररका नाल करनेके लिये आमके पत्तींका हवन करे। उन पत्तींको घोसे आई करके अथवा घोमें दुबोकर उनकी

आहुति दे। पत्तींकी आहुति पीकी आहुतिके साथ देनी चाहिये। इससे न्वरद्यस्त पुरुषको लाभ होता है। उस पुरुषका नाम लेकर कहे-'ॐ अपुकपुरुषस्य ज्वरं नातय जुं सः वीषट् ।'

'समस्त उपद्रवोंके नाजके लिये रुद्रमन्त्रसे ज्ञानि-अभिनेक को तथा तिल आदिसे विधिपूर्वक होम-यज्ञ करे। अब प्रस्तुत विषयका

प्रतिपादन करते हैं।'

<sup>&</sup>quot; इस प्रसंगर्वे सोमज्ञम्भूने कुछ अधिक प्रयोग लिखे हैं। उनका कचन है कि 🗕

<sup>&#</sup>x27;वृष्टिके लिये निम्नाङ्कित प्रयोग करे। जलमें प्रहॉसहित वरणदेकका पूजन करके बारुण अथवा गुद्धक-मन्त्रसे तिलॉकी आहुति दे। तिलके इस होमसे मनुष्य आकाशमें ऐसे मेचोंको स्थापित कर सकत है, जो सम्पूर्ण दिशनों तथा पृथ्वीको वर्षाके जलसे आप्ताबित करनेमें समर्थ हों। फिर तीम्र ही पातुपतमन्त्रसे उन मेथोंको वर्षाके लिये विदोर्ज करे। मन्त्र इस प्रकार है 🚅 🕉 हलीं पतु हूं फट् मेथान् स्फुटोक्रियताम् हं फर्।

रखे और यह भावना करे कि 'इस चुल्हेका शरीर धर्माधर्ममय है।' फिर उसकी शुद्धिके लिये उसके स्पर्शपूर्वक अस्त्र-मन्त्रका जप करे। इसके बाद अस्त्र-मन्त्र (फट् )-के जपसे अभिमन्त्रित गायके घीसे मार्जित हुई उस बटलोईको चूल्हेपर चढावे॥ ५८-६२ है॥

उसमें अस्त्र-मन्त्रसे शुद्ध किये हुए गोदुग्धको सौ बार प्रासाद-मन्त्र (हीं)-से अधिमन्त्रित करके डाले। फिर उस दूधमें साँवा आदिके चावल छोडे। उसकी मात्रा इस प्रकार है-एक शिष्यकी दीक्षा-विधिके लिये पाँच पसर चावल डाले और दो-तीन आदि जितने शिष्य बढ़ें, उन सबके लिये क्रमशः एक-एक पसर चावल बढ़ाता जाय। फिर अस्त्र-मन्त्रसे आग जलावे एवं कवच-मन्त्र (हुम्)-से बटलोईको ढक दे। साधक पूर्वाभिमुख हो उक्त शिवाग्निमें मूल-मन्त्रके उच्चारणपूर्वक चरुको पकावे। जब वह अच्छी तरह सीझ जाय, तब वहाँ सुवाको घीसे भरकर स्वाहान्त संहिता-मन्त्रोंद्वारा उस चुल्हेमें ही 'तप्ताभिघार' नामक आहृति दे। तदनन्तर मण्डलमें चर-स्थालीको रखकर अस्त्र-मन्त्रसे उसपर कुश रख दे। इसके बाद प्रणवसे चूल्हेमें उल्लेखन और हृदय-मन्त्रसे लेपन करके पूर्ववत् 'तप्ताभिधार' के स्थानमें 'सीताभिधार' नामक आहुति दे। इस तरह चूल्हा शीतल होता है। सीताभिधार-आहुतिकी विधि यह है कि संहिता-मन्त्रोंके अन्तमें 'बौषट' पद जोडकर उसके द्वारा कण्ड-मण्डपके पश्चिम भागमें दर्भ आदिके आसनपर प्रत्येक शिष्यके निमित्तसे एक-एक आहुति दे। फिर ख़ुक्ट्वारा सम्पात-होम करनेके पश्चात् संहिता-मन्त्रसे शुद्धि करे। फिर अन्तमें 'वषद' लगे हुए उसी संहिता-मन्त्रद्वारा एक बार चरु लेकर धेनुमुद्राद्वारा उसका अमृतीकरण करे। इसके बाद वेदीपर उसके द्वारा

शान्ति-होम करे॥ ६३-७० है॥

तत्पश्चात् गुरु अपने शिष्योंके लिये, अग्निदेवताके लिये तथा लोकपालोंके लिये घृतसहित भाग नियत करे। ये तीनों भाग समान घीसे युक्त होते हैं। इन सबके नाम-मन्त्रोंके अन्तमें 'नमः' पद लगाकर उनके द्वारा उनका भाग अर्पित करे और उसी मन्त्रसे उन्हें आचमनीय निवेदित करे। तदनन्तर मूल-मन्त्रसे एक सौ आठ आहुति देकर विधिवत् पूर्णाहृति होम करे। इसके बाद मण्डलके भीतर कुण्डके पूर्वभागमें अथवा शिव एवं कुण्डके मध्यभागमें हृदय-मन्त्रसे रुद्र-मातुकागण आदिके लिये अन्तबंलि अपित करे। फिर शिवका आश्रय ले, उनकी आज्ञा पाकर एकत्वकी भावना करते हुए इस प्रकार चिन्तन करे-'मैं सर्वज्ञता आदि गुणोंसे युक्त और समस्त अध्वाओंके ऊपर विराजमान शिव हैं। यह यज्ञस्थान मेरा अंश है। मैं यज्ञका अधिष्ठाता हैं' यों अहंकार-शिवसे अपने ऐकात्य्य-बोधपूर्वक गुरु यज्ञमण्डपसे बाहर निकले ॥ ७१ - ७५ ई ॥

फिर अस्त-मन्त्र (फद्र )-द्वारा निर्मित मण्डलमें पूर्वाग्र उत्तम कुश विछाकर, उसमें प्रणवमय आसनकी भावना करके, उसके ऊपर स्नान किये हुए शिष्यको बिठावे। उस समय शिष्यको श्वेत वस्त्र और श्वेत उत्तरीय धारण किये रहना चाहिये। यदि वह मुक्तिका इच्छ्रक हो तो उसका मुख उत्तर दिशाकी ओर होना चाहिये और यदि वह भोगका अभिलाषी हो तो उसे पूर्वाभिमुख बिठाना चाहिये। शिष्यके शरीरका घुटनोंसे ऊपरका ही भाग उस प्रणवासनपर स्थित रहना चाहिये, नीचेका भाग नहीं। इस प्रकार बैठे हुए शिष्यकी ओर गुरु पूर्वाभिमुख होकर बैठे। मोक्षरूपी प्रयोजनकी सिद्धिके लिये शिष्यके पैरोंसे लेकर शिखातकके अङ्गोंका क्रमशः निरीक्षण करना चाहिये और यदि भोगरूपी प्रयोजनकी सिद्धि अभीष्ट हो तो इसके विपरीत क्रमसे शिष्यके अङ्गोंपर दृष्टिपात करना उचित है, अर्थात् उस दशामें शिखासे लेकर पैरोंतकके अङ्गोंका क्रमश: निरीक्षण करना चाहिये।\* उस समय गुरुकी दृष्टिमें शिष्यके प्रति कृपाप्रसाद भरा हो और वह दृष्टि शिष्यके समक्ष शिवके ज्योतिर्मय स्वरूपको अनावतरूपसे अभिव्यक्त कर रही हो। इसके बाद अस्त्र-मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलसे शिष्यका प्रोक्षण करके मन्त्राम्ब्-स्नानका कार्य सम्पन करे (प्रोक्षण-मन्त्रसे ही यह स्नान सम्पन्न हो जाता है)। तदनन्तर विध्नोंकी शान्ति और पापोंके नाशके लिये भस्म-स्नान करावे। इसकी विधि यों है-अस्त्र-मन्त्रद्वारा अभिमन्त्रित भस्म लेकर उसके द्वारा शिष्यको सृष्टि-संहार-योगसे ताडित करे (अर्थात् ऊपरसे नीचे तथा नीचेसे ऊपरतक अनुलोम-विलोम-क्रमसे उसके ऊपर खिडके) ॥ ७६ - ८० ॥

फिर सकलीकरणके लिये पूर्वंबत् अस्त्रजलसे शिष्यका प्रोक्षण करके उसकी नाभिसे
ऊपरके भागमें अस्त्र-मन्त्रका उच्चारण करते हुए
कुशाग्रसे मार्जन करे और हृदय-मन्त्रका उच्चारण
करके पापोंके नाशके लिये पूर्वोक्त कुशोंके
मूलभागसे नाभिके नीचेके अङ्गोंका स्पर्श करे।
साथ ही समस्त पाशोंको दो ट्रक करनेके लिये
पुनः अस्त्र-मन्त्रसे उन्हीं कुशोंद्वारा यथोक्तरूपसे
मार्जन एवं स्पर्श करे। तत्पश्चात् शिष्यके शरीरमें
आसनसहित साङ्ग-शिवका न्यास करे। न्यासके
पश्चात् शिवकी भावनासे ही पुष्प आदि द्वारा
उसका पूजन करे। इसके बाद नेत्र-मन्त्र (वाषद्)
अथवा हृदय-मन्त्र (नमः)-से शिष्यके दोनों
नेत्रोंमें श्वेत, कोरदार एवं अभिमन्त्रित वस्त्रसे
पट्टी बाँध दे और प्रदक्षिणक्रमसे उसको

शिवके दक्षिण पार्श्वमें ले जाय। वहाँ षडुत्य (छहों अध्वाओंसे ऊपर उठा हुआ अथवा उन छहोंसे उत्पन्न) आसन देकर यथोचित रीतिसे शिष्यको उसपर बिठावे॥८१—८४ है॥

संहारमुद्राद्वारा शिवमूर्तिसे एकीभूत अपनेआपको उसके हृदय-कमलमें अवरुद्ध करके
उसका काय-शोधन करे। तत्पश्चात् न्यास करके
उसकी पूजा करे। पूर्वाधिमुख शिष्यके मस्तकपर
मूल-मन्त्रसे शिवहस्त रखना चाहिये, जो रुद्र एवं
ईशका पद प्रदान करनेवाला है। इसके बाद
शिव-मन्त्रसे शिष्यके हाथमें शिवकी सेवाकी प्राप्तिके
उपायस्वरूप पुष्प दें और उसे शिवपर ही
चढ़वावे। तदनन्तर गुरु उसके नेत्रोंमें बैंधे हुए वस्त्रको
हटाकर उसके लिये शिवदेवगणाङ्कित स्थान, मन्त्र,
नाम आदिकी उद्धावना करे, अथवा अपनी
इच्छासे ही बाह्मण आदि वर्णोंके क्रमशः नामकरण
करे॥ ८५—८८ ई॥

शिव-कलश तथा वार्थानीको प्रणाम करवाकर अग्निके समीप अपने दाहिने आसनपर पूर्ववत् उत्तराभिमुख शिष्यको बिठावे और यह भावना करे कि 'शिष्यके शरीरसे सुषुम्णा निकलकर मेरे शरीरमें बिलीन हो गयी है।' स्कन्द! इसके बाद मूलमन्त्रसे अभिमन्त्रित दर्भ लेकर उसके अग्रभागको तो शिष्यके दाहिने हाथमें रखे और मूलभागको अपनी जंघापर। अथवा अग्रभागको ही अपनी जंघापर रखे और मूलभागको शिष्यके दाहिने हाथमें॥ ८९—९१ है॥

शिव-मन्त्रद्वारा रेचक प्राणायामकी क्रिया करते हुए शिष्यके हृदयमें प्रवेशकी भावना करके पुन: उसी मन्त्रसे पूरक प्राणायामद्वारा अपने हृदयाकाशमें लौट आनेकी भावना करे। फिर शिवाग्निसे इसी तरह नाडी-संधान करके उसके संनिधानके लिये हृदय-मन्त्रसे तीन आहुतियाँ दे।

<sup>\*</sup> सोमरान्भुकी 'कर्मकाण्ड-क्रमायली' स्लोक ७०४ में दृष्टिचतका क्रम इसके विपरीत है। वहाँ 'मुकी भुकी विलोमतः' के स्थानमें 'भुक्ष मुक्ष विलोमतः' पाठ है।

शिवहस्तकी स्थिरताके लिये मूल-मन्त्रसे एक सौ | शिष्य समय-दीक्षामें संस्कारके योग्य हो जाता आहुतियोंका हवन करे। इस प्रकार करनेसे हैं॥९२—९५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'समय-दोक्षाको योग्यताके आपादक-विधानका वर्णन' नामक

इक्यासीचौ अध्याय पूरा हुआ॥८१॥

## बयासीवाँ अध्याय

#### समय-दीक्षाके अन्तर्गत संस्कार-दीक्षाकी विधिका वर्णन

भगवान् शिव कहते हैं-- वडानन! अब मैं | संस्कार-दीक्षाकी विधिका वर्णन करूँगा, सूनो -अग्निमें स्थित महेश्वरके शिवा-शिवमय (अर्ध-नारीश्वर) रूपका अपने हृदयमें आवाहन करे। शिव और शिवा दोनों एक शरीरमें ही परस्पर सटे हुए हैं-इस प्रकार ध्यानद्वारा देखकर उनका पुजन करके हृदय-मन्त्रसे संतर्पण करे। फिर उनके संनिधानके लिये हृदय-मन्त्रसे ही अग्निमें पाँच आहुतियाँ दे। तदनन्तर अस्त-मन्त्रसे अभिमन्त्रित पुष्पद्वारा शिष्यके इदयमें ताड़ना दे, अर्थात् उसके वक्षपर उस फुलको फेंके। फिर उसके भीतर प्रकाशमान नक्षत्रकी आकृतिमें चैतन्य (जीव)-की भावना करे। तत्पश्चात् हंकारयक्त रेचक प्राणायामके योगसे शिष्यके हदयमें भावनाद्वारा प्रवेश करके संहारिणीमुद्राद्वारा उस जीवचैतन्यको वहाँसे खींचकर पुरक प्राणायामके योगसे उसे अपने हृदयमें स्थापित करे॥ १-४॥

तदनन्तर 'उद्भव' नामक मुद्राका प्रदर्शन करके हत्सम्पुटित आत्ममन्त्रका उच्चारण करते

हुए रेचक प्राणायामके सहयोगसे उसका वागीश्वरी देवोंको योनिमें भावनाद्वारा आधान करे। उक्त मन्त्रका स्वरूप इस प्रकार है—ॐ हां हां हामात्मने नमः। इसके बाद अत्यन्त प्रण्वलित एवं धूमरहित अग्निमें अभीष्ट-सिद्धिके लिये आहुति दे। अप्रज्वलित तथा धूमयुक्त अग्निमें किया गया होम सफल नहीं होता है। यदि अग्निको लपटें दक्षिणावर्त उठ रही हों, उससे उत्तम गन्ध प्रकट हो रही हो तथा वह अग्नि सुस्निग्ध प्रतीत होतो हो तो उसे श्रेष्ठ बताया गया है। इसके विपरीत जिस अग्निसे चिनगारियाँ खूटती हों तथा जिसकी लपट धरतीको ही चूम रही हो, उसे उत्तम नहीं कहा गया है ॥ ५—८॥

इस प्रकारके चिह्नोंसे शिष्यके पापको जानकर उसका हवन कर दे, अधवा पाप-भक्षण-निमित्तक होमसे उस पापको जला डाले। फिर नूतन रूपसे उसमें द्विजत्वकी प्राप्ति, रुद्रोशकी भावना, आहार और बीजकी शुद्धि, गर्भाधान, गर्भ-स्थिति (पुंसवन), सोमन्तोन्नयन, जातकर्म तथा नामकरणके लिये

अनीवासिकृतं पापं जानीवादिन्ततश्चाः। विद्वागने स भूवतं बहुता गुरुतत्स्यगः॥ सुरापो गुस्हना च गोपन्छ कृतनारुतः। कृतेऽग्नी शवगन्धे च गर्भभर्तृविनारुतः॥ भ्रमति स्त्रीवधे विद्वः कम्पते हेनहतीः। वधे स्पृटति बलस्य निस्त्रेजा गर्भमातके॥

'हवनीय अग्निके लक्षणों से किष्यद्वारा किये गये पार्यक्रोपको जानना चाहिये। यदि उस अग्निसे विद्यको-सी दुर्गन्थ प्रकट होतो हो तो यह जानना चाहिये कि वह किष्य भूमिहतां, ब्रह्महत्यारा, गुरुपत्नीगामी, कराबी, गुरुपती, गोवध करनेवाला तथा कृतप्त रहा है। यदि अग्नि श्लीण हो और उससे मुर्देको-सी बदबू आ रही हो तो उस किष्यको गर्भ-इत्यारा और स्वामिखतो समझना चाहिये। यदि किष्यमें स्वीवधवनित पाप हो तो उसके आहुति देते समय अग्निको लपट सब ओर चक्कर देती है और यदि वह सुवर्णकी चोरी करनेवाला है तो उससे अग्निदेवमें कम्पन होने लगता है। यदि किष्यने बस्तहत्यका पाप किया है तो अग्निमें किसी बस्तुके फूटनेकी-सी आवाज होती है। यदि किष्य गर्भपाती है तो उसके संनिहित होनेसे आग निस्तेज हो जाती है।'

<sup>\*</sup> इस रलोकके बाद सोमराञ्जूको 'कर्मकाण्ड-क्रमावलो 'में तीन रलोक अधिक उपलब्ध होते हैं, जिनमें शिष्यके पार्यवशेषको जाननेके लिये अग्निके लक्षण दिये गये हैं। वे रलोक इस प्रकार है—

<sup>1362</sup> अग्नि पुराण ७

पृथक्-पृथक् मूल-मन्त्रसे एक सौ पाँच-पाँच आहुतियाँ दे तथा चुडाकर्म आदिके लिये इनकी अपेक्षा दशमांश आहुतियाँ प्रदान करे। इस प्रकार जिसका बन्धन शिथिल हो गया है, उस जीवात्माके भीतर जो शक्तिका उत्कर्ष होता है, वही उसके रुद्रपत्र होनेमें निमित्त बनकर 'गर्भाधान' कहलाता है। स्वतन्त्रतापूर्वक उसमें जो आत्मगुणोंकी अभिव्यक्ति होती है, उसीको यहाँ 'प्सवन' माना गया है। माया और आत्मा-दोनों एक-दूसरेसे पृथक हैं, इस प्रकार जो विवेक-ज्ञान उत्पन्न होता है. उसीका नाम यहाँ 'सीमन्तोन्नयन' है॥९—१३॥

शिव आदि शुद्ध सद्वस्तुको स्वीकार करना 'जन्म' माना गया है। मुझमें शिवत्व है अथवा मैं शिव हैं, इस प्रकार जो बोध होता है, वही शिवत्वके योग्य शिष्यका 'नामकरण' है। संहार-मुद्रासे प्रकाशमान अग्निकणके समान प्रतीत होनेवाले जीवात्माको लेकर अपने हदयकमलमें स्थापित करे। तदनन्तर कुम्भक प्राणायामके योगपूर्वक मूल-मन्त्रका उच्चारण करते हुए उस समय हृदयके भीतर शक्ति और शिवकी समरसताका सम्पादन करे॥ १४-१६॥

ब्रह्मा आदि कारणोंका क्रमश: त्याग करते हुए रेचक-योगसे जीवात्माको शिवके समीप ले जाकर फिर उद्भवमुद्राके द्वारा उसे वापस ले ले और पूर्वीक हत्सम्पृटित आत्ममन्त्रद्वारा रेचक प्राणायाम करते हुए विधानवेता गुरु शिष्यके हृदय-कमलको कर्णिकामें उस जीवात्माको स्थापित

कर दे। इसके बाद गुरु शिव और अग्निकी तत्कालोचित पूजा करे और शिष्यसे अपने लिये प्रणाम करवाकर उसे समयाचारका उपदेश दे। वह उपदेश इस प्रकार है-'इष्टदेवता (शिव)-की कभी निन्दा न करे; शिव-सम्बन्धी शास्त्रोंकी भी निन्दासे दूर रहे; शिव-निर्माल्य आदिको कभी न लाँधे। जीवन-पर्यन्त शिव, अग्नि तथा गुरुदेवको पूजा करता रहे। बालक, मृढ, वृद्ध, स्त्री, भोगार्थी (भूखे) तथा रोगी मनुष्योंको यथाशक्ति धन आदि आवश्यक वस्तुएँ दे।' समर्थ पुरुषके लिये सब कुछ दान करनेका नियम

बताया गया है ॥ १७ - २१ ॥

व्रतके अङ्गभूत जटा, भस्म, दण्ड, कौपीन एवं संयमपोषक अन्य वस्तुओंको ईशान आदि नामोंसे अथवा उनके आदिमें 'नम: ' लगाकर उन नाम-मन्त्रोंसे क्रमश: अभिमन्त्रित करके स्वाहान्त संहिता-मन्त्रोंका पाठ करते हुए उन्हें पात्रोंमें रखे और पूर्ववत् सम्पाताभिहत (संस्कारविशेषसं संस्कृत) करके स्थण्डिलेश (वेदीपर स्थापित-पुजित भगवान् शिव)-के समक्ष उपस्थित करे। इनकी रक्षाके लिये क्षणभर कलशके नीचे रखे। इसके बाद गुरु शिवसे आज्ञा लेकर उक्त सभी वस्तुएँ व्रतधारी शिष्यको अर्पित करे॥ २२-२४॥

इस प्रकार विशेषरूपसे विशिष्ट समय-दीक्षा-सम्पन हो जानेपर शिष्य अग्निहोम तथा आगमज्ञानके योग्य हो जाता है\*॥ २५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'समय-दीक्षाके अन्तर्गत संस्कार-दीक्षाकी विधिका वर्णन' नामक वयासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥८२॥

NOTEDINO

सोमशम्भुके ग्रन्थमें यहाँ निम्नाङ्कित पंक्तियाँ अधिक हैं— नाडीसंधानहोपस्त तया। पूर्वजातेः समुद्धारो दिजल्वापादने तथा॥ तथा । दस्ता पवित्रकं होमहर्त वाथ सहस्रकम्॥

प्रोक्ता स्ट्रेशपददायिनी । (स्लोक ७४९—७५१) 'नाडीसंधान-होम, मन्त्रतर्पण, शिष्पका पूर्व-बातिसे उद्घार, उसमें नृतनरूपसे ट्रिडलका सम्पादन, वैतन्यसंस्कार, स्ट्रांतका आपादन तथा पवित्रक-दानपूर्वक सौ बार या सहस्र बार होम-इन क्रियाओंको 'सामयी-दीक्षा' कहा गया है। यह रुद्रेश-पद प्रदान करनेवाली है।"

#### तिरासीवाँ अध्याय

#### निर्वाण-दीक्षाके अन्तर्गत अधिवासनकी विधि

भगवान् शंकर कहते हैं—षडानन स्कन्द! तदनन्तर निर्वाण-दीक्षामें पाशबन्धन-शक्तिके लिये और ताड़न आदिके लिये मूल-मन्त्र आदिका दीपन करे। उस समय प्रत्येकके लिये एक-एक या तीन-तीन आहुति देकर मन्त्रोंका दीपन-कर्म सम्पन्न करे। आदिमें प्रणव और अन्तमें 'हं फद' लगाकर बीचमें बीज, गर्भ एवं शिखाबन्ध-स्वरूप तीन 'हं' का उच्चारण करे। इससे मूल-मन्त्रका दीपन होता है, यथा - 'ॐ हूं हूं हूं हूं फद।' इसीसे हृदयका दीपन होता है। यथा — 'ॐ हूं हूं हूं हूं फद हृदयाय नमः।' फिर 'ॐ हूं हूं हूं हूं फद ज़िरसे स्वाहा।' आदि कहकर सिर आदि अङ्गोंका दीपन करे। समस्त क्रूर कर्मोंमें इसी तरह मुलादिका दीपन करना उचित है। शान्तिकर्म, पृष्टिकर्म और वशीकरणमें आदिगत प्रणब-मन्त्रके अन्तमें 'खबद' जोडकर उसी मन्त्रद्वारा प्रत्येकका दीपन करे। 'बषट्' और 'बौषट्' से युक्त तथा सम्पूर्ण काप्य-कमेंकि ऊपर स्थित शम्बर-मन्त्रोंद्वारा आप्यायन आदि सभी कर्मोंमें हवन करना चाहिये॥ १-५॥

तत्पश्चात् अपने वामभागमें स्थित और मण्डलमें विराजमान शुद्ध शरीरवाले शिष्यका पूजन करके, एक उत्तम सूत्रमें सुषुम्णा नाड़ीकी भावना करके, मूल-मन्त्रसे उसको शिखाबन्धतक ले जाकर, वहाँसे फिर पैरोंके अँगूठेतक ले आवे। तत्पश्चात् संहार-क्रमसे उसे पुन: मुमुक्षु शिष्यकी शिखाके समीप ले जाय और वहीं उसे बाँध दे। पुरुषके दाहिने भागमें और नारीके वामभागमें उस सूत्रको नियुक्त करना चाहिये। इसके बाद शिष्यके मस्तकपर शक्तिमन्त्रसे पूजित शक्तिको संहारमुद्राद्वारा लाकर उक्त सूत्रमें उसी मन्त्रसे जोड़ दे। सुषुम्णा नाड़ीको लेकर मूल-मन्त्रसे उसका सूत्रमें न्यास करे और हृदय-मन्त्रसे उसकी पूजा करे। तदनन्तर कवच- मन्त्रसे अवगुण्डित करके हृदय-मन्त्रद्वारा तीन आहुतियाँ दे। ये आहुतियाँ नाड़ीके संनिधानके लिये दी जाती हैं। शक्तिके संनिधानके लिये भी इसी तरह आहुति देनेका विधान है॥६—१०॥

तदनन्तर 'ॐ हां तत्त्वाध्वने नमः।','ॐ हां पदाध्वने नमः।', 'ॐ हां वर्णाध्वने नमः।', 'ॐ हां मन्त्राध्वने नमः।', 'ॐ हां कलाध्वने नमः ।', 'ॐ हां भूवनाध्यने नमः ।'-इन मन्त्रोंसे पूर्वोक्त सूत्रमें छः प्रकारके अध्वाओंका न्यास करके अस्त्र-मन्त्रद्वारा अभिमन्त्रित जलसे शिष्यका प्रोक्षण करे। फिर अस्त्र-मन्त्रके जपपूर्वक पुष्प लेकर उसके द्वारा शिष्यके हृदयमें ताडन करे। इसके बाद हंकारयुक्त रेचक प्राणायामके योगसे वहाँ शिष्यके शरीरमें प्रवेश करके, उसके भीतर हंस-बीजमें स्थित जीवचैतन्यको अस्त्र-मन्त्र पढकर वहाँसे विलग करे। इसके बाद ' ॐ हः हं फद।' इस शक्तिसूत्रसे तथा 'हां हां स्वाहा।' इस मन्त्रसे संहारमुद्राद्वारा उक्त नाढीभूत सुत्रमें उस विलग हुए जीवचैतन्यको नियुक्त करे। 'ॐ हां हां हामात्पने नमः।' इस मन्त्रका जप करते हुए जीवात्माके व्यापक होनेकी भावना करे। फिर कवच-मन्त्रसे उसका अवगुण्डन करे और उसके सांनिध्यके लिये हृदय-मन्त्रसे तीन बार आहुतियाँ दे॥ ११-१८॥

तत्पश्चात् विद्यादेहका न्यास करके उसमें शान्त्यतीतकलाका अवलोकन करे। उस कलाके अन्तर्गत इतर तत्त्वोंसे युक्त आत्माका चिन्तन करे। 'ॐ हूं शान्त्यतीतकलापाशाय नमः।' इस मन्त्रसे उक्त कलाका अवलोकन करे। दो तत्त्व, एक मन्त्र, एक पद, सोलह वर्ण, आठ भुवन, क, ख आदि बीज और नाड़ी, दो कलाएँ, विषय, गुण और एकमात्र कारणभूत सदाशिव—इन सबका श्रेतवर्णा शान्त्यतीतकलामें अन्तर्भाव करके

'ॐ हुं शान्यतीतकलापाशाय हुं फट्।' इस मन्त्रसे प्रताड्न करे। संहारमुद्राद्वारा उक्त कलापाशको लेकर सूत्रके मस्तकपर रखे और उसकी पूजा करे। तदनन्तर उसके सांनिध्यके लिये पूर्ववत् तीन आहुतियाँ दे। शान्त्यतीतकलाका अपना बीज है-'हं'। दो तत्व, दो अक्षर, बीज, नाडी, क. ख-ये दो अक्षर, दो गुण, दो मन्त्र, कमलमें विराजमान एकमात्र कारणभूत ईश्वर, बारह पद, सात लोक और एक विषय — इन सबका कृष्णवर्णा शान्तिकलाके भीतर चिन्तन करे। तत्पश्चात् पूर्ववत् ताडुन करके सूत्रके मुखभागमें इन सबका नियोजन करे। इसके बाद सांनिध्यके लिये अपने बीज-मन्त्रद्वारा तीन आहुतियाँ दे। शान्तिकलाका

अपना बीज है-'हं हूं'॥ १९-२७॥ सात तत्त्व, इक्कीस पद, छ: वर्ण, एक शम्बर, पचीस लोक, तीन गुण, एक विषय, रुद्ररूप कारणतत्त्व, बीज, नाडी और क, ख-ये दो कलाएँ —इन सबका अत्यन्त रक्तवर्णवाली विद्याकलामें अन्तर्भाव करके, आवाहन और संयोजनपूर्वक पूर्वोक्त सुत्रके हृदयभागमें स्थापित करके अपने मन्त्रसे पूजन करे और इन सबकी संनिधिके लिये पूर्ववत् तीन आहुतियाँ दे। आहुतिके लिये बीज-मन्त्र इस प्रकार है-'हूं हूं हूं।' चौबीस तत्त्व, पचीस वर्ण, बीज, नाडी, क, ख -ये दो कलाएँ, बाईस पद, साठ लोक, साठ कला, चार गुण, तीन मन्त्र, एक विषय तथा कारणरूप ब्रीहरिका शक्लणां प्रतिष्ठा-कलामें अन्तर्भाव करके ताडन आदि करे। फिर इन सबका पूर्वोक्त सुत्रके नाभिभागमें संयोजन करके संनिधिकरणके लिये तीन आहृतियाँ दे। उसके लिये बीज-मन्त्र इस प्रकार है-'हूं हूं हूं हूं।' एक सौ आठ भूवन या लोक, अटठाईस पद, बीज, नाडी और समीरकी दो-दो संख्या, दो इन्द्रियाँ, एक वर्ण, एक तत्त्व, एक विषय, पाँच गुण, कारणरूप कमलासन ब्रह्मा और चार शम्बर—इन सबका पीतवर्णा निवृत्तिकलामें अन्तर्भाव करके ताड़न करे। इन्हें ग्रहण करके सुत्रके चरणभागमें स्थापित करनेके पश्चात् इनकी पूजा करे और इनके सांनिध्यके लिये अग्निमें तीन आहृतियाँ दे। आहृतिके लिये बीज-मन्त्र यों **き一'玄玄玄玄玄玄'川マと―34川** इस प्रकार सूत्रगत पाँच कलाओंको लेकर

शिष्यके शरीरमें उनका संयोजन करे। सबीजादीक्षामें

समयाचार-पाशसे, देहारम्भक धर्मसे, मन्त्रसिद्धिके फलसे तथा इष्टापुर्तादि धर्मसे भी भिन्न चैतन्यरोधक सुक्ष्म प्रबन्धकका कलाओंके भीतर चिन्तन करे। इसी क्रमसे अपने मन्त्रद्वारा तीन-तीन आहुतियाँ देते हुए तर्पण और दीपन करे। 'ॐ हं शान्यतीत-कलापाशाय स्वाहा।' इत्यादि मन्त्रसे तर्पण करे। <sup>\*</sup>ॐ हुं हुं शान्त्यतीतकलापाशाय हुं हुं फट्।'— इत्यादि मन्त्रसे दोपन करे। पूर्वोक्त सूत्रको व्याप्ति-बोधके लिये पाँच कला-स्थानोंमें सुरक्षापूर्वक रखकर उसपर कड़कुम आदिके द्वारा साङ्ग-शिवका पूजन करे। फिर कला-मन्त्रोंके अन्तमें 'हं फट्।'-इन पदाँको जोडकर उनका उच्चारण करते हुए क्रमशः पालाँका भेदन करके नमस्कारान्त कलामन्त्रोंद्वारा ही उनके भीतर प्रवेश करे। साथ ही उन कलाओंका ग्रहण एवं बन्धन भी करे। 30 है है है शान्यतीतकलां गुह्नामि बध्नामि च।'—इत्यादि मन्त्रोंद्वारा कलाओंके ग्रहण एवं बन्धन आदिका प्रयोग होता है। पाश आदिका वशीकरण (या भेदन), ग्रहण और बन्धन तथा पुरुषके प्रति सम्पूर्ण व्यापारोंका निषेध-यह बारंबार प्रत्येक कलाके लिये आवश्यक कर्तव्य है।। ३६-४४॥ तदनन्तर शिष्यको बिठाकर, पूर्वीक सूत्रको उसके कंधेसे लेकर उसके हाथमें दे और भूले-

भटके पापोंका नाश करनेके लिये सौ बार मूल-

मन्त्रसे हवन करे। अस्त्र-सम्बन्धी मन्त्रके सम्पुटमें

पुरुषके और प्रणवके सम्पुटमें स्त्रीके सुत्रको रखकर, उसे हृदय-मन्त्रसे सम्पुटित करके उसी

मन्त्रसे उसकी पूजा करे। साङ्ग-शिवसे सूत्रको

सम्पात-शोधित करके कलशके नीचे रखे और उसकी रक्षाके लिये इष्टदेवसे प्रार्थना करे। शिष्यके हाथमें फुल देकर कलश आदिका पूजन एवं प्रणाम करनेके अनन्तर याग-मन्दिरके मध्यभागसे बाहर जाय। वहाँ तीन भण्डल बनाकर मुक्तिकी इच्छा रखनेवाले शिष्योंको उत्तराभिमुख बिठावे और भोगकी अभिलाषा रखनेवाले शिष्योंको पुर्वाभिमुख ॥ ४५-४९ ॥

पहले कुशयुक्त हाथसे तीन चुल्ल पञ्चगव्य पिलावे। बीचमें कोई आचमन न करे। तत्पश्चात दूसरी बार प्रत्येक शिष्यको तीन या आठ ग्रास चरु दे। मुक्तिकामी शिष्यको पलाशके दोनेमें और भोगेच्छको पीपलके पत्तेसे बने हुए दोनेमें चरु देकर उसे हृदय-मन्त्रके उच्चारणपूर्वक दाँतोंके स्पर्शके बिना खिलाना चाहिये। चरु देकर गुरु स्वयं हाथ धो शुद्ध होकर, पवित्र जलसे उन शिष्योंको आचमन करावे। इसके बाद हृदय-मन्त्रसे दातून करके उसे फेंक दे। उसका मुखभाग शुभ दिशाकी ओर हो तो उसका शुभ फल होता है। न्युनता आदि दोषको दूर करनेके लिये मूल-मन्त्रसे एक सौ आठ बार आहति दे। स्थपिडलेश्वर (वेदीपर स्थापित-पूजित शिव)-को सम्पूर्ण कर्म समर्पित करे। तदनन्तर इनकी पूजा और विसर्जन करके चण्डेशका पूजन करे॥५०-५४॥

तत्पश्चात् निर्माल्यको हटाकर चरुके शेष भागको अग्निम होम दे। कलश और लोकपालोंका पजन एवं विसर्जन करके गण और अग्निका भी, यदि वे बाह्य दिशामें रक्षित हों तो, विसर्जन करे। मण्डलसे बाहर लोकपालोंको भी संक्षेपसे बलि अर्पित करके भस्म और शुद्ध जलके द्वारा स्नान करनेके पश्चात् यागमण्डपमें प्रवेश करे। वहाँ गृहस्य साधकोंको कुशकी शय्यापर अस्त्र-मन्त्रसे रक्षित करके सुलावे। उनका सिरहाना पूर्वकी ओर होना चाहिये। जो साधक या शिष्य विरक्त हों उन्हें हृदय-मन्त्रसे उत्तम भस्ममयी शय्यापर सुलावे। उन सबके मस्तक दक्षिण दिशाकी ओर होने चाहिये। सभी शिष्य अस्त्र-मन्त्रसे रक्षित होकर शिखा-मन्त्रसे अपनी-अपनी शिखा बाँध लें। तदनन्तर गुरु उन्हें स्वप्न-मानवका परिचय देकर सो जानेकी आज्ञा प्रदान करे और स्वयं मण्डलसे बाहर चला जाय॥५५-५९॥

इसके बाद 'ॐ हिलि हिलि शूलपाणये नमः स्वाहा।' इस मन्त्रसे पञ्चगव्य और चरुका प्राशन करके दन्तधावन ले आचमन करे। फिर भगवान् शिवका ध्यान करके पवित्र शय्यापर आकर दीक्षागत क्रियाकाण्डका स्मरण करते हुए गुरु शयन करे हैं इस प्रकार दीक्षाधिवासनकी विधि संक्षेपसे बतायी गयी॥६०-६२॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'निर्वाण-दोक्षाके अन्तर्गत अधिवासनकी विधिका वर्णन' नामक तिरासीयाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ८३ ॥

हटा दत्त्वा तद्दनाग्रविचर्वितम् ॥ क्षेपवेत्यतम् नवेत् । प्राक्वक्रियोत्तरे चोध्वं वदने पातमृतमम् ॥ धौतमध्यम्स शिष्याणामितरास्यमशोधनम् । अशोधननियेधार्यः शतमस्त्रेणः होमयेत् ॥ (७९७-७९९) सर्वेषायेव

अर्थात् 'इसके बाद इदय-मन्त्रसे दनकाह देकर उसे चचानेको कहे। शिष्यके दनाग्रभागसे जब वह अच्छी तरह चर्पित हो जाय (कैंच लिया जाय) तो उसे धोकर उसका मुखभाग कपरको ओर रखते हुए पृथ्वीपर फेंकवा दे। जब वह गिर जाय तो उसके सम्बन्धमें निम्माङ्कित प्रकारसे सुभासभका विचार करे। वाँद उस दातुनका मुखभाग पूर्व, पश्चिम, उत्तर अथवा कर्ष्य दिशाकी ओर हो तो उसका वह गिरना उत्तम माना गया है। इसके सिवा दूसरी दिखाकी और उसका मुख हो तो वह सभी शिष्योंके लिये अञ्चभ होता है। अञ्चभका निवारण करनेके लिये अस्त्र-मन्त्रसे सौ आहतियाँ दे।'

१. 'दनकारं इटा कृत्वा प्रश्चिपेत् शोधने सुधम्।' इस पंचिके स्थानमें सोमकाशुकी 'कर्मकाण्ड-क्रमावली'में इस प्रकार गाउ उपलब्ध होता है-

२. दीक्षागत क्रियाकाण्डके स्परणीय स्वकपका वर्णन सोमशम्भको 'कर्मकाण्ड-क्रमावली'में इस प्रकार मिलवा है — मन्त्राणां दीपनं प्रोक्तं ततः सुत्रावसम्बनम् । सष्म्वानाडिसंबोनं शिष्यचैतन्ययोजनम् ॥

#### चौरासीवाँ अध्याय

#### निर्वाण-दीक्षाके अन्तर्गत निवृत्तिकला-शोधन-विधि

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कन्द! तदनन्तर प्रात:काल उठकर गुरु स्नान आदिसे निवृत्त हो शिष्योंसे उनके द्वारा देखे गये स्वप्नको पूछे। स्वप्नमें दही, ताजा कच्चा मांस और मद्य आदिका दर्शन या उपयोग उत्तम बताया गया है। ऐसा स्वप्न शुभका सुचक होता है। सपनेमें हाथी और घोड़ेपर चढ़ना तथा श्वेत वस्त्र आदिका दर्शन शुभ है। स्वप्नमें तेल लगाना आदि अशुभ माना गया है। उसकी शान्तिके लिये अघोर-मन्त्रसे होम करना चाहिये। प्रात: और मध्याइ-दो कालोंका नित्य-कर्म करके यज्ञमण्डपमें प्रवेश करे तथा विधिवत् आचमन करके नैमित्तिक विधिमें भी नित्यके समान ही कर्म करे। तत्पञ्चात् अध्व-शृद्धि करके अपने ऊपर शिवहस्त रखे। फिर कलशस्य शिवका पूजन करके क्रमशः इन्द्रादि दिक्पालोंकी भी पूजा करे। मण्डलमें और वेदीपर भी भगवान् शिवका पूजन करना चाहिये। इसके बाद तर्पण, अग्निपूजन, पूर्णाहृति-पर्यन्त होम एवं मन्त्र-तर्पण करे॥ १-५॥

दु:स्वप्न-दर्शनजनित दोषका निवारण करनेके लिये 'हूं' सम्पुटित अस्त्र-मन्त्र (हूं फट् हूं)-के द्वारा एक सौ आठ आहुतियाँ देकर मन्त्र-दोपन करे। वेदी और कलशके मध्यभागमें अन्तर्बलिका अनुष्ठान करके, शिष्योंके प्रवेशके लिये इष्टदेवसे आज्ञा लेकर, गुरु मण्डपसे बाहर जाय। वहाँ समय-दीक्षाकी ही भौति मण्डलारोपण आदि करे। सम्पातहोम तथा सुषुम्णा नाड़ीरूप कुशको शिष्यके हाथमें देने आदिसे सम्बद्ध कार्यका सम्पादन करे। फिर निवृत्तिकलाके सांनिध्यके लिये मूल-मन्त्रसे तीन आहुतियाँ देकर, कुम्भस्थ शिवकी पूजा करके कलापाशमय सूत्र अर्पित करे। तदनन्तर पूजित शिष्यके कपरी शरीरके दक्षिणी भागमें — उसकी शिखामें उस सूत्रको बाँधे और उसे पैरके अँगूठेतक लंबा रखे। इस प्रकार उस पाशका निवेश करके उसमें मन-ही-मन निवित्तिकलाको व्याप्तिका दर्शन करे। उसमें एक सौ आठ भुवन जानने योग्य हैं॥ ६—११॥ १. कपाल, २. अज, ३. अहिब्ह्निम, ४.

वजदेह, ५. प्रमदंन, ६. विभृति, ७. अव्यय, ८. शास्ता, ९. पिनाकी, १०. त्रिदशाधिप—ये दस रुद्र पूर्व दिशामें विराजते हैं। ११. अग्निभद्र, १२. हुताश, १३. पिङ्गल, १४. खादक, १५. हर, १६. ज्वलन, १७. दहन, १८. बधु, १९. भस्मान्तक, २०. क्षपान्तक—ये दस रुद्र अग्निकोणमें स्थित हैं।२१. दम्य, २२. मृत्युहर, २३. धाता, २४. विधाता, २५. कर्ता, २६. काल, २७. धर्म, २८. अधर्म, २९. संयोक्ता, ३०. वियोजक—ये दस रुद्र दक्षिण दिशामें शोभा पाते हैं।३१. नैर्ज्य, ३२. मास्त,

३७. विरुपाध, ३८. धूम, ३९. लोहित, ४०. दंष्ट्री—ये दस रुद्र नैर्ऋचकोणमें स्थित हैं। ४१. बल, ४२. अतिबल, ४३. पाशहस्त, ४४. महाबल, ४५. श्वेत,

३३. हन्ता, ३४. क्रादृष्टि, ३५. भयानक, ३६. उञ्च्वित्रा,

ग्रहणं ताडनं योगं प्जातर्वजदीयनम्। बन्धनं सान्त्यतीतादेः सिवकुष्णसमर्पणम्॥

एवं कर्मकमः प्रोकः पाराबन्धं तिवेत तु। (८०८—८०९६)
'पहले तो मन्त्रोंका दोपन कहा गया है। फिर मृजावलम्बन, उसमें सुबुम्या नाड्मैका संयोग, तिष्यवैतन्यका संयोजन, प्रहण, ताड्न, योग, पूजा, तर्पण, दोपन, तान्यतीत आदि कलाओंका बन्धन तथा किय-कलश-समर्पण —इस प्रकार भगकान् कियने पाश्यस्थिययक कर्मकाण्डके क्रमका प्रतिपादन किया है।'

<sup>\*</sup> कहीं-कहीं बहितर्पण पाठ भी मिलता है।

४६. जयभद्र, ४७. दीर्घबाह, ४८. जलानक, ४९. वडवास्य, ५०, भीम-ये दस स्द्र वस्मदिशामें स्थित बताये गये हैं। ५१. शीघ्र, ५२. लघु, ५३. वायुवेग, ५४. सूक्ष्म, ५५. तीक्ष्ण, ५६. क्षमानक, ५७. पञ्चानक, ५८. पञ्चशिख, ५९. कपदी, ६र०. मेघवाहन-ये दस रद्र वायव्यकोणमें स्थित हैं। ६१. जटामुकटधारी, ६२. नानारत्नधर ६३. निधीश, ६४. रूपवान, ६५. धन्य ६६. सौम्यदेह, ६७. प्रसादकृत, ६८. प्रकाम, ६९, लक्ष्मीवान, ७०, कामरूप-ये दस रुद्र उत्तर दिशामें स्थित हैं। ७१, विद्याधर, ७२, ज्ञानधर, ७३. सर्वंड, ७४. वेदपारग, ७५. मातुवत, ७६. पिड्राह्म, ७७. भूतपाल, ७८. बलिप्रिय, ७२. सर्वविद्याविधाता. ८०. सुख-दु:खकर-ये दस रुद्र ईशानकोणमें स्थित हैं। ८१. अनन्त, ८२. पालक, ८३. धीर, ८४. पातालाधिपति, ८५. वृष, ८६. वृषधर, ८७. वीर ८८. ग्रसन, ८९. सर्वतोमुख, ९०. लोहित-इन दस रुट्रॉकी स्थित नीचेकी दिशा पाताललोकमें समझनी चाहिये। ९१, शम्भू, ९२, विभू, ९३, गणाध्यक्ष, ९४. त्रम्ब, ९५. त्रिदशयन्दित, ९६. संवाह, ९७. वियाह, ९८. नभ, ९९. लिप्सू, १००. विचक्षण-ये दस स्ट्र ऊर्ध्व दिशामें विराजमान है। १०१, हहक, १०२. कालाग्निरुद्र, १०३. हाटक, १०४. कृष्याण्ड, १०५. सत्य, १०६. ब्रह्मा, १०७. विष्णु तथा १०८. रुद्र-ये आठ रुद्र ब्रह्मण्ड-कटाहके भीतर स्थित है। यह स्मरण रखना चाहिये कि इन्होंके नामपर एक सौ आठ भूवनोंक भी नाम 書川ママーマ4川

(१) सद्भावेश्वर, (२) महातेज:, (३) योगाधिपते, (४) मुख मुख, (५) प्रमथ प्रमथ, (६) शर्व शर्व, (७) भव भव, (८) भवोद्भव, (९) सर्वभृतसुखप्रद, (१०) सर्वसानिध्यकर, (११) ब्रह्मविष्णुरुद्रपर, (१२) अनर्चितानर्चित, (१३) असंस्तुतासंस्तृत, (१४) पुर्वस्थित पूर्वस्थित, (१५)

साक्षिन् साक्षिन्, (१६) तुरु तुरु, (१७) पतंग पतंग, (१८) पिङ्ग पिङ्ग, (१९) ज्ञान ज्ञान, (२०) शब्द शब्द, (२१) सुक्ष्म सुक्ष्म, (२२) शिव, (२३) सर्व, (२४) सर्वद, (२५) ॐ नमो नम:, (२६) ॐ नम:, (२७) शिवाय, (२८) नमो नम: -ये अट्राईस पद हैं। स्कन्द! व्यापक आकाश मन है। 'ॐ नमो वौषद'-ये अभीष्ट मन्त्रवर्ण हैं। अकार और लकार (अं लं) बीज है। इंडा और पिङ्गला नामवाली दो नाडियाँ हैं। प्राण और अपान—दो वायु हैं और घ्राण तथा उपस्थ - ये दो इन्द्रियाँ हैं। गन्धको 'विषय' कहा गया है तथा इसमें गन्ध आदि पाँच गुण हैं। यह पृथ्वीतत्त्वसे सम्बन्धित है। इसका रंग पीला है। इसको मण्डलाकृति (भूपर) चौकोर है और चारों ओरसे वज़से अक्ट्रित है। इस पार्थिव मण्डलका विस्तार सौ कोटि योजन माना गया है। चौदह योनियोंको भी इसीके अन्तर्गत जानना चाहिये॥ २६-३१॥

प्रथम छ: योनियाँ मृग आदिकी हैं और आठ दूसरी देवयोनियाँ हैं। उनका विवरण इस प्रकार है-मृग पहली योनि है, दूसरी पक्षी, तीसरी पश्, चौधी सर्प आदि, पाँचवाँ स्थावर और छठी योनि मनुष्यको है। आठ देवयोनियोंमें प्रथम पिशाचोंकी योनि है, दूसरी राक्षसोंकी, तीसरी यक्षोंकी, चौथी गन्धर्वोंकी, पाँचर्वी इन्द्रकी, छठी सोमकी, सातवीं प्रजापतिकी और आठवीं योनि ब्रह्माकी बतायी गयी है। पार्थिव-तत्त्वपर इन आठोंका अधिकार माना गया है। लय होता है प्रकृतिमें, भोग होता है बुद्धिमें और ब्रह्मा कारण हैं। तदनन्तर जाग्रत् अवस्था-पर्यन्त समस्त भूवन आदिसे गर्भित हुई निवृत्तिकलाका ध्यान करके उसका अपने मन्त्रमें विनियोग करे। वह मन्त्र इस प्रकार है-

'ॐ हां ह्वां हां निवृत्तिकलापाशाय फट स्वाहा।' इसके बाद 'ॐ हां हां हों निवृत्तिकलापाशाय हुं फट् स्वाहा।'-इस मन्त्रसे अङ्करामुद्राके प्रदर्शनपूर्वक पूरक प्राणायामद्वारा उक्त कलाका आकर्षण करे। फिर 'ॐ हूं हां हां हां हं निवृत्तिकलापाशाय हं फट्।'-इस मन्त्रसे संहारमुद्रा एवं कुम्भक प्राणायामद्वारा उसे नाभिके नीचेके स्थानसे लेकर 'ॐ हां निवृत्तिकलापाशाय नमः।'-इस मन्त्रसे उद्भव-मुद्रा एवं रेचक प्राणायामके द्वारा उसको कुण्डमें किसी आधार या आसनपर स्थापित करे। तत्पश्चात् 'ॐ हां निवृत्तिकलापाशाय नमः।'-इस मन्त्रसे अर्घ्यदानपूर्वक पूजन करके इसोके अन्तमें 'स्वाहा' लगाकर तर्पण और संनिधानके उददेश्यसे पृथक-पृथक् तीन-तीन आहुतियाँ दे। इसके बाद 'ॐ हां ब्रह्मणे नमः।'-इस मन्त्रसे ब्रह्मका आवाहन और पूजन करके उसीके अन्तमें 'स्वाहा' जोड़कर तीन आहुतियोंद्वारा ब्रह्माजीको तुप्त करे। तदननार उनसे इस प्रकार विज्ञाप्तिपूर्वक प्रार्थना करे-'ब्रह्मन्। मैं इस मुमुक्षुको आपके अधिकारमें दीक्षित कर रहा हूँ। आपको सदा इसके अनुकूल रहना चाहिये'॥ ३२-३८॥

तदनन्तर रक्तवर्णा वागीश्वरीदेवीका मन-ही-मन हृदय-मन्त्रसे आवाहन करे। वे देवी इच्छा, ज्ञान और क्रियारूपिणी हैं। छ: प्रकारके अध्वाओंकी एकमात्र कारण हैं। फिर पूर्वोक्त प्रकारसे वागीश्वरीदेवीका पूजन और तर्पण करे। साथ ही समस्त योनियोंको विश्वव्य करनेवाले और इदयमें विराजमान वागीश्वरदेवका भी पूजन और तर्पण करना चाहिये। आदिमें अपने बीज और अन्तमें 'हुं फद्' से युक्त जो अस्त्र-मन्त्र हैं, उसीसे विधानवेता गुरु शिष्यके हृदयका ताडन करे और

भावनाद्वारा उसके भीतर प्रविष्ट हो। तत्पश्चात् हृदयके भौतर अग्निकणके समान प्रकाशमान जो शिष्यका जीवचैतन्य निवृत्तिकलामें स्थित होकर पाशोंसे आबद्ध है, उसे ज्येष्टाद्वारा विभक्त करे। उसके विभाजनका मन्त्र इस प्रकार है-'30 हां हं हः हं फद्।' 'ॐ हां स्वाहा।' इस मन्त्रसे पुरक प्राणायाम और अङ्कुश-मुद्राद्वारा उस जीवचैतन्यको हृदयमें आकृष्ट करके, आत्म-मन्त्रसे पकडकर, उसे अपने आत्मामें योजित करे। यह मन्त्र इस प्रकार है—' ॐ हां हां हामात्मने नमः।'॥ ३९-४५॥

फिर माता-पिताके संयोगका चिन्तन करके रेचक प्राणायामद्वारा ब्रह्मादि कारणोंका क्रमशः त्याग करते हुए उक्त जीवचैतन्यको शिवरूप अधिष्ठानमें ले जाय और गर्भाधानके लिये उसे लेकर एक हो समय सब योनियोंमें तथा वामा उद्भव-मुद्राके द्वारा वागीश्वरी योनिमें उसे डाल दे। इसके बाद 'ॐ हां हां हामात्मने नम:।' इसी मन्त्रसे पूजन और पाँच बार तर्पण भी करे। इस जीवचैतन्यका सभी योनियोंमें हृदय-मन्त्रसे देह-साधन करे। यहाँ पुंसवन-संस्कार नहीं होता: क्योंकि स्त्री आदिके शरीरकी भी उत्पत्ति सम्भव है। इसी तरह सीयन्तोन्नयन भी नहीं हो सकता: क्योंकि दैववश अन्ध आदिके शरीरसे भी उत्पत्तिकी सम्भावना है।। ४६-५०॥

शिरोमन्त्र (स्वाहा)-से एक ही समय समस्त देहधारियोंके जन्मकी भावना करे। इसी तरह शिव-मन्त्रसे भी भावना करे। कवच-मन्त्रसे भोगकी और अस्त्र-मन्त्रसे विषय और आत्मामें मोहरूप लय नामक अभेदकी भी भावना करे। तदनन्तर शिव-मन्त्रसे स्रोतोंकी शुद्धि और हृदय-मन्त्रसे तत्त्वशोधन करके गर्भाधान आदि संस्कारोंके निमित्त क्रमशः पाँच-पाँच आहुतियाँ दे। मायेय (मायाजनित), मलजनित तथा कर्मजनित आदि\* पाश-बन्धनोंकी निवृत्तिके लिये हृदय-मन्त्रसे निष्कृति (प्रायश्चित्त अथवा शुद्धि) कर लेनेपर पीछे अग्निमें सौ आहतियाँ दे। मलशक्तिका तिरोधान (लय) और पाशोंका वियोग सम्पादित करनेके लिये 'स्वाहान्त' अस्त्र-मन्त्रसे पाँच-पाँच आहुतियोंका हवन करे। अन्त:करणमें स्थित मल आदि पाशका सात बार अस्त्र-मन्त्रके जपसे अभिमन्त्रित कटार-कला-शस्त्रसे छेदन करे। कला-शस्त्रसे छेदनका मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ हां हां हां निवृत्तिकलापाशाय हः हं फद्'॥५१—५७॥

बन्धकताकी निवृत्तिके लिये अस्त्र-मन्त्रसे दोनों हाथोंद्वारा मसलकर गोलाकार करके पाशको धीसे भरे हुए खुवमें डाल दे। फिर कलामय अस्त्रसे अथवा केवल अस्त्र-मन्त्रसे उसको जलाकर भस्म कर डाले। तदनन्तर पाशाङ्करको निवृत्तिके लिये पाँच आहतियाँ दे। आहतिका मन्त्र इस प्रकार है- 'ॐ हः अस्वाय हं फट स्वाहा।' उक्त आहुतिके पश्चात् अस्त्र-मन्त्रसे आठ आहुतियाँ देकर प्रायक्षित-कर्म सम्पन करे। उसके बाद विधाताका आवाहन करके उनका पूजन और

तर्पण करे। फिर 'ॐ हां शब्दस्पशौँ शुल्कं ब्रह्मन् गृहाण स्वाहा।' इस मन्त्रसे तीन आहुतियाँ देकर शिष्यको अधिकार अर्पित करे। उस समय ब्रह्माजीको भगवान् शिवकी यह आज्ञा सुनावे -'ब्रह्मन्! इस बालकके सम्पूर्ण पाश दग्ध हो गये हैं। अब आपको पुन: इसे बन्धनमें डालनेके लिये यहाँ नहीं रहना चाहिये।'॥५८-६३॥

 —यों कहकर ब्रह्माजीको बिदा कर दे और संहारमुद्राद्वारा एवं कुम्भक प्राणायामपूर्वक राहुमुक्त एक देशवाले चन्द्रमण्डलके सदश आत्माको तत्सम्बन्धी-मन्त्रका उच्चारण करते हुए दक्षिण नाडीद्वारा धीरे-धीरे लेकर रेचक प्राणायाम एवं 'उद्भव' नामक मुद्राके सहयोगसे पूर्वोक्त सूत्रमें योजित करे। फिर उसकी पूजा करके गुरु अर्घ्यपात्रमें स्थित अमृतोपम जलबिन्दु ले, शिष्यकी पृष्टि एवं तुप्तिके लिये उसके सिरपर रखे। तत्पश्चात् माता-पिताका विसर्जन करके 'वीपडन्त' अस्त्र-मन्त्रके द्वारा विधिकी पूर्तिके लिये पूर्णाहुति-होम करे। ऐसा करनेसे निवृत्तिकलाकी शुद्धि होती है। पूर्णाहतिका पूरा मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ हं हां अपुक आत्मनो निवृत्तिकलाशद्भिरस्त स्वाहा फद वीषद्'॥६४--६७॥ इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'निर्काण-दीक्षाके अन्तर्गत निवृत्तिकला-शोधन' नामक

पचासीवाँ अध्याय

चौरासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥८४॥ - STEREN

## निर्वाण-दीक्षाके अन्तर्गत प्रतिष्ठाकलाके शोधनकी विधिका वर्णन

शुद्ध और अशुद्ध कलाओंका शान्त और नादान्तसंज्ञक इस्व-दीर्घ-प्रयोगद्वारा संधान करे। संधानका मन्त्र इस प्रकार है- 'ॐ हां ह्रां ह्रां

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कन्द! तदनन्तर | बायु, आकाश, पाँच तन्मात्रा, दस इन्द्रिय, बुद्धि, तीनों गुण, चौबीसवाँ अहंकार और पुरुष - इन पचीस तत्त्वों तथा 'क' से लेकर 'य' तकके पचीस अक्षरोंका चिन्तन करे। प्रतिष्ठाकलामें हां।' इसके बाद प्रतिष्ठाकलामें निविष्ट जल, तेज, छप्पन भुवन हैं और उनमें उन्होंके समान

<sup>&</sup>quot; 'आदि' पदसे यहाँ 'तिरोधान', 'शक्तिज', और 'बिन्दज' नामक पात्र समझने चाहिये।

नामवाले उतने ही रुद्र जानने चाहिये। इनकी नामावली इस प्रकार है-॥१-५॥

अमरेश, प्रभास, नैमिष, पुष्कर, आषादि, डिण्डि, भारभृति तथा लकुलीश—(यह प्रथम अष्टक कहा गया)। हरिश्चन्द्र, श्रीशैल, जल्प, आधातकेश्वर, महाकाल, मध्यम, केदार और भैरव — (यह द्वितीय अष्टक बताया गया) । तत्पश्चात् गया, कुरुक्षेत्र, नाल, कनखल, विमल, अट्टहास, महेन्द्र और भीम-(यह तृतीय अष्टक कहा गया)। वस्त्रापद, रुद्रकोटि, अविमुक्त, महालय, गोकर्ण, भद्रकर्ण, स्वर्णाक्ष और स्थाण-(यह चौथा अष्टक बताया गया)। अजेश, सर्वज्ञ, भास्वर, तदनन्तर सुबाहु, मन्त्ररूपी, विशाल, जटिल तथा रीद्र-(यह पाँचवाँ अष्टक हुआ)। पिक्रुलाक्ष, कालदंष्टी, विधुर, घोर, प्राजापत्य, हुताशन, कालरूपी तथा कालकर्ण-(यह छठा अष्टक कहा गया)। भयानक, पतङ्क, पिङ्कल, हर, धाता, शङ्कर्ण, श्रीकण्ठ तथा चन्द्रमौलि (यह सातवाँ अष्टक बताया गया) । ये खप्पन रुद्र खप्पन भुवनोंमें व्याप्त हैं। अब बत्तीस पद बताये जाते 1169-3118

व्यापिन, अरूपिन, प्रथम, तेज:, ज्योति:, अरूप, पुरुष, अनग्ने, अधूम, अभस्मन्, अनादे, नाना नाना, धूधू धूधू, ॐ भूः, ॐ भूवः, ॐ स्व:, अनिधन, निधन, निधनोद्भव, शिव, शर्व, परमात्मन्, महेश्वर, महादेव, सद्भाव, ईरबर, महातेजा, योगाधिपते, मुञ्ज, प्रमथ, सर्व, सर्वसर्व -ये बत्तीस पद हैं। दो बीज, तीन मन्त्र-वामदेव, शिर, शिखा, गान्धारी और सुबुम्णा-दो नाडियाँ, समान और उदान नामक दो प्राणवाय, रसना और पायु-दो इन्द्रियाँ, रस नामक विषय, रूप, शब्द, स्पर्श तथा रस-ये चार गुण, कमलसे अङ्कित श्वेत अर्धचन्द्राकार मण्डल, सुषुप्ति अवस्था तथा प्रतिष्ठामें कारणभूत भगवान् विष्णु—इस प्रकार भुवन आदि सब तत्त्वोंका प्रतिष्ठाके भीतर चिन्तन करके प्रतिष्ठाकला-सम्बन्धी मन्त्रसे शिष्यके शरीरमें भावनाद्वारा प्रवेश करके उसे उस कलापाशसे मुक्त करे॥१४-१८॥

'ॐ हां हीं हां प्रतिष्ठाकलापाशाय हूं फट् स्वाहा।'-इस स्वाहान्त-मन्त्रसे ही पुरक प्राणायाम तथा अङ्कशमुद्राद्वारा उक्त कलापाशका आकर्षण करे। तत्पश्चात् ' ॐ हं हां हीं हां हुं प्रतिष्ठाकरनापाशाय हुं फट्।'—इस मन्त्रसे संहारमुद्रा और कुम्भक प्राणायामद्वारा उसे हृदयके नीचे नाड़ीसूत्रसे लेकर 'ॐ हुं हीं हां प्रतिष्ठाकलापाशाय नम:।'—इस मन्त्रसे उद्भवमुद्रा तथा रेचक प्राणायामद्वारा कुण्डमें स्थापित करे। तदनन्तर 'ॐ हां हां हीं हां प्रतिष्ठाकलाद्वाराय नमः।'-इस मन्त्रसे अर्घ्य दे, पूजन करके स्वाहान्त मन्त्रद्वारा तीन-तीन आहुतियाँ देते हुए संतर्पण और संनिधापन करे। इसके बाद 'ॐ हां विष्णवे नमः।'—इस मन्त्रसे विष्णुका आवाहन, पूजन और संतर्पण करके निम्नाङ्कित प्रार्थना करे—'विष्णो! आपके अधिकारमें में मुमुधु शिष्यको दीक्षा दे रहा हैं। आप सदा अनुकुल रहें।' इस प्रकार विष्णुभगवान्से निवेदन करे। तत्पश्चात् वागीश्वरी देवी और वागीश्वर देवताका पूर्ववत् आवाहन, पूजन और तर्पण करके शिष्यकी छातीमें ताइन करे। ताइनका मन्त्र इस प्रकार है-' ॐ हां हं ह: हं फट्।' इसी मन्त्रसे शिष्यके हृदयमें प्रवेश करके उसके पाशबद्ध चैतन्यको अस्त्र-मन्त्र एवं ज्येष्ठ अङ्करामुद्राद्वारा उस पाशसे पृथक् करे। यथा-'ॐ हां हं ह: फट्।' उक्त मन्त्रके ही अन्तमें 'नम: स्वाहा' लगाकर उससे सम्पृटित मन्त्रद्वारा जीवचैतन्यको खींचे तथा नमस्कारान्त आत्ममन्त्रसे उसको अपने आत्मामें नियोजित करे। आत्मामें

नियोजनका मन्त्र यों है-'ॐ हां हां हामात्मने नमः।'॥१९--२६॥

इसके बाद पूर्ववत् उस जीवचैतन्यके पितासे संयुक्त होनेकी भावना करके वामा उद्भव-मुद्राद्वारा उसे देवीके गर्भमें स्थापित करे। साथ ही इस मन्त्रका उच्चारण करे- 'ॐ हां हां हामात्मने नमः।' देहोत्पत्तिके लिये हृदय-मन्त्रसे पाँच बार और जीवात्माकी स्थितिके लिये शिरोमन्त्रसे पाँच बार आहुति दे। अधिकार-प्राप्तिके लिये शिखा-मन्त्रसे, भोगसिद्धिके लिये कवच-मन्त्रसे, लयके लिये अस्त्र-मन्त्रसे, स्रोत:सिद्धिके लिये शिव-मन्त्रसे तथा तत्त्वशुद्धिके लिये हृदय-मन्त्रसे इसी तरह पाँच-पाँच आहतियाँ देनी चाहिये। इसके बाद पूर्ववत् गर्भाधान आदि संस्कार करे। पाशको शिथिलता और निष्कृति (प्रायश्चित्त)-के लिये शिरोमन्त्रसे सौ आहुतियाँ दे। मलशक्तिके तिरोधान (निवारण)-के लिये स्वाहान्त अस्त्र-यन्त्रसे पाँच बार हवन करे॥ २७ - ३०॥

इस प्रकार पाश-वियोग होनेपर भी सात बार अस्त्र-मन्त्रके जपपूर्वक कलाबीजसे युक्त अस्त्र-मन्त्ररूपी कटारसे उस कलापाशको काट डाले। वह मन्त्र इस प्रकार है — 'ॐ हीं प्रतिख्लकलापाशाय हं फद्।' तदनन्तर पाश-शस्त्रसे उस पाशको मसलकर वर्तुलाकार बनाकर पूर्ववत् घृतपूर्ण ख्वामें रख दे और कला-शस्त्रसे हो उसकी जाता है।। ३६-४१।।

आहुति दे दे। इसके बाद पाशाङ्करकी निवृत्तिके लिये अस्त्र-मन्त्रसे पाँच आहुतियाँ दें और प्रायक्षित्त-निवारणके लिये फिर आठ आहुतियोंका हवन करे। आहुतिके लिये अस्त्र-मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ हः अस्त्राय हुं फट्।'॥३१—३५॥

इसके बाद हृदय-मन्त्रसे भगवान हृषीकेशका आवाहन करके पूर्वोक्त विधिसे उनका पूजन और तर्पण करनेके पश्चात् अधिकार-समर्पण करे। इसके लिये मन्त्र इस प्रकार है- 'ॐ हां विष्णो रसं शुल्कं गृहाण स्वाहा।' इसके बाद उन्हें भगवान् शिवकी आज्ञा इस प्रकार सुनावे- 'हरे! इस पशुका पाश सम्पूर्णतः दग्ध हो चुका है। अब आपको इसके लिये बन्धनकारक होकर नहीं रहना चाहिये।' शिवाज्ञा सुनानेके बाद रौद्री नाडीद्वारा गोविन्दका विसर्जन करके राहुमुक्त आधे भागवाले चन्द्रमण्डलके समान आत्माको नियोजित करे-संहारमुद्राद्वारा उसे आत्मस्थ करके उद्भवमुद्राद्वारा सुत्रमें उसकी संयोजना करे। तत्पश्चात् पूर्ववत् जलविन्दु-सदृश उस आत्माको शिष्यके सिरपर स्थापित करे। इससे उसका आप्यायन होता है। फिर अग्निके पिता-माताका पुष्प आदिसे पूजन एवं विसर्जन करके विधिकी पूर्तिके लिये विधानपूर्वक पूर्णाहृति प्रदान करे। ऐसा करनेसे प्रतिष्ठाकलाका भी शोधन सम्पन्न हो

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'निर्याण-दोशाके अन्तर्गत प्रतिष्ठाकलाके शोधनकी विधिका वर्णन' नामक पचासीयाँ अध्याप पूरा हुआ॥८५॥

#### つかかけんだっこ छियासीवाँ अध्याय

#### निर्वाण-दीक्षाके अन्तर्गत विद्याकलाका शोधन

कला-प्रतिष्ठाके साथ विद्याकलाका संधान करे विद्या, नियति, कला, काल, माया तथा अविद्या— तथा पूर्ववत् उसमें तत्त्व-वर्ण आदिका चिन्तन भी | ये सात तत्त्व तथा र, ल, व, श, ब, स - ये छ:

भगवान् शिव कहते हैं — स्कन्द! पूर्ववर्तिनी | हीं हूं हो।'—यह संधान-मन्त्र है। राग, शुद्ध करे। उसके लिये मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ हां वर्ण विद्याकलाके अन्तर्गत बताये गये हैं। प्रणव आदि इक्षीस पद भी उसीके अन्तर्गत हैं।

'ॐ नमः शिवाय सर्वप्रभवे शिवाय ईशानपूर्ने तत्पुरुषवक्त्राय अधोरहृदयाय वामदेवगुह्याय सद्योजातमूर्तये ॐ नमो नमः गृह्यातिगृह्याय गोष्टे अनिधनाय सर्वयोगाधिकताय सर्वयोगाधिपाय ज्योतीरूपाय परमेश्वराय अचेतन अचेतन व्योपन व्योमन्।'-ये इक्रीस पद हैं॥१-५॥

अब रुद्रों और भूवनोंका स्वरूप बताया जाता है-प्रमथ, वामदेव, सर्वदेवोद्धव, भवोद्धव, वन्नदेह, प्रभू, धाता, क्रम, विक्रम, सुप्रभ, बुद्ध, प्रशान्तनामा, ईशान, अक्षर, शिव, सशिव, बभू, अक्षय, शम्भू, अदृष्टरूपनामा, रूपवर्धन, मनोन्पन, महावीर, चित्राङ्ग तथा कल्याण-ये पचीस भूवन एवं रुद्र जानने चाहिये॥६-९॥

विद्याकलामें अघोर-मन्त्र है, 'म' और 'र' बीज हैं, पूषा और हस्तिजिद्धा-दो नाड़ियाँ हैं, व्यान और नाद-ये दो प्राणवाय है। एकमात्र रूप ही विषय है। पैर और नेत्र दो इन्द्रियों हैं। शब्द, स्पर्श तथा रूप-ये तीन गुण कहे गये हैं। सुप्ति अवस्था है और स्द्रदेव कारण हैं। भूवन आदि समस्त वस्तुओंको भावनाद्वारा विद्याके अन्तर्गत देखे। इसके लिये संधान-मन्त्र है-'ॐ है हैं हां।' तत्पश्चात् रक्तवर्ण एवं स्वस्तिकके चिद्धसे अङ्कित त्रिकोणाकार मण्डलका चिन्तन करे। शिष्यके वक्षमें ताडन, कलापाशका छेदन, शिष्यके हृदयमें प्रवेश, उसके जीवचैतन्यका पाश-बन्धनसे वियोजन तथा हृदयप्रदेशसे जीवचैतन्य एवं विद्याकलाका आकर्षण और ग्रहण करे॥ १०--१३॥

जीवचैतन्यका अपने आत्मामें आंरोपण करके कलापाशका संग्रहण एवं कुण्डमें स्थापन भी पूर्वोक्त पद्धतिसे करे। कारणरूप रुद्रदेवताका करनेसे विद्याकलाका शोधन होता है॥ २२॥

आवाहन-पूजन आदि करके शिष्यके प्रति बन्धनकारी न होनेके लिये उनसे प्रार्थना करे। पिता-माताका आवाहन आदि करके शिशु (शिष्य)-के हृदयमें ताइन करे। पूर्वोक्त विधिके अनुसार पहले अस्त्र-मन्त्रद्वारा हृदयमें प्रवेश करके जीवचैतन्यको कलापाशसे विलग करे। फिर उसका आकर्षण एवं ग्रहण करके अपने आत्मामें संयोजन करे। फिर वामा उद्भवमुद्राद्वारा वागी धरीदेवीके गर्भमें उसके स्थापित होनेकी भावना करे। इसके बाद देह-सम्पादन करे। जन्म, अधिकार, भोग, लय, स्रोत:शुद्धि, तत्वशुद्धि, नि:शेष मलकर्मादिके निवारण, पाश-बन्धनकी निवृत्ति एवं निष्कृतिके हेतु स्वाहान्त अस्त्र-मन्त्रसे सौ आहुतियाँ दे। तदनन्तर अस्त्र-मन्त्रसे पाश-बन्धनको शिथिल करना, मलशक्तिका तिरोधान करना, कलापाशका छेदन, मर्दन, वर्तुलीकरण, दाह. अङ्कराभाव-सम्पादन तथा प्रायश्चित-कर्म पूर्वोक्त रीतिसे करे। इसके बाद रुद्रदेवका आवाहन, पूजन एवं रूप और गन्धका समर्पण करे। उसके लिये मन्त्र इस प्रकार है—'ॐ हां रूपगन्धी शुल्के रुद्र गृहाण स्वाहा।'॥१४-१९॥

शंकरजीकी आज्ञा सुनाकर कारणस्वरूप रुद्रदेवका विसर्जन करे। इसके बाद जीवचैतन्यका आत्मामें स्थापन करके उसे पाशसूत्रमें निवेशित करे। फिर जलबिन्द-स्वरूप उस चैतन्यका शिष्यके सिरपर न्यास करके माता-पिताका विसर्जन करे। तत्पश्चात समस्त विधिकी पुर्ति करनेवाली पूर्णाहतिका विधिवत हवन करे॥ २०-२१॥

विद्यामें ताडन आदि कार्य पूर्वोक्त विधिसे ही करना चाहिये। अन्तर इतना ही है कि उसमें सर्वत्र अपने बीजका प्रयोग होगा। यह सब विधान पूर्ण

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'निर्वाण-दोक्षाके अन्तर्गत विद्याकलाका शोधन' नामक क्रियासीको अध्याय पूरा हुआ॥८६॥

#### सतासीवाँ अध्याय

#### निर्वाण-दीक्षाके अन्तर्गत शान्तिकलाका शोधन

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कद! पूर्वोक्त मार्गसे विद्याकलाका शान्तिकलाके साथ विधिपूर्वक संधान करे। उसके लिये मन्त्र है- 'ॐ हां हं हां।' शान्तिकलामें दो तत्त्व लीन हैं। वे दोनों हैं-ईश्वर और सदाशिव। हकार और श्रकार-ये दो वर्ण कहे गये हैं। अब भवनोंके साथ उन्होंके समान नामवाले रुद्रोंका परिचय दिया जा रहा है। उनकी नामावली इस प्रकार है-प्रभव, समय, क्षुद्र, विमल, शिव, घन, निरञ्जन, अङ्गार, स्शिरा, दीसकारण, त्रिदशेश्वर, कालदेव, सुक्ष्म और अम्बुजेश्वर (या भुजेश्वर)—ये चौदह रुद्र शान्तिकलामें प्रतिष्ठित हैं। व्योमव्यापिने, व्योमरूपाय, सर्वव्यापिने, शिवाय, अनन्ताय, अनाथाय, अनाश्रिताय, ध्रुवाय, शाश्रुताय, योगपीठसंस्थिताय, नित्ययोगिने, ध्यानाहराय -ये बारह पद हैं॥१-५॥

पुरुष और कवच—ये दो मन्त्र हैं; बिन्दु और जकार—ये दो बीज हैं; अलम्बुषा और यशा—ये दो नाहियाँ हैं; कुकर और कूर्म—ये दो प्राणवायु हैं; त्वचा और हाय—ये दो इन्द्रियाँ हैं; शान्तिकलाका विषय स्पर्श माना गया है; स्पर्श और शब्द—ये दो गुण हैं और एक ही कारण हैं—ईश्वर इसकी तुर्यावस्था है। इस प्रकार भुवन आदि समस्त तत्त्वोंकी शान्तिकलामें स्थितिका चिन्तन करके पूर्ववत् ताइन, छेदन, हृदय-प्रवेश, चैतन्यका वियोजन, आकर्षण और ग्रहण करे। फिर शान्तिक मुखसूत्रसे चैतन्यका आत्मामें आरोपण करके कलाका ग्रहण कर उसे कुण्डमें स्थापित कर दे। तदनन्तर ईशसे इस प्रकार प्रार्थना करे— 'हे ईश! मैं इस मुमुक्षुको तुम्हारे अधिकारमें दीक्षित कर रहा हूँ। तुम्हें इसके अनुकूल रहना चाहिये'॥६-१०॥

फिर माता-पिताका आवाहन आदि और शिष्यका ताडन आदि करके चैतन्यको लेकर विधिवत् आत्मामें योजित करे। तत्पश्चात् पूर्ववत् माता-पिताके संयोगकी भावना करके उद्भवा नाडीद्वारा उस चैतन्यका हृदय-मन्त्रसे सम्पृटित आत्मबीजके उच्चारणपूर्वक देवीके गर्भमें नियोजन करे। देहोत्पत्तिके लिये इदय-मन्त्रसे, जन्मके हेत् शिरोमन्त्रसे, अधिकार-सिद्धिके लिये शिखा-मन्त्रसे, भीगके निमित्त कवच-मन्त्रसे, लयके लिये शस्त्र-मन्त्रसे, स्रोतःशुद्धिके लिये शिव-मन्त्रसे तथा तत्वशोधनके लिये हृदय-मन्त्रसे पाँच-पाँच आहतियाँ दे। इसी तरह पूर्ववत् गर्भाधान आदि संस्कार भी करे। कवच-मन्त्रसे पाशको शिबिसता एवं निष्कृतिके लिये सौ आहतियाँ दे। मलशक्ति-विरोधानके उद्देश्यसे शस्त्र-मन्त्रद्वारा पाँच आहतियोंका हवन करे। इसी तरह पाश-वियोगके निमित्त भी पाँच आहुतियाँ देनी चाहिये। तदनन्तर अस्त्र-मन्त्रका सात बार जप करके बीजयुक्त अस्त्र-मन्त्ररूपी कटारसे पाशका छेदन करे। उसके लिये मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ हाँ शान्तिकलापाशाय नम: ह: हं फटा ॥११-१७॥ इसके बाद पाशका विमर्दन तथा वर्तुलीकरण

इसके बाद पाशका विमर्दन तथा वर्तुलीकरण पूर्ववत् अस्त्र-मन्त्रसे करके उसे घृतसे भरे हुए स्रुवेमें रख दे और कला-सम्बन्धी अस्त्र-मन्त्रद्वारा उसका हवन करे। फिर पाशाङ्कुरकी निवृत्तिके लिये अस्त्र-मन्त्रसे पाँच आहुतियाँ दे और प्रायधित-निवारणके लिये आठ आहुतियाँका हवन करे। मन्त्र इस प्रकार है—'ॐ हः अस्त्राय हूं फट्।' फिर हदय-मन्त्रसे ईश्वरका आवाहन करके पूजन-तर्पण करनेके पश्चात् उन्हें विधिपूर्वक शुल्क समर्पण करे। मन्त्र इस प्रकार है—'ॐ हां ईश्वर बुद्धघहंकारी शुल्कं गृहाण स्वाहा।' इसके बाद ईश्वरको शिवकी यह आज्ञा सुनावे—'ईश्वर! इस पशुके सारे पाश दग्ध हो गये हैं। अब तुम्हें इसके लिये बन्धनकारक होकर नहीं रहना चाहिये'॥ १८—२३॥

—यों कहकर ईश्वर देवका विसर्जन करे । भी पूर्ववत् ताइन आदि करना चाहिये। विशेषतः और रौद्रीशक्तिसे आत्माको नियोजित करे। कला-सम्बन्धी अपने बीजका प्रयोग होना जैसे ईशने चन्द्रमाको अपने मस्तकपर आश्रय दे चाहिये। इस प्रकार शान्तिकलाकी शुद्धि बतायी रखा है, उसी प्रकार शिष्यके जीवात्माको गुरु गयी॥ २४—२७॥

अपने आत्मामें नियोजित करे। फिर शुद्धा उद्भव-मुद्राके द्वारा इसकी सूत्रमें संयोजना करे और मूल-मन्त्रसे शिष्यके मस्तकपर अमरिबन्दुस्वरूप उस चैतन्यसूत्रको रखे; तदनन्तर पुष्म आदिसे पूजित अग्निके पिता-माताका विसर्जन करके विधिन्न पुरुष समस्त विधिकी पूर्ति करनेवाली पूर्णांहुति प्रदान करे। इसमें भी पूर्ववत् ताङ्न आदि करना चाहिये। विशेषतः कला-सम्बन्धी अपने बीजका प्रयोग होना चाहिये। इस प्रकार शान्तिकलाकी शुद्धि बतायी गयी॥ २४—२७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'निर्वाण-दीक्षाके अन्तर्गत सान्तिकत्वाका शोधन' नामक सतासीर्वा अध्याय पूरा हुआ ॥ ८७ ॥

### अठासीवाँ अध्याय

### निर्वाण-दीक्षाकी अवशिष्ट विधिका वर्णन

भगवान शंकर कहते हैं-स्कद। विश्व शान्तिकलाके साथ शान्यतीतकलाका संधान करे। उसमें भी पूर्ववत् तत्त्व और वर्ण आदिका चिन्तन करना चाहिये, जैसा कि नीचे बताया जाता है। संधानकालमें इस मन्त्रका उच्चारण करे- 'ॐ हां हाँ हं हां।' शान्त्यतीतकलामें शिव और शकि-ये दो तत्त्व हैं। आठ भूवन हैं, जिनके नाम इस प्रकार हैं-इन्ध्रक, दीपक, रोचक, मोचक, ऊर्ध्वगामी, व्योमरूप, अनाथ और आठवाँ अनाश्चित। ॐकार पद है, ईशान मन्त्र है, अकारसे लेकर विसर्गतक सोलह अक्षर हैं, नाद और हकार-ये दो बीज हैं, कह और शङ्किनी-दो नाडियाँ हैं, देवदत्त और धनञ्जय—दो प्राणवायु हैं, वाक् और श्रोत्र—दो इन्द्रियों हैं, शब्द विषय है, गुण भी वही है और अवस्था पाँचवीं तुरीयातीता 青川冬一年川

सदाशिव देव ही एकमात्र हेतु हैं। इस

तत्त्वादिसंचयको शान्त्यतीतकलामें स्थिति है, ऐसा चिन्तन करके ताडन आदि कर्म करे। 'फडन्त' मन्त्रसे कला-पाशका ताइन और बोधन करके नमस्कारान्त-मन्त्रसे शिष्यके अन्त:करणमें प्रवेश करे। इसके बाद फड़न्त-मन्त्रसे जीवचैतन्यको पाशसे वियक्त करे। 'वषद' और 'नमः' पदांसे सम्पटित, स्वाहान्त-मन्त्रका उच्चारण करके, अङ्क्शमुद्रा तथा पूरक प्राणायामद्वारा पाशका मस्तकसूत्रसे आकर्षण करके, कुम्भक प्राणायामद्वारा उसे लेकर, रेचक प्राणायाम एवं उद्धव-मुद्राद्वारा हृदय-मन्त्रसे सम्पृटित नमस्कारान्त-मन्त्रसे उसका अग्रिकण्डमें स्थापन करे। इसका पूजन आदि सब कार्य निवृत्तिकलाके समान ही सम्पन्न करे। सदाशिवका आवाहन, पूजन और तर्पण करके उनसे भक्तिपूर्वक इस प्रकार निवेदन करे-"भगवन्! इस 'साद' संज्ञक मुमुक्षुको तुम्हारे अधिकारमें दीक्षित करता हैं। तुम्हें सदा इसके

अनुकूल रहना चाहिये"॥७-१२॥

फिर माता-पिताका आवाहन, पूजन एवं तर्पणसंनिधान करके हृदय-सम्पुटित आत्मबीजसे शिष्यके वक्ष:स्थलमें ताड़न करे। मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ हां हां हां हः हूं फट्। ' इसी मन्त्रसे शिष्यके इदयमें प्रवेश करके अस्त्र-मन्त्रद्वारा पाशयक चैतन्यका उस पाशसे वियोजन करे। फिर ज्येष्ठ अङ्करा-मुद्राहारा सम्पुटित उसी स्वाहान्त-मन्त्रसे उसका आकर्षण और ग्रहण करके 'नमोऽन्त' मन्त्रसे उसे अपने आत्मामें नियोजित करे। आकर्षण-मन्त्र तो वही 'ॐ हां हां हां हः हं फद्।' है, परंतु आत्म-नियोजनका मन्त्र इस प्रकार है- ' ॐ हां हां हामात्मने नमः।' पूर्ववत् वामा उद्भव-मुद्राद्वारा माता-पिताके संयोगकी भावना करके इसी मन्त्रसे उस जीवचैतन्यका देवीके गर्भमें स्थापन करे। तदनन्तर पूर्वोक्त विधिसे गर्भाधान आदि सब संस्कार करे। पाशबन्धनकी शिथिलताके लिये प्रायधितके रूपमें मूल-मन्त्रसे सौ आहतियाँ दे (अथवा मूल-मन्त्रका सौ बार जप करे)॥१३-२०॥

मलशकिके तिरोधान और पाशोंके वियोजनके निमित्त अस्त्र-मन्त्रसे पूर्ववत् पाँच-पाँच आहुतियाँ दे। कला-सम्बन्धी बीजसे युक्त आयुध-पन्त्रसे सात बार अभिमन्त्रित की हुई कटाररूप अस्त्रसे पाशोंका छेदन करे। उसके लिये मन्त्र इस प्रकार है—'ॐ हः हां शान्त्यतीतकलापाशाय हूं फद्।' तदनन्तर अस्त्र-मन्त्रसे पूर्ववत् उन पाशोंको मसलकर, वर्तुलाकार बनाकर, धीसे भरे हुए सुवमें रख दे और कला-सम्बन्धी अस्त्र-मन्त्रके द्वारा ही उसका हवन करे। फिर पाशाङ्कुरकी निवृत्तिके लिये अस्त्र-मन्त्रसे पाँच और प्रायश्चित्त-निषेधके लिये आठ आहुतियाँ दे।

इसके बाद हदय-मन्त्रसे सदाशिवका आवाहन एवं पूजन और तर्पण करके पूर्वोक्त विधिसे अधिकार समर्पण करे। उसका मन्त्र इस प्रकार है—'ॐ हां सदाशिव मनोबिन्दुं शुल्कं गृहाण स्वाहा।'॥२१—२७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तत्पश्चात् उन्हें भी निम्नाङ्कित रूपसे शिवकी आज्ञा सुनावे — सदाशिव! इस पशुके सारे पाप दग्ध हो गये हैं। अत: अब आपको इसे बन्धनमें डालनेके लिये यहाँ नहीं उहरना चाहिये।' मूल-मन्त्रसे पूर्णाहति दे और सदाशिवका विसर्जन करे। तत्पश्चात् गुरु शिष्यके शरत्कालिक चन्द्रमाके समान उदित विशुद्ध जीवात्माको रौद्री संहार-मुद्राके द्वारा अपने आत्मामें संयोजित करके आत्मस्य कर ले। शिष्यके शरीरस्थ जीवात्माका उद्भव-मुद्राद्वारा उत्थान या उद्धार करके उसके पोषणके लिये शिष्यके मस्तकपर अर्घ्य-जलकी एक बुँद स्थापित करे। इसके बाद परम भक्तिभावसे क्षमा-प्रार्थना करके माता-पिताका विसर्जन करे। विसर्जनके समय इस प्रकार कहे-' मैंने शिष्यको दीक्षा देनेके लिये जो आप दोनों माता-पिताको खेद पहुँचाया है, उसके लिये मुझे कृपापूर्वक क्षमा-दान देकर आप दोनों अपने स्थानको पधारें ॥ २८ - ३२॥

वषट्-मन्त्रसे अभिमन्त्रित कर्तरी (कटार)-द्वारा शिवास्त्रसे शिष्यकी चार अङ्गुल बड़ी बोधशक्तिस्वरूपिणी शिखाका छेदन करे। छेदनके मन्त्र इस प्रकार हैं—'ॐ हूं शिखाये हूं फट्।' 'ॐ अस्त्राय हूं फट्।' उसे घृतपूर्ण सुक्में रखकर 'हूं फट्' अन्तवाले अस्त्र-मन्त्रसे अग्निमें होम दे। मन्त्र इस प्रकार हैं—'ॐ ॐ' हः अस्त्राय हूं फट्।' इसके बाद सुक् और सुवाको धोकर शिष्यको स्नान करवानेके पश्चात् स्वयं भी

<sup>\*</sup> कहीं कहीं 'हों' पाठ है।

आचमन करे और योजनिका अथवा योजना-स्थानके लिये अस्त-मन्त्रसे अपने-आपका ताड्न करे। तत्पश्चात् वियोजन, आकर्षण और संग्रहण करके पूर्ववत् द्वादशान्त\* (ललाटके ऊपरी भाग)-से जीवचैतन्यको ले आकर अपने द्वदय-कमलको कर्णिकामें स्थापित करे॥ ३३—३८॥

लकको घीसे भरकर और उसके ऊपर अधोमुख स्रव रखकर शङ्कतृत्य मुद्राद्वारा नित्योक्त विधिसे हाथमें ले। तत्पश्चात् नादोच्चारणके अनुसार मस्तक और ग्रीवा फैलाकर दृष्टिकी समभावसे रखते हुए स्थिर, शान्त एवं परमभावसे सम्पन्न हो कलश, मण्डल, अग्नि, शिष्य तथा अपने आत्मासे भी छ: प्रकारके अध्वाको ग्रहण करके, स्रुकके अग्रभागमें प्राणमयी नाड़ीके भीतर स्थापित करके, उसी भावसे उसका चिन्तन करे। इस प्रकार चिन्तन करके क्रमशः सात प्रकारके विषुवका ध्यान करे। उन सातोंका परिचय इस प्रकार है-पहला 'प्राणसंयोगस्वरूप' है और दूसरा हदयादि-क्रमसे उच्चारित मन्त्रसंज्ञक है। तीसरा सुष्म्णामें अनुगत 'नाद या नाढी' रूप है। नाड़ी-सम्बद्ध नादका जो शक्तिमें लय होना है, उसको 'प्रशान्त-विषुव' कहते हैं। शक्तिमें लीन हुए नादका पुन: उज्जीवन होकर जो ऊपरको संचार और समतामें लय होता है, उसे 'शक्ति' नामक विषुव कहा गया है। सम्पूर्ण नादका शक्तिकी सीमाको लाँघकर उन्धनीमें लीन होना 'काल-विष्व' कहलाता है। यह छठा है। यह शक्तिसे अतीत होता है। सातवाँ विषुव है — 'तत्त्वसंज्ञक'।

यही योजना-स्थान है॥३९—४५ ई॥ पूरक और कुम्भक करके मुँहको थोड़ा खोलकर धीरे-धीरे मूल-मन्त्रका उच्चारण करते

हुए भावनाद्वारा शिष्यात्माका लय करे। उसका क्रम यों है-विद्युत्सदृश छहों अध्वाओंके प्राणस्वरूपमें 'फट्कार' का चिन्तन करे। नाभिसे कपर एक बित्तेका स्थान 'फटकार' है, जो प्राणका स्थान माना गया है। उससे ऊपर हदयसे चार अङ्गलकी दूरीपर 'अकार' का चिन्तन करना चाहिये (यह ब्रह्माका बोधक है)। उससे आठ अङ्गल ऊपर कण्ठमें विष्णुका वाचक 'उकार' है, उससे भी चार अङ्गल ऊँचे तालु-स्थानमें रुद्रवाचक 'मकार' की स्थिति है। इसी प्रकार ललाटके मध्यभागमें ईश्वरवाचक 'बिन्दुका' स्वान है। ललाटसे ऊपर ब्रह्मरन्ध्रपर्यन्त नादमय सदाशिव देव विराजमान हैं। उनके साथ ही वहीं उनको शक्ति भी विद्यमान है। उपर्युक्त तस्वोंका क्रमशः चिन्तन और त्याग करते हुए अन्ततोगत्वा शक्तिको भी त्याग दे। वहीं दिव्य पिपीलिका-स्पर्शका अनुभव करके ललाटके ऊपरके प्रदेशमें परम तत्त्व, परमानन्दस्वरूप, भावशुन्य, मनोऽतीत, नित्य गुणोदयशाली शिवतत्त्वमें शिव्यात्माके विलीन

होनेकी भावना करे॥ ४६—५२ ई॥

परम शिवमें योजनिकाकी स्थिरताके लिये
'ॐ नमः शिवाय वौषद्।'—इस मन्त्रका उच्चरण
करते हुए अग्निकी ज्वालामें घीकी धारा छोड़ता
रहे। फिर विधिपूर्वक पूर्णाहुति देकर गुणापादन
करे। उसकी विधि इस प्रकार है। निम्नाङ्कित
मन्त्रोंको पढ़कर अग्निमें आहुतियाँ दे—

'ॐ हां आत्मन् सर्वज्ञो भव स्वाहा।' 'ॐ हीं आत्मन् नित्यतृप्तो भव स्वाहा।' 'ॐ हूं आत्मन् अनादिबोधो भव स्वाहा।' 'ॐ हैं आत्मन् स्वतन्त्रो भव स्वाहा।' 'ॐ हीं आत्मन् अलुप्तशक्तिभव स्वाहा।' 'ॐ ह: आत्मन् अनन्तशक्तिभव स्वाहा।'

<sup>\*</sup> अङ्गुलविस्तृतस्य सलाटस्योध्वंप्रदेशो द्वादशान्तपदेनोच्यते।" अर्थात् "अङ्गुल विस्तास्वाले सलाटका कथ्वंदेश "द्वादशाना" पदसे कथित होता है।" ("नित्याबोदशिकार्णव" ८।५५ पर भास्कारायकी सेनुबन्ध-व्याख्या)

इस प्रकार छ: गुणोंसे सम्पन्न आत्माको अविनाशी परमशिवसे लेकर विधिवत् भावनापूर्वक शिष्यके शरीरमें नियोजित करे। तीव और मन्द शक्तिपातजनित श्रमकी शान्तिके लिये शिष्यके मस्तकपर न्यासपूर्वक अमृत-बिन्द् अर्पित करे॥ ५३-५७॥

ईशान-कलश आदिके रूपमें पुजित शिवस्वरूप कलशोंको नमस्कार करके दक्षिणमण्डलमें शिष्यको अपने दाहिने उत्तराभिमख बिठावे और देवेश्वर शिवसे प्रार्थना करे—'प्रभो! मेरी मुर्तिमें स्थित और यञ्जका विसर्जन करे॥ ६०-६१॥

हुए इस जीवको आपने ही अनुगृहीत किया है: अत: नाथ! देवता, अग्नि तथा गुरुमें इसकी भक्ति बढाइये'॥ ५८-५९॥

इस प्रकार प्रार्थना करके देवेश्वर शिवको प्रणाम करनेके अनन्तर गुरु स्वयं शिष्यको आदरपूर्वक यह आशीर्वाद दे कि 'तुम्हारा कल्याण हो'। इसके बाद भगवान शिवको उत्तम भक्तिभावसे आठ फूल चढाकर शिवकलशके जलसे शिष्यको स्नान करवावे

इस प्रकार आदि आन्नेय महापुरानमें 'निर्वाप-दीक्षाका वर्षन' नामक अवासीयाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ८८ ॥

## नवासीवाँ अध्याय एकतत्त्व-दीक्षाकी विधि\*

भगवान् शिव कहते हैं—स्कन्द! अब लघु | होनेके कारण एकतात्त्वकी-दीक्षाका उपदेश दिया जाता है। यथावसर यथोचित रीतिसे स्वकोय मन्त्रद्वारा सुत्रबन्ध आदि कर्म करे। तत्पश्चात् काल, अग्नि आदिसे लेकर शिव-पर्यन्त समस्त तत्त्वोंका प्रविभावन (चिन्तन) करे। शिवतत्त्वमें अन्य सब तत्त्व धागेमें मनकोंकी भौति पिरोये हुए हैं। शिव-तत्त्व आदिका आवाहन करके गर्भाधान आदि करे॥ ५॥

संस्कारोंका पूर्ववत् सम्पादन करे; किंतु मूल-मन्त्रसे सर्वशस्क समर्पण करे। इसके बाद तत्त्वसमृहींसे गर्भित पूर्णाहृति प्रदान करे। उस एक ही आहुतिसे शिष्य निर्वाण प्राप्त कर लेता है॥१-४॥

शिवमें नियोजन तथा स्थिरताका आपादन करनेके लिये दूसरी पूर्णाहुति भी देनी चाहिये। उसे देकर शिवकलशके जलसे शिष्यका अभिषेक

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'एकतत्त्व-दीक्षाविधिका वर्णन' नामक नवासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥८९॥

# नब्बेवाँ अध्याय अभिषेक आदिकी विधिका वर्णन

पूजन करके गुरु शिष्य आदिका अभिषेक करे। इक्षुरसोद, सुरोद, स्वादूदक तथा गर्भोद— इससे शिष्यको श्रीकी प्राप्ति होती है। ईशान इन आठ समुद्रोंका आवाहन करे। इसी तरह आदि आठ दिशाओंमें आठ और मध्यमें एक - क्रमानुसार उनमें आठ विद्येश्वरोंका भी स्थापन इस प्रकार नौ कलश स्थापित करे। उन आठ करे, जिनके नाम इस प्रकार हैं-१. शिखण्डी,

भगवान् शंकर कहते हैं-स्कन्द! शिवका | कलशोमें क्रमशः क्षारोद, क्षीरोद, दध्युदक, घृतोद,

<sup>&</sup>quot; सोमहाभ्यकी 'कर्मकाण्ड-क्रमावली' में इसके पूर्व 'फ़िलल्दरीका' का विस्तृत वर्णन है।

२. श्रीकण्ठ, ३. त्रिमूर्ति, ४. एकरुट्र, ५. एकनेत्र, ६. शिवोत्तम, ७. सूक्ष्म और ८. अनन्तरुद्र॥ १-४॥

मध्यवर्ती कलशमें शिव, समुद्र तथा शिव-मन्त्रकी स्थापना करे। यागमण्डपकी दिशाके स्वामीके लिये रचित स्नान-मण्डपमें दो हाथ लंबी और आठ अङ्गल ऊँची एक वेदी बनावे। उसपर कमल आदिका आसन बिछा दे। और उसके ऊपर आसनस्वरूप अनन्तका न्यास करके शिष्यको पूर्वाभिम्ख बिठाकर सकलोकरणपूर्वक पुजन करे। काजी, भात, मिट्टी, भस्म, दुर्वा, गोबरके गोले, सरसों, दही और जल-इन सबके द्वारा उसके शरीरको मलकर क्षारोदक आदिके क्रमसे नमस्कारसहित विद्येश्वरोंके नाम-मन्त्रोंद्वारा पूर्वीक कलशोंके जलसे शिष्यको स्नान करावे और शिष्य मन-ही-मन यह धारणा करे कि 'मुझे अमृतसे नहलाया जा रहा है'॥५-८ ॥

तत्पक्षात् उसे दो श्वेत वस्त्र पहनाकर शिवके दक्षिण भागमें बिठावे और पूर्वोक्त आसनपर पुन: उस शिष्य ी पहलेकी ही भौति पूजा करे। इसके बाद उसे पगड़ी, मुकुट, योग-पट्टिका, कर्तरी (कॅची, चाकू या कटार), खड़िया, अक्षमाला और पुस्तक आदि अपित करे। वाहनके लिये शिबिका आदि भी दे। तदनन्तर गुरु उस शिष्यको अधिकार सौंपे। 'आज से तुम भलीभौति जानकर, करना चाहिये"॥ १४-१८॥

अच्छी तरह जाँच-परखकर किसीको दीक्षा, व्याख्या और प्रतिष्ठा आदिका उपदेश करना'-यह आज्ञा सुनावे। तदनन्तर शिष्यका अभिवादन स्वीकार कर और महेश्वरको प्रणाम करके उनसे विघ्न-समूहका निवारण करनेके लिये इस प्रकार प्रार्थना करे-'प्रभो शिव! आप गुरुखरूप हैं; आपने इस शिष्यका अभिषेक करनेके लिये मुझे आदेश दिया था, उसके अनुसार मैंने इसका अभिषेक कर दिया। यह संहितामें पारंगत \$'119-83 11 B

मन्त्रचक्रकी तृतिके लिये पाँच-पाँच आहुतियाँ दे। फिर पूर्णाहुति-होम करे। इसके बाद शिष्यको अपने दाहिने बिठावे। शिष्यके दाहिने हाथकी अङ्गष्ट आदि अँगुलियोंको क्रमशः दग्ध दर्भाङ्ग-शम्बरोंसे 'ऊषरत्व' के लिये लाञ्छित करे। उसके हायमें फूल देकर उससे कलश, अग्नि एवं शिवको प्रणाम करवावे। तदनन्तर उसके लिये कर्तव्यका आदेश दे—'तुम्हें शास्त्रके अनुसार भलीभौति परीक्षा करके शिष्योंको अनुगृहीत करना चाहिये।' मानव आदिका राजाकी भौति अभिषेक करनेसे अभीष्टकी प्राप्ति होती है। 'ॐ श्ली पश् हुं फट्।'-यह अस्त्रराज पाशुपत-मन्त्र है। इसके द्वारा अस्त्रराजका पूजन और अभिषेक

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अभिषेक आदिकी विधिका वर्णन' नामक नच्चेर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १०॥

AND SECTION OF

## इक्यानबेवाँ अध्याय

#### देवार्चनकी महिमा तथा विविध मन्त्र एवं मण्डलका कथन

हो जानेपर दीक्षित पुरुष शिव, विष्णु तथा सूर्य स्नान कराता है, वह अपने कुलका उद्धार करके आदि देवताओंका पूजन करे। जो शङ्क, भेरी स्वयं भी देवलोकको जाता है। अग्निनन्दन!

भगवान् शंकर कहते हैं — स्कन्द! अभिषेक | आदि वाद्योंकी ध्वनिके साथ देवताओंको पञ्चगव्यसे

<sup>\*</sup> सोमहम्भने अपने ग्रन्थमें वहाँ साधकाभिषेक तथा अस्त्राभिषेकका भी विधान दिखा है। (देखिये 'कर्मकाण्ड-क्रमावली' स्लोक-संव १०८७ से १११३ तक)

कोटि सहस्र वर्षोंमें जो पाप उपार्जित किया गया है, वह सब देवताओंको घीका अध्यङ्ग लगानेसे भस्म हो जाता है। एक आढ़क घी आदिसे देवताओंको नहलाकर मनुष्य देवता हो जाता है॥१-३॥

चन्दनका अनुलेप लगाकर गन्ध आदिसे देवपूजन करे तो उसका भी वही फल है। थोड़ेसे आयासके द्वारा स्तुति पढ़कर यदि सदा देवताओंकी स्तुति को जाय तो वे भूत और भविष्यका ज्ञान, मन्त्रज्ञान, भोग तथा मोक्ष प्रदान करनेवाले होते हैं ॥ ४ ई ॥

यदि कोई मन्त्रके शुभाशुभ फलके विषयमें प्रश्न करे तो प्रश्नकर्ताके संक्षिप्त प्रश्नवाक्यके अक्षरोंकी संख्या गिन ले। उस संख्यामें दोसे भाग दे। एक बचे तो शुभ और शुन्य या दो बचे तो अश्भ फल जाने। तीनसे भाग देनेपर मूल धातुरूप जीवका परिचय मिलता है, अर्थात् एक शेष रहे तो वातजीव, दो शेष रहे तो पित्तजीव और तीन शेष रहे तो कफजीव जाने। चारसे भाग देनेपर ब्राह्मणादि वर्ण-बुद्धि होती है। तात्पर्य यह कि एक बाकी बचे तो उस मन्त्रमें ब्राह्मण-बृद्धि, दो बचनेपर क्षत्रिय-बुद्धि, तीन बचनेपर वैश्य-बृद्धि और चार शेष रहनेपर शुद्र-बृद्धि करे। पाँचसे भाग देनेपर शेषके अनुसार भूततत्व आदिका बोध होता है, अर्थात् एक आदि शेष रहनेपर पृथिवी आदि तत्त्वका परिचय मिलता है। इसी प्रकार जय-पराजय आदिका जान प्राप्त करे॥ ५-६॥

यदि मन्त्र-पदके अन्तमें एक त्रिक (तीन बीजाक्षर) हों, अधिक बीजाक्षर हों अथवा दो प, म एवं क हो तो इनमेंसे प्रथम वर्ग अशुभ, बीचवाला मध्यम तथा अन्तिम वर्ग शुभ है। यदि अन्तमें संख्या-समृह हो तो वह जीवनकालके दस वर्षका सुचक है। यदि दसकी संख्या हो तो | गौरी तथा दुगिक मन्त्र हैं। श्रीदेवीके मन्त्र 'आं

दस वर्षके पश्चात् उस मन्त्रके साधकपर यमराजका निक्षय ही आक्रमण हो सकता है॥७ 🖁 ॥

सूर्य, गणपति, शिव, दुर्गा, लक्ष्मी तथा श्रीविष्णु भगवानुके मन्त्रोंके अक्षरोंद्वारा जपमें तत्पर कठिनी (अङ्गष्ट अँगुली)-से स्पर्श किये गये कमलपत्रमें गोमृत्राकार रेखापर एक त्रिकसे आरम्भ कर बारह त्रिक-पर्यन्त लिखे। अर्थात् उक्त मन्त्रोंके तीन-तीन अक्षरोंका समुदाय एकसे लेकर बारह स्थानोंतक पृथक-पृथक लिखे। इसी प्रकार चौंसठ कोष्टोंका एक मण्डल बनाकर उसमें मरुत् (यं), ज्योम (हं) और मरुत् (यं) —इन तीन बीजोंका त्रिक पहले कोष्ठसे लेकर आठवें कोष्टतक लिखे। इन सब स्थानोंपर पासा पॅक्तनेसे अववा स्पर्श करनेपर शुभाशुभका परिज्ञान होता है। विषम संख्यावाले स्थानोंपर पासा पहे या स्पर्श हो तो शुभ और सम संख्यापर पडे तो अश्भ फल होता है॥८-१०॥

'यं हं यं'—इन तीन बीजोंके आठ त्रिक हैं। वे ध्वज आदि आठ आयोंके प्रतीक हैं। इन आयोंमें जो सम हैं, वे अशुभ हैं। विषम आय शुभप्रद कहे गये हैं॥ ११॥

'क' आदि अक्षरोंको सोलह स्वरोंसे तथा सोलह स्वरोंको 'क' आदिसे युक्त करके उन सबके सार्व आं हैं' यह पक्षव लगा दे। पक्षवयुक्त इन सस्बर कादि अक्षरोंको आदिमें रखकर उनके साथ त्रिपुराके नाम-मन्त्रको पृथक-पृथक् सम्बद्ध करे। उनके आदिमें 'ॐ हीं' जोडे और अन्तमें 'नमः' पद लगा दे। इस प्रकार पुजनकर्मके उपयोगमें आनेवाले इन मन्त्रोंका प्रस्तार बीस हजार एक सौ साठकी संख्यातक पहुँच जाता है॥ १२-१३॥

'आं ह्वीं'-इन बीजोंसे युक्त सरस्वती, चण्डी,

श्री' इन बीजोंसे यक्त हैं। सर्वके मन्त्र 'आं श्रीं' इन बीजोंसे, शिवके मन्त्र 'आं हीं' इन बीजोंसे, गणेशके मन्त्र 'आं गं' इन बीजोंसे तथा श्रीहरिके मन्त्र 'आं अं' इन बीजोंसे युक्त हैं। कादि व्यझन अक्षरों तथा अकारादि सोलह स्वरोंको मिलाकर इक्यावन होते हैं। इस प्रकार सस्वर कादि तथा देवताओंका जप-ध्यान करे तथा शिष्य एवं अक्षरोंको आदिमें और सस्वर 'क्ष' से लेकर पत्रको दीक्षा भी दे। १७॥

'क' तकके अक्षरोंको अन्तमें रखनेसे सम्पूर्ण मन्त्र बनते हैं॥ १४-१६॥

१४४० सम्पूर्ण मण्डल होनेसे सूर्य, शिव, देवी दुर्गा तथा विष्णुमेंसे प्रत्येकके तीन सौ साठ मण्डल होते हैं। अधिषक्त गुरु इन सब मन्त्रों

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नाना-मन्त्र आदिका कथन' नामक इक्यानबेर्धी अध्याय पुरा हुआ॥ ९१ ॥

### बानबेवाँ अध्याय

### प्रतिष्ठाके अङ्गभूत शिलान्यासकी विधिका वर्णन

भगवान शिव कहते हैं—स्कन्द! अब मैं संक्षेपसे और क्रमश: प्रतिष्ठाका वर्णन करूँगा। पीठ शक्ति है और लिङ्ग शिव। इन दोनों (पीठ और लिङ्क अथवा शक्ति और शिव)-के योगमें शिव-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा प्रतिष्ठकी विधि सम्पादित होती है। प्रतिष्ठाके 'प्रतिष्ठा' आदि पाँच भेद' हैं। उनका स्वरूप तुम्हें बता रहा हूँ। जहाँ ब्रह्मशिलाका योग हो, वहाँ विशेषरूपसे की हुई स्थापना 'प्रतिष्ठा' कही गयी है। पीठपर ही यथायोग्य जो अर्चा-विग्रहको पधराया जाता है, उसे 'स्थापन' कहते हैं। प्रतिष्ठा (ब्रह्मशिला)-से भिन्नकी स्थापनाको 'स्थिर स्थापन' कहते हैं। लिङ्गके आधारपूर्वक जो स्थापना होती है, उसे 'उत्थापन' कहा गया है। जिस प्रतिष्ठामें लिङ्गको आरोपित करके विद्वानोंद्वारा उसका संस्कार किया जाता है, उसकी 'आस्थापन' संज्ञा है। ये शिव-प्रतिष्ठाके पाँच भेद हैं। 'आस्थान'

और 'उत्पान' भेदसे विष्णु आदिकी प्रतिष्ठा दो प्रकारको मानी गयी है। इन सभी प्रतिष्ठाओं में चैतन्यस्वरूप परमशिवका नियोजन करे। 'पदाध्वा' आदि भेदसे प्रासादोंमें भी पाँच प्रकारकी प्रतिष्ठा बतायी गयी है । प्रासादकी इच्छासे पृथ्वीकी परीक्षा करे। जहाँकी मिट्टीका रंग क्षेत हो और घीकी सगन्ध आती हो, वह भूमि ब्राह्मणके लिये उत्तम बतायी गयी है। इसी तरह क्रमश: क्षत्रियके लिये लाल तथा रक्तकी-सी गन्धवाली मिट्टी, वैश्यके लिये पीली और सगन्धयुक्त मिट्टीवाली तथा शद्रके लिये काली एवं सुराकी-सी गन्धवाली मिद्रीसे युक्त भूमि श्रेष्ठ कही गयी है॥ १-७॥ पूर्व, ईशान, उत्तर अथवा सब ओर नीची

और मध्यमें कैची भूमि प्रशस्त मानी गयी है।

एक हाथ गहराईतक खोदकर निकाली हुई मिट्टी

यदि फिर उस ग्रहेमें डाली जानेपर अधिक हो

१. प्रतिष्ठा, स्थापन, स्थिर स्थापन, उत्यापन और आस्थापन।

२. 'अध्वा' छ: कहे गये हैं--तत्त्वाध्वा, पदाध्वा, वर्णाध्या, मन्त्राध्या, कलाध्या और धुवनाध्या। इनमेंसे प्रथमको छोडकर शेप पाँचोंके भेदसे यहाँ पाँच प्रकारकी प्रतिष्ठाका निर्देश किया गया है।

 <sup>&#</sup>x27;समग्रहणसप्रधार' में भी इससे मिलती-जलती बात कही गयो है— अनुवरा बहुतुणा ससत रिप्तयोत्तरस्वावा। प्राणीसानस्तवा सर्वस्तवा वा दर्पणोदरा । ( आठवाँ अ०, भूमि-परीक्षा ६-७)

जाय तो वहाँकी भूमिको उत्तम समझे। अथवा जल आदिसे उसकी परीक्षा करे।\* हड़डी और कोयले आदिसे द्वित भूमिका खोदने, वहाँ गौओंको उहराने अथवा बारंबार जोतने आदिके द्वारा अच्छी तरह शोधन करे। नगर, ग्राम, दर्ग, गृह और प्रासादका निर्माण करानेके लिये उक्त प्रकारसे भूमि-शोधन आवश्यक है। मण्डपमें द्वारपुजासे लेकर मन्त्रतर्पण-पर्यन्त सम्पूर्ण कर्मका सम्पादन करके विधिपूर्वक घोरास्त्र सहस्रयाग करे। बराबर करके लिपी-पुती भूमिपर दिशाओंका साधन करे। सुवर्ण, अक्षत और दहीके द्वारा प्रदक्षिणक्रमसे रेखाएँ खींचे। मध्यभागसे ईज्ञानकोष्ठमें स्थित भरे हुए कलशमें शिवका पूजन करे। फिर वास्तुकी पूजा करके उस कलशके जलसे कदाल आदिको सीचे। मण्डपसे बाहर राक्सों और ग्रहोंका पूजन करके दिशाओं में विधिपूर्वक बलि दे॥८-१३ ॥

कलशमें पूजा करके लग्न आनेपर अग्निकोणवर्ती कोष्ठमें पहले जिसका अभिषेक किया गया था. उस मधुलित कुदालसे धरती खुदाबे और मिट्टीको नैर्ऋत्यकोणमें फेंके। खोदे गये गड्डेमें कलशका जल गिरा दे। फिर भूमिका अभिषेक करके कुदाल आदिको नहलाकर उसका पूजन करे। तत्पश्चात दूसरे कलशको दो वस्त्रोंसे आच्छादित करके ब्राह्मणके कंधेपर रखकर गाजे-बाजे और वेदध्यनिके साथ नगरकी पूर्व सीमाके अन्ततक, जितनी दर जाना अभीष्ट हो, उतनी दूर ले जाय और वहाँ क्षणभर ठहरकर वहाँसे नगरके चारों ओर प्रदक्षिणक्रमसे चलते हुए ईशानकोणतक उस कलशको घुमावे। साथ ही सीमान्तचिह्नोंका अभिषेक करता रहे॥ १४-१८॥

इस प्रकार रुद्र-कलशको नगरके चारों ओर युमाकर भूमिका परिग्रह करे। इस क्रियाको 'अर्घ्यदान' कहा गया है। तदनन्तर शल्यदोषका निवारण करनेके लिये भूमिको इतनी गहराईतक खुदवावे, जिससे कंकड-पत्थर अथवा पानी दिखायी देने लगे। अथवा यदि शल्य (हड्डी आदि)-का ज्ञान हो जाय तो उसे विधिपूर्वक खदवाकर निकाल दे। यदि कोई लग्न-कालमें प्रश्न पुछे और उसके मुखसे अ, क, च, ट, त, प, स और ह—इन वर्गोंके अक्षर निकलें तो इनकी दिशाओंमें शल्यकी स्थिति सूचित होती है। अथवा द्विज आदि वहाँ गिरें तो ये सब उस स्थानमें शल्य होनेकी सुचना देते हैं। कर्ताके अपने अङ्ग-विकारसे उसके ही बराबर शल्य होनेका निश्चय करे। पश आदिके प्रवेशसे, कीर्तनसे तथा पक्षियोंके कलरवाँसे शल्यकी दिशाका ज्ञान प्राप्त करे॥ १९--२२॥

किसी पट्टीपर या भूमिपर अकारादि आठ वर्गोंसे युक्त मातुका-वर्णोंको लिखे। वर्गके अनुसार क्रमशः पूर्वसे लेकर ईशानतककी दिशाओं में शल्यकी जानकारी प्राप्त करे। 'अ' वर्गमें पूर्व दिशाकी ओर लोहा होनेका अनुमान करे। 'क' वर्गमें अग्निकोणकी ओर कोयला जाने। 'च' वर्गमें दक्षिण दिशाकी ओर भस्म तथा 'ट' वर्गमें नैर्ऋत्यकोणकी ओर अस्थिका होना समझे। 'त'

<sup>&</sup>quot; 'समराङ्गणसूत्रकार'के अनुसार जलसे परोखा करनेको विधि इस प्रकार है—गञ्ज रहोदकर उसकी मिट्टी निकालकर मिट्टीसे ही पुरित करनेके बजाय पानी धरना चाहिये। पानी धरकर सौ कदम (घटलत ब्रजेत्) चलना चाहिये। पुन: लीट आनेपर यदि पानी जितना था उतना ही रहे तो बेह, कुछ कम (1) हो जाय तो मध्यम और बहुत कम (1) अथवा और अधिक कम हो जाय तो वर्ज्य -- निकृष्ट समझना चाहिये। समराज्ञणको इस प्रक्रियामें मतस्यपुराण-प्रक्रियाकी छाप है। परंतु मयमुनिने इस प्रक्रियाके सम्बन्धमें और भी कठोरता दिखायी है। उनके अनुसार गढ़ेमें सार्यकाल पानी भरा जाय और दूसरे दिन प्रात: उसकी परीक्षा करनी चाहिये। यदि उसमें प्रात: भी कुछ पानीके दर्शन हो जायें तो उसे आयुक्तृष्ट भूमि समझना चाहिये। इसके विपरीत गुणवाली भूमि अनिष्टायिमी तथा वर्ज्य है।

वर्गमें पश्चिम दिशाकी ओर ईंट, 'प' वर्गमें वायव्यकोणको ओर खोपड़ी, 'य' वर्गमें उत्तर दिशाकी ओर मुर्दे और कीडे आदि और 'स' वर्गमें ईशानकोणको ओर लोहेका होना बतावे। इसी प्रकार 'ह' वर्गमें चाँदी होनेका अनुमान करे। 'क्ष' वर्गयुक्त दिग्भागसे उसी दिशामें अन्य अनर्थकारी वस्तुओंके होनेका अनुमान करे। एक-एक हाथ लंबे नौ शिलाखण्डोंका प्रोक्षण करके, उन्हें आठ-आठ अङ्गल मिर्टीके भीतर गाड़ दे। फिर वहाँ पानो डालकर उनपर मुद्ररसे आघात करे। जब वे प्रस्तर तीन चौथाई भागतक गड्ढेके भीतर धँस जायँ, तब उस खातको भरकर, लीप-पोतकर वहाँकी भूमिको बराबर कर दे। ऐसा करवाकर गुरु सामान्य अर्घ्य हाथमें लिये आगे बताये जानेवाले मण्डल (या मण्डप)-की ओर जाय। मण्डपके द्वारपर द्वारपालोंका पूजन (आदर-सत्कार) करके पश्चिम द्वारसे उसके भीतर प्रवेश करे॥ २३-- २८॥

वहाँ आत्मशुद्धि आदि कुण्ड-मण्डपका संस्कार करे। कलश और वार्धानी आदिका स्थापन करके लोकपालों तथा शिवका अर्चन करे। अग्निका जनन और पूजन आदि सब कार्य पूर्ववत् करे। तत्पक्षात गुरु यजमानके साथ शिलाओंके स्नान-मण्डपमें जाय। वे शिलाएँ प्रासाद-लिङ्गके चार पाये हैं। उनके नाम हैं-क्रमश: धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्य: अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य और अनैश्वर्य आदि। उनको कँचाई आठ अङ्गलको हो तो अच्छी मानी गयी है। वे चौकोर हों और उनकी लंबाई एक हाथकी हो, इस मापसे प्रस्तरकी शिलाएँ बनवानी चाहिये। ईंटोंकी शिलाओंका माप आधा होना चाहिये। प्रस्तरखण्डसे बने हुए प्रासादमें जो शिलाएँ उपयोगमें लायी जार्ये अथवा ईटोंके बने हुए मन्दिरमें जो ईटें लगें,

उनमेंसे नौ शिलाएँ अथवा ईंटें वज्र आदि चिह्नोंसे अड्डित हों, अथवा पाँच शिलाएँ कमलके चिह्नोंसे अङ्कित हों। इन अङ्कित शिलाओंसे ही मन्दिर-निर्माणका कार्य आरम्भ किया जाय॥ २९-३२ ई॥

पाँच शिलाओंके नाम इस प्रकार है--नन्दा, भद्रा, जया, रिक्ता और पूर्णा। इन पाँचोंके निधिकम्भ इस प्रकार हैं-पद्म, महापद्म, शक्क मकर और समुद्र। नौ शिलाओंके नाम इस प्रकार है-नन्दा, भद्रा, जया, पूर्णा, अजिता, अपराजिता, विजया, मङ्गला और नवमी शिला धरणी है। इन नवोंके निधिकलश क्रमशः इस प्रकार जानने चाहिये-सुभद्र, विभद्र, सुनन्द, पुष्पदन्त, जय, विजय, कुम्भ, पूर्व और उत्तर। प्रणवमय आसन देकर अस्त्र-मन्त्रसे ताडन और उल्लेखन करनेके पश्चात् इन सब शिलाओंको सामान्य रूपसे कवच-मन्त्रसे अवगुण्ठित करना चाहिये। अस्त्र-मन्त्रके अन्तमें 'हं फट्' लगाकर उसका उच्चारण करते हुए मिट्टी, गोबर, गोमूत्र, कषाय तथा गन्धयुक्त जलसे मलस्रान करावे। तत्पश्चात् विधिपूर्वक पञ्चगव्य और पञ्चामृतसे स्नान कराना चाहिये। इसके बाद गन्धयुक्त जलसे स्नान करानेके अनन्तर अपने नामसे अङ्कित मन्त्रद्वारा फल, रत्न, सुवर्ण तथा गोश्रङ्गके जलसे और चन्दनसे शिलाको चर्चित करके उसे वस्त्रोंसे आच्छादित करे ॥ ३३ – ४० 🖥 ॥ खड्त्य आसन देकर, यागमण्डपकी परिक्रमा

करके, उस शिलाको ले जाय और हृदय-मन्त्रद्वारा उसे शय्या अथवा कुशके बिस्तरपर सुला दे। वहाँ पूजन करके, बुद्धिसे लेकर पृथिवी-पर्यन्त तत्त्वसमृहोंका न्यास करनेके पश्चात्, त्रिखण्ड-व्यापक तत्त्वत्रयका उन शिलाओंमें क्रमश: न्यास करे। बुद्धिसे लेकर चित्ततक, चित्तके भीतर

मातुकातक और तन्मात्रासे लेकर पृथिवी-पर्यन्त शिवतत्त्व, विद्यातत्त्व तथा आत्मतत्त्वको स्थिति है। पुष्पमाला आदिसे चिह्नित स्थानोंपर क्रमशः तीनों तत्त्वोंका अपने मन्त्रसे और तत्त्वेशोंका हृदय-मन्त्रसे पूजन करे। पूजनके मन्त्र इस प्रकार हैं—'ॐ हं शिवतत्त्वाय नमः। ॐ हां शिवतत्त्वाधिपाय रुद्राय नमः । ॐ हां विद्यातत्त्वाय नमः। ॐ हां विद्यातत्त्वाधिपाय विष्णवे नमः। ॐ हां आत्मतत्त्वाय नमः। ॐ आत्मतत्त्वाधिपतये ब्रह्मणे नमः।'॥४१-४६॥

प्रत्येक तत्त्व और प्रत्येक शिलामें पृथ्वी, अग्नि, यजमान, सूर्य, जल, वायु, चन्द्रमा और आकाश—इन आठ मूर्तियोंका न्यास करे। फिर क्रमशः शर्व, पशुपति, उग्र, रुद्र, भव, ईश्वर (या ईशान), महादेव तथा भीम-इन मूर्तीश्वरोंका न्यास करे। मूर्तियों तथा मूर्तीश्चरोंके मन्त्र इस प्रकार हैं — ' ॐ धरामूर्तये नमः । ॐ धराधिपतये शर्वाय नमः।' इसके बाद अनन्त लोकपालोंका क्रमशः अपने मन्त्रोंसे न्यास करे। इन्द्र आदि लोकपालोंके बीज आगे बताये जानेवाले क्रमसे यों जानने चाहिये — लुं, रूं, यूं, यूं, यूं, यूं, यूं, स्रं, हं, क्षं। यह नौ शिलाओं के पक्षमें बताया गया है। जब पाँच पदकी शिलाएँ हों, तब प्रत्येक तत्त्वमयी शिलामें स्पर्शपूर्वक पृथ्वी आदि पाँच मूर्तियोंका न्यास करे। उक्त मूर्तियोंके पाँच मूर्तीश इस प्रकार हैं-ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र, ईश्वर और सदाशिव। इन पाँचोंका उक्त पाँचों मूर्तियों में पूर्ववत् पुजन करना चाहिये॥ ४७ - ५३॥

पृथिवीमूर्तये नमः। 130 30 पृथिवीमृत्यंधिपतये ब्रह्मणे नमः।' इत्यादि मन्त्र पुजनके लिये जानने चाहिये। क्रमशः पाँच कलशोंका | पर्यन्त सौ-सौ आहृतियाँ दे॥ ६१-६५॥

अपने नाम-मन्त्रोंसे पूजन करके उन्हें स्थापित करे। मध्यशिलाके क्रमसे विधिपूर्वक न्यास करे। विभृति, कुशा और तिलोंसे अस्त्र-मन्त्रद्वारा प्राकारकी कल्पना करे। कुण्डोंमें आधार-शक्तिका न्यास और पूजन करके तत्त्वों, तत्त्वाधियों, मूर्तियों तथा मृतीश्चरोंका घृत आदिसे तर्पण करे। तत्पश्चात् ब्रह्मात्म-शृद्धिके लिये मूलके अङ्गभूत ब्रह्म-मन्त्रोंद्वारा क्रमशः सौ-सौ आहुतियाँ देकर पूर्णाहुति-पर्यन्त होम करनेके पश्चात शान्ति-जलसे शिलाओंका प्रोक्षणपूर्वक पूजन करे। कुशाओंद्वारा स्पर्श करके प्रत्येक तत्त्वमें क्रमश: सांनिध्य और संधान करके फिर शुद्ध-न्यास करे। इस प्रकार जा-जाकर तीन भागोंमें कर्म करे। मन्त्र यों हैं- '3% आम् ईम् आत्पतत्त्वविद्यातत्त्वाभ्यां नमः।' इति॥५४-६०॥

कुशके मूल आदिसे क्रमशः तत्त्वेशादि तीनका स्पर्श करे। इसके बाद हस्य-दीर्घके प्रयोगपूर्वक तत्वानुसंधान करे। इसके लिये मन्त्र यों है-'ॐ इं कं विद्यातस्वशिवतस्वाभ्यां नमः।' तदनन्तर थी और मधुसे भरे हुए पञ्चरत्नयुक्त और पञ्चगव्यसे अग्रभागमें अभिषक्त पाँच कलशाँका, जिनके देवता पञ्च-लोकपाल हैं, अपने मन्त्रोंसे पूजन करके उनके निकट होम करे। फिर समस्त शिलाओंके अधिदेवताओंका ध्यान करे। 'वे शिलाधिदेवता विद्यास्वरूप हैं, स्नान कर चुके हैं। उनकी अङ्गकान्ति सुवर्णके समान उद्दीस होती है। वे उज्ज्वल वस्त्र धारण करते हैं और समस्त आभूषणोंसे सम्पन्न हैं।' न्युनतादि दोष दूर करनेके लिये तथा वास्तु-भूमिको शुद्धिके लिये अस्त्र-मन्त्रद्वारा पूर्णाहुति-

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'प्रतिष्ठाके अङ्गभूत शिलान्यासकी विधिका वर्णन' नामक बानबेर्या अध्याय पूरा हुआ॥ ९२॥

CHARLES THE PROPERTY OF

### तिरानबेवाँ अध्याय

#### वास्तुपूजा-विधि

भगवान् शिव कहते हैं-स्कन्द! तदनन्तर। प्रासादको आसूत्रित करके बास्तुमण्डलको रचना करे। समतल चौकोर क्षेत्रमें चाँसठ कोष्ट बनावे। कोनोंमें दो वंशोंका विन्यास करे। विकोणगामिनी आठ रज्जुएँ अङ्कित करे। वे द्विपद और षट्पद स्थानोंके रूपमें विभक्त होंगी। उनमें वास्तुदेवताका पूजन करे, जिसकी विधि इस प्रकार है—'कञ्चित केशधारी वास्तुपुरुष उत्तान सो रहा है। उसकी आकृति असुरके समान है।' पूजाकालमें उसके इसी स्वरूपका स्मरण करना चाहिये, परंतु दीवार आदिकी नींव रखते समय उसका ध्यान यों करना चाहिये कि 'वह औधेम्हैं पड़ा हुआ है। कोहनीसे सटे हुए उसके दो घुटने वायव्य और अग्निकोणमें स्थित हैं। अर्थात् दाहिना घुटना वायव्यकोणमें और बार्यों घटना अग्रिकोणमें स्थित है। उसके जुड़े हुए दोनों चरण पैतु (नैईहरा!) दिशामें स्थित हैं तथा उसका सिर ईशानकोणकी ओर है। उसके हाथोंकी अञ्जलि वश्च:स्थलपर 8,115-811

उस बास्तुपुरुषके शरीरपर आरूढ़ हुए देवताओंकी पूजा करनेसे वे शुभकारक होते हैं। आठ देवता कोणाधिपति माने गये हैं, जो आठ कोणाधौमें स्थित हैं। क्रमशः पूर्व आदि दिशाओंमें स्थित मरीचि आदि देवता छः-छः पदोंके स्वामी कहे गये हैं और उनके बीचमें विराजमान ब्रह्मा चार पदोंके स्वामी हैं। शेष देवता एक-एक पदके अधिष्ठाता बताये गये हैं। समस्त नाडी-सम्पात, महामर्म, कमल, फल, त्रिशूल, स्वस्तिक, बन्न, महास्वस्तिक, सम्पुट, त्रिकटि, मणिबन्ध तथा सुविशुद्ध पद—ये बारह मर्म-स्थान हैं। वास्तुकी भित्त आदिमें इन सबका पूजन करे। ईशान

(रुद्र)-को वृत और अक्षत चढ़ावे। पर्जन्यको कमल और जल अर्पित करे। जयन्तको कुङ्कुमरिञ्जत निर्मल पताका दे। महेन्द्रको रत्नमिश्रित जल, सूर्यको धूम वर्णका चैंदोवा, सत्यको घृतयुक्त गेहूँ तथा भूशको उड़द-भात चढ़ावे। अन्तरिक्षको विमांस (विशिष्ट फलका गूदा या औषधविशेष) अथवा सकु (सन्) निवेदित करे। ये पूर्व दिशाके आठ देवता हैं॥ ५—१० ई॥

अग्निदेवको मध्, दुध और घीसे भरा हुआ

खुक् अर्पित करे। पूषाको लाजा और वितथको सुवर्ण-मिश्रित जल दे। गृहक्षतको शहद तथा यमराजको पलोदन भेट करे। गन्धर्वनाथको गन्ध, भृङ्गराजको पक्षिजिद्धा तथा मृगको यवपर्ण (जौके पते) चढावे-ये आठ देवता दक्षिण दिशामें पुजित होते हैं। 'पित्' देवताको तिल-मिश्रित जल अर्पित करे। 'दीवारिक' नामवाले देवताको वृक्ष-जनित दूध और दन्तधावन धेनुमुद्राके प्रदर्शनपूर्वक निवेदित करे। 'सुग्रीव' को पूआ चढ़ावे, पुष्पदन्तको कुशा अर्पित करे, वरुणको लाल कमल भेंट करे और असुरको सुरा एवं आसव चढावे। शोषको घीसे ओतप्रोत भात तथा (पाप यहमा) रोगको घुतमिश्रित माँड या लावा चढ़ावे। ये पश्चिम दिशाके आठ देवता कहे गये हैं॥ ११-१६॥ मास्तको पीले रंगका ध्वज, नागदेवताको

नागकेसर, मुख्यको भक्ष्यपदार्थ तथा भल्लाटको

छाँक-बघारकर मूँगकी दाल अर्पित करे। सोमको वृतमिश्रित खीर, चरकको शालूक, अदितिको

लोपी तथा दितिको पूरी चढावे। ये उत्तर दिशाके

आठ देवता कहे गये। मध्यवर्ती ब्रह्माजीको

मोदक चढावे। पूर्व दिशामें छ: पदोंके उपभोक्ता

मरीचिको भी मोदक अर्पित करे। ब्रह्माजीसे नीचे अग्रिकोणवर्ती कोष्ठमें स्थित सविता देवताको लाल फूल चढ़ावे। सवितासे नीचे बह्रिकोणवर्ती कोष्टमें सावित्री देवीको कुशोदक अर्पित करे। ब्रह्माजीसे दक्षिण छ: पदाँके अधिष्ठाता विवस्वानुको लाल चन्दन चढावे॥ १७ -- २०॥

ब्रह्माजीसे नैर्ऋत्य दिशामें नीचेके कोष्टमें इन्द्र-देवताके लिये हल्दी-भात अर्पित करे। इन्द्रसे नीचे नैर्ऋत्यकोणमें इन्द्रजयके लिये मिष्टान निवेदित करे। ब्रह्माजीसे पश्चिम छ: पदींमें विराजमान मित्र देवताको गुडमिश्रित भात चढावे। वायव्यकोणसे नीचेके पदमें रुद्रदेवताको चृतपक्व अन्न अर्पित करे। रुद्र देवतासे नीचेके कोष्टमें, रुद्र दासके लिये आईमांस (औषधविशेष) निवेदित करे। तत्पश्चात् उत्तरवर्ती छः पदोंके अधिष्ठाता पृथ्वीधरके निमित्त उड़दका बना नैवेद्य चढ़ावे। ईशानकोणके निम्नवर्ती पदमें 'आप'की और उससे भी नीचेके पदमें आपवत्सकी विधिवत् पुजा करके उन्हें क्रमश: दही और खीर अर्पित करे॥ २१-२४॥

तत्पश्चात् (चौंसठ पदवाले वास्तुमण्डलमें) मध्यदेशवर्ती चार पदोंमें स्थित ब्रह्माजीको पञ्चगव्य. अक्षत और घतसहित चरु निवेदित करे। तदननार ईशानसे लेकर वायव्यकोण-पर्यन्त चार कोणोंमें स्थित चरकी आदि चार मातृकाओंका वास्तुके बाह्यभागमें क्रमशः पूजन करे, जैसा कि क्रम बताया जाता है। चरकीको सघुत मांस (फलका गुदा), विदारीको दही और कमल तथा पुतनाको पल, पित्त एवं रुधिर अर्पित करे। पापराक्षसीको अस्य (हड़ी), मांस, पित्त तथा रक्त चढ़ावे। इसके पश्चात् पूर्व दिशामें स्कन्दको उडद-भात चढावे। दक्षिण दिशामें अर्यमाको खिचड़ी और पुआ चढावे तथा पश्चिम दिशामें जम्भक- को रक्त-मांस अर्पित करे। उत्तर दिशामें पिलिपिच्छको रक्तवर्णका अन्न और पुष्प निवेदित करे। अथवा सम्पूर्ण वास्तुमण्डलका कुश, दही, अक्षत तथा जलसे ही पूजन करे॥ २५-३०॥

घर और नगर आदिमें इक्यासी पदोंसे युक्त वास्तुमण्डलका पूजन करना चाहिये। इस वास्तुमण्डलमें त्रिपद और षट्पद रज्जुएँ पूर्ववत् बनानी चाहिये। उसमें ईश आदि देवता 'पदिक' (एक-एक पदके अधिष्ठाता) माने गये हैं। 'आप' आदिकी स्थिति दो-दो कोष्टोंमें बतायी गयी है। मरोचि आदि देवता छ: पदोंमें अधिष्ठित होते हैं और ब्रह्मा नौ पदोंके अधिष्ठाता कहे गये है। नगर, ग्राम और खेट आदिमें शतपद-वास्तुका भी विधान है। उसमें दो वंश कोणगत होते हैं। वे सदा दर्जय और दर्धर कहे गये हैं ॥ ३१—३३॥ देवालयमें जैसा न्यास बताया गया है, बैसा

ही शतपद-वास्तुमण्डलमें भी विहित है। उसमें स्कन्द आदि ग्रह 'षट्पद' (छ: पदोंके अधिष्ठाता) जानने चाहिये। चरकी आदि पाँच-पाँच पदींकी अधिष्ठात्री कही गयी हैं। रज्ज् और वंश आदिका उझेख पूर्ववत करना चाहिये। देश (या राष्ट्र)-की स्थापनाके अवसरपर चौतीस सी पदोंका वास्तुमण्डल होना चाहिये। उसमें मध्यवर्ती ब्रह्मा चौंसठ पदोंके अधिष्ठाता होते हैं। मरीचि आदि देवताओं के अधिकारमें चौवन-चौवन पद होते हैं। 'आप' आदि आठ देवताओंके स्थान छत्तीस-छत्तीस पद बताये गये हैं। वहाँ ईशान आदि नौ-नौ पदोंके अधिष्ठाता कहे गये हैं और स्कन्द आदि सौ-सौ पदोंके। चरकी आदिके पद भी तदनुसार ही हैं। रज्जु, वंश आदिकी कल्पना पूर्ववत् जाननी चाहिये। बीस हजार पदोंके वास्तुमण्डलमें भी वास्तुदेवकी पूजा होती है-यह जानना चाहिये। उसमें देश-वास्तुकी भौति नौ गुना न्यास करना चाहिये। पच्चीस पदोंका वास्तुमण्डल चितास्थापनके समय विहित है। उसकी 'वताल' संज्ञा है। दूसरा नौ पदोंका भी होता है। इसके सिया एक सोलह पदोंका भी वास्तुमण्डल होता है॥ ३४-३९॥

षट्कोण, त्रिकोण तथा वृत्त आदिके मध्यमें चौकोर वास्तुमण्डलका भी विधान है। ऐसा वास्तु खात (नींव आदिके लिये खोदे गये गड्डे)-

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'वास्तुपूजाकी विधिका वर्णन' नामक

विसनवेर्यो अध्याय पूरा हुआ ॥ ९३ ॥ - Sittable and

## चौरानबेवॉ अध्याय

#### शिलान्यासकी विधि शस्त्र अङ्कित रहें। उक्त शिलाओंपर कोण और

भगवान् शिव कहते हैं-स्कर्! ईशान आदि कोणोंमें वास्तुमण्डलके बाहर पूर्ववत् चरकी आदिका पूजन करे। प्रत्येक देवताके लिये क्रमशः तीन-तीन आहुतियाँ दे। भूतविल देकर नियत लग्नमें शिलान्यासका उपक्रम करे। खातके मध्यभागमें आधार-शक्तिका न्यास करे। वहाँ अनन्त (शेषनाग)-के मन्त्रसे अभिमन्त्रित उत्तम कलश स्थापित करे। 'लं पृथिक्यै नमः।'-इस मूल-मन्त्रसे इस कलशपर पृथिवीस्वरूपा शिलाका न्यास करे। उसके पूर्वादि दिग्भागोंमें क्रमशः सुभद्र आदि आठ कलशोंकी स्थापना करे। पहले उनके लिये गड्ढे खोदकर उनमें आधार-शक्तिका न्यास करनेके पश्चात उक्त कलशॉको इन्द्रादि लोकपालोंके मन्त्रोंद्वारा स्थापित करना चाहिये। तदनन्तर उन कलशोंपर क्रमशः नन्दा आदि

तत्त्वमृर्तियोंके अधिदेवता-सम्बन्धी शस्त्रोंसे युक्त वे शिलाएँ होनी चाहिये। जैसे दीवारमें मूर्ति तथा अस्त्र आदि अङ्कित होते हैं, उसी प्रकार उन शिलाओंमें शर्व आदि मूर्ति, देवताओंके अस्त्र-

शिलाओंको रखे॥१-४॥

दिशाओंके विभागपूर्वक धर्म आदि आठ देवताओंकी स्थापना करे। सुभद्र आदि चार कलशोंपर नन्दा आदि चार शिलाएँ अग्नि आदि चार कोणोंमें स्थापित करनी चाहिये। फिर जय आदि चार कलशोंपर अजिता आदि चार शिलाओंकी पूर्व आदि चार दिशाओंमें स्थापना करे। उन सबके कपर ब्रह्माजी तथा व्यापक महेश्वरका न्यास करके मन्दिरके मध्यवर्ती 'आकाश' नामक अध्वाका चिन्तन करे। इन सबको बलि अर्पित करके विघ्नदोषके निवारणार्थ अस्त्र-मन्त्रका जप करे। जहाँ पाँच ही शिलाएँ स्थापित करनेकी विधि है, उसके पक्षमें भी कुछ निवेदन किया जाता है॥५-८॥

के लिये उपयुक्त है। इसीके समान वास्तु ब्रह्म-

शिलात्मक पृष्ठन्यासमें, शावाकके निवेशमें और

मृर्तिस्थापनमें भी उपयोगी होता है। वास्तुमण्डलवर्ती

समस्त देवताओंको खोरसे नैवेद्य अर्पित करे। उक्त-

अनुक्त सभी कार्योंके लिये सामान्यत: पाँच हाथकी

लंबाई-चौड़ाईमें वास्तुमण्डल बनाना चाहिये। गृह

और प्रासादके मानके अनुसार ही निर्मित वास्तुमण्डल

सर्वदा श्रेष्ठ कहा गया है॥४०-४२॥

मध्यभागमें सुभद्र-कलशके ऊपर पूर्णा नामक शिलाकी स्थापना करे और अग्नि आदि कोणोंमें क्रमश: पद्म आदि कलशोंपर नन्दा आदि शिलाएँ स्थापित करे। मध्यशिलाके अभावमें चार शिलाएँ भी मातृभावसे सम्मानित करके स्थापित की जा सकती हैं। उक्त पाँचों शिलाओंकी प्रार्थना इस

प्रकार करे-

'ॐ सर्वसंदोहस्वरूपे महाविद्ये पूर्णे! तुम अङ्गिरा-ऋषिकी पुत्री हो। इस प्रतिष्ठाकर्ममें सब कुछ सम्यक्-रूपसे ही पूर्ण करो। नन्दे! तुम समस्त पुरुषोंको आनन्दित करनेवाली हो। मैं यहाँ तुम्हारी स्थापना करता हूँ। तुम इस प्रासादमें सम्पूर्णतः तृप्त होकर तबतक सुस्थिरभावसे स्थित रहो, जबतक कि आकाशमें चन्द्रमा, सूर्य और तारे प्रकाशित होते रहें। बसिष्ठनन्दिन नन्दे! तुम देहधारियोंको आयु, सम्पूर्ण मनोरथ तथा लक्ष्मी प्रदान करो। तुम्हें प्रासादमें सदा स्थित रहकर यत्नपूर्वक इसकी रक्षा करनी चाहिये। ॐ कश्यपनन्दिनि भद्रे! तुम सदा समस्त लोकोंका कल्याण करो। देवि। तुम सदा समस्त लोकोंका कल्याण करो। देवि। तुम सदा ही हमें आयु,

मनोरय और लक्ष्मी प्रदान करती रहो। ॐ देवि जये! तुम सदा-सर्वदा हमारे लिये लक्ष्मी तथा आयु प्रदान करनेवाली होओ। भृगुपुत्रि देवि जये! तुम स्थापित होकर सदा यहीं रहो और इस मन्दिरके अधिष्ठाता मुझ यजमानको नित्य-निरन्तर विजय तथा ऐश्वर्य प्रदान करनेवाली बनो। ॐ रिक्ते! तुम अतिरिक्त दोषका नाश करनेवाली तथा सिद्धि और मोक्ष प्रदान करनेवाली हो। शुभे! सम्मूणं देश-कालमें तुम्हारा निवास है। ईशरूपिणि! तुम सदा इस प्रासादमें स्थित रहो'॥९—१६॥

तत्पश्चात् आकाशस्वरूप मन्दिरका ध्यान करके उसमें तीन तत्त्वोंका न्यास करे। फिर विधिवत् प्रायश्चित्त-होम करके यज्ञका विसर्जन करे॥ १७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'जिल्लान्यासकी विधिका वर्णन' नामक चौरानवेर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ ९४॥

no properties

## पंचानबेवाँ अध्याय

#### प्रतिष्ठा-काल-सामग्री आदिकी विधिका कथन

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कन्द! अब मैं मन्दिरमें लिङ्ग-स्थापनाकी विधिका वर्णन करूँगा, जो भोग और मोक्षको देनेवाली है। यदि मुक्तिके लिये लिङ्ग-प्रतिष्ठा करनी हो तो उसे हर समय किया जा सकता है, परंतु यदि भोग-सिद्धिके उद्देश्यसे लिङ्ग-स्थापना करनेका विचार हो तो देवताओंका दिन (उत्तरायण) होनेपर ही वह कार्य करना चाहिये। माघसे लेकर पाँच महोनोंमें, चैत्रको छोड़कर, देवस्थापना करनेकी विधि है। जब गुरु और शुक्र उदित हों तो प्रथम तोन करणों (वव, बालव और कौलव)-में स्थापना

करनी चाहिये। विशेषतः शुक्लपक्षमें तथा कृष्ण-पक्षमें भी पञ्चमी तिथितकका समय प्रतिष्ठाके लिये शुभ माना गया है। चतुर्थी, नवमी, षष्टी और चतुर्दशीको छोड़कर शेष तिथियाँ कूर-ग्रहके दिनसे रहित होनेपर उत्तम मानी गयी हैं॥१—३ ई॥

शतिभवा, धनिष्ठा, आर्द्रा, अनुराधा, तीनों उत्तरा, रीहिणी और श्रवण—ये नक्षत्र स्थिर प्रतिष्ठा आरम्भ करनेके लिये महान् अभ्युदयकारक कहे गये हैं। कुम्भ, सिंह, वृक्षिक, तुला, कन्या, वृष—ये लग्न श्रेष्ठ बताये गये हैं।\* बृहस्मति

<sup>&</sup>quot; यहाँ सोमराम्भुने अपनी 'कर्मकाण्ड-क्रमावली' में चित्रलामतके अनुसार वारों वर्णोंके लिये पृथक्-पृथक् प्रतिहोपयोगी प्रशस्त नक्षत्र बताये हैं—पुण्य, हस्त, उत्तरावाव, पूर्वावाव और रोहिणों —ये नक्षत्र ब्राह्मणके लिये ब्रेष्ठ कहे गये हैं। व्हिप्यके लिये पृत्वस्तु, चित्रा, धनिहा और त्रवण उत्तम कहे गये हैं। वैत्यके लिये रेवतो, आदां, उत्तरा और अधिनी तुभ नक्षत्र हैं तथा तृद्रके लिये मधा, स्वाती और पूर्वाकालपुनी —ये नक्षत्र त्रेष्ठ हैं। (स्लोक १३२४—१३२७ वक)

(तृतीय, अष्टम और द्वादशको छोड़कर शेष) नौ स्थानोंमें शुभ माने गये हैं। सात स्थानोंमें तो वे सर्वदा ही शुभ हैं। छठे, आठवें, दसवें, सातवें और चौथे भावोंमें बुधकी स्थिति हो तो वे शुभकारक होते हैं। इन्हीं स्थानोंमें छठेको छोड़कर यदि शुक्र हों तो उन्हें शुभ कहा गया है। प्रथम, तृतीय, सप्तम, षष्ठ, दशम (द्वितीय और नवम) स्थानोंमें चन्द्रमा सदैव बलदायक माने गये हैं। सूर्य, दसवें, तीसरे और छठे भावोंमें स्थित हों तो शभफल देनेवाले होते हैं। तीसरे, छठे और दसवेंमें राहुको भी शुभकारक कहा गया है॥४-७॥

छठे और तीसरे स्थानमें स्थित होनेपर शनैश्वर, मङ्गल और केंद्र प्रशस्त कहें गये हैं। शुभग्रह, करग्रह और पापग्रह—सभी ग्यारहवें स्थानमें स्थित होनेपर श्रेष्ठ बताये गये हैं। अपनी जगहसे सप्तम स्थानपर ही इन समस्त ग्रहोंकी दृष्टि पूर्ण (चारों चरणोंसे युक्त) होती है। पाँचवें और नवें स्थानोंपर इनकी दृष्टि आधी (दो चरणोंसे युक्त) बतायी गयी है। तृतीय और दसवें स्थानोंको ये ग्रह एकपादसे देखते हैं तथा चौथे एवं आठवें स्थानोंपर इनकी दृष्टि तीन चरणोंसे युक्त होती है। मीन और मेष राशिका भोग पौने चार नाडीतक है। वृष और कृष्भ भी पौने चार नाडीका ही उपभोग करते हैं। मकर और मिथुन पाँच नाडी, धन, वश्चिक, सिंह और कर्क पौने छ: नाडी तथा तुला और कन्या राशियाँ साढे पाँच नाडीका उपभोग करती हैं॥८-११॥

सिंह, वृष और कुम्भ-ये 'स्थिर' लग्न सिद्धिदायक होते हैं। धन, तुला और मेष 'चर' कहे गये हैं। तीसरी-तीसरी संख्याके लग्न (मिथ्न, कन्या आदि) 'द्वि-स्वभाव' कहे गये

है। कर्क, मकर और वृश्चिक—ये प्रव्रज्या (संन्यास) कार्यके नाशक हैं। जो लग्न शुभग्रहोंसे देखा गया हो, वह शुभ है तथा जिस लग्नमें शुभग्रह स्थित हों, वह श्रेष्ठ माना गया है। बृहस्पति, शुक्र और बुधसे युक्त लग्न धन, आयु, राज्य, शौर्य (अथवा सौख्य), बल, पुत्र, यश तथा धर्म आदि वस्तुओंको अधिक मात्रामें प्रदान करता है। कुण्डलीके बारह भावों में से प्रथम, चतुर्थ, सप्तम और दशमको 'केन्द्र' कहते हैं। उन केन्द्र-स्थानोंमें यदि गुरु, शुक्र और बुध हों तो वें सम्पूर्ण सिद्धियोंके दाता होते हैं। लग्न-स्थानसे तीसरे, ग्यारहवें और चौथे स्थानोंमें पापग्रह हों तो वे शुभकारक होते हैं। अतः इनको तथा इनसे भिन्न शुभग्रहों तथा शुभ तिथियोंको विद्वान पुरुष प्रतिष्ठाकर्मके लिये योजित करे। मन्दिरके सामने उससे पाँच गुनी अथवा मन्दिरके बराबर ही या सीढ़ीसे दस हाथ आगेतककी भूमि छोडकर मण्डप निर्माण करे॥ १२-२७॥

वह मण्डप चौकोर और चार दरवाजोंसे युक्त हो। उसकी आधी भूमि लेकर स्नानके लिये मण्डप बनावे। उसमें भी एक या चार दरवाजे हों। यह स्नान-मण्डप ईशान, पूर्व अथवा उत्तर दिशामें होना चाहिये।" [प्रथम तीन लिझोंके लिये तीन मण्डपोंका निर्माण करे। पहले मण्डपकी 'हास्तिक' संज्ञा है। वह आठ हाथका होता है। शेष दो मण्डप एक-एक हाथ बड़े होंगे, अर्थात् दूसरा मण्डप नौ हाथका और तीसरा दस हाथका होगा। इसी तरह अन्य लिङ्गोंके लिये भी प्रति-मण्डप दो-दो हाथ भूमि बढ़ा दे, जिससे नौ हाथ बडे नवें लिक्क लिये बाईस हाथका मण्डप सम्पन्न हो सके।] प्रथम मण्डप आठ हाथका,

<sup>&</sup>quot; सोमग्रामुको 'कर्मकाण्ड-क्रमावली' में यहाँ चार पंकियाँ अधिक उपलब्ध होती है, जिनका अर्थ कोहक [] में दिया गया है (देखिये श्लोक १३२९ से १३३१ तक)।

दस हाथका अथवा बारह हाथका होना चाहिये। शेष आठ मण्डपोंको दो-दो हाथ बढाकर रखे। (इस प्रकार कुल नौ मण्डप होने चाहिये।) [पाद आदिसे वृद्धलिङ्गोंकी स्थापनामें पादों (पायों)-के अनुसार मण्डप बनावे। बाणलिङ्ग, रत्नजलिङ्ग तथा लौहलिङ्गको स्थापनाके अवसरपर हास्तिक (आठ हाथवाले) मण्डपके अनुसार सब कुछ बनावे। अथवा जो देवीका प्रासाद हो, उसके अनुसार मण्डप बनावे। समस्त लिङ्गोंके लिये प्रासाद-निर्माणको विधि शैव-शास्त्रके अनुसार जाननी चाहिये। घन, घोष, विराग,काञ्चन, काम, राम, सुवेश, धर्मर तथा दक्ष-ये नी लिङ्गोंके लिये नौ मण्डपोंके नाम हैं। चारों कोणोंमें चार खंभे हों और दरवाजोंपर दो-दो। यह सब हास्तिक-मण्डपके विषयमें बताया गया है। उससे विस्तृत मण्डपमें जैसे भी उसकी शोभा सम्भव हो, अन्य खंभोंका भी उपयोग किया जा सकता 81]\*1186-8911

मध्य-मण्डलमें चार हाथको बेदी बनावे।

उसके चारों कोनोंमें चार खंभे हों। बेदी और
पायोंके बीचका स्थान छोड़कर कुण्डोंका निर्माण
करे। इनकी संख्या नौ अथवा पाँच होनी चाहिये।
ईशान या पूर्व दिशामें एक ही कुण्ड बनावे। वह
मुरुका स्थान है। यदि पचास आहुति देनी हो तो
मुट्ठी बँधे हाथसे एक हाथका कुण्ड होना चाहिये।
सौ आहुतियाँ देनी हों तो कोहनीसे लेकर
कनिष्ठिकातकके मापसे एक अरित्न या एक
हाथका कुण्ड बनावे। एक हजार आहुतियाँका
होम करना हो तो एक हाथ लंबा, चौड़ा और
गहरा कुण्ड हो। दस हजार आहुतियोंके लिये
इससे दूने मापका कुण्ड होना चाहिये। लाख

आहुतियोंके लिये चार हाथके और एक करोड़ आहुतियोंके लिये आठ हाथके कुण्डका विधान है। अग्निकोणमें भगाकार, दक्षिण दिशामें अर्धचन्द्राकार, नैर्ऋत्यकोणमें त्रिकोण (पश्चिम दिशामें चन्द्रमण्डलके समान गोलाकार), वायव्यकोणमें षट्कोण, उत्तर दिशामें कमलाकार, ईशानकोणमें अष्टकोण (तथा पूर्व दिशामें चतुष्कोण) कुण्डका निर्माण करना चाहिये॥ २०—२३॥

कुण्ड सब ओरसे बराबर और ढालू होना चाहिये। ऊपरकी ओर मेखलाएँ बनी होनी चाहिये। बाहरी भागमें क्रमश: चार, तीन और दो अङ्गल चौड़ी तीन मेखलाएँ होती हैं। अथवा एक ही छ: अङ्गल चौड़ी मेखला रहे। मेखलाएँ कुण्डके आकारके बराबर ही होती हैं। उनके ऊपर मध्यभागमें योनि हो, जिसकी आकृति पीपलके पर्तकी भौति रहे। उसकी ऊँचाई एक अङ्गल और चौड़ाई आठ अङ्गलकी होनी चाहिये। लंबाई कुण्डार्थके तुल्य हो। योनिका मध्यभाग कुण्डके कण्डकी भौति हो, पूर्व, अग्निकोण और दक्षिण दिशाके कुण्डोंकी योनि उत्तराभिमुखी होनी चाहिये, शेष दिशाओं के कुण्डोंकी योनि पूर्वाधिमुखी हो तथा ईशानकोणके कुण्डकी योनि उक्त दोनों प्रकारोंमेंसे किसी एक प्रकारकी (उत्तराभिमुखी या पूर्वाभिमुखी) रह सकती है॥ २४-२७॥

कुण्डोंका जो चौबीसवाँ भाग है, वह 'अङ्गुल' कहलाता है। इसके अनुसार विभाजन करके मेखला, कण्ठ और नाभिका निश्चय करना चाहिये। मण्डपमें पूर्वादि दिशाओंकी ओर जो चार दरवाजे लगते हैं, वे क्रमशः पाकड़, गूलर, पीपल और बड़की लकड़ीके होने चाहिये।

<sup>ं</sup> प्रसङ्गको ठीकसे समझनेके लिये 'कर्मकाण्ड-क्रमावसी'से अपेक्षित अंक यहाँ भाषाचीरूपमें उद्धृत किया गया है। (देखिये श्लोक-सं० १३६३ से १३३६)

पूर्वादि दिशाओंके क्रमसे इनके नाम शान्ति, भूति, बल और आरोग्य हैं। दरवाजोंकी ऊँचाई पाँच, छ: अथवा सात हाथकी होनी चाहिये। वे हाथभर गहरे खुदे हुए गड्ढेमें खड़े किये गये हों। उनका विस्तार कैचाई या लंबाईकी अपेक्षा आधा होना चाहिये। उनमें आग्र-पल्लव आदिकी बन्दनवारें लगा देनी चाहिये। मण्डपकी पूर्वादि दिशाओं में क्रमशः इन्द्रायुधकी भौति तिरंगी, लाल, काली, धूमिल, चाँदनीकी भाँति श्रेत, तोतेकी पाँखके समान हरे रंगकी, सुनहरे रंगकी तथा स्फटिक मणिके समान उज्जल पताका फहरानी चाहिये। ईशान और पूर्वके मध्यभागमें ब्रह्माजीके लिये लाल रंगकी तथा नैर्ऋत्य और पश्चिमके मध्यभागमें अनन्त (शेषनाग)-के लिये नीले रंगकी पताका फहरानी चाहिये। ध्वजोंकी पताकाएँ पाँच हाथ लंबी और इससे आधी चौडी हों। ध्वज-दण्डकी कैंचाई पाँच हाथकी होनी चाहिये। ध्वजकी मोटाई ऐसी हो कि दोनों हाथोंकी पकड़में आ जाय॥ २८-३२॥

पर्वत-शिखर, राजद्वार, नदीतट, घुड़सार, हथिसार, विमौट, हाथीके दाँतोंके अग्रभागसे कोडी गयी भूमि, साँडके सींगसे खोदी गयी भूमि, कमलसमूहके नीचेके स्थान, सुआरकी खोदी हुई भूमि, गोशाला तथा चौराहा-इन बारह स्थानोंसे बारह प्रकारकी मिट्टी लेनी चाहिये। भगवान विष्णुकी स्थापनामें ये द्वादश मृत्तिकाएँ तथा भगवान् शिवको स्थापनामें आठ प्रकारकी मृत्तिकाएँ ग्राह्य हैं। बरगद, गूलर, पोपल, आम और जामूनकी छालसे पैदा हुई पाँच प्रकारकी गोंद संग्रहणीय हैं। आठ प्रकारके ऋतुफल मँगा लेने चाहिये। तीर्थजल, सुगन्धित जल, सर्वौषधि-मिश्रित जल, शस्य-पृष्पमिश्रित जल, स्वर्णीमिश्रित, रत्निश्रित तथा गो-शृङ्कके स्पर्शसे युक्त जल, पञ्चगव्य और पञ्चामत-इन सबको देवस्नानके लिये एकत्र करे। विघकर्ताओंको डरानेके लिये

आटेके बने हुए वज्र आदि आयुध-द्रव्योंको भी प्रस्तुत रखना चाहिये। सहस्र छिद्रोंसे युक्त कलश तथा मङ्गलकृत्यके लिये गोरोचना भी रखे॥ ३३-३७॥

सौ प्रकारकी ओषधियोंकी जह, विजया, लक्ष्मणा (श्वेत कण्टकारिका), बला (अथवा अभया-हरें), गुरुचि, अतिबला, पाठा, सहदेवा, शतावरी, ऋदि, सुवर्चला और वृद्धि - इन सबका पुथक्-पुथक् स्नानके लिये उपयोग बताया गया है। रक्षाके लिये तिल और कुशा आदि संग्रहणीय हैं। भस्मस्रानके लिये भस्म जुटा ले। विद्वान पुरुष स्नानके लिये जौ और गेहँके आटे, बेलका चूर्ण, विलेपन, कपूर, कलश तथा गडुओंका संग्रह कर ले। खाट, दो तुलिका (रूईभरा गद्दा तथा रजाई), तिकया, चादर आदि अन्य आवश्यक वस्त्र-इन सबको अपने वैभवके अनुसार तैयार करावे और विविध चिह्नोंसे सुसज्जित शयन-कक्षमें इनको रखे। घी और मधुसे युक्त पात्र, सोनेकी सलाई, पूजोपयोगी जलसे भरा पात्र, शिवकलश और लोकपालोंके लिये कलशका भी संग्रह करे ॥ ३८-४२ ॥

एक कलश निदाके लिये भी होना चाहिये। कृण्डोंकी संख्याके अनुसार उतने ही शान्ति-कलश रखे जाने चाहिये। द्वारपाल आदि, धर्म आदि तथा प्रशान्त आदिके लिये भी कलश जुटा ले। वास्तुदेव, लक्ष्मी और गणेशके लिये भी अन्यान्य पृथक्-पृथक् कलश आवश्यक हैं। इन कलशोंके नीचे आधारभूमिपर धान्य-पुञ्ज रखना चाहिये। सभी कलश वस्त्र और पृष्पमालासे विभूषित किये जाने चाहिये। इनके भीतर सुवर्ण डालकर इनका स्पर्श किया जाय और इन्हें सुगन्धित जलसे भरा जाय। सभी कलशोंके ऊपर पूर्णपात्र और फल रखे जायै। उनके मुखभागमें पञ्चपाञ्च रहें तथा वे कलश उत्तम लक्षणोंसे सम्पन्न हों। कलशोंको वस्त्रोंसे आच्छादित करे।

सब ओर बिखेरनेके लिये पीली सरसों और लावाका संग्रह कर ले। पूर्ववत् ज्ञान-खड्गका भी सम्पादन करे। चरु रखनेके लिये बटलोर्ड और उसका ढकन मँगा ले। ताँबेकी बनी हुई करछूल तथा पादाभ्यङ्गके लिये घृत और मधुका पात्र भी संगृहीत कर ले॥ ४३-४७॥

कुशके तीस दलोंसे बने हुए दो-दो हाथ लंबे-चौड़े चार-चार आसन एकत्र कर ले। इसी तरह पलाशंकि बने हुए चार-चार परिधि भी जुटा ले। तिलपात्र, हविष्यपात्र, अर्घ्यपात्र और पवित्रक एकत्र करे। इनका मान बोस-बीस पल है। घण्टा और धूपदानी भी मैंगा ले। सुक्, सुवा, पिटक (पिटारी एवं टोकरी), पोठ (पीडा या चौकी), व्यजन, सुखी लकड़ी, फूल, पत्र, गुग्गुल, चीके दीपक, थूप, अक्षत, तिगुना सूत, गायका घो, जौ, तिल, कुशा, शान्तिकर्मके लिये त्रिविध मधुर पदार्थ (मधु, शकार और घी), दस पर्वकी समिधाएँ, बाह-बराबर या एक हाथका सुवा, सूर्य आदि ग्रहोंकी शान्तिके लिये समिधाएँ-आक, पलाश, खैर, अपामार्ग, पीपल, गुलर, शमी, दुर्वा और कुशा भी संग्रहणीय हैं। आक आदिमें प्रत्येककी समिधाएँ एक सौ आठ-आठ होनी चाहिये। ये न मिल सकें तो इनकी जगह जौ और तिलोंकी आहुति देनो चाहिये। इनके सिवा घरेलू आवश्यकताकी वस्तुओंका भी संग्रह

करे॥४८-५३॥

बटलोई, करछुल, ढक्कन आदि जुटा ले। देवता आदिके लिये प्रत्येकको दो-दो वस्त्र देने चाहिये। आचार्यकी पूजाके लिये मुद्रा, मुकुट, वस्त्र, हार, कुण्डल और कङ्गन आदि तैयार करा ले। धन खर्च करनेमें कंजूसी न करे॥ ५४ 🖁 ॥

मृर्ति धारण करनेवाले तथा अस्त्र-मन्त्रका जप करनेवाले ब्राह्मणोंको आचार्यको अपेक्षा एक-एक चौथाई कम दक्षिणा दे। सामान्य ब्राह्मणीं, ञ्चोतिषियों तथा शिल्पियोंको जपकर्ताओंके बराबर हो पूजा देनी चाहिये। हीय, सुर्यकान्तमणि, नीलमणि, अतिनीलमणि, मुकाफले, पुष्पराग, पदाराग तथा आठवाँ रत वैदुर्यमणि —इनका भी संग्रह करे। उशीर (खस), विष्णुकान्ता (अपराजिता), रक्तचन्दन, अगुरु, त्रीखण्ड, शारिवा (अनन्ता या श्यामालता), कुष्ठ (कुट) और शक्विनी (श्वेत फुलग)—इन ओषधियोंका समुदाय संग्रहणीय है॥ ५५—५७ ई॥

सोना, ताँबा, लोहा, राँगा, चाँदी, काँसी और सीसा—इन सबकी 'लोह' संज्ञा है। इनका भी संग्रह करे। हरिताल, मैनसिल, गेरू, हेममाक्षीक, पारा, विद्विगैरिक, गन्धक और अभ्रक-ये आठ धातुएँ संग्रहणीय हैं। इसी प्रकार आठ प्रकारके व्रीहियों (अनाजों)-का भी संग्रह करना चाहिये। उनके नाम इस प्रकार हैं-धान, गेहें, तिल, उड़द, मैंग, जौ, तित्री और साबाँ॥५८—६१॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराचमें 'प्रतिष्ठा, काल और सामग्री आदिको विधिका वर्णन' नामक पंचानवेर्या अध्याय पूरा हुआ॥ १५॥

### छियानबेवाँ अध्याय प्रतिष्ठामें अधिवासकी विधि

चाहिये कि वह स्नान करके प्रात:काल और इस पाठान्तरके अनुसार मूर्तियों और जपकर्ता मध्याह्रकाल, दोनों समयोंका नित्यकर्प सम्पन्न ब्राह्मणोंके साथ यज्ञमण्डपर्मे जाय, ऐसा अर्थ करके मूर्तिरक्षक सहायक ब्राह्मणोंके साथ समझना चाहिये।) फिर वहाँ शान्ति आदि

भगवान् शिव कहते हैं - स्कन्द! पुरोहितको | यञ्चमण्डपको पधारे। (मूर्तिभिजापिभिर्विप्रै: -

द्वारोंका पूर्ववत् क्रमशः पूजन करे। इन द्वारोंकी दोनों शाखाओंपर प्रदक्षिणक्रमसे द्वारपालोंकी पूजा करनी चाहिये। पूर्व दिशामें द्वारपाल नन्दी और महाकालकी, दक्षिण दिशामें भुङ्गी और विनायकको, पश्चिम दिशामें वृषभ और स्कन्दकी तथा उत्तर दिशामें देवी और चण्डकी पूजा करे। द्वार-शाखाओंके मूलदेशमें पूर्वादि क्रमसे दो-दो कलशोंकी पूजा करे। उनके नाम इस प्रकार हैं-पूर्व दिशामें प्रशान्त और शिशिर, दक्षिणमें पर्जन्य और अशोक, पश्चिममें भूतसंजीवन और अमृत तथा उत्तरमें धनद और श्रीप्रद—इन दो-दो कलशोंकी क्रमशः पूजाका विधान है। इनके नामके आदिमें 'प्रणव' और अन्तमें 'नमः' जोडकर चतुर्ध्यन्त रूप रखे। यही इनके पूजनका मन्त्र है। यथा—' ॐ प्रशान्तशिशिराभ्यां नमः।' इत्यादि ॥ १-५॥

लोक दो, ग्रह दो, बसु दो, द्वारपाल दो, निदयाँ दो, सूर्य तीन, युग एक, बेद एक, लक्ष्मी तथा गणेश—इतने देवता यज्ञमण्डपके प्रत्येक द्वारपर रहते हैं। इनका कार्य है—विद्यसमूहका निवारण और यज्ञका संरक्षण। पूर्वादि दस दिशाओं में बज़, शक्ति, दण्ड, खड्ग, पाश, ध्वज, गदा, त्रिशुल, चक्र और कमलकी क्रमशः पूजा करे तथा प्रत्येक दिशामें दिक्पालकी पताकाका भी पूजन करे। पूजनके मन्त्रका स्वरूप इस प्रकार है—ॐ हूं हः बज़ाय हूं फट्। ॐ हूं हः शक्तये हुं फट्। इत्यादि॥६—९॥

कुमुद, कुमुदाक्ष, पुण्डरीक, वामन, शङ्कुकर्ण, सर्वनेत्र (अथवा पद्मनेत्र), सुमुख और सुप्रतिष्ठित— ये ध्वजोंके आठ देवता हैं, जो पूर्वादि दिशाओंमें कोटि-कोटि भूतोंसहित पूजनीय हैं। इनके पूजन- सम्बन्धो मन्त्र इस प्रकार हैं—'ॐ कुं कुमुदाय नमः।' इत्यादि। हेतुक (अथवा हेरुक), त्रिपुरच्न, शक्ति (अथवा विह्ने), यमजिह्न, काल, छठा कराली, सातवाँ एकाङ्ग्रि और आठवाँ भीम—ये क्षेत्रपाल हैं। इनका क्रमशः पूर्वादि आठ दिशाओं में पूर्ववत् पूजन करे। बिल, पुष्प और धूप देकर इन सबको सन्तुष्ट करे। तदनन्तर उत्तम एवं पवित्र तृणोंपर, अथवा बाँसके खंभोंपर क्रमशः पृथ्वी आदि पाँच तत्त्वोंकी स्थापना करके सद्योजातादि पाँच मन्त्रोंद्वार उनका पूजन करे। सदाशिवपद्यापी मण्डपका, जो भगवान् शंकरका धाम है तथा पताका एवं शक्तिसे संयुक्त है (पाठान्तरके अनुसार पातालशक्ति या पिनाकशक्तिसे संयुक्त है), तत्त्वदृष्टिसे अवलोकन करे॥ १०—१५॥

पूर्ववत् दिव्य अन्तरिक्ष एवं भूलोकवर्ती विध्नोंका अपसारण करके पश्चिम द्वारमें प्रवेश करे और शेष दरवाजोंको बंद करा दे (अथवा शेष द्वारोंका दर्शनमात्र कर ले)। प्रदक्षिणक्रमसे मण्डपके भीतर जाकर वेदीके दक्षिण भागमें उत्तराभिमुख होकर बैठे और पूर्ववत् भूतशुद्धि करे। अन्तर्याग, विशेषार्घ्यं, मन्त्र-द्रव्यादि-शोधन, स्वात्मपूजन तथा पञ्चगव्य आदि पूर्ववत् करे। फिर वहाँ आधारशक्तिको प्रतिष्ठापूर्वक कलश-स्थापन करे। विशेषत: शिवका ध्यान करे। तदनन्तर क्रमश: तीनों तत्त्वोंका चिन्तन करे। ललाटमें शिवतत्त्वकी, स्कन्धदेशमें विद्यातत्त्वकी तथा पादान्त-भागमें उत्तम आत्मतत्त्वकी भावना करे। शिवतत्त्वके रुद्र, विद्यातत्त्वके नारायण तथा आत्मतत्त्वके ब्रह्मा देवता हैं। इनका अपने नाम-मन्त्रोंद्वारा पूजन करना चाहिये। इन तत्त्वोंके आदि-बीज क्रमश: इस प्रकार हैं—'ॐ ई आय्'॥१६-२१॥

१. सोमजम्पूर्णित 'कर्मकाण्ड-क्रमावली'में मन्त्रका वहां स्वरूप उपलब्ध होता है। कुछ प्रतियोंमें 'ॐ हूं फर् नमः। ॐ हूं फर् इा:स्वरूतको हुं फर् नमः।' ऐसा पाठ है।

२. कहाँ-कहाँ - कुं के स्वानमें 'काँ' पाठ है।

मृर्तियों और मृतीश्वरोंकी वहाँ पूर्ववत् स्थापना करे। उनमें व्यापक शिवका साङ्ग पूजन करके मस्तकपर शिवहस्त रखे। भावनाद्वारा ब्रह्मरन्ध्रके मार्गसे प्रविष्ट हुए तेजसे अपने बाहर-भीतरकी अन्धकार-राशिको नष्ट करके आत्मस्वरूपका इस प्रकार चिन्तन करे कि 'वह सम्पूर्ण दिङ्गण्डलको प्रकाशित कर रहा है।' मूर्तिपालकोंके साथ अपने-आपको भी हार, वस्त्र और मुक्ट आदिसे अलंकृत करके-'मैं शिव हैं'-ऐसा चिन्तन करते हुए 'बोधासि' (ज्ञानमय खड्ग)-को उठावे। चतुष्पदान्त संस्कारोंद्वारा यज्ञमण्डपका संस्कार करे। बिखेरने योग्य वस्तुओंको सब ओर बिखेरकर, कुशकी कुँचीसे उन सबको समेटे। उन्हें आसनके नीचे करके वार्धानीके जलसे पूर्ववत् वास्त् आदिका पूजन करे। शिव-कुम्भास्त्र और वार्चानीके सुस्थिर आसनोंकी भी पूजा करे। अपनी-अपनी दिशामें कलशोंपर विराजमान इन्द्रादि लोकपालोंका क्रमशः उनके वाहनों और आयुध आदिके साध यथाविधि पूजन करे॥ २२-२७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

पूर्व दिशामें इन्द्रका चिन्तन करे। वे ऐरावत हाथीपर बैठे हैं। उनकी अङ्ग-कान्ति सुवर्णके समान दमक रही है। मस्तकपर किरीट शोभा दे रहा है। वे सहस्र नेत्र धारण करते हैं। उनके हाथमें वज्र शोभा पाता है। अग्रिकोणमें सात ज्वालामयी जिह्नाएँ धारण किये, अक्षमाला और कमण्डलु लिये, लपटोंसे घिरे रक्त वर्णवाले अग्रिदेवका ध्यान करे। उनके हाथमें शक्ति शोभा पाती है तथा बकरा उनका वाहन है। दक्षिणमें महिषारूढ दण्डधारी यमराजका चिन्तन करे, जो कालाग्रिके समान प्रकाशित हो रहे हैं। नैईहत्य-कोणमें लाल नेत्रवाले नैईहत्यकी भावना करे, जो हाथमें तलवार लिये, शव (मुर्दे)-पर आरूढ हैं। पश्चिममें मकरारूढ, श्वेतवर्ण, नागपाश्चारी वरुणका

चिन्तन करे। वायव्यकोणमें मृगारूढ, नीलवर्ण वायुदेवका तथा उत्तरमें भेंड्रेपर सवार कुबेरका ध्यान करे। इंशानकोणमें त्रिशूलधारी, वृषभारूढ इंशानका, नैऋंय तथा पश्चिमके मध्यभागमें कच्छपपर सवार चक्रधारी भगवान् अनन्तका तथा ईशान और पूर्वके भीतर चार मुख एवं चार भुजा धारण करनेवाले हंसवाहन ब्रह्माका ध्यान करे॥ २८—३२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

खंभोंके मूल भागमें स्थित कलशोंमें तथा वेदीपर धर्म आदिका पूजन करे। कुछ लोग सम्पूर्ण दिशाओंमें स्थित कलशोंपर अनन्त आदिकी पूजा भी करते हैं। इसके बाद शिवाज़ा सुनावे और कलशॉको अपने पृष्टभागतक घुमावे। तत्पक्षात् पहले कलशको और फिर वार्धानीको पूर्ववत् अपने स्थानपर रख दे। स्थिर आसनवाले शिवका कलशर्में और शस्त्रके लिये ध्रुवासनका पूर्ववत् पूजन करके उद्भव-मुद्राद्वारा स्पर्श करे। उस समय भगवानुसे इस प्रकार प्रार्थना करे-'हे जगनाच! आप अपने भक्तजनपर कृपा करके इस अपने ही यज्ञको रक्षा कीजिये।'--यॉ रक्षाके लिये प्रार्थना सुनाकर कलशमें खड्गकी स्थापना करे। दीक्षा और स्थापनाके समय कलशमें, वेदीपर अथवा मण्डलमें भगवान् शिवका पूजन करे। मण्डलमें देवेश्वर शिवका पूजन करनेके पश्चात् कुण्डके समीप जाय॥ ३३-३७॥

कुण्ड-नाभिको आगे करके बैठे हुए मूर्तिधारी पुरुष गुरुकी आज्ञासे अपने-अपने कुण्डका संस्कार करें। जप करनेवाले ब्राह्मण संख्यारहित मन्त्रका जप करें। दूसरे लोग संहिताका पाठ करें। अपनी ज्ञाखाके अनुसार वेदोंके पारंगत विद्वान् शान्तिपाठमें लगे रहें। ऋग्वेदी विद्वान् पूर्व दिशामें श्रीसूक्त, पावमानी ऋचा, मैत्रेय ब्राह्मण तथा वृषाकपि-मन्त्र—इन सबका पाठ करें। सामवेदी विद्वान् दक्षिणमें देवव्रत, भारुण्ड, ज्येष्ठसाम, रथन्तरसाम तथा पुरुषगीत-इन सबका गान करें। यजुर्वेदी विद्वान पश्चिम दिशामें रुद्रसुक्त, पुरुषसुक्त, श्लोकाध्याय तथा विशेषत: ब्राह्मणभागका पाठ करें। अथर्ववेदी विद्वान् उत्तर दिशामें नीलरुद्र, स्थ्मास्थ्म तथा अथर्वशीर्षका तत्परतापूर्वक अध्ययन करें ॥ ३८-४३ ॥

आचार्य (अरणी-मन्धनद्वारा) अग्निका उत्पादन करके उसे प्रत्येक कुण्डमें स्थापित करावें। अग्रिके पूर्व आदि भागोंको पूर्व-कुण्ड आदिके क्रमसे लेकर धूप, दीप और वरुके निमित्त अग्निका उद्धार करे। फिर पहले बताये अनुसार भगवान् शंकरका पूजन करके शिवाग्रिमें मन्त्र-तर्पण करे। देश, काल आदिकी सम्पन्नता तथा दुर्निमित्तकी शान्तिके लिये होम करके मन्त्रज्ञ आचार्य मङ्गलकारिणी पूर्णाहति प्रदान करके, पूर्ववत चरु तैयार करे और उसे प्रत्येक कुण्डमें निवेदित करे। यजमानसे वस्त्राभुषणोद्वारा विभूषित एवं सम्मानित मुर्तिपालक ब्राह्मण स्नान-मण्डपमें जायै। भद्रपीठपर भगवान् शिवकी प्रतिमाको स्थापित करके ताइन और अवगुण्टनकी क्रिया करें। पूर्वकी वेदीपर पूजन करके मिट्टी, काषाय-जल, गोबर और गोमृत्रसे तथा बीच-बीचमें जलसे भगवत्प्रतिमाको स्नान कराये। तत्पश्चात भस्म तथा गन्धयुक्त जलसे नहलावे। इसके बाद आचार्य 'अस्त्राय फद्।'-इस मन्त्रसं अभिमन्त्रित जलके द्वारा मूर्तिपालकोंके साथ हाथ धोकर कवच-मन्त्रसे अभिमन्त्रित पीताम्बरद्वारा मूर्तिको आच्छादित करके श्वेत फुलोंसे उसकी पुजा करे। तदननार उसे उत्तर-वेदीपर ले जाय॥४४-५० ।।

वहाँ आसनयुक्त शय्यापर सुलाकर कुङ्कममें रैंगे हुए सुतसे अङ्गोंका विभाजन करके आचार्य

सोनेकी शलाकाद्वारा उस प्रतिमामें दोनों नेत्र अङ्कित करे। यह कार्य शस्त्र-क्रियाद्वारा सम्पन्न होना चाहिये। पहले चिह्न बनानेवाला गुरु नेत्र-चिह्नको अञ्चनसे अङ्कित कर दे; इसके बाद वह शिल्पो, जो मूर्ति-निर्माणका कार्य पहले भी कर चका हो, उस नेत्रचिह्नको शस्त्रद्वारा खोदे (अर्थात् खुदाई करके नेत्रको आकृतिको स्पष्टरूपसे अभिव्यक्त करे)। अचिक तीन अंशसे कम अथवा एक चौथाई भाग या आधे भागमें सम्पूर्ण कामनाओंकी सिद्धिके लिये शुभ लक्षण (चिह्न)-की अवतारणा करनी चाहिये। शिवलिङ्गकी लंबाईके मानमें तीनसे भाग देकर एक भागको त्याग देनेसे जो मान हो, वही लिङ्गके लक्ष्मदेहका सब ओरसे विस्तार होना चाहिये॥ ५१-५५॥

एक हाथके प्रस्तरखण्डमें जो लक्ष्मरेखा बनेगी, उसकी गहराई और चौडाई उतनी ही होगी, जितनी जौके नौ भागोंमेंसे एकको छोड़ने और आठको लेनेसे होती है। इसी प्रकार डेढ़ हाथ या दो हाथ आदिके लिङ्गसे लेकर नौ हाथतकके लिक्समें क्रमशः ई भागकी वृद्धि करके लक्ष्मरेखा बनानी चाहिये। इस तरह नौ हाथवाले लिङ्गमें आठ जीके बराबर मोटी और गहरी लक्ष्मरेखा होनी चाहिये। जो शिवलिङ्ग परस्पर अन्तर रखते हुए उत्तरोत्तर सवाये बडे हों, वहाँ लक्ष्म-देहका विस्तार एक-एक जौ बढाकर करना चाहिये। गहराई और मोटाईकी बुद्धिके अनुसार रेखा भी एक तिहाई बढ जायगी। सभी शिवलिङ्गोंमें लिङ्गका ऊपरी भाग ही उनका सक्ष्म मस्तक है। ५६-५९।

लक्ष्म अर्थात् चिह्नका जो क्षेत्र है, उसका आठ भाग करके दो भागोंको मस्तकके अन्तर्गत रखे। शेष छ: भागोंमेंसे नीचेके दो भागोंको छोडकर मध्यके अवशिष्ट भागोंमें तीन रेखा खींचे

और उन्हें पृष्ठदेशमें ले जाकर जोड़ दे। रब्रमय लिङ्गमें लक्षणोद्धारकी आवश्यकता नहीं है। भूमिसे स्वत: प्रकट हुए अथवा नर्मदादि नदियोंसे प्रादुर्भृत हुए शिवलिङ्गमें भी लक्ष्मोद्धार अपेक्षित नहीं है। रत्नमय लिङ्गोंके रत्नोंमें जो निर्मल प्रभा होती है, वही उनके स्वरूपका लक्षण (परिचायक) है। मुखभागमें जो नेत्रोन्मीलन किया जाता है, वह आवश्यक है और उसीके संनिधानके लिये वह लक्ष्म या चिद्व बनाया जाता है। लक्षणोद्धारकी रेखाका घृत और मध्से मृत्युज्ञय-मन्त्रद्वारा पूजन करके, शिल्पिदोषकी निवृत्तिके लिये मृतिका आदिसे स्नान कराकर, लिङ्गको अर्चना करे। फिर दान-मान आदिसे शिल्पीको संतुष्ट करके आचार्यको गोदान दे।

तदनन्तर सौभाग्यवती स्त्रियाँ भूप, दीप आदिके द्वारा लिङ्गकी विशेष पूजा करके मङ्गल-गीत गायें और सब्य या अपसब्य भावसे सूत्र अधवा कुशके द्वारा स्पर्शपूर्वक रोचना अर्पित करके न्योछावर दें। इसके बाद यजमान गृह, नमक और धनिया देकर उन स्त्रियोंको करे॥६०-६६॥

तत्पश्चात् गुरु मूर्तिरक्षक ब्राह्मणोंके साथ 'नमः ' या प्रणव-मन्त्रके द्वारा मिट्टी, गोबर, गोमुत्र और भस्मसे पृथक-पृथक स्नान करावे। एक-एकके बाद बीचमें जलसे स्नान कराता जाय। फिर पञ्चगव्य, पञ्चामृत, रूखापन दूर करनेवाले कषाय द्रव्य, सर्वीषधिमिश्रित जल, श्रेत पुष्प, फल, सुवर्ण, रत्न, सींग एवं जौ मिलाये हुए जल, सहस्रधारा, दिव्यौषधियुक्त जल, तीर्थ-जल, गङ्गाजल, चन्दनमिश्रित जल, क्षीरसागर आदिके जल, कलशोंके जल तथा शिवकलशके जलसे अभिषेक करे। रूखेपनको दूर करनेवाला विलेपन लगाकर उत्तम गन्ध और चन्दन आदिसे पजन

करनेके पश्चात् ब्रह्ममन्त्रद्वारा पुष्प तथा कवच-मन्त्रसे लाल वस्त्र चढ़ावे। फिर अनेक प्रकारसे आरती उतास्कर रक्षा और तिलकपूर्वक गीत-वाद्य आदिसे, विविध द्रव्योंसे तथा जय-जयकार और स्तुति आदिसे भगवान्को संतुष्ट करके पुरुष-मन्त्रसे उनकी पूजा करे। तदनन्तर हृदय-मन्त्रसे आचमन करके इष्टदेवसे कहे - 'प्रभो! उठिये'॥ ६७ - ७३॥

फिर इष्टदेवको ब्रह्मरथपर बिठाकर उसीके द्वारा उन्हें सब ओर घुमाते और द्रव्य बिखेरते हुए मण्डपके पश्चिम द्वारपर ले जाय और वहाँ शय्यापर भगवानुको पधरावे। आसनके आदि-अन्तमें शक्तिकी भावना करके उस शुभ आसनपर उन्हें विराजमान करे। पश्चिमाधिमुख प्रासादमें पश्चिम दिशाको ओर पिण्डिका स्थापित करके उसके ऊपर ब्रह्मशिला रखे। शिवकोणमें सौ अस्त्र-मन्त्रोंसे अधिमन्त्रित निद्रा-कलश और शिवासनकी कल्पना करके, हृदय-मन्त्रसे अर्ध्य दे. देवताको उठाकर लिङ्गमय आसनपर शिरोमन्त्रद्वारा पूर्वकी ओर मस्तक रखते हुए आरोपित एवं स्थापित करे। इस प्रकार उन परमात्माका साक्षात्कार होनेपर चन्दन और धृप चढाते हुए उनको पूजा करे तथा कवच-मन्त्रसे वस्त्र अपित करे। घरका उपकरण आदि अर्पित कर दे। फिर अपनी शक्तिके अनुसार नमस्कारपूर्वक नैवेद्य निवेदन करे। अध्यक्त-कर्मके लिये यृत और मधुसे युक्त पात्र इष्टदेवके चरणोंके समीप रखे। वहाँ उपस्थित हुए आचार्य शक्तिसे लेकर भूमि-पर्यन्त छत्तीस तत्त्वोंके समृहको उनके अधिपतियोंसहित स्थापित करके फुलकी मालाओंसे उनके तीन भागोंकी कल्पना करे॥ ७४-८०॥

वे तीन भाग मायासे लेकर शक्ति-पर्यन्त हैं।

उनमें प्रथम भाग चतुष्कोण, द्वितीय भाग अष्टकोण और तृतीय भाग वर्तुलाकार है। प्रथम भागमें आत्मतत्त्व, द्वितीय भागमें विद्यातत्त्व और तृतीय भागमें शिवतत्त्वकी स्थिति है। इन भागोंमें सृष्टिक्रमसे एक-एक अधिपति हैं, जो ब्रह्म, विष्णु और शिव नामसे प्रसिद्ध हैं। तदनन्तर मूर्तियों और मूर्तीश्वरोंका पूर्वादि दिशाओंके क्रमसे न्यास करे। पृथ्वी, अग्नि, यजमान, सूर्य, जल, वायु, चन्द्रमा और आकाश-ये आठ मूर्तिरूप हैं। इनका न्यास करनेके पश्चात् इनके अधिपतियोंका न्यास करना चाहिये। उनके नाम इस प्रकार है-शर्व, पशुपति, उग्र, रुद्र, भव, ईश्वर, महादेव और भीम्। इनके वाचक मन्त्र निम्नलिखित है-लं, रं, शं, खं, चं, पं, सं, हं \* अथवा त्रिमात्रिक प्रणव तथा 'हां' अथवा हृदय-मन्त्र अथवा कहीं-कहीं मूल-मन्त्र इनके (मूर्तियों और मूर्तिपतियोंक) पूजनके उपयोगमें आते हैं। अथवा पश्चकुण्डात्मक यागमें पृथ्वी, जल, तेज, वायु और आकाश-इन पाँच मूर्तियोंका ही न्यास करे॥ ८१-८६॥

फिर क्रमश: इनके पाँच अधिपतियाँ-ब्रह्मा, शेषनाग, रुद्र, ईश और सदाशिवका मन्त्रज्ञ पुरुष सृष्टि-क्रमसे न्यास करे। यदि यजमान मुमुक्षु हो तो वह पञ्चमृर्तियोंके स्थानमें 'निवृत्ति' आदि पाँच कलाओं तथा उनके 'अजात' आदि अधिपतियोंका न्यास करे। अथवा सर्वत्र व्याप्तिरूप कारणात्मक त्रितत्त्वका ही न्यास करना चाहिये। शुद्ध अध्वामें विद्येश्वरोंका और अशुद्धमें लोकनायकोंका मूर्तिपतियोंके रूपमें दर्शन करना चाहिये। भोगी (सर्प) भी मन्त्रेश्वर हैं। पैतीस, आठ, पाँच और तीन मूर्तिरूप-तत्त्व क्रमशः कहे गये हैं। ये ही इनके तत्त्व हैं। इन तत्त्वोंके अधिपतियोंके मन्त्रोंका दिग्दर्शनमात्र कराया जाता है। ॐ हां शक्तितत्त्वाय

नमः। इत्वादि। ॐ हां शक्तितत्त्वाधिपाय नमः। इत्यादि। ॐ हां क्ष्मामुर्तये नमः। ॐ हां क्ष्मामृत्यंथिपतये ब्रह्मणे नम:। इत्यादि। ॐ हां शिवतत्त्वाय नमः। ॐ हां शिवतत्त्वाधिपतये रुद्राय नमः । इत्यादि । नाभिमुलसे उच्चरित होकर घण्टानादके समान सब ओर फैलनेवाले, ब्रह्मादि कारणोंके त्यागपूर्वक, द्वादशान्तस्थानको प्राप्त हुए मनसे अभिन्न तथा आनन्द-रसके उद्रमको पा लेनेवाले मन्त्रका और निष्कल, व्यापक शिवका, जो अहतीस कलाओंसे युक्त, सहस्रों किरणोंसे प्रकाशमान, सर्वशक्तिमय तथा साङ्ग हैं, ध्यान करते हुए उन्हें द्वादशान्तसे लाकर शिवलिङ्गमें स्थापित करे ॥ ८७ - ९४ ॥

इस प्रकार शिवलिङ्गमें जीवन्यास होना चाहिये, जो सम्पूर्ण पुरुषार्थीका साधक है। पिण्डिका आदिमें किस प्रकार न्यास करना चाहिये, यह बताया जाता है। पिण्डिकाको स्नान कराकर उसमें चन्दन आदिका लेप करे और उसे सुन्दर वस्त्रोंसे आच्छादित करके, उसके भगस्वरूप छिद्रमें पञ्चरत्न आदि डालकर, उस पिण्डिकाको लिङ्गसे उत्तर दिशामें स्थापित करे। उसमें भी लिङ्गको हो भौति न्यास करके विधिपूर्वक उसकी पूजा करे। उसका स्नान आदि पूजन-कार्य सम्पन्न करके लिङ्गके मुलभागमें शिवका न्यास करे। फिर शक्यन्त वृषभका भी स्नान आदि संस्कार करके स्थापन करना चाहिये॥ ९५-९८॥

तत्पश्चात् पहले प्रणवका, फिर 'ह्रां हं हीं।'-इन तीन बीजोंमेंसे किसी एकका उच्चारण करते हुए क्रियाशक्तिसहित आधाररूपिणी शिला-पिण्डिकाका पूजन करे। भस्म, कुशा और तिलसे तीन प्राकार (परकोटा) बनावे तथा रक्षाके लिये आयुधोंसहित लोकपालोंको बाहरकी ओर नियोजित

सोमकम्भकी 'कर्मकाण्ड-क्रमावली'में इन मन्त्रोंका क्रम 'यु ए सु यु यु सु प्रणव' इस प्रकार दिया गया है।

एवं पुजित करे। पूजनके मन्त्र इस प्रकार हैं-'ॐ ह्रीं क्रियाशक्तये नमः। ॐ ह्रीं महागौरि रुद्रद्यिते स्वाहा।' निम्नाङ्कित मन्त्रके द्वारा पिण्डिकार्मे पूजन करे—'ॐ हीं आधारशक्तये नमः।ॐ हां वृषभाय नमः।'॥ ९९-१०१॥

धारिका, दीप्ता, अत्युग्ना, ज्योत्स्ना, बलोत्कटा, धात्री और विधात्री-इनका पिण्डीमें न्यास करे: अथवा वामा, ज्येष्ठा, क्रिया, ज्ञाना और वेधा (अथवा रोधा या प्रह्नी)-इन पाँच नायिकाओंका न्यास करे। अथवा क्रिया, ज्ञाना तथा इच्छा-इन तीनका ही न्यास करे; पूर्ववत् शान्तिमूर्तियोंमें तमी, मोहा, क्षुधा, निद्रा, मृत्यु, माया, जरा और भया-इनका न्यास करे; अथवा तमा, मोहा, घोरा, रति, अपञ्चरा—इन पाँचोंका न्यास करे; या क्रिया, ज्ञाना और इच्छा-इन तीन अधिनायिकाओंका आत्मा आदि तीन तीव्र मुर्तिवाले तत्त्वोंमें न्यास करे। यहाँ भी पिण्डिका, ब्रह्मशिला आदिमें पूर्ववत् गौरी आदि शम्बरों (मन्त्रों) द्वारा हो सब कार्य विधिवत् सम्पन्न करे॥ १०२ — १०६॥

इस प्रकार न्यास-कर्म करके कुण्डके समीप जा, उसके भीतर महेश्वरका, मेखलाओंमें चतुर्भुजका, नाभिमें क्रियाशक्तिका तथा ऊर्ध्वभागमें नादका न्यास करे। तदनन्तर कलश, बेदी, अग्रि और शिवके द्वारा नाडीसंधान-कर्म करे। कमलके तन्तुकी भौति सक्ष्मशक्ति ऊर्ध्वगत वायुकी सहायतासे ऊपर उठती और शुन्य मार्गसे शिवमें प्रवेश करती है। फिर वह ऊर्ध्वगत शक्ति वहाँसे निकलती और शुन्यमार्गसे अपने भीतर प्रवेश करती है। इस प्रकार चिन्तन करे। मुर्तिपालकोंको भी सर्वत्र इसी प्रकार संधान करना चाहिये॥ १०७ - ११०॥ करनेके पश्चात्, क्रमशः तत्त्व, तत्त्वेश्वर, मूर्ति और मृतीक्षरोंका घृत आदिसे पूजन और तर्पण करे। फिर उन दोनों (तत्त्व, तत्त्वेश्वर एवं मूर्ति, मुर्तीश्वर)-को संहिता-मन्त्रोंसे एक सौ, एक सहस्र अथवा आधा सहस्र आहुतियाँ दे। साथ ही पूर्णाहुति भी अर्पण करे। तत्त्व और तत्त्वेश्वरों तथा मूर्ति और मूर्तीश्चरोंका पूर्वीक रीतिसे एक-दूसरेके संनिधानमें तर्पण करके मूर्तिपालक भी उनके लिये आहतियाँ दें। इसके बाद द्रव्य और कालके अनुसार बेदों और अङ्गोंद्वारा तर्पण करके, शान्ति-कलशके जलसे प्रोक्षित कुश-मुलद्वारा लिङ्कके मुलभागका स्पर्श करके, होम-संख्याके बराबर जप करे। हृदय-मन्त्रसे संनिधापन

और कवच-मन्त्रसे अवगुण्ठन करे॥ १११--११५॥ इस प्रकार संशोधन करके, लिङ्गके ऊर्ध्व-भागमें ब्रह्मा और अन्त (मूल) भागमें विष्णुका पूजन आदि करके, शुद्धिके लिये पूर्ववत् सारा कार्य सम्पन्न कर, होम-संख्याके अनुसार जप आदि करें। कुशके मध्यभागसे लिङ्गके मध्यभागका और कुशके अग्रभागसे लिङ्गके अग्रभागका स्पर्श करे। जिस मन्त्रसे जिस प्रकार संधान किया जाता है, वह इस समय बताया जाता है- 30 हां हं, 30 30 एं, 30 भूं भूं बाह्यमूर्तये नम:। ॐ हां वां, आं ॐ आं षां, ॐ भूं भूं वां विद्वमूर्तये नमः । इसी प्रकार यजमान आदि मूर्तियोंके साथ भी अभिसंधान करना चाहिये। पञ्चमृत्यात्मक शिवके लिये भी हृदयादि-मन्त्रोंद्वारा इसी तरह संधानकर्म करनेका विधान है। त्रितत्त्वात्मक स्वरूपमें मूलमन्त्र अथवा अपने वीज-मन्त्रोंद्वारा संधानकर्म करनेकी विधि है-कुण्डमें आधार-शक्तिका पूजन करके, तर्पण ऐसा जानना चाहिये। शिला, पिण्डिका एवं

<sup>&</sup>quot; आचार्य सोमराभ्युको 'कर्मकाण्ड-क्रमावली' में ये मन्त इस प्रकार उपलब्ध होते हैं—ॐ हां हां वा, ॐ ॐ ॐ वा, ॐ लूं लूं वा, क्यामूर्तये नमः। ॐ हां हां वा, ॐ ॐ वा, ॐ के के वा, विद्वमूर्तये नमः।

वृषभके लिये भी इसी तरह संधान आवश्यक है। प्रत्येक भागकी शुद्धिके लिये अपने मन्त्रोंद्वारा शतादि होम करे और उसे पूर्णाहुतिद्वारा पृथक् कर दे॥ ११६—१२०॥

न्यूनता आदि दोषसे छुटकारा पानेके लिये शिव-मन्त्रसे एक सौ आठ आहुतियाँ दे और जो कर्म किया गया है, उसे शिवके कानमें निवेदन करे—'प्रभो! आपकी शक्तिसे ही मेरे द्वारा इस कार्यका सम्पादन हुआ है, ॐ भगवान् रुद्रको नमस्कार है। रुद्रदेव! आपको मेरा नमस्कार है। यह कार्य विधिपूर्ण हो या अपूर्ण, आप अपनी शक्तिसे ही इसे पूर्ण करके ग्रहण करें।' 'ॐ हीं शांकिर पूरय स्वाहा।'। ऐसा कहकर पिण्डिकामें न्यास करे। तदनन्तर ज्ञानी पुरुष लिङ्गमें क्रिया- शक्तिका और पीठ-विग्रहमें ब्रह्मशिलाके ऊपर आधाररूपिणी शक्तिका न्यास करे॥ १२१—१२५॥

सात, पाँच, तीन अथवा एक राततक उसका निरोध करके या तत्काल ही उसका अधिवासन करे। अधिवासनके बिना कोई भी याग सम्पादित होनेपर भी फलदायक नहीं होता। अतः अधिवासन अवश्य करे। अधिवासन-कालमें प्रतिदिन देवताओंको अपने-अपने मन्त्रींद्वारा सौ-सौ आहुतियाँ दे तथा शिव-कलश आदिकी पूजा करके दिशाओंमें बिल अपित करे॥ १२६-१२७ है॥

गुरु आदिके साथ रातमें नियमपूर्वक वास 'अधिवास' कहलाता है। 'अधि'पूर्वक 'वस' धातुसे भायमें 'यज्' प्रत्यय किया गया है। इससे 'अधिवास' शब्द सिद्ध हुआ है॥ १२८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'प्रतिक्वाके अन्तर्गत संधान एवं अधिवासकी विधिका वर्णन' नामक छियानथेवाँ अध्याय पूरा हुआ॥९६॥

> सत्तानबेवाँ अध्याय शिव-प्रतिष्ठाकी विधि

भगवान् शिव कहते हैं — स्कन्द! प्रात:काल नित्य-कर्मके अनन्तर द्वार-देवताओंका पूजन करके मण्डपमें प्रवेश करे। पूर्वोक्त विधिसे देहशुद्धि आदिका अनुष्ठान करे। दिक्पालोंका, शिव-कलशका तथा वार्धानी (जलपात्र)-का पूजन करके अष्टपुष्पिकाद्वारा शिवलिङ्गकी अर्चना करे और क्रमशः आहुति दे, अग्निदेवको तुम करे। तदनन्तर शिवकी आज्ञा ले 'अस्त्राय फट्।' का उच्चारण करते हुए मन्दिरमें प्रवेश करे तथा 'अस्त्राय हुं फट्।' बोलकर वहाँके विद्रोंका अपसारण करे॥१—३॥

शिलाके ठीक मध्यभागमें शिवलिङ्गकी स्थापना न करे; क्योंकि वैसा करनेपर वेध-दोषकी आशङ्का रहती है। इसलिये मध्यभागको त्यागकर, एक या आधा जौ किंचित् ईशान भागका आश्रय ले आधारशिलामें शिवलिङ्गकी स्थापना करे। मूल-मन्त्रका उच्चारण करते हुए उस (अनन्त) नाम-धारिणो, सर्वाधारस्वरूपिणी, सर्वव्यापिनी शिलाको सृष्टियोगद्वारा अविचल भावसे स्थापित करे। अथवा निम्नाङ्कित मन्त्रसे शिवकी आसनस्वरूपा उस शिलाकी पूजा करे—'ॐ नमो व्यापिनि भगवित स्थिरेऽचले धुवे हीं लं हीं स्वाहा।' पूजनसे पहले यों कहे—'आधारशिक-स्वरूपिण शिले! तुम्हें भगवान् शिवकी आज्ञासे यहाँ नित्य-निरन्तर स्थिरतापूर्वक स्थित रहना चाहिये।'—ऐसा कहकर पूजन करनेके पश्चात् अवरोधिनी-मुद्रासे शिलाको अवरुद्ध (स्थिरतापूर्वक स्थापित) कर दे॥ ४—८॥

हीरे आदि रत्न, उशीर (खश) आदि ओषधियाँ, लौह और सुवर्ण, कांस्य आदि धातु, हरिताल, आदि, धान आदिके पौधे तथा पूर्वकथित अन्य वस्तुएँ क्रमश: एकत्र करे और मन-ही-मन धावना करे कि 'ये सब वस्तुएँ कान्ति, आरोग्य, देह, वीर्य और शक्तिस्वरूप हैं'। इस प्रकार एकाग्रवित्तसे भावना करके लोकपाल और शिवसम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा पूर्वादि कुण्डोंमें इन वस्तुऑमेंसे एक-एकको क्रमशः डाले। सोने अथवा ताँबेके बने हुए कछुए या वृषभको द्वारके सम्मख रखकर नदीके किनारेकी या पर्वतके शिखरकी मिट्टीसे युक्त करे और उसे बीचके कुण्ड आदिमें डाल दे। अथवा सुवर्णनिर्मित मेरुको मधुक, अक्षत और अञ्चनसे युक्त करके उसमें डाले अथवा सोने या चाँदीकी बनी हुई पृथ्वीको सम्पूर्ण बीजों और सुवर्णसे संवृक्त करके उस मध्यम कुण्डमें डाले। अथवा सोने, चाँदी या सब प्रकारके लोहसे निर्मित सुवर्णमय केसरोंसे युक्त कमल या अनन्त (शेषनाग)-की मूर्तिको उसमें छोडे ॥ ९-१५॥

शक्तिसे लेकर मूर्ति-पर्यन्त अथवा शक्तिसे लेकर शक्ति-पर्यन्त तत्वका देवाधिदेव महादेवके लिये आसन निर्मित करके उसमें खीर या गुग्गुलका लेप करे। तत्पश्चात् वस्त्रसे गर्तको आच्छादित करके कवच और अस्त्र-मन्त्रद्वारा उसकी रक्षा करे। फिर दिक्पालोंको बलि देकर आचार्य आचमन करे। शिला और गर्तके सङ्ग-दोषकी निवृत्तिके लिये शिवमन्त्र से अथवा अस्त्र-मन्त्रसे विधिपूर्वक सौ आहुतियों दे। साथ ही पूर्णाहुति भी करे। वास्तु देवताओंको एक-एक आहुति देकर तृप्त करनेके पश्चात् हृदय-मन्त्रसे भगवान्को उठाकर मङ्गल-वाद्य और मङ्गल-पाठ आदिके साथ ले आवे॥ १६—१९॥

गुरु भगवानके आगे-आगे चले और चार दिशाओं में स्थित चार मुर्तिपालों के साथ यजमान स्वयं भगवानुको सवारीके पीछे-पीछे चले। मन्दिर आदिके चारों ओर घुमाकर शिवलिङ्गको भद्र-द्वारके सम्मुख नहलावे और अर्घ्य देकर उसे मन्दिरके भीतर ले जाय। खुले द्वारसे अथवा द्वारके लिये निश्चित स्थानसे शिवलिङ्गको मन्दिरमें ले जाय। इन सबके अभावमें द्वार बंद करनेवाली शिलासे शुन्य-मार्गसे अथवा उस शिलाके ऊपरसे होकर मन्दिरमें प्रवेशका विधान है। दरवाजेसे ही महेश्वरको मन्दिरमें ले जाय, परंतु उनका द्वारसे स्पर्श न होने दे। यदि देवालयका समारम्भ हो रहा हो तो किसी कोणसे भी शिवलिङ्गको मन्दिरके भीतर प्रविष्ट कराया जा सकता है। व्यक्त अथवा स्थूल शिवलिङ्गके मन्दिर-प्रवेशके लिये सर्वत्र यही विधि जाननी चाहिये। घरमें प्रवेशका मार्ग द्वार ही है, इसका साधारण लोगोंको भी प्रत्यक्ष अनुभव है। यदि बिना द्वारके घरमें प्रवेश किया जाय तो गोत्रका नाश होता है-ऐसी मान्यता है॥ २०--२४ है॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तदनन्तर पीठपर, द्वारके सामने शिवलिङ्गको स्थापित करके नाना प्रकारके वाद्यों तथा मङ्गलसूचक ध्वनियोंके साथ उसपर दूर्वा और अक्षत चढ़ावे तथा 'समुत्तिष्ठ नमः'—ऐसा कहकर महापाशुपत-मन्त्रका पाठ करे। इसके बाद आचार्य गर्तमें रखे हुए घटको वहाँसे हटाकर मूर्तिपालकोंके साथ यन्त्रमें स्थापित करावे और उसमें कुङ्कुम आदिका लेप करके, शक्ति और शक्तिमान्की एकताका चिन्तन करते हुए लयान्त मूल-मन्त्रका उच्चारण करके, उस आलम्बनलक्षित घटका स्पर्शपूर्वक पुनः गर्तमें ही स्थापना करा दे। ब्रह्मभागके एक अंश, दो अंश, आधा अंश अथवा आठवें अंशतक या सम्पूर्ण ब्रह्मभागका ही गर्तमें प्रवेश

करावे। फिर नाभिपर्यन्त दीर्घाओंके साथ शीशेका आवरण देकर, एकाग्रचित हो, नीचेके गतंको बालुसे पाट दे और कहे- 'भगवन्! आप सुस्थिर हो जाइये'॥ २५-३०॥

तदनन्तर लिङ्गके स्थिर हो जानेपर सकल (सावयव) रूपवाले परमेश्वरका ध्यान करके. शक्यन्त-मूल-मन्त्रका उच्चारण करते हुए, शिवलिङ्गके स्पर्शपूर्वक उसमें निष्कलीकरण-न्यास करे। जब शिवलिङ्गकी स्थापना हो रही हो, उस समय जिस-जिस दिशाका आश्रय ले. उस-उस दिशाके दिक्पाल-सम्बन्धी मन्त्रका उच्चारण करके पूर्णाहति-पर्यन्त होम करे और दक्षिणा दे। यदि शिवलिङ्गसे शब्द प्रकट हो अथवा उसका मुख्यभाग हिले या फट-फूट जाय तो मूल-मन्त्रसे या 'बहरूप' मन्त्रद्वारा सौ आहुतियाँ दे। इसी प्रकार अन्य दोष प्राप्त होनेपर शिवशास्त्रोक्त शान्ति करे। उक्त विधिसे यदि शिवलिंगमें न्यासका विधान किया जाय तो कर्ता दोषका भागी नहीं होता। तदनन्तर लक्षणस्पर्शरूप पीठबन्ध करके गौरीमन्त्रसे उसका लय करे। फिर पिण्डीमें सृष्टिन्यास करे॥ ३१-३५॥

लिक्नके पार्श्वधागमें जो संधि (छिद्र) हो. उसको बाल् एवं वजलेपसे भर दे। तत्पश्चात् गुरु मृर्तिपालकोंके साथ शान्तिकलशके आधे जलसे शिवलिङ्गको नहलाकर, अन्य कलशों तथा पञ्चामृत आदिसे भी अभिषिक्त करे। फिर चन्दन आदिका लेप लगा, जगदीश्वर शिवकी पूजा करके, उमा-महेश्वर-मन्त्रोंद्वारा लिङ्गमुद्रासे उन दोनोंका स्पर्श करे। इसके बाद छहां अध्वाओंके न्यासपूर्वक त्रितत्त्वन्यास करके, मूर्तिन्यास, दिक्पालन्यास, अङ्गन्यास एवं ब्रह्मन्यासपूर्वक ज्ञानाशक्तिका लिङ्गमें तथा क्रियाशक्तिका पीठमें न्यास करनेके पश्चात स्नान करावे॥ ३६-३९॥

गन्धका लेपन करके धूप दे और व्यापकरूपसे शिवका न्यास करे। हृदय-मन्त्रद्वारा पुष्पमाला, धूप, दीप, नैवेद्य और फल निवेदन करे। यथाशक्ति इन वस्तुओंको निवेदित करनेके पश्चात महादेवजीको आचमन करावे। फिर विशेषार्घ्य देकर मन्त्र जपे और भगवानके वरदायक हाथमें उस जपको अर्पित करनेके पश्चात् इस प्रकार कहे-'हे नाथ! जबतक चन्द्रमा, सूर्य और तारोंको स्थिति रहे, तबतक मूर्तीशों तथा मूर्तिपालकोंके साथ आप स्वेच्छापूर्वक ही इस मन्दिरमें सदा स्थित रहें।' ऐसा कहकर प्रणाम करनेके पश्चात् बाहर जाय और हृदय या प्रणव-मन्त्रसे वृषभ (नन्दिकेश्वर)-की स्थापना करके, फिर पूर्ववत् बलि निवेदन करे। तत्पक्षात् न्युनता आदि दोषके निराकरणके लिये मृत्युक्षय-मन्त्रसे सौ बार समिधाओंकी आहुति दे एवं शान्तिके लिये खीरसे होम करे।। ४०-४४॥

इसके बाद यों प्रार्थना करे- महाविधी! ज्ञान अचवा अज्ञानपूर्वक कर्ममें जो त्रृटि रह गयी है, उसे आप पूर्ण करें।' यों कहकर यथाशक्ति सवर्ण, पशु एवं भूमि आदि सम्पत्ति तथा गीत-वाद्य आदि उत्सव, सर्वकारणभूत अम्ब्रिकानाथ शिवको भक्तिपूर्वक समर्पित करे। तदनन्तर चार दिनोंतक लगातार दान एवं महान उत्सव करे। मन्त्रज्ञ आचार्यको चाहिये कि उत्सबके इन चार दिनोंमेंसे तीन दिनोंतक तीनों समय मूर्तिपालकोंके साथ होम करे और चौथे दिन पूर्णाहुति देकर, बहुरूप-सम्बन्धी मन्त्रसे चरु निवेदित करे। सभी कुण्डोंमें सम्पाताहतिसे शोधित चरु अर्पित करना चाहिये। उक्त चार दिनोंतक निर्माल्य न हटावे। चौथे दिनके बाद निर्माल्य हटाकर, स्नान करानेके पश्चात् पूजन करे। सामान्य लिङ्गोमें साधारण मन्त्रोंद्वारा पूजा करनी चाहिये। लिब्न-चैतन्यको

छोडकर स्थाण्-विसर्जन करे। आसाधारण लिङ्गोंमें 'क्षमस्व' इत्यादि कहकर विसर्जन करे॥ ४५-५०॥

आबाहन, अभिव्यक्ति, विसर्ग, शक्तिरूपता और प्रतिष्ठा—ये पाँच बातें मुख्य हैं। कहीं-कहीं प्रतिष्ठाके अन्तमें स्थिरता आदि गुणोंकी सिद्धिके लिये सात आहुतियाँ देनेका विधान है। भगवान् शिव स्थिर, अप्रमेय, अनादि, बोधस्वरूप, नित्य, सर्वव्यापी, अविनाशी एवं आत्मतृप्त हैं। महेश्वरकी संनिधि या उपस्थितिके लिये ये गुण कहे गये हैं। आहुतियोंका क्रम इस प्रकार है-'ॐ नमः शिवाय स्थिरो भव नमः स्वाहा।'-इत्यादि। इस प्रकार इस कार्यका सम्पादन करके शिव-कलशको भौति दो कलश और तैयार करे। उनमेंसे एक कलशके जलसे भगवान शिवको स्नान कराकर, दूसरा यजमानके स्नानके लिये रखे। (कहीं-कहीं 'कर्मस्थानाय धारयेत्।' ऐसा पाठ है। इसके अनुसार दूसरे कलशका जल कर्मानुष्टानके लिये स्थापित करे, यह अर्थ समझना चाहिये।) इसके बाद बलि देकर आचमन करनेके पश्चात शिवकी आज्ञासे बाहर जाय॥५१-५५॥

याग-मण्डपके बाहर मन्दिरके ईशानकोणमें चण्डका स्थापन-पूजन करे। फिर मण्डपमें धामके गर्भके बराबर उत्तम पीठपर आसनकी कल्पना करके, पूर्ववत् न्यास, होम, आदिका अनुष्टान करे। फिर ध्यानपूर्वक 'सद्योजात' आदिकी स्थापना करके, वहाँ ब्रह्माङ्गोद्वारा विधिवत् पूजन करे। ब्रह्माङ्गोंका वर्णन पहले किया जा चुका है। अब जिस प्रकार मन्त्रद्वारा पूजन किया जाता है. उसे सुनो-'ॐ वं सद्योजाताय हुं फट् नमः।' 'ॐ विं वामदेवाय हुं फद् नम:।' के वुं अधोराय हुं

फट् नमः ।' इसी प्रकार 'ॐ वें तत्पुरुषाय ह्रं फट् नमः।' तथा 'ॐ वों ईशानाय हुं फर् नमः।'-ये मन्त्र हैं ।। ५६-५९॥

इस प्रकार जप निवेदन करके, तर्पण करनेके पश्चात्, स्तुतिपूर्वक विज्ञापना देकर चण्डेशसे प्रार्थना करे—'हे चण्डेश! जबतक श्रीमहादेवजी यहाँ विराजमान हैं, तबतक तुम भी इसके समीप विद्यमान रहो। मैंने अज्ञानवश जो कुछ भी न्युनाधिक कर्म किया है, वह सब तुम्हारे कपाप्रसादसे पूर्ण हो जाय। तुम स्वयं उसे पूर्ण करो।' जहाँ बाणलिङ्ग (नर्मदेश्वर) हो, जहाँ चल लोहमय (सुवर्णमय) लिङ्ग हो, जहाँ सिद्धलिङ्ग (ज्योतिर्लिङ्गादि) तथा स्वयम्भूलिङ्ग हों, वहाँ और सब प्रकारकी प्रतिमाओंपर चढे हुए निर्माल्यमें चण्डेशका अधिकार नहीं होता है। अद्रैतभावनायुक्त यजमानपर तथा स्थण्डिलेश-विधिमें भी चण्डेशका अधिकार नहीं है। चण्डका पूजन करके स्नापक (अभिषेक करनेवाला ग्रह) स्वयं ही पत्नी और पुत्रसहित यजमानको पूर्व-स्थापित कलशके जलसे स्नान करावे। यजमान भी स्नापक गुरुका महेश्वरकी भौति पूजन करके, धनकी कंजुसी छोड़कर, उन्हें भूमि और सुवर्ण आदिकी दक्षिणा दे॥६०-६४ ।।

तत्पश्चात् मृर्तिपालकों तथा जपकर्ता ब्राह्मणोंका, ज्योतियीका और शिल्पीका भी भलीभौति विधिवत् पुजन करके दीनों और अनाथों आदिको भोजन करावे। इसके बाद यजमान गुरुसे इस प्रकार प्रार्थना करे—'हे भगवन्! यहाँ सम्मुख करनेके लिये मैंने आपको जो कष्ट दिया है, वह सब आप क्षमा करें; क्योंकि नाथ! आप करुणाके सागर हैं, अतः मेरा सारा अपराध भूल जायै।'

१. इन मन्त्रोंके विषयमें पाठभेद मिलता है। सोमरान्भुको 'कर्मकाण्ड-क्रमावली'में ये मन्त्र इस प्रकार दिये गये हैं-' अर्ज चैं सद्योजाताय हं फट् नमः।' 'ॐ चैं तत्पुरुवाय हं फट् नमः।' 'ॐ चों प्रशमनाय हं फट् नमः।'

२. बाजिलक्के चले लोहे सिद्धलिक्के स्वयम्भवि ।

प्रतिमास् च सर्वास् न चण्डोऽधिकृतो भवेत्। अद्वैतभावनायुक्ते स्वण्डिलेशविधावपि॥ (अग्नि०९७।६२-६३)

इस प्रकार प्रार्थना करनेवाले यजमानको सद्गृह अपने हाथसे कुश, पुष्प और अक्षतपुञ्जके साथ प्रतिष्ठाजनित पृण्यकी सत्ता समर्पित करे, जिसका स्वरूप चमकते हुए तारोंके समान दीप्तिमान \$1184-661

तदनन्तर, पाशुपत-मन्त्रका जप करके, परमेश्वरको प्रणाम करनेके अनन्तर, भूतगणींको बलि अर्पित करे और इस प्रकार उन सबको समीप लाकर यों निवेदन करे- आपलोगोंको तबतक यहाँ स्थित रहना चाहिये, जबतक महादेवजी यहाँ विराजमान हैं।' वस्त्र आदिसे युक्त याग-मण्डपको गुरु अपने अधिकारमें ले ले तथा समस्त उपकरणोंसे युक्त स्नापन-मण्डपको शिल्पी ग्रहण करे। अन्य देवता आदिकी आगमोक्त मन्त्रोंद्वारा स्थापना करनी चाहिये। सूर्यके वर्णभेदके अनुसार उन देवता आदिके वर्णभेद समझने चाहिये। वे अपने तैजस-तत्त्वमें व्याप्त हैं-ऐसी भावना करनी चाहिये। साध्य आदि देवता, सरिताएँ, ओषधियाँ, क्षेत्रपाल और किनर आदि—ये सब पृथ्वीतत्त्वके आश्रित हैं। कहीं-कहीं सरस्वती, लक्ष्मी और नदियोंका स्थान जलमें बताया गया है॥ ६९-७३॥

भुवनाधिपतियोंका स्थान वही है, जहाँ उनकी स्थिति है। अहंकार, बृद्धि और प्रकृति-ये तीन तत्त्व ब्रह्माके स्थान हैं। तन्मात्रासे लेकर प्रधान-पर्यन्त तीन तत्त्व श्रीहरिके स्थान हैं। नाट्येश, गण, मातुका, यक्षराज, कार्तिकेय तथा गणेशका अण्डजादि शुद्ध विद्यान्त-तत्त्व है। मायांश देशसे लेकर शक्ति-पर्यन्त तत्त्व शिवा, शिव तथा उग्रतेजवाले सूर्यदेवका स्थान है। व्यक्त प्रतिमाओंके लिये ईश्वर-पर्यन्त पद बताया गया है। स्थापनाकी सामग्रीमें जो कुर्म आदिका वर्णन किया गया है तथा जो रत्न आदि पाँच वस्तुएँ कही गयी हैं, उन सबको देवपीठके गर्तमें डाल दे, परंतु पाँच ब्रह्मशिलाओंको उसमें न डाले॥ ७४—७७ 🖥 ॥

मन्दिरके गर्भका छ: भागोंमें विभाजन करके छठे भागको त्याग दे और पाँचवें भागमें देवताकी स्थापना करे। अथवा मन्दिरके गर्भका आट भाग करके सातवें भागमें प्रतिमाओंकी स्थापना करे तो वह सुखावह होता है। लेप अथवा चित्रमय विग्रहकी स्थापनामें पञ्चभूतोंकी धारणाओंद्वारा विशक्ति होती है। वहाँ स्नान आदि कार्य जलसे नहीं, मानसिक किये जाते हैं। वैसे विग्रहोंको शिला एवं रत्न आदिके भवनमें रखना चाहिये। उनमें नेत्रोन्मीलन तथा आसन आदिकी कल्पना अभीष्ट है। इनकी पूजा जलरहित पुष्पोंसे करनी चाहिये, जिससे चित्र दूषित न 前 11 32-28 11 信

अब चल लिक्नोंके लिये स्थापनाकी विधि बतायी जाती है। गर्भस्थानके पाँच अथवा तीन भाग करके एक भागको छोड दे और तीसरे या दूसरे भागमें चल लिङ्गकी स्थापना करे। इसी प्रकार उनके पीठोंके लिये भी करना चाहिये। लिङ्गोमें तत्त्वभेदसे पूजनकी प्रक्रियामें भेद होता है। स्फटिक आदिके लिङ्गोंमें इष्टमन्त्रसे (अथवा सृष्टि-मन्त्रसे) विधिवत् संस्कार होना चाहिये। इसके सिया वहाँ ब्रह्मशिला एवं रत्नप्रभृतिका निवेदन अपेक्षित नहीं है।। ८२-८४॥

पिण्डिकाको योजना भी मनसे ही कर लेनी चाहिये। स्वयम्भूलिङ्ग और बाणलिङ्ग आदिमें संस्कारका निवम नहीं है। \* उन लिङ्गोंको संहिता-मन्त्रोंसे स्नान करना चाहिये। वैदिक विधिसे ही उनके लिये न्यास और होम करना चाहिये। नदी. समुद्र तथा रोह-इनके स्थापन करानेका विधान पूर्ववत् है॥ ८५-८६॥

इहलोकमें जो मृतिका आदिके अथवा आटे आदिके शिवलिङ्गका पूजन किया जाता है, वह तात्कालिक होता है। अर्थात् पूजन-कालमें ही

<sup>&</sup>quot; पाठान्तरके अनुसार वहाँ पीठके ही संस्कारका नियम है, लिखका नहीं।

लिङ्ग-निर्माण करके वीक्षणादि विधानसे उनकी वर्षतक ऐसा करनेसे वह लिङ्ग और उसका पूजन शुद्धि करे। तत्पश्चत् विधिवत् पूजन करना चाहिये। मनोवाञ्चित फल देनेवाला होता है। विष्णु आदि पूजनके पश्चात् मन्त्रोंको लेकर अपने-आपमें स्थापित देवताओंकी स्थापनाके मन्त्र अलग हैं। उन्हींके करे और उस लिक्नको जलमें डाल दे। एक द्वारा उनको स्थापना करनी चाहिये॥ ८७ – ८९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'शिव-प्रतिष्ठाको विधिका वर्णन' नामक

सत्तानवेनौ अध्याय पूरा हुआ॥ ९७॥

## अट्टानबेवाँ अध्याय गौरी-प्रतिष्ठा-विधि

भगवान् शिव कहते हैं— स्कन्द! अब मैं। पुजासहित गौरीकी प्रतिष्ठाका वर्णन करूँगा, सुनो। पूर्ववत् मण्डप आदिकी रचना करके देवीकी स्थापना एवं शय्याधिवासन करे। पूर्वोक्त मन्त्रों और मृत्यादिकोंका न्यास करके आत्य-तत्त्व, विद्यातत्त्व और शिवतत्त्वका परमेश्वरमें स्थापन करे। तदनन्तर पराशक्तिका न्यास, होम और जप पूर्ववत करके क्रियाशक्तिस्वरूपिणी पिण्डीका संधान करे। सर्वव्यापिनी पिण्डीका ध्यान करके वहाँ रत्न आदिका न्यास करे। इस विधिसे पिण्डीको स्थापना करके उसके ऊपर देवीको स्थापित करे॥ १-४॥

वे देवी परमशक्तिस्वरूपा है। उनका अपने ही मन्त्रसे सृष्टि-न्यासपूर्वक स्थापन करे। तदनन्तर पीठमें क्रियाशक्तिका और देवीके विग्रहमें जनशक्तिका न्यास करे। इसके बाद सर्वव्यापिनी शक्तिका आवाहन करके देवीकी प्रतिमामें उसका नियोजन करे। फिर 'शिवा' नामवाली अम्बिका देवीका स्पर्शपूर्वक पूजन करे ॥ ५-६॥

पुजाके मन्त्र इस प्रकार हैं-'ॐ आं आधारशक्तये नमः । ॐ कुर्माय नमः । ॐ कन्दाय नमः । ॐ ह्रीं नारायणाय नमः । ॐ ऐश्वर्याय नमः । ॐ अध्रष्ठदनाय नमः। ॐ पद्मासनाय नमः।' तदनन्तर केसरोंकी पूजा करे। तत्पश्चात् 'ॐ ह्वी

कर्णिकायै नमः। ॐ क्षं पुष्कराक्षेभ्यो नमः।'-इन मन्त्रोंद्वारा कर्णिका एवं कमलाक्षोंका पूजन करे। इसके बाद 'ॐ हां पृष्ट्य नम:। ॐ हीं ज्ञानायै नमः । ॐ हुं क्रियायै नमः ।'— इन मन्त्रींद्वारा पृष्टि, ज्ञाना एवं क्रियाशक्तिका पृजन करे॥ ७ —१०॥

'ॐ नालाय नप:।ॐ रं धर्माय नम:।ॐ रं ज्ञानाय नम:। ॐ बैराग्याय नम:। ॐ अधर्माय नमः। ॐ रं अञ्चानाय नमः। ॐ अवैराग्याय नपः। ॐ अनेश्वर्याय नमः।'

—इन मन्त्रोंद्वारा नाल आदिकी पूजा करे। 🕉 हुं वाचे नम:। ॐ हुं रागिण्यै नम:। ॐ हुं न्वालिन्ये नमः। ॐ हाँ शमायै नमः। ॐ ह न्येष्टार्यं नम:। ॐ हाँ राँ काँ नवशक्त्यं नम:।

**—इन मन्त्रोंद्वारा वाक् आदि शक्तियोंकी पूजा** करे। 'ॐ गौँ गौर्यासनाय नम:। ॐ गौँ गौरीमृर्तये नम:।' अब गौरीका मूलमन्त्र बताया जाता है-'ॐ ह्रीं सः महागौरि रुद्रदयिते स्वाहा गौर्ये नमः। ॐ गां हृदयाय नम:, ॐ गीं शिरसे स्वाहा। ॐ गुं शिखायै वषट। ॐ गैं कवचाय हम्। ॐ गीं नेत्रत्रयाय वौषट्। ॐ गः अस्त्राय फट्। ॐ गौं विज्ञानशक्तये नमः।'-इन मन्त्रोंसे शिखा आदिकी पूजा करे॥ ११-१५॥

'ॐ गुं क्रियाशक्तये नमः।'— इस मन्त्रसे क्रियाशक्तिकी पूजा करे। पूर्वादि दिशाओंमें इन्द्रादि

<sup>&</sup>quot; पाठान्तरके अनुसार 'अमुकेशो' इत्पादि नामसे उनका स्पर्शपूर्वक पूजन करे। यथा—'रामेश्वर्य नमः। कृष्णेश्ये नमः।' इत्पादि।

देवताओंका पूजन करे। इनके मन्त्र पहले बताये | 'ॐ ह्रीं कामिन्ये नमः।' 'ॐ ह्रं काममालिन्ये गये हैं। 'ॐ स्ं सुभगायै नमः'—इससे सुभगाका, नमः।'— इन मन्त्रोंसे गौरीकी प्रतिष्ठा, पूजा और जप 'ॐ ह्रीं लिलतायै नमः।' से लिलताका पूजन करे। करनेसे उपासक सब कुछ पा लेता है \*॥ १६-१७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'गौरी-प्रतिष्ठा-विधिका वर्णन' नामक अद्वानबेयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ९८॥

or the theres

### निन्यानबेवाँ अध्याय सुर्यदेवकी स्थापनाकी विधि

स्पेदेवकी प्रतिष्ठांका वर्णन करूँगा। पूर्ववत् मण्डप- | स्थापना करके, गुरु सूर्य-सम्बन्धी मन्त्र बोलते हुए निर्माण और स्नान आदि कार्यका सम्पादन शक्यन्त सूर्यका विधिवत् स्थापन करे॥ ३-४॥ करके, पूर्वोक्त विधिसे विद्या तथा साङ्ग सूर्यदेवका श्रीसूर्यदेवका स्वाम्यन्त अथवा पादान्त नाम आसन-शय्यामें न्यास करके त्रितत्त्वका, ईश्वरका रखे। (यथा विक्रमादित्य-स्वामी अथवा तथा आकाशादि पाँच भूतोंका न्यास करे॥ १-२॥ रामादित्यपाद इत्यादि) सूर्यके मन्त्र पहले बताये

करे। फिर सदेशपद-पर्यन्त तत्त्व-पञ्चकका न्यास (प्रयोग) करना चाहिये॥५॥

भगवान् शिव बोले—स्कन्द! अब मैं | करे। तदनन्तर सर्वतोमुखी शक्तिके साथ विधिवत्

पूर्ववत् शुद्धि आदि करके पिण्डीका शोधन गये हैं, उन्होंका स्थापनकालमें भी साक्षात्कार

इस प्रकार आदि आग्नेप महापुराणमें 'सूर्य-प्रतिष्ठा-विधिका वर्णन' नामक निन्यानवेदाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ९९॥

सौवाँ अध्याय

द्वारप्रतिष्ठा-विधि

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कन्द! अब मैं । अग्रभागोंमें आत्मतत्त्व, विद्यातत्त्व और शिवतत्त्वका द्वारगत प्रतिष्ठाकी विधिका वर्णन करूँगा। द्वारके न्यास करके संनिरोधिनी-मुद्राद्वारा उनका निरोध अङ्गभूत उपकरणोंका कसैले जल आदिसे संस्कार | करे। फिर तदनुरूप होम और जप करके, द्वारके करके उन्हें शय्यापर रखे। द्वारके मूल, मध्य और अधीभागमें अनन्त देवताके मन्त्रसे वास्तु-देवताकी

<sup>ै</sup> सोमहाभुकी 'कर्मकाण्ड-क्रमावली'में इन मन्त्रीके स्वकृष और बीज कुछ भित्र रूपमें मिलते हैं। अह: उन्हें अविकल रूपमें यहाँ उद्धृत किया जाता है — ॐ आं आधारतक्तवे नमः। ॐ ईं कन्द्रगय नमः। ॐ ॐ नालाय नमः। ॐ ऋं धर्माय नमः। ॐ ऋं जानाय नमः। ॐ लुं वैराग्याय नमः। ॐ लुं पेश्वर्याय नमः। ॐ ऋं अधर्माय नमः। ॐ ऋं अज्ञानाय नमः। ॐ लुं अवैराग्याय नमः। ॐ लुं अनैश्वयाय नमः। ॐ अः कथ्यीकादनाय नमः। ॐ हां पदाय नमः। ॐ हं केसोध्यो नमः। ॐ हं कर्णिकायै नमः। ॐ हं पुष्करेश्यो नमः। 🍪 हं प्राप्रयो नयः। ॐ हाँ ज्ञानवर्षे नयः। ॐ हं क्रियार्थे नयः। ॐ हल्ं वामार्थे नयः। ॐ हल्ं वामीश्वर्ये नयः। ॐ हाँ ज्वालिन्ये नयः। 85 हों ज्येख़र्य नम: 1 85 हों रोहर्य नम: इति सर्वज्ञकय: 1 85 मां गीर्यासनाय नम: 1 85 मों गीरीमृतये नम: 1 85 हों स: महागीरि रुद्रद्यिते स्वाहा।—इति मूलमन्त्रः। मां इदयाय नमः। गाँ जिस्से स्वाहा। मूं जिलायै वषट्। गैं कवचाय हुन्। गौं नेत्रेश्यो वीषट्। गः अस्त्राय फट्। ॐ सीँ ज्ञानशक्तये नमः।ॐ सुं क्रियाशक्तये नमः। लोकफलमन्त्रास्तु पूर्वोकाः। ऐं सहै सुधगायै नमः। ॐ सहै लिसतायै नमः। ॐ सहे कामिन्यै नमः। ॐ सहौँ काममालिन्यै नमः। इत्येता गौरीसमानसञ्जः।

पूजा करे। वहीं स्तादि-पञ्चक स्थापित करके शान्ति-होम करे। तत्पश्चात् जौ, सरसों, बरहंटा, ऋद्धि (ओषधिविशेष), वृद्धि (ओषधिविशेष), पीली सरसों, महातिल, गोमृत् (गोपीचन्दन), दरद (हिङ्गुल या सिंगरफ), नागेन्द्र (नागकेसर), मोहिनी (त्रिपुरमाली या पोई), लक्ष्मणा (सफेद कटेहरी), अमृता (गुरुचि), गोरोचन या लाल कमल, आरग्वध (अमलताश) तथा दूर्वा—इन ओषधियोंको मन्दिरके नीचे नींवमें डाले तथा इनकी पोटली बनाकर दरबाजेके ऊपरी भागमें उसकी रक्षाके लिये बाँध दे। बाँधते समय प्रणव मन्त्रका उच्चारण करे॥ १—५॥

दरवाजेको कुछ उत्तर दिशाका आश्रय लेकर दक्षिणा आदि प्रदान करे॥९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'द्वार-प्रतिष्ठाकी विधिका वर्णन' नामक

स्थापित करना चाहिये। द्वारके अधोभागमें आत्मतत्त्वका, दोनों बाजुओंमें विद्यातत्त्वका, आकाशदेश (खाली जगह)-में तथा सम्पूर्ण द्वार-मण्डलमें सर्वव्यापी शिवतत्त्वका न्यास करे। इसके बाद मूलमन्त्रसे महेशनाथका न्यास करना चाहिये। द्वारका आश्रय लेकर रहनेवाले नन्दी आदि द्वारपालोंके लिये 'नमः' पदसे युक्त उनके नाम-मन्त्रोंद्वारा सौ या पचास आहुतियाँ दे। अथवा शक्ति हो तो इससे दुनी आहुतियाँ दे॥ ६—८॥

न्यूनातिरिक्तता-सम्बन्धी दोषसे छुटकारा पानेके लिये अस्त्र-मन्त्रसे सौ आहुतियाँ दे। तदनन्तर पहले बताये अनुसार दिशाओंमें बलि देकर दक्षिणा आदि प्रदान करे॥९॥

सीवों अध्याय पूरा हुआ॥ १००॥

### एक सौ एकवाँ अध्याय प्रासाद-प्रतिष्ठा

भगवान् शिव कहते हैं — स्कन्द! अब मैं प्रासाद (मन्दिर)-की स्थापनाका वर्णन करता हैं। उसमें चैतन्यका सम्बन्ध दिखा रहा हैं। जहाँ मन्दिरके गुंबजकी समाप्ति होती है, वहाँ पूर्ववेदीके मध्यभागमें आधारशक्तिका चिन्तन करके प्रणव-मन्त्रसे कमलका न्यास करे। उसके ऊपर सुवर्ण आदि धातुआँमेंसे किसी एकका बना हुआ कलश स्थापित करे। उसमें पञ्चगव्य, मधु और दूध पड़ा हुआ हो। रत्न आदि पाँच वस्तुएँ डाली गयी हों। कलशपर गन्धका लेप हुआ हो। वह वस्त्रसे आवृत हो तथा उसे सुगन्धित पृथ्मोंसे सुवासित किया गया हो। उस कलशके मुखमें आम आदि पाँच वृक्षोंके प्रश्नव डाले गये हों। हृदय-मन्त्रसे हृदय-कमलकी भावना करके उस कलशको वहाँ स्थापित करना चाहिये॥ १—३ ।

भीतर लेकर, शरीरके द्वारा सकलीकरण क्रियाका

सम्पादन करके, स्व-सम्बन्धी मन्त्रसे कुम्भक प्राणायामद्वारा प्राणवायुको भीतर अवरुद्ध करे। फिर भगवान् शंकरकी आज्ञासे सर्वात्मासे अभिन्न आत्मा (जीवचैतन्य)-को जगावे। तत्पश्चात्, रेचक प्राणायामद्वारा द्वादशान्त-स्थानसे प्रज्वलित अग्निकणके समान जीव चैतन्यको लेकर कलशके भीतर स्थापित करे और उसमें आतिवाहिक शरीरका न्यास करके उसके गुणाँके बोधक काल आदिका एवं ईश्वरसहित पृथ्वी-पर्यन्त तत्त्व-समुदायका भी उसमें निवेश करे॥४—७॥

इसके बाद उक्त कलशमें दस नाड़ियों, दस प्राणों, (पाँच ज्ञानेन्द्रिय, पाँच कमेंन्द्रिय तथा मन, बुद्धि और अहंकार—इन) तेरह इन्द्रियों तथा उनके अधिपतियोंकी भी उस कलशमें स्थापना करके, प्रणव आदि नाम-मन्त्रोंसे उनका पूजन करे। अपने-अपने कार्यके कारकरूपसे जो मायापाशके नियामक हैं, उनका, प्रेरक विद्येश्वरोंका तथा सर्वव्यापी शिवका भी अपने-अपने मन्त्रद्वारा वहाँ न्यास और पूजन करे। समस्त अङ्गाँका भी न्यास करके अवरोधिनी-मुद्राद्वारा उन सबका निरोध करे। अथवा सुवर्ण आदि धातुऑद्वारा निर्मित पुरुषकी आकृति, जो ठीक मानव-शरीरके तुल्य हो, लेकर उसे पूर्ववत् पञ्चगव्य एवं कसैले जल आदिसे संस्कृत (शुद्ध) करे। फिर पूर्वोक्त कलशमें स्थापित कर दे॥ १२-१३॥

उसे शय्यापर आसीन करके उमापति रुद्रदेवका ध्यान करते हुए शिव-मन्त्रसे उस पुरुष-शरीरमें व्यापक रूपसे उन्होंका न्यास करे॥ ८-११ है॥

उनके संनिधानके लिये होम, प्रोक्षण, स्पर्श एवं जप करे। संनिधापन तथा रोधक आदि सारा कार्य भागत्रय-विभागपूर्वक करे। इस प्रकार प्रकृति-पर्यन्त न्यास सारा विधान पूर्ण करके उस पुरुषको

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'प्रासाद-प्रतिष्ठाको विधिका वर्णन' नामक एक सी एकवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १०१॥

# एक सौ दोवाँ अध्याय

#### ध्वजारोपण

भगवान शंकर कहते हैं-स्कन्द! देव-मन्दिरमें शिखर, ध्वजदण्ड एवं ध्वजकी प्रतिष्ठा जिस प्रकार बतायी गयी है, उसका तुमसे वर्णन करता है। शिखरके आधे भागमें शुलका प्रवेश हो अथवा सम्पूर्ण शुलके आधे भागका शिखरमें प्रवेश कराकर प्रतिष्ठा करनी चाहिये। ईटोंके बने हुए मन्दिरमें लकड़ीका शुल होना चाहिये और प्रस्तरनिर्मित मन्दिरमें प्रस्तरका। विष्णु आदिके मन्दिरमें कलशको चक्रसे संयुक्त करना चाहिये। वह कलश देवमूर्तिकी मापके अनुरूप ही होना चाहिये। कलश यदि त्रिशुलसे युक्त हो तो 'अग्रचुल' या अगचुड नामसे प्रसिद्ध होता \$118-311

यदि उसके मस्तक-भागमें शिवलिङ्ग हो तो उसे 'ईश शुल' कहते हैं। अथवा शिरोभागमें बिजौरे नीबुकी आकृतिसे युक्त होनेपर भी उसका यही नाम है। शैव-शास्त्रोंमें वैसे शुलका वर्णन मिलता है। जिसकी ऊँचाई जङ्घावेदीके बराबर अथवा जङ्कावेदीके आधे मापकी हो, वह 'चित्रध्वज' कहा गया है। अथवा उसका मान दण्डके बराबर या अपनी इच्छाके अनुसार रखे। जो पीठको आवेष्टित कर ले, वह 'महाध्वज' कहा गया है। चौदह, नौ अथवा छ: हाथोंके मापका दण्ड क्रमश: उत्तम, मध्यम और अधम माना गया है-यह विद्वान् पुरुषोंद्वारा जाननेके योग्य है। ध्वजका दण्ड बाँसका अथवा साखु आदिका हो तो सम्पूर्ण कामनाओंको देनेवाला होता है॥४-७॥

यह ध्वज आरोपण करते समय यदि टट जाय तो राजा अथवा यजमानके लिये अनिष्टकारक होता है-ऐसा जानना चाहिये। उस दशामें बहरूप-मन्त्रद्वारा पूर्ववत् शान्ति करे। द्वारपाल आदिका पूजन तथा मन्त्रोंका तर्पण करके ध्वज और उसके दण्डको अस्त्र-मन्त्रसे नहलावे। गुरु इसी मन्त्रसे ध्वजका प्रोक्षण करके मिट्टी तथा कसैले जल आदिसे मन्दिरको भी स्नान करावे। चूलक (ध्वजके ऊपरी भाग)-में गन्धादिका लेप करके उसे वस्त्रसे आच्छादित करे। फिर पूर्ववत उसे शय्यापर रखकर उसमें लिङ्गकी भौति न्यास करना चाहिये। परंतु चुलकमें ज्ञानशक्ति और क्रियाशक्तिका न्यास न करे। वहाँ विशेषार्थ-

न उसके लिये कुम्भ या कुण्डकी ही कल्पना आवश्यक है॥८-१२॥

दण्डमें आत्मतत्त्वका, विद्यातत्त्वका तथा सद्योजात आदि पाँच मुखाँका न्यास करे। फिर ध्वजमें शिवतत्त्वका न्यास करे। वहाँ निष्कल शिवका न्यास करके इदय आदि अङ्गोंकी पूजा करे। तदनन्तर मन्त्रज्ञ गुरु ध्वज और ध्वजाग्रभागमें संनिधीकरणके लिये फडना संहिता-मन्त्रोंद्वारा प्रत्येक भागमें होम करे। किसी और प्रकारसे भी कहीं जो ध्वज-संस्कार किया गया है, वह भी इस प्रकार अस्त्र-याग करके ही करना चाहिये। ये सब बातें मनीची पुरुषोंने करके दिखायी \$11 83-84 TH

मन्दिरको नहलाकर, पुष्पहार और वस्त्र आदिसे विभूषित करके, जङ्कावेदीके ऊपरी भागमें त्रितत्त्व आदिका न्यास, होम आदिका विधान एवं शिवका पूर्ववत् पूजन करके, उनके सर्वतत्त्वमय व्यापक स्वरूपका ध्यान करते हुए व्यापक-न्यास करे। भगवान शिवके चरणारविन्दमें अनन्त एवं कालरुद्रकी भावना करके पीठमें कृष्माण्ड, हाटक, पाताल तथा नरकोंकी भावना करे। तदनन्तर भुवनों, लोकपालों तथा शतरुद्रादिसे घिरे हुए इस ब्रह्माण्डका ध्यान करके जङ्घावेदीमें स्थापित करे॥ १६-१९ ।॥

पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाशरूप पञ्चाष्टक, सर्वावरणसंज्ञक, बुद्धियोन्यष्टक, योगाष्टक, प्रलय-पर्यन्त रहनेवाला त्रिगुण, पटस्थ पुरुष और वाम सिंह-इन सबका भी जङ्कावेदीमें चिन्तन करे: किंतु मञ्जरी वेदिकामें विद्यादि चार तत्वोंकी भावना करे। कण्ठमें माया और रुद्रका, अमलसारमें फल है ॥ ३० ॥

बोधिका चतुर्थी भी वाञ्छित नहीं है और विद्याओंका तथा कलशमें ईश्वर-विन्दु और विद्येश्वरका बिन्तन करे। चन्द्रार्थस्वरूप शूलमें जटाजुटकी भावना करे। उसी शुलमें त्रिविध शक्तियोंकी तथा दण्डमें नाभिकी भावना करके ध्वजमें कुण्डलिनी शक्तिका चिन्तन करे। इस प्रकार मन्दिरके अवयवोंमें विभिन्न तत्त्वोंकी भावना करनी चाहिये॥ २० -- २४ ई॥

> जगतीसे धाम (प्रासाद या मन्दिर)-का तथा पिण्डिकासे लिङ्गका संधान करके शेष सारा विधान यहाँ भी पूर्ववत् करना चाहिये। इसके बाद गुरु वाद्योंके मङ्गलमय घोष तथा वेदध्वनिके साथ मृर्तिधरोंसहित शिवरूप मृलवाले ध्वज-दण्डको उठाकर जहाँ मन्त्रोच्चारणपूर्वक शक्तिमय कमलका न्यास हुआ है तथा रत्नादि-पश्चकका भी न्यास हो गया है, वहाँ आधार-भूमिमें उसे स्थापित कर दे॥ २५-२६॥

> जब प्रासाद-शिखरपर ध्वज लग जाय, तब यजमान अपने मित्रों और बन्धुओं आदिके साथ मन्दिरकी परिक्रमा करके अभीष्ट फलका भागी होता है। गुरुको चाहिये कि वह अस्त्र आदिके साथ पाशुपतका चिरकालतक चिन्तन करते हुए उन सबके शस्त्रयुक्त अधिपतियोंको मन्दिरकी रक्षाके लिये निवेदन करे। न्युनता आदि दोषकी शान्तिके लिये होम, दान और दिग्बलि करके यजमान गुरुको दक्षिणा दे। ऐसा करके वह दिव्य धाममें जाता है॥ २७ - २९॥

प्रतिमा, लिङ्क और वेदीके जितने परमाणु होते हैं, उतने सहस्र युगोंतक मन्दिरका निर्माण एवं प्रतिष्ठा करनेवाला यजमान दिव्यलोकमें उत्तम भोग भोगता है। यही उसका प्राप्तव्य

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'ध्वजारोपणादिकी विधिका वर्णन' नामक

एक सौ दोवों अध्याय पूरा हुआ॥ १०२॥

### एक सौ तीनवाँ अध्याय शिवलिङ्ग आदिके जीर्णोद्धारकी विधि

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कन्द! जीर्ण आदि लिङ्गोंके विधिवत् उद्धारका प्रकार बता रहा हूँ। जिसका चिह्न मिट गया हो, जो टूट-फूट गया हो, मैल आदिसे स्थूल हो गया हो, वज्रसे आहत हुआ हो, सम्भुटित (बंद) हो, फट गया हो, जिसका अङ्ग-भङ्ग हो गया हो तथा जो इसी तरहके अन्य विकारोंसे ग्रस्त हो—ऐसे दूचित लिङ्गोंकी पिण्डी तथा वृषभका तत्काल त्याग कर देना चाहिये॥ १-२॥

जो शिवलिङ्ग किसीके द्वारा चालित हो या स्वयं चलित हो, अत्यन्त नीचा हो गया हो, विषम स्थानमें स्थित हो; जहाँ दिङ्मोह होता हो, जो किसीके द्वारा गिरा दिया गया हो अथवा जो मध्यस्थ होकर भी गिर गया हो—ऐसे लिङ्गकी पुन: ठीकसे स्थापना कर देनी चाहिये। परंतु यदि वह व्रणरहित हो, तभी ऐसा किया जा सकता है। यदि वह नदीके जलप्रवाहद्वारा वहाँसे अन्यत्र हटा दिया जाता हो तो उस स्थानसे अन्यत्र भी शास्त्रीय विधिके अनुसार उसकी स्थापना को जा सकती है। जो शिवलिङ्ग अच्छी तरह स्थित हो, सुदृढ़ हो, उसे विचलित करना या चलाना नहीं चाहिये॥ ३—५॥

जो अस्थिर या अदृढ हो, उस शिवलिङ्गको यदि चालित करे तो उसकी शान्तिके लिये एक सहस्र आहुतियाँ दे तथा सौ आहुतियाँ देकर पुनः उसकी स्थापना करे। जीर्णता आदि दोषोंसे युक्त शिवलिङ्ग भी यदि नित्यपूजा-अर्चा आदिसे युक्त हो तो उसे सुस्थित ही रहने दे; चालित न करे। जीर्णोद्धारके लिये दक्षिणदिशामें एक मण्डप बनावे। ईशानकोणमें पश्चिम द्वारका एक फाटक लगा दे। द्वारपूजा आदि करके, वेदीपर शिवजीको पूजा करे। इसके बाद मन्त्रोंका पूजन और तर्पण

करके वास्तुदेवताकी पूर्ववत् पूजा करे। तदनन्तर बाहर जा, दिशाओंमें बलि दे, स्वयं आचमन करनेके पश्चात् गुरु ब्राह्मणोंको भोजन करावे। तत्पश्चात् भगवान् शंकरको इस प्रकार विज्ञिति दे—॥६—८॥

'शम्भो! यह लिङ्ग दोषयुक्त हो गया है। इसके उद्धार करनेसे शान्ति होगी-ऐसा आपका वचन है। अत: विधिपूर्वक इसका अनुष्ठान होने जा रहा है। शिव! इसके लिये आप मेरे भीतर स्थित होइये और अधिष्ठाता बनकर इस कार्यका सम्पादन कीजिये।' देवेश्वर शिवको इस प्रकार विज्ञप्ति देकर मधु और घृतमिश्रित खीर एवं दुर्वाद्वाय मूल-मन्त्रसे एक सौ आठ आहुतियाँ देकर शान्ति-होमका कार्य सम्पन्न करे। तदनन्तर लिङ्गको स्नान कराकर वेदीपर इसकी पूजा करे। पूजनकालमें 'ॐ ब्यापकेश्वराय शिवाय नमः।' इस मन्त्रका उच्चारण करे। अङ्गपूजा और अङ्गन्यासके मन्त्र इस प्रकार हैं- 'ॐ व्यापकेश्वराय हृदयाय नमः। ॐ व्यापकेश्वराय शिरसे स्वाहा। ॐ व्यापकेश्वराय शिखायै वषद् । ॐ व्यापकेश्वराय कवचाय हुम्। ॐ व्यायकेश्वराय नेत्रत्रयाय वौषद्। ॐ व्यापकेश्वराय अस्त्राय फट्।'॥९-१३॥

तत्पक्षात् उस शिवलिङ्गके आश्रित रहनेवाले भूतको अस्त्र-मन्त्रके उच्चारणपूर्वक सुनावे — पदि कोई भूत-प्राणी यहाँ इस लिङ्गका आश्रय लेकर रहता है, वह भगवान् शिवकी आज्ञासे इस लिङ्गको त्यागकर, जहाँ इच्छा हो, वहाँ चला जाय। अब यहाँ विद्या तथा विद्येश्वरोंके साथ साक्षात् भगवान् शम्भु निवास करेंगे। इसके बाद पाशुपतमन्त्रसे प्रत्येक भागके लिये सहस्र आहुतियाँ देकर शान्तिजलसे प्रोक्षण करे। फिर कुशोंद्वारा स्मर्श करके उक्त मन्त्रको जपे॥ १४—१६॥

तदननार, विलोम-क्रमसे अर्घ्य देकर लिङ्ग और पिण्डिकामें स्थित तत्त्वों, तत्त्वाधिपतियों और अष्ट मूर्तीश्वरोंका गुरु स्वर्णपाशसे विसर्जन करके वृषभके कंधेपर स्थित रज्जद्वारा उसे बाँधकर ले जाय तथा जनसमुदायके साथ शिव-नामका कीर्तन करते हुए, उस वृषभ (नन्दिकेश्वर)-को जलमें डाल दे। फिर मन्त्रज्ञ आचार्य पृष्टिके लिये सौ आहतियाँ दे। दिक्पालोंकी तृप्ति तथा वास्त-शुद्धिके लिये भी सौ-सौ आहृतियोंका होम करे। तत्पश्चात् महापाशुपत-मन्त्रसे उस मन्दिरमें रक्षाकी व्यवस्था करके, गुरु वहाँ विधिपूर्वक दूसरे लिङ्गकी स्थापना करे। असुरों, मुनियों, देवताओं तथा इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'त्रीणोद्धारकी विधिका वर्णन' नामक

तत्त्ववेत्ताओंद्वारा स्थापित लिङ्ग जीर्ण या भग्न हो गया हो तो भी विधिके द्वारा भी उसे चालित न करे॥ १७ - २१॥

जीर्ण-मन्दिरके उद्धारमें भी यही विधि काममें लानी चाहिये। मन्त्रगणोंका खङ्कमें न्यास करके दूसरा मन्दिर तैयार करावे। यदि पहलेकी अपेक्षा मन्दिरको संकृचित या छोटा कर दिया जाय तो कर्ताकी मृत्य होती है और विस्तार किया जाय तो धनका नाश होता है। अत: प्राचीन मन्दिरके द्रव्यको लेकर या और कोई श्रेष्ठ द्रव्य लेकर पहलेके मन्दिरके बराबर ही उस स्थानपर नृतन मन्दिरका निर्माण करना चाहिये॥ २२-२३॥

एक सी तीनवीं अध्याय पूरा हुआ॥ १०३॥

# एक सौ चारवाँ अध्याय

### प्रासादके लक्षण

भगवान शंकर कहते हैं-ध्वजामें मयुरका | चिह्न धारण करनेवाले स्कन्द! अब मैं प्रासाद-सामान्यका लक्षण कहता हैं। चौकोर क्षेत्रके चार भाग करके एक भागमें भित्तियों (दीवारों)-का विस्तार हो। बीचके भाग गर्भके रूपमें रहें और एक भागमें पिण्डिका हो। पाँच भागवाले क्षेत्रके भीतरी भागमें तो पिण्डिका हो, एक भागका विस्तार छिद्र (शून्य या खालो जगह)-के रूपमें हो तथा एक भागका विस्तार दीवारोंके उपयोगमें लाया जाय। मध्यम गर्भमें दो भाग और ज्येष्ट गर्भमें भी दो ही भाग रहें। किंतु कनिष्ठ गर्भ तीन भागोंसे सम्पन्न होता है; शेष आठवाँ भाग दीवारोंके उपयोगमें लाया जाय, ऐसा विधान कहीं-कहीं उपलब्ध होता है॥१-३ ।॥

छ: भागोंद्वारा विभक्त क्षेत्रमें एक भागका विस्तार दीवारके उपयोगमें आता है, एक भागका विस्तार गर्भ है और दो भागोंमें पिण्डिका स्थापित की जाती है। कहीं-कहीं दीवारोंकी कैंचाई उसकी चौड़ाईको अपेक्षा दुगुनी, सवा दो गुनी, ढाई गुनी अथवा तीन गुनी भी होनेका विधान मिलता है। कहीं-कहीं प्रासाद (मन्दिर)-के चारों और दीवारके आधे या पौने विस्तारकी जगत होती है और चौधाई विस्तारकी नेमि। बीचमें एक तृतीयांशकी परिधि होती है। वहाँ रथ बनवावे और उनमें चामुण्ड-भैरव तथा नाट्येशकी स्थापना करे। प्रासादके आधे विस्तारमें चारों ओर बाहरी भागमें देवताओंके लिये आठ या चार परिक्रमाएँ बनवावे। प्रासाद आदिमें इनका निर्माण वैकल्पिक है। चाहे बनवावे, चाहे न बनवावे॥ ४-८ है॥

आदित्योंकी स्थापना पूर्व दिशामें और स्कन्द एवं अग्निकी प्रतिष्ठा वायव्यदिशामें करनी चाहिये। इसी प्रकार यम आदि देवताओंकी भी स्थिति उनको अपनी-अपनी दिशापें मानी गयी है। शिखरके चार भाग करके नीचेके दो भागोंकी 'शुकनासिका' (गुंबज) संज्ञा है। तीसरे भागमें वेदीकी प्रतिष्ठा है। इससे आगेका जो भाग है, वही 'अमलसार' नामसे प्रसिद्ध 'कण्ठ' है। वैराज, पुष्पक, कैलास, मणिक और त्रिविष्टप-ये पाँच ही प्रासाद मेरुके शिखरपर विराजमान है। (अत: प्रासादके ये ही पाँच मुख्य भेद माने गये हैं।)॥९-११ है॥

इनमें पहला 'वैराज' नामवाला प्रासाद चतुरस (चौकोर) होता है। दूसरा (पुष्पक) चतुरस्रायत है। तीसरा (कैलास) वृत्ताकार है। चौथा (मणिक) वृत्तायत है तथा पाँचवाँ (त्रिविष्टप) अष्टकोणाकार है। इनमेंसे प्रत्येकके नी-नी भेद होनेके कारण कुल मिलाकर पैतालीस भेद हैं। पहला प्रासाद मेरु, दूसरा मन्दर, तीसरा विमान, चौथा भद्र, पाँचवाँ सर्वतोभद्र, छठा रुचक, सातवाँ नन्दक (अथवा नन्दन), आठवाँ वर्धमान मन्दि अर्थात् नन्दिबद्धंन और नवाँ श्रीवत्स-ये नौ प्रासाद 'वैराज'के कुलमें प्रकट हुए हैं॥१२—१५॥

वलभी, गृहराज, शालागृह, मन्दिर, विशाल-चमस, ब्रह्म-मन्दिर, भुवन, प्रभव और शिविकावेश्म—ये नौ प्रासाद 'पुष्पक'से प्रकट हुए हैं। बलय, दुंदुभि, पद्म, महापद्म, वर्धनी, उष्णीय, शङ्क, कलश तथा खवुक्ष-ये नौ वृत्ताकार प्रासाद 'कैलास' कुलमें उत्पन्न हुए हैं। गज, वृषभ, हंस, गरुत्मान्, ऋक्षनायक, भूषण, भूधर, श्रीजय तथा पृथ्वीधर-ये नौ वृत्तायत प्रासाद 'मणिक' नामक मुख्य प्रासादसे प्रकट हुए हैं। वज्र, चक्र, स्वस्तिक, वज्रस्वस्तिक (अथवा वज्रहस्तक), चित्र, स्वस्तिक-खडू, गदा, श्रीकण्ठ और विजय-ये नौ प्रासाद 'त्रिविष्टप'से प्रकट हुए हैं ॥ १६-२१॥

ये नगरोंकी भी संज्ञाएँ हैं। ये ही लाट आदिकी भी संज्ञाएँ हैं। शिखरकी जो ग्रीवा (या कण्ठ) है, उसके आधे भागके बराबर ऊँचा चुल

(चोटी) हो। उसकी मोटाई कण्ठके तृतीयाँशके बराबर हो। वेदीके दस भाग करके पाँच भागोंद्रारा स्कन्धका विस्तार करना चाहिये, तीन भागोंद्वारा कण्ठ और चार भागोंद्वारा उसका अण्ड (या प्रचण्ड) बनाना चाहिये॥ २२-२३॥

पूर्वादि दिशाओंमें ही द्वार रखने चाहिये, कोणोंमें कदापि नहीं। पिण्डिका-विस्तार कोणतक जाना चाहिये, मध्यम भागतक उसकी संमाप्ति हो-ऐसा विधान है। कहीं-कहीं द्वारोंकी ऊँचाई गर्भके चौथे या पाँचवें भागसे दुनी रखनी चाहिये। अववा इस विषयको अन्य प्रकारसे भी बताया जाता है। एक सौ साठ अङ्गलकी ऊँचाईसे लेकर दस-दस अङ्गल घटाते हुए जो चार द्वार बनते हैं, वे उत्तम मार्ने गये हैं (जैसे १६०, १५०, १४० और १३० अङ्गलतक ऊँचे द्वार उत्तम कोटिमें गिने जाते हैं)। एक सौ बीस, एक सौ दस और सौ अङ्गल ऊँचे द्वार मध्यम श्रेणीके अन्तर्गत हैं तथा इससे कम ९०, ८० और ७० अङ्गल ऊँचे द्वार कनिष्ट कोटिके बताये गये हैं। द्वारकी जितनी कैंचाई हो, उससे आधी उसकी चौड़ाई होनी चाहिये। ऊँचाई उक्त मापसे तीन, चार, आठ या दस अङ्गुल भी हो तो शुभ है। कैंचाईसे एक चौधाई विस्तार होना चाहिये, दरवाजेकी शाखाओं (बाजुओं)-का अथवा उन सबकी ही चौडाई द्वारकी चौडाईसे आधी होनी चाहिये-ऐसा बताया गया है। तीन, पाँच, सात तथा नौ शाखाओंद्वारा निर्मित द्वार अभीष्ट फलको देनेवाला है॥ २४-- २९॥

नीचेकी जो शाखा है उसके एक चौथाई भागमें दो द्वारपालोंको स्थापना करे। शेष शाखाओंको स्त्री-पुरुषोंके जोड़ेकी आकृतियोंसे विभूषित करे। द्वारके ठीक सामने खंभा पड़े तो 'स्तम्भवेध' नामक दोष होता है। इससे गृहस्वामीको दासता प्राप्त होती है। वृक्षसे वेध हो तो ऐश्वर्यका नाश होता है, कुपसे बेध हो तो भयकी प्राप्त होती

書川 30-32 川方

द्वारोंके विद्ध होनेपर बन्धन प्राप्त होता है, सभासे चहारदीवारी उठा दी जाय तो भी वेध-दोष वेध प्राप्त होनेपर दरिद्रता होती है तथा वर्णसे वेध दूर हो जाता है। अथवा सीमासे दुगुनी भूमि हो तो निराकरण (तिरस्कार) प्राप्त होता है। छोड़कर ये वस्तुएँ हों तो भी वेध-दोष नहीं होता उलुखलसे वेथ हो तो दारिद्रय, शिलासे वेथ हो है। ३२-३४।

है और क्षेत्रसे वेध होनेपर धनकी हानि होती | तो शत्रुता और छायासे वेध हो तो निर्धनता प्राप्त होती है। इन सबका छेदन अथवा उत्पाटन हो प्रासाद, गृह एवं शाला आदिके मार्गोंसे जानेसे वेध-दोष नहीं लगता है। इनके बीचमें

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'सामान्य-प्रासादलक्षण-वर्णन' नामक एक सौ चारवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ १०४॥

> > and the state of

## एक सौ पाँचवाँ अध्याय नगर, गृह आदिकी वास्तु-प्रतिष्ठा-विधि

भगवान् शंकर कहते हैं—स्कन्द! नगर् ग्राम तथा दुर्ग आदिमें गृहों और प्रासादोंकी वृद्धि हो, इसकी सिद्धिके लिये इक्यासी पदोंका वास्तुमण्डल बनाकर उसमें वास्तु-देवताकी पूजा अवश्य करनी चाहिये। (दस रेखा पश्चिमसे पूर्वकी ओर और दस दक्षिणसे उत्तरकी ओर र्खीचनेपर इक्यासी पद तैयार होते हैं।) पूर्वाभिमुखी दस रेखाएँ दस नाडियोंकी प्रतीकभूता है। उन नाडियोंके नाम इस प्रकार बताये गये हैं-शान्ता. यशोवती, कान्ता, विशाला, प्राणवाहिनी, सती, वसुमती, नन्दा, सुभद्रा और मनोरमा। उत्तराभिमुख प्रवाहित होनेवाली दस नाडियाँ और हैं, जो उक्त नौ पदोंको इक्यासी पदोंमें विभाजित करती हैं: उनके नाम ये हैं-हरिणी, सुप्रभा, लक्ष्मी, विभृति, विमला, प्रिया, जया, (विजया,) ज्वाला और विशोक्य। सूत्रपात करनेसे ये रेखामयी नाडियाँ अभिव्यक्त होकर चिन्तनका विषय बनती हैं।१-४॥

ईश आदि आठ-आठ देवता 'अष्टक' हैं, जिनका चारों दिशाओंमें पूजन करना चाहिये। (पूर्वादि चार दिशाओंके पृथक्-पृथक् अष्टक हैं।) ईश, घन (पर्जन्य), जय (जयन्त), शक्र (इन्द्र),

अर्क (आदित्य या सूर्य), सत्य, भृश और व्योम (आकाश)—इन आठ देवताओंका वास्तुमण्डलमें पूर्व दिशाके पदोंमें पूजन करना चाहिये। हव्यवाह (अग्नि), पूषा, वितथ, सौम (सोमपुत्र गृहक्षत), कृतान्त (यम), गन्धर्व, भृङ्ग (भृङ्गराज) और मृग—इन आठ देवताओंकी दक्षिण दिशाके पदोंमें अर्चना करनी चाहिये। पितर, द्वारपाल (या दौवारिक), सुप्रीव, पुष्पदन्त, वरुण, दैत्य (अस्रर), शेष (या शोष) और यक्ष्मा (पापयक्ष्मा)—इन आठोंका सदा पश्चिम दिशाके पदोंमें पूजन करनेकी विधि है। रोग, अहि (नाग), मुख्य, भन्नाट, सोम, शैल (ऋषि), अदिति और दिति— इन आठोंकी उत्तर दिशाके पदोंमें पूजा होनी चाहिये। वास्तुमण्डलके मध्यवर्ती नौ पदोंमें ब्रह्माजी पुजित होते हैं और शेष अडतालीस पदोंमेंसे आधेमें अर्थात् चौबीस पदोंमें वे देवता पूजनीय हैं, जो अकेले छ: पदोंपर अधिकार रखते हैं। [ब्रह्माजीके चारों और एक-एक करके चार देवता षट्पदगामी हैं - जैसे पूर्वमें मरीचि (या अर्यमा), दक्षिणमें विवस्वान, पश्चिममें मित्र देवता तथा उत्तरमें पृथ्वीधर।]॥५-८॥

दो पद हैं, उनमें 'आप'की तथा नीचेवाले दो पदोंमें 'आपवत्स'की पूजा करे। इसके बाद छः पदोंमें मरीचिकी अर्चना करे। मरीचि और अग्निके पूजा करे और नीचेके दो पदोंमें यक्ष्मकी। फिर बीचमें जो कोणवर्ती दो पद हैं, उनमें सविताकी स्थिति है और उनसे निप्नभागके दो पदोंमें साबित्र तेज या सावित्रीकी। उसके नीचे छ: पदोंमें विवस्वान् विद्यमान हैं। पितरों और ब्रह्माजीके बीचके दो पदोंमें विष्णु-इन्द्र स्थित हैं और नीचेके दो पदोंमें इन्द्र-जय विद्यमान हैं, करे॥ ९--१३॥

ापा (पापतकसी)

ब्रह्माजी तथा ईशके मध्यवर्ती कोष्ठकोंमें जो | इनकी पूजा करे। वरुण तथा ब्रह्माके मध्यवर्ती छ: पदोंमें मित्र-देवताका यजन करे। रोग तथा ब्रह्माके बीचवाले दो पदोंमें रुद्र-रुद्रदासकी उत्तरके छः पदोंमें धराधर (पृथ्वीधर)-का यजन करे। फिर मण्डलके बाहर ईशानादि कोणोंके क्रमसे चरकी, स्कन्द, विदारीविकट, पुतना, जम्भ, पापा (पापराक्षसी) तथा पिलिपिच्छ (या पिलिपित्स)-इन बालग्रहोंकी

## इक्यासी पदोंसे युक्त वास्तुचक्र

| शान<br>रको                 |                           |                        |                       | इन्द्र<br>स्कन्द            |               |                             |                            | . 1                             |
|----------------------------|---------------------------|------------------------|-----------------------|-----------------------------|---------------|-----------------------------|----------------------------|---------------------------------|
| th s                       | २<br>(पर्जन)<br>घन        | ६<br>(जपन्त)<br>अप     | (FK)<br>初新            | ५ अर्थ<br>(आदिव<br>क सूर्व) | ilia<br>6     | du                          | ८<br>ज्येष<br>(आकार)       | हरूपवाड्<br>(अगिन)              |
| कर<br>विति                 | 344<br>3-2                | 389                    | দটাৰি                 | महेचि                       | नग्रेषि       | संविता                      | श्रीविका                   | पूजा<br>पूजा                    |
| वर<br>अधित                 | आपक्ष                     | 'ठ'र्ड<br>आएकस         | पर्वति                | ३७<br>मर्गिष                | मर्टिक        | सकिये                       | ३८<br>सावित्रों            | ११<br>शिवन                      |
| ३०<br>गिरि(शैल)<br>या खेंप | dangets                   | quite                  |                       |                             | Y.            | विवयनान्                    | वियम्बान्                  | १२<br>भीग<br>(गृहक्त)           |
| २९<br>मोम                  | पुरुषेधर                  | Ampai<br>R.S.          |                       | 28                          |               | ३९<br>विवस्मान्             | विवस्तान्                  | १ ३ कुतान<br>(धर्मराज<br>या यम) |
| २८<br>प्रकार               | dengets                   | quatur                 |                       |                             |               | विवस्थान्                   | विवस्वान्                  | १४<br>गवर्ष                     |
| मुख्य<br>२७                | स्ट्र-<br>स्ट्रदास        | ४२<br>छ्य-<br>स्त्रदास | मित्र                 | अर<br>सित्र                 | पित्र         | ४०<br>वि <del>ण</del> ु-१दु | विष्यु-इन्दु               | १५<br>भृद्ग या<br>भृद्गग्रव     |
| २६<br>अहि<br>(ताग)         | यस्म<br>यस्म              | यस्य                   | पित्र                 | पित्र                       | यित्र         | इन्द्र-जय                   | ३५<br>इन्द्र-वय            | १६<br>भूग                       |
| २५<br>रोग                  | २४<br>वश्मा<br>(पापवश्मा) | २३<br>रोप या<br>रोप    | २२<br>हैत्व<br>(अगुर) | २१<br>वसम                   | नुष्पदन<br>२० | १९<br>सुप्रीय               | १८<br>इास्पाल<br>(दीवारिक) | १७७<br>पितर                     |

यह इक्यासी पदवाले वास्तुचक्रका वर्णन हुआ। एक शतपद-मण्डप भी होता है। उसमें भी पूर्ववत् देवताओंकी पूजाका विधान है। शतपदचक्रके मध्यवर्ती सोलह पदोंमें ब्रह्माजीकी पूजा करनी चाहिये। ब्रह्माजीके पूर्व आदि चार दिशाओंमें स्थित मरीचि, विवस्त्वान्, मित्र तथा पृथ्वीधरकी दस-दस पदोंमें पूजाका विधान है। अन्य जो ईशान आदि कोणोंमें स्थित देवता हैं, जैसे दैत्योंकी माता दिति और ईश; अग्नि तथा मृग (पूषा) और पितर तथा पापयक्ष्मा और अनिल (रोग)—वे सब-के-सब डेढ़-डेढ़ पदमें अवस्थित हैं॥ १४—१६॥

स्कन्द! अब मैं यज्ञ आदिके लिये जो मण्डप होता है, उसका संक्षेपसे तथा क्रमश: वर्णन करूँगा। तीस हाथ लंबा और अट्राईस हाथ चौडा मण्डप शिवका आश्रय है। लंबाई और चौढाई-दोनोंमें ग्यारह-ग्यारह हाथ घटा देनेपर उन्नीस हाथ लंबा और सत्रह हाथ चौडा मण्डप शिव-संज्ञक होता है। बाईस हाथ लम्बा और उन्नीस हाथ चौडा अथवा अठारह हाथ लम्बा तथा पन्द्रह हाथ चौडा मण्डप हो तो वह सावित्र-संज्ञावाला कहा गया है। अन्य गृहोंका विस्तार आंशिक होता है। दीवारकी जो मोटी उपजङ्घा (कुर्सी) होती है, उसकी ऊँचाईसे दीवारकी ऊँचाई तिगृनी होनी चाहिये। दीबारके लिये जो सुतसे मान निश्चित किया गया हो, उसके बराबर ही उसके सामने भिम (सहन) होनी चाहिये। वह बीधीके भेदसे अनेक भेदवाली होती है॥ १७ - २०॥

'भद्र' नामक प्रासादमें वीथियोंके समान ही 'द्वारवीथी' होती है; केवल वीथीका अग्रभाग द्वारबीधीमें नहीं होता है। 'श्रीजय' नामक प्रासादमें जो द्वारवीथी होती है, उसमें वीधीका पृष्टभाग नहीं होता है। वीथीके पार्श्वभागोंको द्वारवीथीमें कम कर दिया जाय, तो उससे उपलक्षित प्रासादको भी 'भद्र' संज्ञा ही होती है। गर्भके विस्तारकी ही भौति वीथीका भी विस्तार होता है। कहीं-कहीं उसके आधे या चौथाई भागके बराबर भी होता है। वीथीके आधे मानसे उपवीधी आदिका निर्माण करना चाहिये। वह एक, दो या तीन पुरोंसे युक्त होता है। अब अन्य साधारण गृहोंके विषयमें बताया जाता है; गृहका वैसा स्वरूप हो तो वह सबकी समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाला होता है। वह क्रमश: एक, दो, तीन, चार और आठ शालाओंसे युक्त होता है। एक शालावाले गृहकी शाला दक्षिणभागमें बनती है और उसका दरवाजा उत्तरकी ओर होता है। यदि दो शालाएँ बनानी हों तो पश्चिम और पूर्वमें बनवाये और उनका द्वार आमने-सामने पूर्व-पश्चिमकी ओर रखे। चार शालाओंबाला गृह चार द्वारों और अलिन्दोंसे युक्त होनेके कारण सर्वतोमुख होता है। वह गृहस्वामीके लिये कल्याणकारी है। पश्चिम दिशाकी ओर दो शालाएँ हों तो उस द्विशाल-गृहको 'यमसूर्यक' कहा गया है। पूर्व तथा उत्तरकी ओर शालाएँ हों तो उस गृहकी 'दण्ड' संज्ञा है तथा पूर्व-दक्षिणकी ओर दो शालाएँ हों तो वह गृह 'बात' संज्ञक होता है। जिस तीन शालावाले गृहमें पूर्व दिशाकी ओर शाला न हो, उसे 'सुक्षेत्र' कहा गया है, वह बुद्धिदायक होता है ।। २१-२६॥

यदि दक्षिण दिशामें कोई शाला न हो (और

<sup>&</sup>quot; मत्स्यपुराणमें एकताल, द्विताल, विकाल और चतु-ताल-गृहका परिचय इस प्रकार दिया है—विक्समें एक दिशामें एक ही शाला (कमरा) हो और अन्य दिलाओंमें कोई कमरा न होकर बरामरा मात्र हो, यह 'एकताल-गृह' है। इसी तरह दो दिशाओंमें दो कमरे और तीन दिलाओंमें वीन कमरे तथा चारों दिलाओंमें चार कमरे होनेपर उन घरोंको कमत: 'द्विताल', 'विलाल' और 'चतु-शाल' कहते हैं। चतु-लाल-गृहमें चारों और कमरे एवं चारों और दरकाने होते हैं और ये द्वार आपने-सामने बने होते हैं। अराः यह सर्वतोमुखगृह है और उसका नाम 'सर्वतोभद' है। यह देवालय तथा नृपालय दोनोंमें तुभ होता है। पश्चिममें द्वार न हो (और अन्य तोन दिलाओंमें हो) तो उस गृहका विजेष नाम है—'नवावर्त'। यदि दक्षिण दिलामें ही द्वार न हो तो उस भवनका नाम है—'वर्षमान'। पूर्व-द्वारसे रहित होनेपर

अन्य दिशाओंमें हो) तो उस घरकी 'विशाल' संज्ञा है। वह कुलक्षयकारी तथा अत्यन्त भयदायक होता है। जिसमें पश्चिम दिशामें ही शाला न बनी हो, उस विशाल गृहको 'पक्षघ्न' कहते हैं। वह पुत्र-हानिकारक तथा बहुत-से शत्रुओंका उत्पादक होता है। अब मैं पूर्वादि दिशाओंके क्रमसे 'ध्वज'\* आदि आठ गृहोंका वर्णन करता है। (ध्वज, धूम, सिंह, श्वान, वृषभ, खर (गधा), हाथी और काक-ये ही आठोंके नाम हैं।) पूर्व-दिशामें स्नान और अनुग्रह (लोगोंसे कृपापूर्वक मिलने)-के लिये घर बनावे। अग्निकोणमें उसका रसोईघर होना चाहिये। दक्षिण दिशामें रस-क्रिया तथा शय्या (शयन)-के लिये घर बनाना चाहिये। नैर्ऋत्यकोणमें शस्त्रागार रहे। पश्चिम दिशामें धन-रत्न आदिके लिये कोषागार रखे। वायव्यकोणमें सम्यक् अत्रागार स्थापित करे। उत्तर दिशामें धन और पश्जोंको रखे तथा ईशानकोणमें दीक्षाके लिये उत्तम भवन बनबावे। गृहस्वामीके हाथसे नापे हुए गृहका जो पिण्ड है, उसकी लंबाई-चौढाईके हस्तमानको तिगुना करके उसमें आठ-

से भाग दे। उस भागका जो शेष हो, तदनुसार यह ध्वज आदि आय स्थित होता है। उसीसे ध्वजादि-काकान्त आयका ज्ञान होता है। दो, तीन, चार, छ:, सात और आठ शेष बचे तो उसके अनुसार शुभाशभ फल हो। यदि मध्य (पाँचवें) और अन्तिम (काक)-में गृहकी स्थिति हुई तो वह गृह सर्वनाशकारी होता है। इसलिये आठ भागोंको छोड़कर नवम भागमें बना हुआ गृह शुभकारक होता है। उस नवम भागमें ही मण्डप उत्तम माना गया है। उसकी लंबाई-चौडाई बराबर रहे अथवा चौड़ाईसे लंबाई दुगुनी रहे ॥ २७ - ३३॥

पूर्वसे पश्चिमकी ओर तथा उत्तरसे दक्षिणकी ओर बाजारमें हो गृहपङ्कि देखी जाती है। एक-एक भवनके लिये प्रत्येक दिशामें आठ-आठ द्वार हो सकते हैं। इन आठों द्वारोंके क्रमश: फल भी पुथक-पुथक कहे जाते हैं। भय, नारीकी चपलता, जय, वृद्धि, प्रताप, धर्म, कलह तथा निर्धनता-ये पूर्ववर्ती आठ द्वारोंके अवश्यम्भावी फल है। दाह. दु:ख, सुहन्नारा, धननाश, मृत्यू, धन, शिल्पज्ञान

उसका नाम 'स्वस्तिक' होता है और उत्तर द्वारसे रहित होनेपर 'रूपक'। जब किसी एक दिशामें जाला (कमरा) ही न हो तो यह 'प्रिसाल-गृह' है। इसके भी कई भेद हैं। जिस मजानके भीतर उत्तर दिलामें कोई जाता न हो, यह विकाल-गृह 'धान्यक' कहलाता है। वह भनुष्योंके लिये क्षेमकारक, वृद्धिकारक तथा बहुपुत्र-फलदायक होता है। यदि पूर्व-दिशार्में शाला न हो तो उस त्रिशाल-गृहको 'सुक्षेत्र' कहते हैं। यह धन, यह और आयुको देवेवाला तथा शोक और मोहका नाश करनेवाला होता है। यदि दक्षिण-दिसामें शाला न हो तो उसको 'विकास' कहा गया है। वह मनुष्योंके लिये कुलक्षयकारो होता है तथा उसमें सब प्रकारके रोगीका भय बना रहता है। यदि पिक्स-दिसामें कोई शाला न हो तो उस जिलाल-गृहको 'पश्चम' कहते हैं। वह मित्र, भाई-बन्ध तथा पुत्रोंका मारक होता है और उसमें सब प्रकारके भय प्राप्त होते रहते हैं।

अब दिसाल-धरका फल बताते हैं—दक्षिण-पश्चिम दिसाओंमें हो दो कालाएँ हों (और अन्य दो दिसाओंमें न हों) तो वह दिसाल-गृह, धन-धान्यफलदायक, मानवॉक क्षेपको वृद्धि करनेवाला तथा पुत्रक्षय फल देनेवाला है। यदि केवल पश्चिम और उत्तर दिशाओं में ही दो जालाएँ हों तो उस गृहको 'यमसूर्य' कहते हैं। यह राजा और अध्विका भव देवेवाला है तथा मनुष्योंके कुलका संहार करवेवाला होता है। यदि उत्तर और पूर्वमें ही दो कालाएँ हों तो उस गृहका नाम 'दण्ड' है। जहाँ 'दण्ड' हो, वहाँ अकाल-मृत्युका भय प्राप्त होता है तथा सबुऑकी ओरसे भी भयको प्राप्त होती है। पूर्व और दक्षिण दिलाओं में ही जाला होनेसे जो दिशाल-गृह निर्मित हुआ है, उसकी 'धन' या 'बात' संज्ञा है। वह शस्त्रभय तथा पराभय देनेवाला होता है। पूर्व-पश्चिममें दो शालाएँ हों तो उसकी 'चुझी' संज्ञा है। वह मृत्युकी सुचक है। वह गृह स्वियंकि लिये वैधव्यकारक तथा अकेक भयदायक है। उत्तर-दक्षिणमें ही दो शालाएँ हों तो वह भी मनुष्यके लिये भवदावक है। (द्रष्टव्य अध्याय २५४ के स्लोक सं० १ से १३ टका)

<sup>\*</sup> अपराजितपुच्छा (विश्वकर्म-शास्त्र ६४ वें सूत्र) के अनुसार पूर्वादि दिशाओं में प्रदक्षिणक्रमसे रहनेवाले ध्वत्र आदिका उक्षेख इस प्रकार मिलता है-

तथा पुत्रकी प्राप्ति—ये दक्षिण दिशाके आठ द्वारोंके पश्चिम द्वारके फल हैं। रोग, मद, आर्ति, मुख्यता, फल हैं। आयु, संन्यास, सस्य, धन, शान्ति, अर्थ, आयु, कुशता और मान-ये क्रमश: उत्तर अर्थनाश, शोषण, भोग एवं संतानकी प्राप्ति—ये दिशाके द्वारके फल हैं॥३४—३८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नगरगृह आदिकी वास्तु-प्रतिष्ठा-विधिका वर्णन' नामक एक सी पाँचर्या अध्याय पूरा हुआ॥ १०५॥

### एक सौ छठा अध्याय नगर आदिके वास्तुका वर्णन

भगवान महेश्वर कहते हैं - कार्तिकेय! अब मैं राज्यादिकी अभिवृद्धिके लिये नगर-वास्तुका वर्णन करता है। नगर-निर्माणके लिये एक योजन या आधी योजन भूमि ग्रहण करे। वास्तु-नगरका पूजन करके उसको प्राकारसे संयुक्त करे। ईशादि तीस पदोंमें सूर्यके सम्मुख पूर्वद्वार, गन्धर्वके समीप दक्षिणद्वार, वरुणके निकट पश्चिमद्वार और सोमके समीप उत्तरद्वार बनाना चाहिये। नगरमें चौडे-चौडे बाजार बनाने चाहिये। नगरद्वार छ: हाथ चौडा बनाना चाहिये, जिससे हाथी आदि सुखपूर्वक आ-जा सकें। नगर छित्रकर्ण, भग्न तथा अर्धचन्द्राकार नहीं होना चाहिये। बन्न-सुचीमुख नगर भी हितकर नहीं है। एक, दो या तीन द्वारोंसे युक्त धनुषाकार वजनागाभ नगरका निर्माण शान्तिप्रद है॥१-५॥

नगरके आग्नेयकोणमें स्वर्णकारोंको बसावे. दक्षिण दिशामें नृत्योपजीविनी वाराङ्गनाओंके भवन हों। नैर्ऋत्यकोणमें नट, कुम्भकार तथा केवट आदिके आवास-स्थान होने चाहिये। पश्चिममें रथकार, आयुधकार और खड्ग-निर्माताओंका निवास हो। नगर के वायव्यकोणमें मद्य-विक्रेता. कर्मकार तथा भृत्योंका निवेश करे। उत्तर दिशामें ब्राह्मण, यति, सिद्ध और पुण्यात्मा पुरुषोंको बसावे। ईशानकोणमें फलादिका विक्रय करनेवाले एवं विणग्-जन निवास करें। पूर्व दिशामें सेनाध्यक्ष रहें। आग्नेयकोणमें विविध सैन्य, दक्षिणमें स्त्रियोंको ललित कलाकी शिक्षा देनेवाले आचार्यो तथा नैऋत्यकोणमें धनुर्धर सैनिकोंको रखे। पश्चिममें महामात्य, कोषपाल एवं कारीगरोंको, उत्तरमें दण्डाधिकारी, नायक तथा द्विजोंको; पूर्वमें क्षत्रियोंको, दक्षिणमें वैश्योंको, पश्चिममें शुद्रोंको, विभिन्न दिशाओंमें वैद्योंको और अर्धो तथा सेनाको चारों ओर रखे॥ ६-१२॥

राजा पूर्वमें गुप्तचरों, दक्षिणमें श्मशान, पश्चिममें गोधन और उत्तरमें कृषकोंका निवेश करे। म्लेब्डोंको दिक्कोणोंमें स्थान दे अथवा ग्रामोंमें स्थापित करे। पूर्वद्वारपर लक्ष्मी एवं कुबेरकी स्थापना करे। जो उन दोनोंका दर्शन करते है. उन्हें लक्ष्मी (सम्पत्ति)-की प्राप्ति होती है। पश्चिममें निर्मित देवमन्दिर पूर्वाभिमुख, पूर्व दिशामें स्थित पश्चिमाभिमुख तथा दक्षिण दिशाके मन्दिर उत्तराभिमुख होने चाहिये। नगरकी रक्षाके लिये इन्द्र और विष्णु आदि देवताओंके मन्दिर बनवावे। देवशुन्य नगर, ग्राम, दुर्ग तथा गृह आदिका पिशाच उपभोग करते हैं और वह रोगसमूहसे परिभृत हो जाता है। उपर्युक्त विधिसे निर्मित नगर आदि सदा जयप्रद और भोग-मोक्ष प्रदान करनेवाले होते हैं ॥ १३-१७॥

वास्तु-भूमिकी पूर्व दिशामें शृङ्गार-कक्ष, अग्निकोणमें पाकगृह (स्सोईघर), दक्षिणमें शयनगृह,

नैऋत्यकोणमें शस्त्रागार, पश्चिममें भोजनगृह, वायव्यकोणमें धान्य-संग्रह, उत्तर दिशामें धनागार तथा ईशानकोणमें देवगृह बनवाना चाहिये। नगरमें एकशाल, द्विशाल, त्रिशाल या चतुःशाल-गृहका निर्माण होना चाहिये। चतु:शाल-गृहके शाला और अलिन्द (प्राङ्गण)-के भेदसे दो सौ भेद होते हैं। उनमें भी चतु:शाल-गृहके पचपन, त्रिशाल-गृहके चार तथा द्विशालके पाँच भेद होते वास्तु भी होता है।। २२ — २४।।

青月26-28月

एकशाल-गृहके चार भेद हैं। अब मैं अलिन्दयुक्त गृहके विषयमें बतलाता हूँ, सुनिये। गृह-वास्तु तथा नगर-वास्तुमें अट्टाईस अलिन्द होते हैं। चार तथा सात अलिन्दोंसे पचपन, छः अलिन्दोंसे बीस तथा आउ अलिन्दोंसे भी बीस भेद होते हैं। इस प्रकार नगर आदिमें आठ अलिन्दोंसे युक्त

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नगर आदिके वास्तुका वर्णन' नामक

एक सौ छठा अध्याय पूरा हुआ। १०६ ॥

## एक सौ सातवाँ अध्याय

### भुवनकोष (पृथ्वी-द्वीप आदि)-का तथा स्वायम्भुव सर्गका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं— वसिष्ठ! अब मैं भुवनकोष तथा पृथ्वी एवं द्वीप आदिके लक्षणोंका वर्णन करूँगा। आग्नीध, अग्निबाहु, वपुष्पान्, चुतिमान्, मेथा, मेधातिथि, भव्य, सवन और क्षय-ये प्रियव्रतके पुत्र थे। उनका दसवाँ यधार्थनामा पुत्र ज्योतिष्मान् था। प्रियव्रतके ये पुत्र विश्वमें विख्यात थे। पिताने उनको सात द्वीप प्रदान किये। आग्नीध्रको जम्बुद्वीप एवं मेधातिधिको प्लक्षद्वीप दिया। वपुष्पानुको शाल्मलिद्वीप, ज्योतिष्पानुको कुशद्वीप, दुतिमान्को क्रौब्रद्वीप तथा भव्यको शाकद्वीपमें अभिषिक्त किया। सवनको पृथ्करद्वीप प्रदान किया। (शेष तीनको कोई स्वतन्त्र द्वीप नहीं मिला।) आग्नीभ्रने अपने पुत्रोंमें लाखों योजन विशाल जम्बुद्वीपको इस प्रकार विभाजित कर दिया। नाभिको हिमवर्ष (आधृनिक भारतवर्ष) प्रदान किया। किम्प्रुषको हेमकुटवर्ष, हरिवर्षको नैषधवर्ष, इलावृतको मध्यभागमें मेरुपर्वतसे युक्त इलावुतवर्ष, रम्यकको नीलाचलके आश्रित रम्यकवर्ष, हिरण्यवानुको श्वेतवर्ष एवं कुरुको उत्तरकुरुवर्ष दिया। उन्होंने भद्राश्वको भद्राश्ववर्ष तथा केतुमालको

मेरुपर्वतके पश्चिममें स्थित केतुमालवर्षका शासन प्रदान किया। महाराज प्रियम्रत अपने पुत्रोंको उपर्युक्त द्वीपोंमें अभिषिक्त करके वनमें चले गये। वे नरेश शालग्रामक्षेत्रमें तपस्या करके विष्णुलीकको प्राप्त हुए॥ १-८॥

मुनिश्रेष्ठ ! किम्पुरुषादि जो आठ वर्ष हैं, उनमें सुखकी बहुलता है और बिना यत्नके स्वभावसे ही समस्त भोग-सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं। उनमें जरा-मृत्यु आदिका कोई भय नहीं है और न धर्म-अधर्म अथवा उत्तम, मध्यम और अधम आदिका ही भेद है। वहाँ सब समान है। वहाँ कभी युग-परिवर्तन भी नहीं होता। हिमवर्षके शासक नाभिके मेरु देवीसे ऋषभदेव पुत्ररूपमें उत्पन्न हुए। ऋषभके पुत्र भरत हुए। ऋषभदेवने भरतपर राज्यलक्ष्मीका भार छोडकर शालग्रामक्षेत्रमें ब्रीहरिकी शरण ग्रहण की। भरतके नामसे 'भारतवर्ष' प्रसिद्ध है। भरतसे सुमति हुए। भरतने सुमतिको राज्यलक्ष्मी देकर शालग्रामक्षेत्रमें श्रीहरिकी शरण ली। उन योगिराजने योगाध्यासमें तत्पर होकर प्राणोंका परित्याग किया। इनका वह चरित्र तमसे

में फिर कहुँगा॥९-१२ है॥

तदनन्तर सुमितिके वीर्यसे इन्द्रबुप्नका जन्म हुआ। उससे परमेष्ठी और परमेष्ठीका पुत्र प्रतीहार हुआ। प्रतीहारके प्रतिहर्ता, प्रतिहर्ताके भव, भवके उद्गीथ, उद्गीथके प्रस्तार तथा प्रस्तारके विभु नामक पुत्र हुआ। विभुका पृथु, पृथुका नक्त एवं नक्तका पुत्र गय हुआ। गयके नर नामक पुत्र और नरके विराद् नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। विराद्का

पुत्र महावीर्य था। उससे धीमान्का जन्म हुआ तथा धीमान्का पुत्र महान्त और उसका पुत्र मनस्यु हुआ। मनस्युका पुत्र त्वष्टा, त्वष्टाका विरज और विरजका पुत्र रज हुआ। मुने! रजके पुत्र शतजित्के सौ पुत्र उत्पन्न हुए, उनमें विश्वज्योति मुख्य था। उनसे भारतवर्षकी अभिवृद्धि हुई। कृत-त्रेतादि युगक्रमसे यह स्वायम्भुव-मनुका वंश माना गया है॥ १३—१९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'भुवनकोष तथा पृथ्वी एवं द्वीप आदिके लक्षणका वर्णन' नामक एक सी सातवीं अध्याय पूरा हुआ॥१०७॥

## एक सौ आठवाँ अध्याय

### भुवनकोश-वर्णनके प्रसंगर्मे भूमण्डलके द्वीप आदिका परिचय

अग्निदेव कहते हैं—बसिष्ठ! जम्बू, प्लक्ष, महान् शाल्मलि, कुश, क्रीब, शांक और सातवाँ पुष्कर-ये सातों द्वीप चारों ओरसे खारे जल, इक्षुरस, मदिरा, घृत, दक्षि, दुग्ध और मीठे जलके सात समुद्रोंसे थिरे हुए हैं। जम्बुद्वीप उन सब द्वीपोंके मध्यमें स्थित है और उसके भी बीचों-बीचमें मेरुपर्वत सीना ताने खड़ा है। **उसका विस्तार चौरासी हजार योजन है और वह** पर्वतराज सोलह हजार योजन पृथिवीमें घुसा हुआ है। ऊपरी भागमें इसका विस्तार बत्तीस हजार योजन है। नीचेकी गहराईमें इसका विस्तार सोलह हजार योजन है। इस प्रकार यह पर्वत इस पृथिवीरूप कमलकी कर्णिकाके समान स्थित है। इसके दक्षिणमें हिमवान्, हेमकूट और निषध तथा उत्तरमें नील, श्वेत और मृङ्गी नामक वर्षपर्वत हैं। उनके बीचके दो पर्वत (निषध और नील) एक-एक लाख योजनतक फैले हुए हैं। दूसरे पर्वत उनसे दस-दस हजार योजन कम हैं। वे सभी दो-दो सहस्र योजन ऊँचे और इतने ही चौड़े हैं॥ १-६॥

द्विजन्नेष्ठ! मेरुपर्वतके दक्षिणकी ओर पहला वर्ष भारतवर्ष है तथा दूसरा किम्पुरुषवर्ष और तीसरा हरिवर्ष माना गया है। उत्तरकी ओर रम्यक, हिरण्मय और उत्तरकुरुवर्ष है, जो भारतवर्षके ही समान है। मुनिप्रवर! इनमेंसे प्रत्येकका विस्तार नौ-नौ हजार योजन है तथा इन सबके बीचमें इलावृतवर्ष है, जिसमें सुवर्णमय सुमेरु पर्वत खड़ा है। महाभाग! इलावृतवर्ष सुमेरुके चारों ओर नौ-नौ हजार योजनतक फैला हुआ है। इसके चारों और चार पर्वत हैं। ये चारों पर्वत मानो सुमेरुको धारण करनेवाले ईश्वरनिर्मित आधारस्तम्भ हों। इनमेंसे मन्दराचल पूर्वमें, गन्धमादन दक्षिणमें, विपुल पश्चिम पार्श्वमें और सुपार्श्व उत्तरमें है। ये सभी पर्वत दस-दस हजार योजन विस्तृत हैं। इन पर्वतींपर ग्यारह-ग्यारह सी योजन विस्तृत कदम्ब, जम्बू, पीपल और वटके वृक्ष हैं, जो इन पर्वतोंकी पताकाओंके समान प्रतीत होते हैं। इनमेंसे जम्बुवृक्ष ही जम्बुद्वीपके नामका कारण है। उस जम्बूवृक्षके फल हाथीके समान विशाल और मोटे होते हैं। इसके रससे जम्बूनदी

प्रवाहित होती है। इसीसे परम उत्तम जाम्बूनद-सुवर्णका प्रादुर्भाव होता है। मेरुके पूर्वमें भद्राश्चवर्ष और पश्चिममें केतुमाल वर्ष है। इसी प्रकार उसके पूर्वकी और चैत्ररथ, दक्षिणकी ओर गन्धमादन, पश्चिमकी ओर वैभाज और उत्तरकी ओर नन्दन नामक वन है। इसी तरह पूर्व आदि दिशाओं में अरुणोद, महाभद्र, शीतोद और मानस-ये चार सरोवर हैं। सिताम्भ तथा चक्रमुअ आदि (भूपदाकी कर्णिकारूप) मेरुके पूर्व-दिशावर्ती केसर-स्थानीय अचल हैं। दक्षिणमें त्रिकृट आदि, पश्चिममें शिखिबास-प्रभृति और उत्तर दिशामें शङ्ककृट आदि इसके केसराचल हैं। सुमेरु पर्वतके ऊपर ब्रह्माजीकी पूरी है। उसका विस्तार चौदह हजार योजन है। ब्रह्मपुरीके चारों ओर सभी दिशाओं में इन्द्रादि लोकपालोंके नगर हैं। इसी ब्रह्मपुरीसे श्रीविष्णुके चरणकमलसे निकली हुई गङ्गानदी चन्द्रमण्डलको आप्लाबित करती हुई स्वर्गलोकसे नीचे उतरती हैं। पूर्वमें शीता (अथवा सीता) नदी भद्राश्चपर्वतसे निकलकर एक पर्वतसे दूसरे पर्वतपर जाती हुई समुद्रमें मिल जाती है। इसी प्रकार अलकनन्दा भी दक्षिण दिशाकी ओर भारतवर्षमें आती है और सात भागोंमें विभक्त होकर समुद्रमें मिल जाती है॥ ७ -- २०॥

चक्षु पश्चिम समुद्रमें तथा भद्रा उत्तरकुरुवर्षको पार करती हुई समुद्रमें जा गिरती है। माल्यवान् और गन्धमादन पर्वत उत्तर तथा दक्षिणकी ओर नीलाचल एवं निषध पर्वततक फैले हुए हैं। उन दोनोंके बीचमें कर्णिकाकार मेरुपर्वत स्थित है। मर्यादापर्वतोंके बहिभांगमें स्थित भारत, केतुमाल, भद्राश्च और उत्तरकुरुवर्ष—इस लोकपद्मके दल हैं। जठर और देवकूट—ये दोनों मर्यादापर्वत हैं। ये उत्तर और दक्षिणकी ओर नील तथा निषध पर्वततक फैले हुए हैं। पूर्व और पश्चिमकी ओर विस्तृत गन्धमादन एवं कैलास—ये दो पर्वत अस्सी हजार योजन विस्तृत हैं। पूर्वके समान मेरुके पश्चिमकी ओर भी निषध और पारियात्र नामक दो मर्यादापर्वत हैं, जो अपने मूलभागसे समुद्रके भीतरतक प्रविष्ट हैं॥ २१—२५॥

उत्तरकी ओर त्रिशृङ्ग और रुधिर नामक वर्षपर्वत हैं। ये दोनों पूर्व और पश्चिमकी ओर समुद्रके गर्भमें व्यवस्थित हैं। इस प्रकार जठर आदि मर्यादापर्वत मेरुके चारों ओर सुशोभित होते हैं। ऋषिप्रवर! केसरपर्वतोंक मध्यमें जो श्रेणियाँ हैं, उनमें लक्ष्मों, विष्णु, अग्नि तथा सूर्य आदि देवताओंक नगर हैं। ये भीम होते हुए भी स्वर्गके समान हैं। इनमें पापात्मा पुरुषोंका प्रवेश नहीं हो पाता॥ २६ — २८<sup>1</sup>/,॥

त्रीविष्णुभगवान् भद्राश्चवर्षमं हयग्रीवरूपसे,
केतुमालवर्षमं वराहरूपसे, भारतवर्षमं कूर्मरूपसे
तथा उत्तरकुरुवर्षमं मत्स्यरूपसे निवास करते हैं।
भगवान् ब्रीहरि विश्वरूपसे सर्वत्र पूजित होते हैं।
किम्पुरुष आदि आठ वर्षोमं कुधा, भय तथा
शोक आदि कुछ भी नहीं है। उनमें प्रजाजन
चौबीस हजार वर्षतक रोग-शोकरहित होकर
जीवन व्यतीत करते हैं। उनमें कृत-त्रेतादि
युगोंकी कल्पना नहीं होती; न उनमें कभी वर्षा
ही होती है। उनमें केवल पार्थिव-जल रहता है।
इन सभी वर्षोमें सात-सात कुलाचल पर्वत हैं
और उनसे निकली हुई सैकड़ों तीर्थरूपा नदियाँ
हैं। अब मैं भारतवर्षमें जो तीर्थ हैं, उनका तुम्हारे
सम्मुख वर्णन करता हैं॥ २९—३३॥

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराणमें 'भुवनकोशका वर्णन' नामक

एक सी आठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १०८॥

NEWS STON

## एक सौ नौवाँ अध्याय

### तीर्थ-माहात्म्य

अग्निदेख कहते हैं— अब मैं सब तीर्थोंका माहात्म्य बताऊँगा, जो भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। जिसके हाथ, पैर और मन भलीभाँति संयममें रहें तथा जिसमें विद्या, तपस्या और उत्तम कीर्ति हो, वही तीर्थंक पूर्ण फलका भागी होता है। जो प्रतिग्रह छोड़ चुका है, नियमित भोजन करता और इन्द्रियोंको काबूमें रखता है, वह पापरहित तीर्थयात्री सब यज्ञोंका फल पाता है। जिसने कभी तीन ग्रततक उपवास नहीं किया; तीर्थोंको यात्रा नहीं की और सुवर्ण एवं गौका दान नहीं किया, वह दिख होता है। यज्ञसे जिस फलकी प्राप्ति होती है, वही तीर्थं-सेवनसे भी मिलता है ॥ १—४॥

सवनस भा गमलता ह ॥ १ — ४॥

ब्रह्मन्! पुष्कर ब्रेष्ठ तीर्थं है। वहाँ तीनों
संध्याओं के समय दस हजार कोटि तीर्थों का
निवास रहता है। पुष्करमें सम्पूर्ण देवताओं के
साथ ब्रह्माजी निवास करते हैं। सब कुछ
चाहनेवाले मुनि और देवता वहाँ स्नान करके
सिद्धि प्राप्त कर चुके हैं। पुष्करमें देवताओं और
पितरों की पूजा करनेवाले मनुष्य अश्वमेधयज्ञका
फल प्राप्त करके ब्रह्मलोकमें जाते हैं। जो
कार्तिककी पूर्णिमाको वहाँ अञ्चदान करता है,
वह शुद्धचित्त होकर ब्रह्मलोकका भागी होता है।
पुष्करमें जाना दुष्कर है, पुष्करमें दानका अवसर
प्राप्त होना भी दुष्कर है और वहाँ निवासका
सौभाग्य होना तो अल्यन्त ही दुष्कर है। वहाँ

निवास, जप और ब्राद्ध करनेसे मनुष्य अपनी सौ पीढ़ियोंका उद्धार करता है। वहीं जम्बूमार्ग तथा तण्डुलिकाश्रम तीर्थ भी हैं॥५—९॥

(अब अन्य तीर्थोंक विषयमें सुनो-)

कण्वाश्रम, कोटितीर्थ, नर्मदा और अर्बुद (आब्) भी उत्तम तीर्थ हैं। चर्मण्वती (चम्बल), सिन्ध, सोमनाथ, प्रभास, सरस्वती-समुद्र-संगम तथा सागर भी श्रेष्ठ तीर्थ हैं। पिण्डारक क्षेत्र, द्वारका और गोमती—ये सब प्रकारकी सिद्धि देनेवाले तीर्थ है। भूमितीर्थ, ब्रह्मतुङ्गतीर्थ और पञ्चनद (सतलज आदि पाँचों नदियाँ) भी उत्तम हैं। भोमतीर्थ, गिरीन्द्रतीर्थ, पापनाशिनी देविका नदी, पवित्र विनशनतीर्थ (कुरुक्षेत्र), नागोद्धेद, अधार्दन तथा कुमारकोटि तीर्थ-ये सब कुछ देनेवाले बताये गये हैं। 'मैं कुरुक्षेत्र जाऊँगा, कुरुक्षेत्रमें निवास करूँगा' जो सदा ऐसा कहता है, वह शद हो जाता है और उसे स्वर्गलोकको प्राप्ति होती है। वहाँ विष्णु आदि देवता रहते हैं। वहाँ निवास करनेसे मनुष्य श्रीहरिके धाममें जाता है। कुरुक्षेत्रमें समीप ही सरस्वती बहती हैं। उसमें स्नान करनेवाला मनुष्य ब्रह्मलोकका भागी होता है। कुरुक्षेत्रकी धुलि भी परम गतिको प्राप्ति करातो है। धर्मतीर्थ, सुवर्णतीर्थ, परम उत्तम गङ्गाद्वार (हरिद्वार), पवित्र तीर्थ कनखल, भद्रकर्ण-हृद, गङ्गा-सरस्वती-संगम और ब्रह्मावर्त - ये पापनाशक तीर्थ हैं ॥ १०--१७॥ भृगुतुङ्ग, कुब्जाप्र तथा गङ्गोद्धेद-ये भी

......। यस्य इस्तौ च फरी च मनश्रेव सुसंवतम्॥ तौर्यफलमन्त्रते । प्रतिग्रहारुपावृत्तो सम्बाहारो जितेन्द्रियः॥

पापोंको दूर करनेवाले हैं। वाराणसी (काशी)

निष्मापस्तीर्थयात्री तु सर्वयञ्चकलं लभेत् । अनुपोष्य विराजाणि तीर्थान्यनधिगम्य च ॥ अदल्वा कार्डनं गास्य दरिहो नाम नायते । तीर्थाधिगमने तत्स्याग्रग्छन्नेनाऽऽध्यते फलम्॥ (अस्ति० १०९ । १ — ४)

सर्वोत्तम तीर्थ है। उसे श्रेष्ठ अविमुक्त-क्षेत्र भी कहते हैं। कपाल-मोचनतीर्थ भी उत्तम है, प्रयाग तो सब तीथाँका राजा ही है। गोमती और गङ्गाका संगम भी पावन तीर्थ है। गङ्गाजी कहीं भी क्यों न हों, सर्वत्र स्वर्गलोककी प्राप्ति करानेवाली हैं। राजगृह पवित्र तीर्थ है। शालग्राम तीर्थ पापोंका नाश करनेवाला है। वटेश, वामन तथा कालिका-संगम तीर्थ भी उत्तम हैं ॥ १८-२०॥

ऋषभतीर्थ भी श्रेष्ठ हैं। श्रीपर्वत, कोलाचल, सहागिरि, मलयगिरि, गोदावरी, तुङ्गभद्रा, वरदायिनी कावेरी नदी, तापी, पयोष्णी, रेवा (नर्मदा) और दण्डकारण्य भी उत्तम तीर्थ हैं। कालंजर, मुखवट, शुपारक, मन्दाकिनी, चित्रकृट और शृङ्गवेरपुर ब्रेष्ठ तीर्थ हैं। अवन्ती भी उत्तम तीर्थ है। अयोध्या सब पापोंका नाश करनेवाली है। नैमिषारण्य परम पवित्र तीर्थ है। वह भोग और मोक्ष प्रदान लौहित्य-तीर्थ, करतीया नदी, शोणभद्र तथा करनेवाला है॥ २१--२४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'तीर्चमाहात्म्य-वर्णन' नामक एक सौ नीवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १०९॥

# एक सौ दसवाँ अध्याय

### गङ्गाजीकी महिमा

अग्निदेव कहते हैं— अब गङ्गाका माहात्म्य बतलाता हूँ। गङ्गाका सदा सेवन करना चाहिये। वह भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाली हैं। जिनके बीचसे गङ्गा बहती हैं, वे सभी देश श्रेष्ठ तथा पावन हैं। उत्तम गतिकी खोज करनेवाले प्राणियोंके लिये गङ्गा ही सर्वोत्तम गति है। गङ्गाका सेवन करनेपर वह माता और पिता-दोनोंके कुलोंका उद्धार करती है। एक हजार चान्द्रायण-व्रतकी अपेक्षा गङ्काजीके जलका पीना उत्तम है। एक मास गङ्गाजीका सेवन करनेवाला मनुष्य सब यज्ञोंका फल पाता है॥१-३॥

गङ्गादेवी सब पापोंको दूर करनेवाली तथा स्वर्गलोक देनेवाली हैं। गङ्गाके जलमें जबतक हड्डो पड़ी रहती है, तबतक वह जीव स्वर्गमें निवास करता है। अंधे आदि भी गङ्गाजीका सेवन करके देवताओं के समान हो जाते हैं। गङ्गा-तीर्थसे निकली हुई मिट्टी धारण करनेवाला मनुष्य सूर्यके समान पापोंका नाशक होता है। जो मानव गङ्गाका दर्शन, स्पर्श, जलपान अथवा 'गङ्का' इस नामका कीर्तन करता है, वह अपनी सैकडॉ-हजारों पीढियोंके पुरुषोंको पवित्र कर देता है।। ४-६॥

इस प्रकार आदि आनेव महापूराणमें 'गङ्गाजीकी महिमा' नामक एक सी दसवीं अध्याय पूरा हुआ॥ ११०॥

# एक सौ ग्यारहवाँ अध्याय

#### प्रयाग-माहात्स्य

माहात्म्य बताता हैं, जो भोग और मोक्ष प्रदान हैं। नदियाँ, समुद्र, सिद्ध, गन्धर्व तथा अप्सराएँ करनेवाला तथा उत्तम है। प्रयागमें ब्रह्मा, विष्णु भी उस तीर्थमें वास करती हैं। प्रयागमें तीन

अग्निदेव कहते हैं -- ब्रह्मन्! अब मैं प्रयागका | आदि देवता तथा बड़े-बड़े मुनिवर निवास करते

अग्निकुण्ड हैं। उनके बीचमें गङ्गा सब तीर्थोंको साथ लिये बड़े वेगसे बहती हैं। वहाँ त्रिभुवन-विख्यात सूर्यकन्या यमना भी है। गङ्गा और यमुनाका मध्यभाग पृथ्वीका 'जघन' माना गया है और प्रयागको ऋषियोंने जघनके बीचका 'उपस्थ भाग' बताया है॥ १-४॥

प्रतिष्ठान (झुसी) सहित प्रयाग, कम्बल और अश्वतर नाग तथा भोगवती तीर्थ-ये ब्रह्माजीके यज्ञकी वेदी कहे गये हैं। प्रयागमें वेद और यज्ञ मूर्तिमान् होकर रहते हैं। उस तीर्थक स्तवन और नाम-कीर्तनसे तथा वहाँकी मिट्टीका स्पर्श करनेपात्रसे भी मनुष्य सब पापोंसे मुक्त हो जाता है। प्रयागमें गङ्गा और यमुनाके संगमपर किये हुए दान, श्राद और जप आदि अक्षय होते हैं॥५-७॥

ब्रह्मन्! वेद अथवा लोक -किसीके कहनेसे भी अन्तमें प्रयागतीर्थक भीतर मरनेका विचार नहीं छोड़ना चाहिये। प्रयागमें साठ करोड, दस

हजार तीर्थोंका निवास है; अत: वह सबसे श्रेष्ठ है। वासुकि नागका स्थान, भोगवती तीर्थ और हंसप्रपतन-ये उत्तम तीर्थ हैं। कोटि गोदानसे जो फल मिलता है, वही इनमें तीन दिनोंतक स्नान करनेमात्रसे प्राप्त हो जाता है। प्रयागमें माधमासमें मनीबी पुरुष ऐसा कहते हैं कि 'गङ्गा सर्वत्र सुलभ हैं; किंतु गङ्गाद्वार, प्रयाग और गङ्गा-सागर-संगम-इन तीन स्थानोंमें उनका मिलना बहुत कठिन है।' प्रयागमें दान देनेसे मनुष्य स्वर्गमें जाता है और इस लोकमें आनेपर यजाओंका भी यजा होता है।। ८-१२॥

अक्षयबटके मूलके समीप और संगम आदिमें मृत्युको प्राप्त हुआ मनुष्य भगवान् विष्णुके धाममें जाता है। प्रयागमें परम रमणीय उर्वशी-पुलिन, संध्यावट, कोटितीर्थ, दशाश्वमेध घाट, गङ्गा-यमुनाका उत्तम संगम, रजोहीन मानसतीर्थ तथा वासरक तीर्थ - ये सभी परम उत्तम है।। १३-१४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरावर्षे 'प्रयाग-माहात्स्य-वर्णन' नामक एक सी न्यारहर्वी अध्याय पूरा हुआ ॥ १११॥

# एक सौ बारहवाँ अध्याय

वाराणसीका माहात्म्य

अग्निदेव कहते हैं- वाराणसी परम उत्तम तीर्थ है। जो वहाँ श्रीहरिका नाम लेते हुए निवास करते हैं, उन सबको वह भोग और मोक्ष प्रदान करता है। महादेवजीने पार्वतीसे उसका माहात्म्य इस प्रकार बतलाया है॥१॥

महादेवजी बोले-गौरि! इस क्षेत्रको मैंने कभी मुक्त नहीं किया-सदा ही वहाँ निवास किया है, इसलिये यह 'अविमुक्त' कहलाता है। अविमुक्त-क्षेत्रमें किया हुआ जप, तप, होम और दान अक्षय होता है। पत्थरसे दोनों पैर तोड़कर बैठ एवं मोक्ष प्रदान करता है॥ २-७॥

रहे, परंतु काशी कभी न छोड़े। हरिह्नन्द्र, आग्रातकेश्वर, जप्येश्वर, श्रीपर्वत, महालय, भृगु, चण्डेश्वर और केदारतीर्ध —ये आठ अविमुक्त-क्षेत्रमें परम गोपनीय तीर्थ हैं। मेरा अविमुक्त-क्षेत्र सब गोपनीयोंमें भी परम गोपनीय है। वह दो योजन लंबा और आधा योजन चौड़ा है। 'वरणा' और 'नासी' (असी)-इन दो नदियोंके बीचमें 'वाराणसीपुरी' है। इसमें स्नान, जप, होम, मृत्यु, देवपूजन, श्राद्ध, दान और निवास - जो कुछ होता है, वह सब भोग

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'वाराणसी-माहाल्यवर्णन' नामक एक सौ बारहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ११२॥

## एक सौ तेरहवाँ अध्याय

### नमंदा-माहात्म्य

अग्निदेव कहते हैं— अब मैं नर्मदा आदिका | बरदान देते हुए कहा—"देवि! तुम्हें अध्यात्म-माहात्म्य बताऊँगा। नर्मदा श्रेष्ट तीर्थ है। गङ्गाका जल स्पर्श करनेपर मनुष्यको तत्काल पवित्र करता है, किंतु नर्मदाका जल दर्शनमात्रसे ही पित्रत्र कर देता है। नर्मदातीर्थ सौ योजन लंबा और दो योजन चौडा है। अमरकण्टक पर्वतके चारों ओर नर्मदा-सम्बन्धी साठ करोड, साठ हजार तीर्थ हैं। कावेरी-संगमतीर्थ बहुत पवित्र है। अब श्रीपर्वतका वर्णन सुनो - ॥ १-३॥

एक समय गौरीने श्रीदेवीका रूप धारण करके भारी तपस्या की। इससे प्रस्त्र होकर श्रीहरिने उन्हें

ज्ञान प्राप्त होगा और तुम्हारा यह पर्वत 'श्रीपर्वत'के नामसे विख्यात होगा। इसके चारों ओर सौ योजनतकका स्थान अत्यन्त पवित्र होगा।" यहाँ किया हुआ दान, तप, जप तथा श्राद्ध सब अक्षय होता है। यह उत्तम तीर्थ सब कुछ देनेवाला है। यहाँकी मृत्यु शिवलोककी प्राप्ति करानेवाली है। इस पर्वतपर भगवान् शिव सदा पार्वतीदेवीके साध क्रीडा करते हैं तथा हिरण्यकशिपु यहीं तपस्या करके अत्यन्त बलवान् हुआ था। मुनियोंने भी यहाँ तपस्यासे सिद्धि प्राप्त की है।। ४-७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराचमें 'नर्मदा-माहात्म्य-वर्णन' नामक

एक सौ तेरहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ११३॥

## एक सौ चौदहवाँ अध्याय

#### गया-माहात्स्य

वर्णन करूँगा। गया श्रेष्ठ तीथाँमें सर्वोत्तम है। एक समयकी बात है-गय नामक असरने बडी भारी तपस्या आरम्भ की। उससे देवता संतप्त हो उठे और उन्होंने क्षीरसागरशायी भगवान विष्णुके समीप जाकर कहा-'भगवन्! आप गयासुरसे हमारी रक्षा कीजिये।' 'तथास्तु' कहकर श्रीहरि गयासूरके पास गये और उससे बोले - 'कोई वर माँगो।' दैत्य बोला-'भगवन्! मैं सब तीथाँसे अधिक पवित्र हो जाऊँ।' भगवान्ने कहा—'ऐसा ही होगा।'--यों कहकर भगवान् चले गये। फिर तो सभी मनुष्य उस दैत्यका दर्शन करके भगवानके समीप जा पहुँचे। पृथ्वी सुनी हो गयी।

अग्निदेव कहते हैं- अब मैं गयाके महात्म्यका | ब्रीहरिके निकट जाकर बोले - 'देव! श्रीहरि! पृथ्वी और स्वर्ग सुने हो गये। दैत्यके दर्शनमात्रसे सब लोग आपके धाममें चले गये हैं।' यह स्नकर श्रीहरिने ब्रह्माजीसे कहा-'तुम सम्पूर्ण देवताओंके साथ गयासुरके पास जाओ और यज्ञभूमि बनानेके लिये उसका शरीर मौंगो।' भगवानुका यह आदेश सुनकर देवताओंसहित ब्रह्माजी गयासुरके समीप जाकर उससे बोले-'दैत्यप्रवर! में तुम्हारे द्वारपर अतिथि होकर आया हैं और तुम्हारे पावन शरीरको यज्ञके लिये माँग रहा हैं ॥ १-६॥

'तथास्तु' कहकर गयासुर धरतीपर लेट गया। ब्रह्माजीने उसके मस्तकपर यज्ञ आरम्भ किया। स्वर्गवासी देवता और ब्रह्मा आदि प्रधान देवता जब पूर्णाहृतिका समय आया, तब गयासुरका

धर्मको बुलाकर कहा-'तुम इस असुरके शरीरपर देवमयी शिला रख दो और सम्पूर्ण देवता उस शिलापर बैठ जायेँ। देवताओंके साथ मेरी गदाधरपूर्ति भी इसपर विराजमान होगी।' यह सुनकर धर्मने देवमयी विशाल शिला उस दैत्यके शरीरपर रख दी। (शिलाका परिचय इस प्रकार है-) धर्मसे उनकी पत्नी धर्मवतीके गर्भसे एक कन्या उत्पन्न हुई थी, जिसका नाम 'धर्मब्रता' था। वह बडी तपस्विनी थी। ब्रह्माके पुत्र महर्षि मरीचिने उसके साथ विवाह किया। जैसे भगवान विष्ण् श्रीलक्ष्मीजीके साथ और भगवान् शिव श्रीपार्वतीजीके साथ विहार करते हैं, उसी प्रकार महर्षि मरीचि धर्मव्रताके साथ रमण करने लगे॥ ७-११॥ एक दिनकी बात है। महर्षि जंगलसे कुशा और पुष्प आदि ले आकर बहुत वक गये थे। उन्होंने भोजन करके धर्मव्रतासे कहा - 'प्रिये! मेरे पैर दबाओ।' 'बहुत अच्छा' कहकर प्रिया धर्मव्रता थके-माँदे मुनिके चरण दबाने लगी। मुनि सो गये; इतनेमें ही वहाँ ब्रह्माजी आ गये। धर्मव्रताने सोचा-'मैं ब्रह्माजीका पूजन करूँ या अभी मुनिकी चरण-सेवामें ही लगी रहें। ब्रह्माजी गुरुके भी गुरु हैं - मेरे पतिके भी पूज्य हैं; अत: इनका पूजन करना ही उचित है।' ऐसा विचारकर वह पूजन-सामग्रियोंसे ब्रह्माजीको पूजामें लग गयी। नींद टूटनेपर जब मरीचि मुनिने धर्मव्रताको अपने समीप नहीं देखा, तब आज्ञा-उल्लङ्कनके अपराधसे उसे शाप देते हुए कहा - 'तू शिला हो जायगी।' यह सुनकर धर्मव्रता कृपित हो उनसे बोली - 'मुने! चरण-सेवा छोडकर मैंने आपके पुज्य पिताकी पूजा की है, अत: मैं सर्वथा निर्दोष

शरीर चञ्चल हो उठा। यह देख प्रभु ब्रह्माजीने पुनः

भगवान् विष्णुसे कहा —'देव! गयासुर पूर्णाहुतिके

समय विचलित हो रहा है।' तब श्रीविष्ण्ने

अत: आपको भी भगवान शिवसे शापकी प्राप्ति होगी।' यॉ कहकर धर्मव्रताने शापको पृथक् रख दिया और स्वयं अग्निमें प्रवेश करके वह हजारों वर्षांतक कठोर तपस्यामें संलग्न रही। इससे प्रसत्र होकर श्रीविष्णु आदि देवताओंने कहा --'वर माँगो ।' धर्मव्रता देवताओंसे बोली —'आपलोग मेरे शापको दूर कर दें'॥ १२-१८॥ देवताओंने कहा- शुभे! महर्षि मरीचिका दिया हुआ शाप अन्यथा नहीं होगा। तुम देवताओं के चरण-चिह्नसे अङ्कित परमपवित्र शिला होओगी। गवासुरके शरीरको स्थिर रखनेके लिये तुम्हें शिलाका स्वरूप धारण करना होगा। उस समय तुम देवव्रता, देवशिला, सर्वदेवस्वरूपा, सर्वतीर्थमयी

हैं: ऐसी दशामें भी आपने मुझे शाप दिया है,

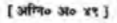
देवव्रता बोली - देवताओ ! यदि आपलोग मुझपर प्रसन्न हों तो शिला होनेके बाद मेरे ऊपर ब्रह्मा, विष्णु तथा रुद्र आदि देवता और गौरी-लक्ष्मी आदि देखियाँ सदा विराजमान रहें ॥ २१ ॥ अग्निदेव कहते हैं — देवव्रताकी बात सनकर

तथा पुण्यशिला कहलाओगी॥ १९-२०॥

सब देवता 'तथास्तु' कहकर स्वर्गको चले गये। उस देवमयी शिलाको ही धर्मने गयासूरके शरीरपर रखा। परंतु वह शिलांके साथ ही हिलने लगा। यह देख रुद्र आदि देवता भी उस शिलापर जा बैठे। अब वह देवताओंको साथ लिये हिलने-होलने लगा। तब देवताओंने क्षीरसागरशायी भगवान् विष्णुको प्रसन्न किया। श्रीहरिने उनको अपनी गदाधरमूर्ति प्रदान की और कहा-'देवगण! आपलोग चलिये; इस देवगम्य मूर्तिके द्वारा मैं स्वयं ही वहाँ उपस्थित होऊँगा।' इस प्रकार उस दैत्यके शरीरको स्थिर रखनेके लिये व्यकाव्यक्त उभयस्वरूप साक्षात् गदाधारी भगवान् विष्णु वहाँ स्थित हुए। वे आदि-गदाधरके नामसे

भगवान् सहाा









त्रैलोक्यमोहन ओहरि

[अग्नि० अ० ४९]



[अग्नि० अ० ४९]

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* उस तीर्थमें विराजमान हैं॥ २२ - २५॥

पूर्वकालमें 'गद' नामसे प्रसिद्ध एक भयंकर असुर था। उसे श्रीविष्णुने मारा और उसकी हड्डियोंसे विश्वकर्माने गदाका निर्माण किया। वहीं 'आदि-गदा' है। उस आदि-गदाके द्वारा भगवान गदाधरने 'हेति' आदि राक्षसोंका वध किया था. इसलिये वे 'आदि-गदाधर' कहलाये। पूर्वोक्त देवमयी शिलापर आदि-गदाधरके स्थित होनेपर गयासुर स्थिर हो गया: तब ब्रह्माजीने पूर्णाहति दी। तदनन्तर गयासूरने देवताओंसे कहा-'किसलिये मेरे साथ वञ्चना की गयी है? क्या मैं भगवान विष्णुके कहनेमात्रसे स्थिर नहीं हो सकता था? देवताओ! यदि आपने मुझे शिला आदिके द्वारा दबा रखा है, तो आपको मुझे वरदान देना चाहिये'॥ २६-३०॥

देवता बोले-'दैत्यप्रवर। तीर्थ-निर्माणके लिये हमने तुम्हारे शरीरको स्थिर किया है: अत: यह तुम्हारा क्षेत्र भगवान् विष्णु, शिव तथा ब्रह्माजीका निवास-स्थान होगा। सब तीथाँसे बढ़कर इसकी प्रसिद्धि होगी तथा पितर आदिके लिये यह क्षेत्र ब्रह्मलोक प्रदान करनेवाला होगा।'-याँ कहकर सब देवता वहीं रहने लगे। देवियों और तीर्थ आदिने भी उसे अपना निवास-स्थान बनाया। ब्रह्माजीने यज्ञ पूर्ण करके उस समय ऋत्विजोंको दक्षिणाएँ दीं। पाँच कोसका गया-क्षेत्र और पचपन गाँव अर्पित किये। यही नहीं, उन्होंने सोनेके अनेक पर्वत बनाकर दिये। दूध और मधुकी धारा बहानेवाली नदियाँ समर्पित कीं। दही और घीके सरोवर प्रदान किये। अत्र गयामें आकर श्रीहरिकी आराधना की थी॥४१॥

आदिके बहत-से पहाड, कामधेन गाय, कल्पवृक्ष तथा सोने-चाँदोके घर भी दिये। भगवान् ब्रह्माने ये सब वस्त्एँ देते समय ब्राह्मणोंसे कहा-'विप्रवरो! अब तुम मेरी अपेक्षा अल्प-शक्ति रखनेवाले अन्य व्यक्तियोंसे कभी याचना न करना।' यों कहकर उन्होंने वे सब वस्तुएँ उन्हें अर्पित कर दीं ॥ ३१-३५ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

तत्पश्चात् धर्मने यज्ञ किया। उस यज्ञमें लोभवश धन आदिका दान लेकर जब वे ब्राह्मण पुन: गयामें स्थित हुए तब ब्रह्माजीने उन्हें शाप दिया — 'अब तुमलोग विद्याविहीन और लोभी हो जाओगे। इन नदियोंमें अब दूध आदिका अभाव हो जायगा और ये सुवर्ण-शैल भी पत्थर मात्र रह जायैंगे।' तब ब्राह्मणोंने ब्रह्माजीसे कहा-'भगवन् ! आपके शापसे हमारा सब कुछ नष्ट हो गया। अब हमारी जीविकाके लिये कुपा कीजिये। यह सुनकर वे ब्राह्मणींसे बोले-'अब इस तीर्थसे ही तुम्हारी जीविका चलेगी। जबतक सूर्य और चन्द्रमा रहेंगे, तबतक इसी वृत्तिसे तुम जीवननिर्वाह करोगे। जो लोग गया-तीर्थमें आयेंगे, वे तुम्हारी पुजा करेंगे। जो हव्य, कव्य, धन और श्राद्ध आदिके द्वारा तुम्हारा सत्कार करेंगे, उनकी सौ पीढ़ियोंके पितर नरकसे स्वर्गमें चले जायेंगे और स्वर्गमें ही रहनेवाले पितर परमपदको प्राप्त होंगे'॥ ३६-४०॥

महाराज गयने भी उस क्षेत्रमें बहुत अन्न और दक्षिणासे सम्पन्न यज्ञ किया था। उन्होंके नामसे गयापुरीको प्रसिद्धि हुई। पाण्डवोंने भी

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'गया-माहारूय-वर्णन' नामक एक सौ चौदहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ११४॥

# एक सौ पंद्रहवाँ अध्याय

#### गया-यात्राकी विधि

अग्निदेव कहते हैं - यदि मनुष्य गया जानेको उद्यत हो तो विधिपूर्वक श्राद्ध करके तीर्थयात्रीका वेष धारणकर अपने गाँवकी परिक्रमा कर ले; फिर प्रतिदिन पैदल यात्रा करता रहे। मन और इन्द्रियोंको वशमें रखे। किसीसे कुछ दान न ले। गया जानेके लिये घरसे चलते ही पग-पगपर पितरोंके लिये स्वर्गमें जानेकी सीढी बनने लगती है। यदि पुत्र (पितरोंका श्राद्ध करनेके लिये) गया चला जाय तो उससे होनेवाले पुण्यके सामने ब्रह्मजानकी क्या कीमत है? गौओंको संकटसे छडानेके लिये प्राण देनेपर भी क्या उतना पृष्य होना सम्भव है ? फिर तो कुरुक्षेत्रमें निवास करनेकी भी क्या आवश्यकता है ? पुत्रको गयामें पहुँचा हुआ देखकर पितरोंके यहाँ उत्सव होने लगता है। वे कहते हैं - क्या यह पैरोंसे भी जलका स्पर्श करके हमारे तर्पणके लिये नहीं देगा?' ब्रह्मज्ञान, गयामें किया हुआ श्राद्ध, गोशालामें मरण और कुरुक्षेत्रमें निवास-ये मनुष्योंकी मुक्तिके चार साधन हैं। नरकके भयसे डरे हुए पितर पुत्रकी अभिलाषा रखते हैं। वे सोचते हैं, जो पुत्र गयामें जायगा, वह हमारा उद्धार कर देगा॥ १-६ है॥

मुण्डन और उपवास—यह सब तीथोंके लिये
साधारण विधि है। गयातीथीं काल आदिका
कोई नियम नहीं है। वहाँ प्रतिदिन पिण्डदान देना
चाहिये। जो वहाँ तीन पक्ष (डेढ़ मास) निवास
करता है, वह सात पीढ़ीतकके पितरींको पवित्र
कर देता है। अष्टका तिथियोंमें, आध्युदियक
कार्योंमें तथा पिता आदिकी क्षयाह-तिथिको भी
यहाँ गयामें माताके लिये पृथक् ब्राद्ध करनेका
विधान है। अन्य तीथोंमें स्त्रीका ब्राद्ध उसके
पतिके साथ ही होता है। गयामें पिता आदिके
क्रमसे 'नव देवताक' अथवा 'द्वादशदेवताक'
ब्राद्ध करना आवश्यक हैं।॥ ७ — ९ ।॥

पहले दिन उत्तर-मानस-तीर्थमें स्नान करे।
परम पवित्र उत्तर-मानस-तीर्थमें किया हुआ स्नान
आयु और आरोग्यकी वृद्धि, सम्पूर्ण पापराशियोंका
विनाश तथा मोक्षकी सिद्धि करनेवाला है; अतः
वहाँ अवश्य स्नान करे। स्नानके बाद पहले देवता
और पितर आदिका तर्पण करके श्राद्धकर्ता पुरुष
पितरोंको पिण्डदान दे। तर्पणके समय यह
भावना करे कि 'मैं स्वर्ग, अन्तरिक्ष तथा भूमिपर
रहनेवाले सम्पूर्ण देवताओंको तृप्त करता हूँ।'
स्वर्ग, अन्तरिक्ष तथा भूमिके देवता आदि एवं

१. ब्रह्मतानं गयाशार्द्धं गोगृहे मरणं तथा॥ वासः पुंसां कुरुक्षेत्रे मुक्तिरेषा बतुर्विधा। (अग्नि पु० ११५।५-६)

२. मार्गशोर्ष मासको पूर्णिमाके बाद जो चार कृष्णपक्को अहमी तिथियाँ आती हैं, उन्हें 'अहका' कहते हैं। उनके चार पृथक्-पृथक् नाम हैं —पीय कृष्ण अहमीको 'ऐन्द्री', माप कृष्ण अहमीको 'वैश्वीदेवी', फाल्युन कृष्ण अध्योको 'प्राजापत्या' और चैत्र कृष्ण अहमीको 'पित्रमा' कहते हैं।

उक्त चार अष्टकाओंका क्रमजः इन्द्र, विश्वेदेव, प्रजापति तथा पितृ-देवतासे सम्बन्ध है। अष्टकाके दूसरे दिन जो नवमी आती है, उसे 'अन्बष्टका' कहते हैं। 'अष्टका संस्कार'-कर्म हैं; अतः एक ही बार किया जाता है, प्रतिवर्ष नहीं। उस दिन मातृपूजा और आध्यद्विक श्राद्धके पक्षातु मुद्धानिनमें होम किया जाता है।

३. पिता, पितामह, प्रिपतामह, माता, पितामही, प्रिपतामही, मातामह, प्रमातामह तथा वृद्ध प्रमातामह—ये नौ देवता है। इनके लिये किया जानेवाला आद 'नवदेवताक' या 'नवदैवत्य' कहलाता है। इसमें मातामही आदिका भाग मातामह आदिके साथ ही सम्मिलित रहता है। जहाँ मातामही, प्रमातामही और वृद्ध प्रमातामहोको भी पृषक् पिण्ड दिया बाय, वहाँ बारह देवता होनेसे वह 'हादलदेवताक' बाद है।

पिता-माता आदिका तर्पण करे। फिर इस प्रकार कहे - 'पिता, पितामह और प्रपितामह; माता, पितामही और प्रपितामही तथा मातामह, प्रमातामह और वृद्ध-प्रमातामह — इन सबको तथा अन्य पितरोंको भी उनके उद्धारके लिये मैं पिण्ड देता हैं। सोम, मङ्गल और बुधस्वरूप तथा बृहस्पति, शुक्र, शनैश्चर, राहु और केंत्ररूप भगवान् सूर्यको प्रणाम है।' उत्तर-मानस-तीर्धमें स्नान करनेवाला पुरुष अपने समस्त कुलका उद्धार कर देता है॥ १०-१६॥

सूर्यदेवको नमस्कार करके मनुष्य मौन-भावसे दक्षिण-मानस-तीर्थको जाय और यह भावना करे—'मैं पितरोंकी तृप्तिके लिये दक्षिण-मानस-तीर्थमें स्नान करता हैं। मैं गयामें इसी उद्देश्यसे आया हैं कि मेरे सम्पूर्ण पितर स्वर्गलोकको चले जायै।' तदनन्तर ब्राद्ध और पिण्डदान करके भगवान सूर्यको प्रणाम करते हुए इस प्रकार कहे-'सबका भरण-पोषण करनेवाले भगवान भानुको नमस्कार है। प्रभो! आप मेरे अभ्युदयके साधक हों। मैं आपका ध्यान करता है। आप मेरे सम्पूर्ण पितरोंको भोग और मोक्ष देनेवाले हों। कव्यवाट, अनल, सोम, यम, अर्थमा, अग्निब्वात, बर्हिषद तथा आज्यप नामवाले महाभाग पित्-देवता यहाँ पदार्पण करें। आपलोगोंके द्वारा सुरक्षित जो मेरे पिता-माता, मातामह आदि पितर हैं, उनको पिण्डदान करनेके उद्देश्यसे मैं इस गयातीर्थमें आया हैं।' मुण्डपृष्ठके उत्तर भागमें देवताओं और ऋषियोंसे पूजित जो 'कनखल' नामक तीर्थ है, वह तीनों लोकोंमें विख्यात है। सिद्ध प्रुषोंके लिये आनन्ददायक और पापियोंके लिये भयंकर बड़े-बड़े नाग, जिनकी जीभ लपलपाती रहती है, उस तीर्थकी प्रतिदिन रक्षा करते हैं। वहाँ स्नान करके मनुष्य इस भूतलपर देता है। दूसरे दिन धर्मारण्य-तीर्थका दर्शन करे।

सुखपूर्वक क्रीडा करते और अन्तमें स्वर्गलोकको जाते हैं॥ १७ - २४॥

तत्पश्चात् महानदीमें स्थित परम उत्तम फल्गु-तीर्थपर जाय। यह नाग, जनार्दन, कृप, वट और उत्तर-मानससे भी उत्कृष्ट है। इसे 'गयाका शिरोभाग' कहा गया है। गयाशिरको ही 'फल्ग्-तीर्थ' कहते हैं। यह मुण्डपृष्ठ और नग आदि तीर्थकी अपेक्षा सारसे भी सार वस्तु है। इसे 'आभ्यन्तर-तीर्थ' कहा गया है। जिसमें लक्ष्मी, कामधेन गौ, जल और पृथ्वी सभी फलदायक होते हैं तथा जिससे दृष्टि रमणीय, मनोहर वस्तुएँ फलित होती हैं, वह 'फल्गु-तीर्थ' है। फल्गु-तीर्थ किसी हलके-फुलके तीर्थके समान नहीं है। फल्गु-तीर्थमें स्नान करके मनुष्य भगवान् गदाधरका दर्शन करे तो इससे पुण्यात्मा पुरुषोंको क्या नहीं प्राप्त होता? भूतलपर समुद्र-पर्यन्त जितने भी तीर्थ और सरोवर हैं, वे सब प्रतिदिन एक बार फल्गु-तीर्थमें जाया करते हैं। जो तीर्थराज फल्गू-तीर्थमें ब्रद्धांके साथ स्नान करता है, उसका वह स्नान पितरोंको ब्रह्मलोककी प्राप्ति करानेवाला तथा अपने लिये भोग और मोक्षकी सिद्धि करनेवाला होता है॥ २५-३०॥

ब्राह्मकर्ता पुरुष स्नानके पश्चात् भगवान् ब्रह्माजीको प्रणाम करे। (उस समय इस प्रकार कहे -) 'कलियुगमें सब लोग महेश्वरके उपासक हैं: किंतु इस गया-तीर्थमें भगवानु गदाधर उपास्यदेव हैं। यहाँ लिङ्कस्वरूप ब्रह्माजीका निवास है, उन्हीं महेश्वरको मैं नमस्कार करता है। भगवान गदाधर (वासुदेव), बलराम (संकर्षण), प्रद्युम्न, अनिरुद्ध, नारायण, ब्रह्मा, विष्णु, नृसिंह तथा वराह आदिको में प्रणाम करता है।' तदनन्तर श्रीगदाधरका दर्शन करके मनुष्य अपनी सौ पीढ़ियोंका उद्धार कर

वहाँ मतङ्ग मुनिके श्रेष्ठ आश्रममें मतङ्ग-वापीके जलमें स्नान करके श्राद्धकर्ता पुरुष पिण्डदान करे। वहाँ मतङ्गेश्वर एवं सुसिद्धेश्वरको मस्तक झुकाकर इस प्रकार कहे — 'सम्पूर्ण देवता प्रमाणभूत होकर रहें, समस्त लोकपाल साक्षी हों, मैंने इस मतङ्ग-तीर्थमें आकर पितरोंका उद्घार कर दिया।' तत्पश्चात् ब्राह्म-तीर्थ नामक कूपमें स्नान, तर्पण और श्राद्ध आदि करे। उस कृप और युपके मध्यभागमें किया हुआ ब्राद्ध सी पीढ़ियोंका उद्धार करनेवाला है। वहाँ धर्मात्मा पुरुष महाबोध-वृक्षको नमस्कार करके स्वर्गलोकका भागी होता है। तीसरे दिन नियम एवं व्रतका पालन करनेवाला पुरुष 'ब्रह्म-सरोवर' नामक तीर्थमें स्नान करे। उस समय इस प्रकार प्रार्थना करे —' मैं ब्रह्मर्थियोद्धारा सेवित ब्रह्म-सरोवर-तीर्थमें पितरोंको ब्रह्मलोकको प्राप्ति करानेके लिये स्नान करता है।' ब्राद्धकर्ता पुरुष तर्पण करके पिण्डदान दे। फिर बुक्षको सींचे। जो वाजपेय-यज्ञका फल पाना चाहता हो, वह ब्रह्माजीद्वारा स्थापित युपकी प्रदक्षिणा करे॥ ३१-३९॥

उस तोर्थमें एक मुनि रहते थे, वे जलका घडा और कुशका अग्रभाग हाथमें लिये आमके पेड़की जड़में पानी देते थे। इससे आम भी सींचे गये और पितरोंकी भी तित हुई। इस प्रकार एक ही क्रिया दो प्रयोजन सिद्ध करनेवाली हो गयी।\* ब्रह्माजीको नमस्कार करके मनुष्य अपनी सौ पीढ़ियोंका उद्धार कर देता है। चौथे दिन फल्गू-तीर्थमें स्नान करके देवता आदिका तर्पण करे। फिर गयाशीर्षमें श्राद्ध और पिण्डदान करे। गयाका क्षेत्र पाँच कोसका है। उसमें एक कोस मनुष्य अपनी सौ पीढ़ियोंका उद्धार कर सकता है। परम बुद्धिमान् महादेवजीने मुण्डपृष्ठमें अपना पैर रखा है। मुण्डपृष्ठमें ही गयासुरका साक्षात् सिर है, अतएव उसे 'गया-शिर' कहते हैं। जहाँ साक्षात् गयाशीर्ष है, वहीं फल्गू-तीर्थका आश्रय है। फल्गु अमृतकी धारा बहाती है। वहाँ पितरोंके उद्देश्यसे किया हुआ दान अक्षय होता है। दशाश्चमेध-तीर्थमें स्नान तथा ब्रह्माजीका दर्शन करके महादेवजीके चरण (रुद्रपाद)-का स्पर्श करनेपर मनुष्य पुन: इस लोकमें जन्म नहीं लेता। गयाशीर्थमें शमीके पत्ते-बराबर पिण्ड देनेसे भी नरकोंमें पड़े हुए पितर स्वर्गको चले जाते हैं और स्वर्गवासी पितरोंको मोक्षको प्राप्ति होती है। वहाँ खोर, आटा, सत्, चरु और चावलसे पिण्डदान करे। तिलमित्रित गेहँसे भी रुद्रपादमें पिण्डदान करके मनुष्य अपनी सौ पीढ़ियोंका उद्घार कर सकता है।। ४०-४८॥

इसी प्रकार 'विष्णुपदी'में भी श्राद्ध और पिण्डदान करनेवाला पुरुष पितु-ऋणसे छुटकारा पाता है और पिता आदि ऊपरकी सौ पीढ़ियों तथा अपनेको भी तार देता है। 'ब्रह्मपद'में श्राद करनेवाला मानव अपने पितरोंको ब्रह्मलोकमें पहुँचाता है। दक्षिणाग्नि, गार्हपत्य-अग्नि तथा आइवनीय-अग्निके स्थानमें श्राद्ध करनेवाला पुरुष यज्ञफलका भागी होता है। आवसध्याग्नि, चन्द्रमा, सुर्य, गणेश, अगस्त्य और कार्तिकेयके स्थानमें ब्राह्ड करनेवाला मनुष्य अपने कुलका उद्धार कर देता है। मनुष्य सुर्यके रथको नमस्कार करके कर्णादित्यको मस्तक झुकावे। कनकेश्वरके पदको प्रणाम करके गया-केदार-तीर्थको नमस्कार करे। केवल 'गयाशीर्ष' है। उसमें पिण्डदान करके इससे मनुष्य सब पापोंसे छटकारा पाकर अपने

<sup>\*</sup> एको मुनि: कुम्भकुताग्रहस्त आग्रस्य मूले सस्तिलं ददावि। आग्राड सिका: पितरक्ष तृषा एका क्रिया ह्रयर्थकरी प्रसिद्धा। (अग्नि पु० ११५।४०)

पितरोंको ब्रह्मलोकमें पहुँचा देता है। विशाल भी गयाशीर्षमें पिण्डदान करनेसे पुत्रवान् हुए।

कहते हैं, विशाला नगरीमें एक 'विशाल' नामसे प्रसिद्ध राजपुत्र थे। उन्होंने ब्राह्मणोंसे पूछा-'मुझे पुत्र आदिकी उत्पत्ति किस प्रकार होगी ?' यह सुनकर ब्राह्मणोंने विशालसे कहा-'गयामें पिण्डदान करनेसे तुम्हें सब कुछ प्राप्त होगा।' तब विशालने भी गयाशीर्षमें पितरोंको पिण्डदान किया। उस समय आकाशमें उन्हें तीन पुरुष दिखायी दिये, जो क्रमश: श्रेत, लाल और काले थे। विशालने उनसे पूछा-'आप लोग कौन हैं?' उनमेंसे एक श्वेतवर्णवाले पुरुषने विशालसे कहा-'मैं तुम्हारा पिता हैं; मेरा वर्ण श्रेत है; मैं अपने शुधकर्मसे इन्द्रलोकर्मे गया था। बेटा! ये लाल रंगवाले मेरे पिता और काले रंगवाले मेरे पितामह थे। ये नरकमें पड़े थे; तुमने हम सबको मुक्त कर दिया। तुम्हारे पिण्डदानसे हमलोग ब्रह्मलोकमें जा रहे हैं।' यों कहकर वे तीनों चले गये। विशालको पुत्र-पौत्र आदिको प्राप्ति हुई। उन्होंने राज्य भोगकर मृत्युके पक्षात् भगवान श्रीहरिको प्राप्त कर लिया॥ ४९-५९॥

एक प्रेतोंका राजा था, जो अन्य प्रेतोंके साथ बहुत पीड़ित रहता था। उसने एक दिन एक वणिक्से अपनी मुक्तिके लिये इस प्रकार कहा-'भाई! हमारे द्वारा एक ही पुण्य हुआ था, जिसका फल यहाँ भोगते हैं। पूर्वकालमें एक बार श्रवण-नक्षत्र और द्वादशी तिथिका योग आनेपर हमने अन्न और जलसहित कुम्भदान किया था; वही प्रतिदिन मध्याहके समय हमारी जीवन-रक्षाके लिये उपस्थित होता है। तुम हमसे धन लेकर गया जाओ और हमारे लिये पिण्डदान करो।" विशक्ति उससे धन लिया और गयामें उसके निमित्त पिण्डदान किया। उसका फल यह हुआ कि वह प्रेतराज अन्य सब प्रेतोंके साथ मुक्त होकर श्रीहरिके धाममें जा पहुँचा। गयाशीर्षमें पिण्डदान करनेसे मनुष्य अपने पितरोंका तथा अपना भी उद्धार कर देता है॥६०-६३॥

वहाँ पिण्डदान करते समय इस प्रकार कहना चाहिये-'मेरे पिताके कुलमें तथा माताके वंशमें और गुरु, श्रशूर एवं बन्धुजनोंके वंशमें जो मृत्युको प्राप्त हुए हैं, इनके अतिरिक्त भी जो बन्ध-बान्धव मरे हैं, मेरे कुलमें जिनका श्राद्ध-कर्म-पिण्डदान आदि लुप्त हो गया है, जिनके कोई स्त्री-पुत्र नहीं रहा है, जिनके ब्राद्ध-कर्म नहीं होने पाये हैं, जो जन्मके अंधे, लैंगड़े और विकृत रूपवाले रहे हैं, जिनका अपक्र गर्भके रूपमें निधन हुआ है, इस प्रकार जो मेरे कुलके ज्ञात एवं अज्ञात पितर हों, वे सब मेरे दिये हुए इस पिण्डदानसे सदाके लिये तृप्त हो जायेँ। जो कोई मेरे पितर प्रेतरूपसे स्थित हों, वे सब यहाँ पिण्ड देनेसे सदाके लिये तुप्तिको प्राप्त हों।' अपने कुलको तारनेवाली सभी संतानोंका कर्तव्य है कि वे अपने सम्पूर्ण पितरोंके उद्देश्यसे वहाँ पिण्ड दें तथा अक्षय लोककी इच्छा रखनेवाले पुरुषको अपने लिये भी पिण्ड अवस्य देना चाहिये ।। ६४-६८॥

बृद्धिमान पुरुष पाँचवें दिन 'गदालोल' नामक तीर्थमें स्नान करे। उस समय इस मन्त्रका पाठ करे- भगवान जनार्दन! जिसमें आपकी गदाका प्रक्षालन हुआ था, उस अत्यन्त पावन 'गदालोल' नामक तीर्थमें मैं संसाररूपी रोगकी शान्तिके लिये स्नान करता हैं'॥ ६९ है॥

'अक्षय स्वर्ग प्रदान करनेवाले अक्षयवटको नमस्कार है। जो पिता-पितामह आदिके लिये अक्षय आश्रय है तथा सब पापोंका क्षय करनेवाला

<sup>\*</sup> पिण्डो देयस्तु सर्वेभ्यः सर्वेर्व कुलजरकैः। आस्पनस्तु तथा देयो द्वावयं लोकमिच्छता॥ (अग्निप्० ११५।६८)

है, उस अक्षय वटको नमस्कार है।'--याँ प्रार्थना कर वटके नीचे श्राद्ध करके ब्राह्मण-भोजन करावे॥ ७०-७१॥

वहाँ एक ब्राह्मणको भोजन करानेसे कोटि ब्राह्मणोंको भोजन करानेका पुण्य होता है। फिर यदि बहुत-से ब्राह्मणोंको भोजन कराया जाय, पितरोंके उद्देश्यसे जो कुछ दिया जाता है, वह दिनेवाली होती है ॥७२-७४॥

अक्षय होता है। पितर उसी पुत्रसे अपनेको पुत्रवान मानते हैं, जो गयामें जाकर उनके लिये अन्नदान करता है। वट तथा वटेश्वरको नमस्कार करके अपने प्रपितामहका पूजन करे। ऐसा करनेवाला पुरुष अक्षय लोकमें जाता है और अपनी सौ पीढ़ियोंका उद्धार कर देता है। क्रमसे तब तो उसके पुण्यका क्या कहना है? वहाँ हो या बिना क्रमसे, गयाकी यात्रा महान फल

इस प्रकार आदि आग्नेच महापुराणमें 'गवा-यात्राकी विधिका वर्णन' नामक

एक भी पंद्रहर्वी अध्याय पूरा हुआ ॥ ११५ ॥

# एक सौ सोलहवाँ अध्याय

गयामें श्राद्धकी विधि

अग्निदेव कहते हैं- गायत्री-मन्त्रसे ही महानदीमें स्नान करके संध्योपासना करे। प्रात:काल गायत्रीके सम्मुख किया हुआ ब्राद्ध और पिण्डदान अक्षय होता है। सुर्योदयके समय तथा मध्याहकालमें स्नान करके गीत और वाद्यके द्वारा सावित्री देवीकी उपासना करे। फिर उन्होंके सम्मुख संध्या करके नदीके तटपर पिण्डदान करे। तदनन्तर अगस्त्यपदमें पिण्डदान करे। फिर 'योनिद्वार' (ब्रह्मयोनि)-में प्रवेश करके निकले। इससे वह फिर माताकी योनिमें नहीं प्रवेश करता, पुनर्जन्मसे मुक्त हो जाता है। तत्पश्चात् काकशिलापर बलि देकर कुमार कार्तिकेयको प्रणाम करे। इसके बाद स्वर्गद्वार, सोमकुण्ड और वायु-तीर्थमें पिण्डदान करे। फिर आकाशगङ्गा और कपिलाके तटपर पिण्ड दे। वहाँ कपिलेश्वर शिवको प्रणाम करके रुक्मिणीकण्डपर पिण्डदान करे॥ १-५॥

कोटि-तीर्थमें भगवान् कोटीश्ररको नमस्कार करके मनुष्य अमोधपद, गदालोल, वानरक एवं गोप्रचार-तीर्थमें पिण्डदान दे। वैतरणीमें गौको

नमस्कार एवं दान करके मनुष्य अपनी इक्रीस पीढ़ियोंका उद्घार कर देता है। वैतरणीके तटपर बाद एवं पिण्डदान करे। उसके बाद क्रीश्रपादमें पिण्ड दे। तृतीया तिधिको विशाला, निश्चिरा, ऋणमोक्ष तथा पापमोक्ष-तीर्थमें भी पिण्डदान करे। भस्मकुण्डमें भस्मसे स्नान करनेवाला पुरुष पापसे मुक्त हो जाता है। वहाँ भगवान् जनार्दनको प्रणाम करे और इस प्रकार प्रार्थना करे-'जनार्दन! यह पिण्ड मैंने आपके हाथमें समर्पित किया है। परलोकमें जानेपर यह मुझे अक्षयरूपमें प्राप्त हो।' गयामें साक्षात् भगवान् विष्णु ही पितृदेवके रूपमें विराजमान हैं॥ ६-१०॥

उन भगवान कमलनयनका दर्शन करके मानव तीनों ऋणोंसे मुक्त हो जाता है। तदनन्तर मार्कण्डेयेश्वरको प्रणाम करके मनुष्य गुध्रेश्वरको नमस्कार करे। महादेवजीके मृतक्षेत्र धारामें पिण्डदान करना चाहिये। इसी प्रकार गृधकृट, गृधवट और धौतपादमें भी पिण्डदान करना उचित है। पुष्करिणी, कर्दमाल और रामतीर्थमें पिण्ड दे। फिर प्रभासेश्वरको नमस्कार करके प्रेतशिलापर पिण्डदान दे। उस

समय इस प्रकार कहे - 'दिव्यलोक, अन्तरिक्षलोक तथा भूमिलोकमें जो मेरे पितर और बान्धव आदि सम्बन्धी प्रेत आदिके रूपमें रहते हों, वे सब लोग इन मेरे दिये हुए पिण्डोंके प्रभावसे मुक्ति-लाभ करें।' प्रेतशिला तीन स्थानोंमें अत्यन्त पावन मानी गयी है - गयाशीर्ष, प्रभासतीर्थ और प्रेतकुण्ड। इनमें पिण्डदान करनेवाला पुरुष अपने कुलका उद्धार कर देता है।। ११-१५॥

वसिष्ठेश्वरको नमस्कार करके उनके आगे पिण्डदान दे। गयानाभि, सुष्म्ना तथा महाकोष्टीमें भी पिण्डदान करे। भगवान गदाधरके सामने मुण्डपृष्ठपर देवीके समीप पिण्डदान करे। पहले क्षेत्रपाल आदिसहित मुण्डपृष्ठको नमस्कार कर लेना चाहिये। उनका पूजन करनेसे भयका नाश होता है, विष और रोग आदिका कुप्रभाव भी दूर हो जाता है। ब्रह्माजीको प्रणाम करनेसे मनुष्य अपने कुलको ब्रह्मलोकमें पहुँचा देता है। सुभद्रा, बलभद्र तथा भगवान् पुरुषोत्तमका पूजन करनेसे मनुष्य सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त करके अपने कुलका उद्घार कर देता और अन्तमें स्वर्गलोकका भागी होता है। भगवान् हथीकेशको नमस्कार करके उनके आगे पिण्डदान देना चाहिये। श्रीमाधवका पूजन करके मनुष्य विमानचारी देवता होता है॥ १६-२०॥

भगवती महालक्ष्मी, गौरी तथा मङ्गलमयी सरस्वतीकी पूजा करके मनुष्य अपने पितरोंका उद्धार करता, स्वयं भी स्वर्गलोकमें जाता और वहाँ भोग भोगनेके पश्चात् इस लोकमें आकर शास्त्रोंका विचार करनेवाला पण्डित होता है। फिर बारह आदित्योंका, अग्निका, रेवन्तका और इन्द्रका पूजन करके मनुष्य रोग आदिसे छटकारा पा जाता है और अन्तमें स्वर्गलोकका निवासी होता है। 'श्रीकपर्दि विनायक' तथा कार्तिकेयका पूजन करनेसे मनुष्यको निर्विघ्नतापूर्वक सिद्धि प्राप्त होती है। सोमनाथ, कालेश्वर, केदार, प्रिपतामह, सिद्धेश्वर, रुद्रेश्वर, रामेश्वर तथा ब्रह्मकेश्वर-इन आठ गुप्त लिङ्गोंका पूजन करनेसे मनुष्य सब कुछ पा लेता है। यदि लक्ष्मीप्राप्तिकी कामना हो तो भगवान् नारायण, वाराह, नरसिंहको नमस्कार करे। ब्रह्मा, विष्णु तथा त्रिपुरनाशक महेश्वरको भी प्रणाम करे। वे सब कामनाओंको देनेवाले हैं॥ २१-२५॥

सीता, राम, गरुड तथा वामनका पूजन करनेसे मानव अपनी सम्पूर्ण कामनाएँ प्राप्त कर लेता है और पितरोंको ब्रह्मलोकको प्राप्ति करा देता है। देवताओं सहित भगवान् श्रीआदि-गदाधरका पूजन करनेसे मनुष्य तीनों ऋणोंसे मुक्त होकर अपने सम्पूर्ण कुलको तार देता है। प्रेतशिला देवरूपा होनेसे परम पवित्र है। गयामें वह शिला देवमयी ही है। गयामें ऐसा कोई स्थान नहीं है, जहाँ तीर्थ न हो। गयामें जिसके नामसे भी पिण्ड दिया जाता है, उसे वह सनातन ब्रह्ममें प्रतिष्ठित कर देता है। फल्ग्बीश्चर, फल्ग्चण्डी तथा अङ्गारकेश्वरको प्रणाम करके श्राद्धकर्ता पुरुष मतङ्गमुनिके स्थानमें पिण्डदान दे। फिर भरतके आन्नमपर भी पिण्ड दे। इसी प्रकार हंस-तीर्थ और कोटि-तीर्थमें भी करना चाहिये। जहाँ पाण्डशिला नद है, वहाँ अग्निधारा तथा मधुस्रवा तीर्थमें पिण्डदान करे। तत्पश्चात् इन्द्रेश्वर्, किलकिलेश्वर तथा वृद्धि-विनायकको प्रणाम करे; तदनन्तर धेनुकारण्यमें पिण्डदान करे, धेनुपदमें गौको नमस्कार करे। इससे वह अपने सम्पूर्ण पितरींका उद्धार कर देता है। फिर सरस्वती-तीर्थमें जाकर पिण्ड दे। सायंकाल संध्योपासना करके सरस्वती देवीको प्रणाम करे। ऐसा करनेवाला पुरुष तीनों कालकी संध्योपासनामें तत्पर वेद-वेदाङ्गोंका

पारंगत विद्वान ब्राह्मण होता है।। २६-३३॥ गयाकी परिक्रमा करके वहाँक ब्राह्मणोंका पूजन करनेसे गया-तीर्थमें किया हुआ अन्नदान आदि सम्पूर्ण पुण्य अक्षय होता है। भगवान गदाधरकी स्तृति करके इस प्रकार प्रार्थना करे-'जो आदिदेवता, गदा धारण करनेवाले, गयाके निवासी तथा पितर आदिको सद्मति देनेवाले हैं, उन योगदाता भगवान् गदाधरको मैं धर्म, अर्थ, काम और मोक्षको प्राप्तिके लिये प्रणाम करता हैं। वे देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, प्राण और अहंकारसे शून्य हैं। नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, द्वैतशून्य तथा देवता और दानवींसे वन्दित हैं। देवताओं और देवियोंके समुदाय सदा उनकी सेवामें उपस्थित रहते हैं; मैं उन्हें प्रणाम करता हैं। वे कलिके कल्मय (पाप) और कालकी पोडाका नाश करनेवाले हैं। उनके कण्ठमें वनमाला स्शोभित होती है। सम्पूर्ण लोकपालोंका भी

उन्होंके द्वारा पालन होता है। वे सबके कुलोंका उद्धार करनेमें मन लगाते हैं। व्यक्त अव्यक्त-सबमें अपने स्वरूपको विभक्त करके स्थित होते हुए भी वे वास्तवमें अविभक्तात्मा ही हैं। अपने स्वरूपमें ही उनकी स्थिति है। वे अत्यन्त स्थिर और सारभृत हैं तथा भयंकर पापोंका भी मर्दन करनेवाले हैं। मैं उनके चरणोंमें मस्तक झुकाता हैं। देव! भगवान् गदाधर! मैं पितरोंका श्राद्ध करनेके निमित्त गयामें आया है। आप यहाँ मेरे साक्षी होइये। आज मैं तीनों ऋणोंसे मुक्त हो गया। ब्रह्मा और शंकर आदि देवता मेरे लिये साक्षी बनें। मैंने गयामें आकर अपने पितरोंका उद्धार कर दिया।' श्राद्ध आदिमें गयाके इस माहात्म्यका पाठ करनेसे मनुष्य ब्रह्मलोकका भागी होता है। गयामें पितरोंका ब्राद्ध अक्षय होता है। वह अक्षय ब्रह्मलोक देनेवाला है ॥ ३४-४३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरावमें 'गयामें बाद्धकी विधि' विषयक एक सी सोलहर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ ११६॥

# एक सौ सत्रहवाँ अध्याय

#### श्राद्ध-कल्प

अग्निदेव कहते हैं — महर्षि कात्यायनने मुनियोंसे जिस प्रकार श्राद्धका वर्णन किया था, उसे बतलाता हूँ। गया आदि तीथोंमें, विशेषतः संक्रान्ति आदिके अवसरपर श्राद्ध करना वाहिये। अपराह्मकालमें, अपरपक्ष (कृष्णपक्ष)-में, चतुर्थी तिथिको अथवा उसके बादकी तिथियोंमें श्राद्धोपयोगी सामग्री एकत्रित कर उत्तम नक्षत्रमें श्राद्ध करे। श्राद्धके एक दिन पहले ही ब्राह्मणोंको निमन्त्रित करे। संन्यासी, गृहस्थ, साथु अथवा स्नातक तथा श्रोत्रिय ब्राह्मणोंको, जो निन्दाके पात्र न हों, अपने कर्मोंमें लगे रहते हों और शिष्ट

एवं सदाचारी हों — निमन्त्रित करना चाहिये। जिनके शरीरमें सफेद दाग हों, जो कोढ़ आदिके रोगोंसे प्रस्त हों, ऐसे ब्राह्मणोंको छोड़ दे; उन्हें ब्राह्ममें सम्मिलित न करे। निमन्त्रित ब्राह्मण जब स्नान और आचमन करके पवित्र हो जायें तो उन्हें देवकर्ममें पूर्वाभिमुख बिठावे। देव-श्राह्म, पितृ-श्राह्ममें तीन-तीन ब्राह्मण रहें अथवा दोनोंमें एक-एक ही ब्राह्मण हों। इस प्रकार मातामह आदिके श्राह्ममें भी समझना चाहिये। शाक आदिसे भी श्राह्म-कर्म करावे॥ १—५॥ श्राह्मके दिन ब्रह्मचारी रहे, क्रोध और उतावली न करे। नम्र, सत्यवादी और सावधान रहे। उस दिन अधिक मार्ग न चले, स्वाध्याय भी न करे, मीन रहे। सम्पूर्ण पंक्तिमुर्धन्य (पंक्तिमें सर्वश्रेष्ट अथवा पंक्तिपावन) ब्राह्मणोंसे प्रत्येक कर्मके विषयमें पुछे। आसनपर कुश बिछावे। पितुकर्ममें कुशोंको दहरा मोड देना चाहिये। पहले देव-कर्म, फिर पित्-कर्म करे। देव-धर्ममें स्थित ब्राह्मणोंसे पुछे —'मैं विश्वेदेवोंका आवाहन करूँगा।' ब्राह्मण आज्ञा दें —' आवाहन करो ', तब 'विश्वेदेवास आगत शृण्ताम इमः हवम्, एदं बर्हिर्निषीदत' (यजु० ७।३४)—इस मन्त्रके द्वारा विश्वेदेवोंका आबाहन करके आसनपर जौ छोड़े तथा 'विश्वेदेखा: शृण्तेमः हवं मे ये अन्तरिक्षे य उपद्यविष्ट । ये अग्निजिह्वा उत या यजत्रा आसद्यास्मिन् वर्हिषि मादयध्यम्॥' (यज्० ३३।५३)-इस मन्त्रका जप करे। तत्पक्षात् पितुकर्ममें नियुक्त ब्राह्मणींसे पुछे - 'मैं पितरोंका आवाहन करूँगा।' ब्राह्मण कहें—'आवाहन करो।' तब 'उशन्तस्त्वा०' इस मन्त्रका पाठ करते हुए आवाहन करे। फिर 'अपहता अस्रा रक्षाःसि वेदियद:॥' (यज् २।२९)-इस मन्त्रसे तिल बिखेरकर 'आवन्त न:o" इत्यादि मन्त्रका जप करे। इसके बाद पवित्रकसहित अर्घ्यपात्रमें 'शं नो देवीo' इस मन्त्रसे जल डाले॥६-१०॥

तदनन्तर 'यबोऽसि' इस मन्त्रसे जी देकर पितरोंके निमित्त सर्वत्र तिलका उपयोग करे। (पितरोंके अर्घ्यपात्रमें भी 'श्रं नो देवी०' इस मन्त्रसे जल डालकर) 'तिलोऽसि सोमदेवत्यो गोसवे देवनिर्मितः। प्रत्नवद्धिः प्रत्तः स्वधया पितृँ हो कान् पृणीहि नः स्वधा। यह मन्त्र पढ़कर तिल डाले। फिर 'श्रीश्च ते लक्ष्मीश्च पल्याव-होरात्रे पार्श्व नक्षत्राणि रूपमिश्चनौ व्यात्तम्। इष्णित्व-षाणामुं म इषाण सर्वलोकं म इषाण॥ (यजु० ३१।२२) इस मन्त्रसे अर्घ्यपात्रमें फूल छोड़े। अर्घ्यपात्र सोना, चाँदी, गूलर अथवा पत्तेका होना चाहिये। उसोमें देवताओंके लिये सव्यभावसे और पितरोंके लिये अपसव्यभावसे उक्त वस्तुएँ रखनी चाहिये। एक-एकको एक-एक अर्घ्यपात्र पृथक्-पृथक् देना उचित है। पितरोंके हाथोंमें पहले पवित्री रखकर ही उन्हें अर्घ्य देना चाहिये॥ ११—१३॥

तत्पश्चात् (देवताओंके अर्घ्यपात्रको बायें हाथमें लेकर उसमें रखो हुई पवित्रीको दाहिने हाथसे निकालकर देव-भोजन-पात्रपर पूर्वाग्र करके रख दे। उसके ऊपर दूसरा जल देकर अर्घ्यपात्रको दककर) निम्नाङ्कित मन्त्र पढे- 'ॐ या दिख्या आपः पयसा सम्बभवर्षा अन्तरिक्षा उत पार्धिवीर्याः। हिरण्यवर्णा यज्ञियास्ता आप: शिवा: श: स्योना: सहवा भवन्तु॥' फिर (जी, कुश और जल हाथमें लेकर संकल्प पढे-) 'ॐ अद्यामुकगोत्राणां पितृपितामह-अमकामकशर्मणाम् प्रिपितामहानाम् अपुकञ्चाद्धसम्बन्धिनो विश्वेदेवा:एष वो हस्तार्घ्य: स्वाहा।'- वों कहकर देवताओंको अर्घ्य देकर पात्रको दक्षिण भागमें सीधे रख दे। इसी प्रकार पिता आदिके लिये भी अर्घ्य दे। उसका संकल्प इस प्रकार है-'ओमद्य अमुकगोत्र पितः अमुकशर्मन् अमुकश्राद्धे एष हस्तार्घ्यः ते स्वधा।

र. श्राद्ध आरम्भ करनेसे पूर्व रक्षा-दीप जला लेना चाहिये।

२, ॐ उज्ञन्तसत्ता निधीमद्भुशना: समिधीमहि। उज्ञनुरुत आवह चितृन् हविषे आतमे । (यजु० १९।७०)

<sup>3.</sup> ३५ आयन् नः पिताः सीम्पासोऽभिन्नातः पविभिर्देवचनैः । अस्मिन् यते स्वधया मदनोऽधिव्रवन् तेऽवनवस्मान्॥ (यज् १९१५८)

४. ॐ र्ज नो देवीरभिष्टय आपी भवन्तु धीतये। त्रीय्योरभिज्ञवन्तु नः ॥ (अधर्व० १।६।१)

५. ३३ यतोऽसि यवयास्मद्देपो मध्यासती:। (यज् ५।२६)

इसी तरह पितामह आदिको भी दे। फिर सब अर्घ्यंका अवशेष पहले पात्रमें डाल दे अर्थात् प्रपितामहके अर्घ्यमें जो जल आदि हो, उसे पितामहके पात्रमें डाल दे। इसके बाद वह सब पिताके अर्घ्यपात्रमें रख दे। पिताके अर्घ्यपात्रको पितामहके अर्घ्यपात्रके ऊपर रखे। फिर उन दोनोंको प्रपितामहके अर्घ्यपात्रके ऊपर रख दे। तत्पश्चात् तीनोंको पिताके आसनके वामभागमें 'पितृभ्य: स्थानमसि।' ऐसा कहकर उलट दे। तदनन्तर वहाँ देवताओं और पितरोंके लिये गन्ध, पुष्प, धूप, दीप तथा वस्त्र आदिका दान किया जाता है। १४—१६॥

उसके बाद श्राद्धकर्ता पुरुष पात्रमेंसे पृतयुक्त अन्न निकालकर ब्राह्मणोंसे पूछे — 'मैं अग्निमें इस अन्नका हवन करूँगा।' ब्राह्मण आजा दें— 'करो'। तब साग्निक पुरुष तो अग्निमें हवन करे और निर्ग्निक पुरुष पवित्रीयुक्त पितरके हाथ (अथवा जल)-में मन्त्रसे आहुति दे। पहली आहुति 'अग्निये कव्यवाहनाय स्वाहा।' (यजु० २। २९) कहकर दे। दूसरी आहुति 'सोमाय पितृमते स्वाहा।' (यजु० २। २९) इस मन्त्रसे दे। दूसरे विद्वानोंका मत है कि 'यम' एवं 'अङ्गिरा' के उद्देश्यसे आहुति दें। हवनसे शेष बचे हुए अन्नमेंसे क्रमशः देवताओं और पितरोंके पात्रोंमें परोसे और पात्रको हाथसे इक दे। उस समय

निम्नाङ्कित मन्त्रका जप करे—'ॐ पृथिवी ते पात्रं द्यौरिपधानं ख्राह्मणस्य मुखेऽमृतेऽमृतं जुहोमि स्वाहा। इदं विष्णुर्विचकमे त्रेधा निद्धे पदम् समूबमस्य पाःसुरे स्वाहा॥ कृष्ण हव्यमिदं रक्ष मदीयम्।' (यजु० ५।१५) ऐसा पढ्कर अन्तमं ब्राह्मणके अँगूठेका स्पर्श करावे। (देवपात्रोंपर 'यवोऽसि यवयास्मद्-द्वेषो यवयारातीः।' इस मन्त्रसे जौ छींटे) और पितरोंके पात्रोंपर 'अपहता असुरा रक्षाःसि वेदिषदः।' इस मन्त्रसे तिल छींटकर संकल्पपूर्वक अन्न अर्पण करे। तदनन्तर 'जुषध्यम्।' (आपलोग अन्न ग्रहण करें) ऐसा कहकर गायत्री-मन्त्र आदिका जप करे॥१७ —२१॥

देवताभ्यः चितृभ्यश्च महायोगिभ्य एव छ। नमः स्वधायै स्वाहायै नित्यमेव नमो नमः॥

'इस मन्त्रका भी जप करे। पितरोंको तृस जानकर पात्रमें अत्र बिखेरे। फिर एक-एक बार सबको जल दे। पूर्ववत् सव्यभावसे गायत्री-जप करके 'मधु बाता' इस ऋचाका जप करे।' इसके बाद बाह्मणोंसे पूछे—'आपलोग तृस हो गये?' बाह्मण कहें—'हाँ, हम तृस हो गये।' तदनन्तर शेष अत्रको बाह्मणोंकी आज्ञा लेकर एकमें मिला दे और पिण्ड बनानेके लिये पात्रसे बाहर निकाले और पितरोंके उच्छिष्ट अन्तके पास ही अवनेजन करके कुशोंपर संकल्पपूर्वक तीन

१. यदि दूसरेको भूमिमें बाद्ध करते हों तो चोड़ा अब और कल कुमानर अपसम्बन्धकसे रखकर कहें—'इदमत्रमेतद्धस्वामिपितृभ्यो नमः ।'

२. देवताओं, पितरों, महायोगियों, स्वधा और स्वाहाको मेरा सर्वदा नमस्कार है, नमस्कार है।

३. यह मन्त्र तीन ऋषाओं में है । पूरा मन्त्र इस प्रकार है — ॐ सथु बाता ऋतायते सथु क्षरित सिन्धवः । माध्वीर्यः सन्त्वोषधीः ॥ १ ॥ ॐ मधु नक्तमुतीवसी मधुमत् पाधिवः रवः । मधु चौरस्तु नः चिता ॥ २ ॥ ॐ मधुमात्री वनस्पतिर्मधुमीऽस्तु सूर्यः । माध्वीर्यायो भवन्तु नः ॥ ३ ॥ (यजु० १३ । २७ — २९) ॐ मधु मधु मधु ॥

४. उक्त ऋषाके अतिरिक्त भी 'उदीरतामवर०' (यजु० १९। ४९) इत्यादि पितृमन्त्रीका 'ॐ कृणुष्य पाजः०' (यजु० १३।९) इत्यादि रक्षोचन-मन्त्रीका, 'सहस्रशोषां:०' (यजु० ३१) इत्यादि पुरुषसृक्तका तथा 'ॐ आतु: शिशानः०' (यजु० १७।३३) इत्यादि मन्त्रीका एवं शतरुद्रियका पाठ भी किया जाता है।

<sup>&#</sup>x27;नमातुष्यं विरूपाक्ष नमातेऽनेकचकुषे। नमः पिनाकडालाय वक्षास्ताय वै नमः व' इस श्लोकको भी पढ्ना चाहिये।

पिण्डदान करे।' दूसरोंका मत है कि ब्राह्मण जब भोजनके पश्चात हाथ-मुँह धोकर आचमन कर लें, तब पिण्डदान देना चाहिये। आचमनके पश्चात जल, फुल और अक्षत दे॥ २२-- २५ ई॥

फिर अक्षय्योदक देकर मनुष्य आशीर्वादकी प्रार्थना करे'। 'ॐ अघोरा: पितर: सन्तु।' (मेरे पितर सौम्य हों।) ऐसा कहकर जल गिरावे, फिर प्रार्थना करे-'हमारा गोत्र सदा ही बढता रहे. हमारे दाता भी निरन्तर अभ्युदयशील हों, वेदोंकी पठन-पाठन-प्रणाली बढे। संतानोंकी भी वृद्धि हो। हमारी श्रद्धामें कमी न आवे; हमारे पास देने योग्य बहुत सामान संचित रहे; हमारे यहाँ अत्र भी अधिक हो। हम अतिथियोंको प्राप्त करते रहें अर्थात् हमारे घरपर अतिथियोंका पितरोंके) अर्ध्यपत्रको उत्तान करके देवश्राद्ध

शुभागमन होता रहे। हमारे पास माँगनेवाले आवें, किंतु हम किसीसे न माँगें।' फिर स्वधा-वाचनके लिये पिण्डोंपर पवित्रकसहित कुश बिछावे और ब्राह्मणोंसे पूछे — में स्वधा-वाचन कराऊँगा।' ब्राह्मण आज्ञा दें-'स्वधा-वाचन कराओ।' तब श्राद्धकर्ता पुरुष इस प्रकार कहे-'ब्राह्मणो! आपलोग मेरे पिता, पितामह और प्रिपतामहके लिये स्वधा-वाचन करें।' ब्राह्मण कहें-' अस्तु स्वधा।' तदनन्तर 'कर्ज बहुन्तीरमृतं वृतं पयः कीलालं परिस्नुतम् स्वधा स्थ तर्पयत में पितृन्' (यजु॰ २।३४)—इस मन्त्रसे कुशॉपर दुग्ध-मित्रित जलकी दक्षिणाग्रधारा गिरावे, ' फिर (सब्य होकर देवार्घ्यपात्रको हिला दे और

t. इसके पहले कुछ दूरपर दक्षिणांप कुल बिलाका भूमिको सीच दे और तिल-मृतसहित अंग एवं जल लेकर— '35 अग्विदरभाश में जीवा वेडप्यदरभा: कुले मम | धूमी दतेन तृप्यन् तृप्त मानु पर्रा गठिम् s'

यह पदकर पूर्वीक कुशीपर यह अन-जल बिखोर दे। तदननार अतनामन करके भगवानुका स्मरण कर तीन भार गायत्री-मन्त्रका जय करें। इसके बाद अपसव्यभावसे बालुको भीकोर वेटी बनाकर उसके उत्पर कुछके मुलसे प्राटेशमात्र तीन रेखा खींचे। उस समय ' ३३ अपहलाo' हत्यादि मन्त्र पदे। फिर रेसाके वारों और उत्पुक्तने अङ्गार-भ्रमण करावे। इसका मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ ये रूपाणि प्रतिमुख्याना असुराः सन्तः स्वधवा चरन्ति । यरापुरो निपुरो ये भारत्योग्यहौत्तीकाश्चणुदात्यस्यात् ॥' (यतु० २ । ३०) तत्पक्षात् रेखापर तीन कृत बिहाकर सम्प्रभावसे गायश्री-जय करके फिर अपसम्बच्चको दोनेमें जल, तिल, गन्ध-पुण लेकर 'ॐ अद्यामुकगोत्र फिर: अमुकत्तर्मन् अमुकत्राद्धे पिण्डस्थानेऽप्राथनेनिक्य ते स्थाभा ऐसा कडकर कुतपर जल पिरावे। यह 'अथनेजन' है। पिण्ड देनेके बाद पिण्डके ऊपर उसी पात्रसे वल गिराकर उसी प्रकार संकल्प पदकर प्रत्यवनेजन किया जाता है। उसमें "प्रत्यवनेनिक्ष" कहना चाहिये। पिण्डदानका संकरप इस प्रकार है--ऑपदामुकगोत्र पित: अमुकतार्थन् अमुकतार्थे एव पिण्डस्ते भ्यथा।' इसी प्रकार पितामह आदिको भी देना चाडिये। पिण्डदानके अननार पिण्डके आधारभूतं कुर्मोमें अपने हाथ चीहकर कहे —' ३३ लेपधारभुक: पितरस्तृप्यन्तु।' फिर सञ्यभावसे तीन चार आचमन करके बीहरिका स्मान्त करे। तदनना अध्यस्व्यध्वसे दक्षिणको और मुँह करके कहे—'अत्र फिरो मादयध्व यथाभागमासुवायच्यम्।' (यज् २ । ३१) फिर वामावर्तसे उत्तरको ओर मुँहकर श्वास रोककर प्रसन्नवित हो प्रकाशमान मूर्तिवाले पितरीका ध्यान करते हुए फिर उसी मार्गसे लौटकर दक्षिणाभिमुख हो जाय और कडे—' अमीमदन्त फितरो यथाभागमायुषायिकत।' (यज् ० २। ३१) इसके बाद पहलेके अवनेजनपात्रमें जो लेव जल हो, उसे पिण्डपा गिराकर प्रत्यवनेजन दें। उसका संकल्प अवनेजनकी ही भीति है। 'अवनेनिक्ष'को 'प्रत्यवनेनिक्ष' कहना चाहिये। बहुवचनमें 'प्रत्यवनेनिग्ध्यम्' का उच्चारण करना उचित है।

२. प्रत्यवनेजनके बाद नीवी-विश्वेसन करके सञ्चपावसे आचमन करे। फिर अपसञ्च हो बार्वे हायसे दाहिने हायमें सुत्र लेकर ' ॐ नमी व: पितरी रसाय नमी व: पितर: सोबाय नमी व: पितरी जीवाय नमी व: पितर: स्वधार्य नमी व: पितरी घोराय नमी व: पितरी मन्यवे नमो य: पितर: पितरो नमो वो गृहात्र: पितरो दशमतो व:फितरो देष्म" ( बङ् २ । ५२)—इस मन्त्रका पाठ करके "एतद व: पितरो वास: " (यज् २ । ३२) — ऐसा कहते हुए छहाँ पिण्डोंपर सुत्र रखकर संकल्प करे — अद्यायकगोत्र पितः (पितायह, प्रपितायह आदि) अमुकलर्पन् अमुक्तकाद्धे पिण्डे एतते वासः स्वथा।' तत्पश्चात् 'ॐ क्रिका आपः सन्तु।' कड्कर जल, 'ॐ सीमनस्वम् अस्तु।' इस वाक्यका उच्चारण करके फूल, 'ॐ अक्षतं चारिष्टमस्तु।' कहकर अक्षत अवराजीयर डाले। फिर मोटक, तिल और जल लेकर 'ॐ अद्यामकगोत्रस्य पितुः अमुकत्रार्मणः अमुकत्राद्धे दत्तान्येतान्कायानादिकानि अध्ययाणि सन्द।' इस प्रकार संकल्प पढकर छोड दे। तरपक्षात् सच्य हो दक्षिण दिहाकी और देखते हुए पिण्डोंके कपर पूर्वात जलधारा गिरावे और पढे —' ॐ अघोरा: पितर: सन्दु।' इसके बाद हाथ जोड पूर्वाभिमुख हो मूलमें कहे अनुसार आशी:-प्रार्थना करे।

3. इसके बाद स्वयं प्रककर सब पिण्डोंको चकसे सुँच ले और उठा दे। पिण्डोंके आधारभूत कुशोंको तथा उल्पुक (जिससे

अकार-ध्रमण कराया गया था)-को अग्निमें डाल दे।

तथा पितृश्राद्धकी प्रतिष्ठाके लिये यथाशिक क्रमशः सुवर्ण और रजतकी दक्षिणा दे। इसके बाद 'विश्वेदेवाः प्रीयन्ताम्। — ऐसा कहकर देवताओंका विसर्जन करे और 'वाजेवाजेऽबत वाजिनो नो धनेषु विप्रा अमृता ऋतज्ञाः। अस्य मध्यः पिबत मादयध्यं तृप्ता यात पिथिभिर्देवयानैः॥' (यजु० २१।११)—इस मन्त्रसे पिता आदिका विसर्जन करे॥ २६—३२॥

(तत्पश्चात् सव्यभावसे 'देवताभ्यश्च०' इत्यादि पढ़करं भगवान्का स्मरणं करे। फिर अपसव्यभावसे रक्षादीपको जुझा दे। उसके बाद सव्यभावसे भगवान्से प्रार्थना करे—'प्रमादात्कुर्वतां कर्म प्रव्यवेतास्त्ररेषु यत्। स्मरणादेव तद् विष्णोः सम्पूर्णं स्यादिति श्रुतिः॥ यस्य स्मृत्या च नामोक्त्या तपोयज्ञक्कियादिषु। न्यूनं सम्पूर्णतां व्यति सद्यो वन्दे तमच्युतम्॥' इत्यादि) तदनन्तर 'आ मा वाजस्य०' (यजु० ९।१९) इत्यादि मन्त्र पढ़कर ब्राह्मणंके पीछे-पीछे जाय और ब्राह्मणंकी परिक्रमा करके अपने घरमें जाय। प्रत्येक मासकी अमावस्थाको इसी प्रकार पार्वण-श्राद्ध करना चाहिये॥ ३३॥

अब मैं एकोदिष्ट श्राद्धका वर्णन करूँगा। यह श्राद्ध पूर्ववत् ही करे। इसमें इतनी ही विशेषता है कि एक ही पवित्रक, एक हो अर्घ्य और एक ही पिण्ड देना चाहिये। इसमें आवाहन, अग्निकरण और विश्वेदेव-पूजन नहीं होता। जहाँ तृप्ति पूछनी हो, वहाँ 'स्वदितम्?' ऐसा प्रश्न करे। ब्राह्मण उत्तर दे—'सुस्वदितम्।','उपतिष्ठताम्'— कहकर अर्पण करे। अक्षव्योदक भी दे। विसर्जनके समय 'अभिरम्यताम्' का उच्चारण करे। ब्राह्मण कहें— 'अभिरताः स्मः।' शेष सभी वातें पूर्ववत् करनी चाहिये॥ ३४—३६॥

अब सिएण्डीकरणका वर्णन करूँगा। यह वर्षके अन्तमें और मध्यमें भी होता है। इसमें पितरोंके लिये तीन पात्र होते हैं और प्रेतके लिये एक पात्र अलग होता है। चारों अर्घ्यपात्रोंमें पिवत्री, तिल, फूल, चन्दन और जल डालकर भर दिया जाता है। फिर उन्होंसे ब्राद्धकर्ता पुरुष अर्घ्य देता है। 'ये समाना:०' (यजु० १९।४५-४६) इत्यादि दो मन्त्रोंसे प्रेतके अर्घ्यपात्रको क्रमशः तीनों पितरोंके अर्घ्यपात्रमें मिलाया जाता है। इसी प्रकार पिण्डदान, दान आदि पूर्ववत् करके प्रेतके पिण्डको पितरोंके पिण्डमें मिलाया जाता है। इससे प्रेतको पितरोंके पिण्डमें मिलाया जाता है। इससे प्रेतको 'पितृ' पदवी प्राप्त होती है॥३७ —३९॥

अव 'आध्युदियक' श्राद्ध वतलाता हूँ। इसकी सब विधि पूर्ववत् है। इसमें पितृसम्बन्धी मन्त्रके अतिरिक्त अन्य मन्त्रोंका जप करना चाहिये। पूर्वाह्मकालमें आध्युदियक श्राद्ध और उसकी प्रदक्षिणा करनी चाहिये। इसमें कोमल कुश ही उपचार है। यहाँ तिलके स्थानपर जौका ही उपयोग होता है। ब्राह्मणोंसे पितरोंकी तृसिके लिये प्रश्न करते समय 'सम्पन्नम्?' का प्रयोग करना चाहिये। ब्राह्मण उत्तर दे 'सुसम्पन्नम्'। इसमें दही, अक्षत और बेर आदिके ही पिण्ड होते हैं। आवाहनके समय पृछे —'मैं 'नान्दीमुख' नामवाले पितरोंका आवाहन करूँगा।' इसी प्रकार अक्षय्य-

<sup>\*</sup> दक्षिणाका संकल्प इस प्रकार है —जिकुशा, जी और जल हायमें लेकर—'ॐ अद्यामुकगोत्राणां पितृपितामहप्रपितामहानाम् (मातामहप्रमातामहत्वद्वप्रमातामहानां च) अमुकामुकशर्मणाम् अमुकश्चद्वसम्बन्धियां विक्षेत्रां देवानां कृतैतदमुकश्चाद्वप्रतिष्ठाणं हिरण्यमनिदेवत्यं तन्मृत्योपकित्यतं इत्यं वा वधानामगोत्राय बाद्यणाय दक्षिणाल्येन दातुमहमुत्त्युवे ।' तृतेत दिया जाता हो तो 'सम्प्रददे' कहना चाहिये। मोटक, तिल, जल लेकर 'ओमधामुकगोत्रस्य पितृ: अमुकशर्मणः कृतैतच्याद्वप्रतिष्ठार्यं रवतं चन्द्रदेवत्यं तन्मृत्योपकित्यतं इत्यं यधानाम' इत्यादि कहकर पिता आदिके लिये दक्षिणा दें।

तृप्तिके लिये 'ग्नीयताम्' ऐसा कहे। फिर पूछे —
'मैं नान्दीमुख पितरोंका तृप्ति-वाचन कराऊँगा।'
ब्राह्मणोंकी आज्ञा लेकर कहे — 'नान्दीमुखाः पितरः
ग्रीयन्ताम्।' (नान्दीमुख पितर तृप्त एवं प्रसन्न
हों।) (माता, पितामहो, प्रिपतामहो) पिता,
पितामह, प्रिपतामह और (सपत्नीक) मातामह,
प्रमातामह तथा वृद्धप्रमातामह — ये नान्दीमुख
पितर हैं॥ ४० — ४४॥

आध्युदयिक श्राद्धमें 'स्वधा' का प्रयोग न करे और युग्म ब्राह्मणोंको भोजन करावे। अब मैं पितरोंकी तृप्ति बतलाता हूँ। ग्राम्य अन्तसे तथा जंगली कन्द, मूल, फल आदिसे एक मासतक पितरोंकी तृप्ति बनी रहती है और गायके दूध एवं खीरसे एक वर्षतक पितरोंकी तृप्ति रहती है तथा वर्षा ऋतुमें त्रयोदशीको विशेषतः मया-नक्षत्रमें किया हुआ श्राद्ध अक्षय होता है।' मन्त्रका पाठ करनेवाला, अग्निहोत्री, शाखाका अध्ययन करने-वाला, छहों अङ्गोंका विद्वान्, त्रिणाचिकेत्रो, त्रिमधुरे, धर्मद्रोणका' पाठ करनेवाला, त्रिसुपणे तथा बृहत् सामका ज्ञाता—ये ब्राह्मण पंकिपावन (पंकिको पवित्र करनेवाले) माने गये हैं॥ ४५—४७॥

अब काप्य श्राद्धकल्पका वर्णन करूँगा।

प्रतिपदाको श्राद्ध करनेसे बहुत धन प्राप्त होता है। द्वितीयाको श्राद्ध करनेसे श्रेष्ठ स्त्री मिलती है। चतुर्धीको किया हुआ श्राद्ध धर्म और कामको देनेवाला है। पुत्रकी इच्छावाला पुरुष पञ्चमीको श्राद्ध करे। यष्टीके श्राद्धसे मनुष्य श्रेष्ट होता है। सप्तमीके ब्राद्धसे खेतीमें लाभ होता और अष्टमीके श्राद्धसे अर्थकी प्राप्ति होती है। नवमीको श्राद्धका अनुष्ठान करनेसे एक खुरवाले घोडे आदि पशु प्राप्त होते हैं। दशमीके श्राद्धसे गो-समुदायकी उपलब्धि होती है। एकादशीके श्राद्धसे परिवार और द्वादशीके श्राद्धसे धन-धान्य बढता है। त्रयोदशीको ब्राद्ध करनेसे अपनी जातिमें श्रेष्ठता प्राप्त होती है। चतुर्दशीको उसीका श्राद्ध किया जाता है, जिसका शस्त्रद्वारा वध हुआ है। अमावास्याको सम्पूर्ण मृत व्यक्तियोंके लिये श्राद्ध करनेका विधान है ॥ ४८-५१ ॥

'जो दशार्णदेशके वनमें सात व्याध थे, ये कालंजर गिरिपर मृग हुए, शरद्वीपमें चक्रवाक हुए तथा मानस सरोवरमें इंस हुए। वे ही अब कुरुक्षेत्रमें वेदोंके पारंगत बिद्धान् ब्राह्मण हुए हैं। अब उन्होंने दूरतकका मार्ग तथ कर लिया है; तुमलोग उनसे बहुत पीछे रहकर कष्ट पा रहे

(0-6, 20)

कुछ लीग बादमें मांसका भी विधान मानते हैं, चांतु बादकमंगें मांस कितना निन्दतीय है, यह श्रीमद्वागयत, सप्तम स्कन्ध, अध्याय १५ के इन क्लोकोंसे स्पष्ट हो जाता है—

न दघादामित्रं आहे न चाछाह्रमंतत्त्ववित् । मुन्यतेः स्वाप्यत् प्रोतिर्वधा न पनुश्चिसया। नैतादृशः परो धर्मो नृगां सद्धर्मीमच्छताम् । न्यासो दण्डस्य भृतेषु पनोवाकायकस्य यः॥ दव्यपत्रैर्वश्यमाणं दृद्धा भृतानि विभ्यति । एष माकस्त्रो इन्यादतन्त्रो झमुतृब् धुषम्॥

<sup>&</sup>quot;धर्मीक पर्मको समझनेवाला पुरम ब्राह्ममें (खानेके लिये) मांस न दे और न स्वयं हो खाय; क्योंकि पितृगणको तृष्टि बैसी मुनिजनोचित आहारसे होती है, बैसी पशुहिंसासे नहीं होती। सद्धर्मकी इच्छावाले पुरमोके लिये 'सम्पूर्ण प्रणियोंके प्रति मन, वाणी और शरीरसे दण्डका त्याग कर देना'—इसके सम्मन और कोई बेह धर्म नहीं है। दुरुवको इच्चावज्ञसे यबन करते देखकर जीव डरते हैं कि 'यह अपने ही प्रामोका पोपण करनेवाला निर्दय अज्ञानो मुझे अवस्य मार डालेगा।" अवस्य ब्राह्मकर्ममें मांसका उपयोग कभी नहीं करना चाहिये।

२. द्वितीय कठके अन्तर्गत 'अयं वात य: पवते' उत्पादि 'जिनाचिकेत' नामक तीन अनुवाकोंको पदने या उसका अनुवान करनेवाला।

३. 'मधुवाता॰' इत्यादि तीन ऋचाओंका अध्ययन और मधुवतका आचाण करनेवाला।

४. 'धर्मव्याधा दशार्णेषु' इत्यादि प्रसंगका नाम यहाँ 'धर्मद्रोज' कहा गया है।

५ 'ब्रह्म मेत् माम्' इत्यादि तोन अनुवाकोंका अध्ययन और तत्सम्बन्धी वृत करनेवाला।

हो।'\* श्रद्ध आदिके अवसरपर इसका पाठ करनेसे श्राद्ध पूर्ण एवं ब्रह्मलोक देनेवाला होता है। यदि पितामह जीवित हो तो पुत्र आदि अपने पिताका तथा पितामहके पिता और उनके भी पिताका श्राद्ध करे। यदि प्रपितामह जीवित हो तो पिता, पितामह एवं वृद्धप्रपितामहका ब्राद्ध करे। इसी प्रकार माता आदि तथा मातामह आदिके श्राद्धमें भी करना चाहिये। जो इस श्राद्धकल्पका पाठ करता है, उसे श्राद्ध करनेका फल मिलता है॥५२-५६॥

किया हुआ श्राद्ध अक्षय होता है। आश्विन शुक्ला नवमी, कार्तिककी द्वादशी, माघ तथा भारपदकी तृतीया, फाल्गुनकी अमावास्या, पौष शुक्ला एकादशी, आषाढ्की दशमी, माघमासकी सप्तमी, श्रावण कृष्णपक्षको अष्टमी, आषाढ्, कार्तिक, फाल्गुन तथा ज्येष्ठकी पूर्णिमा —ये तिथियौँ स्वायम्भुव आदि मनुसे सम्बन्ध रखनेवाली हैं। इनके आदिभागमें किया हुआ ब्राद्ध अक्षय होता है। गया, प्रयाग, गङ्गा, कुरुक्षेत्र, नर्मदा, श्रीपर्वत, प्रभास, शालग्रामतीर्थ (गण्डको), काशी, गोदावरी तथा श्रीपुरुषोत्तमक्षेत्र उत्तम तीर्थमें, युगादि और मन्वादि तिथिमें आदि तीर्थोंमें ब्राह्व उत्तम होता है॥ ५७ —६२॥

> इस प्रकार आदि आग्नेषु महापुराधमें 'ब्राह्म-कल्पका वर्णन' नामक एक सी सत्रहर्वो अध्याय पूरा हुआ ॥ ११७॥

### एक सौ अठारहवाँ अध्याय भारतवर्षका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- समुद्रके उत्तर और हिमालयके दक्षिण जो वर्ष है, उसका नाम 'भारत' है। उसका विस्तार नौ हजार योजन है। स्वर्ग तथा अपवर्ग पानेकी इच्छावाले पुरुषोंके लिये यह कर्मभूमि है। महेन्द्र, मलय, सह्य, शुक्तिमान्, हिमालय, बिन्ध्य और पारियात्र-ये सात यहाँके कुल-पर्वत हैं। इन्द्रद्वीप, कसेरु, ताप्रवर्ण, गभस्तिमान, नागद्वीप, सौम्य, गान्धर्व और वारुण-ये आठ द्वीप हैं। समुद्रसे घरा हुआ भारत नवाँ द्वीप है।। १-४॥

भारतद्वीप उत्तरसे दक्षिणकी ओर हजारों

भारतकी स्थिति मध्यमें है। इसमें पूर्वकी ओर किरात और (पश्चिममें) यवन रहते हैं। मध्यभागमें ब्राह्मण आदि वर्णौंका निवास है। वेद-स्मृति आदि नदियाँ पारियात्र पर्वतसे निकली है। विन्ध्याचलसे नर्पदा आदि प्रकट हुई है। सह्य पर्वतसे तापी, पयोष्णी, गोदावरी, भीमरथी और कृष्णवेणा आदि नदियोंका प्रादुर्भाव हुआ है॥५-७॥

मलयसे कृतमाला आदि और महेन्द्र पर्वतसे त्रिसामा आदि नदियाँ निकली हैं। शुक्तिमान्से कुमारी आदि और हिमालयसे चन्द्रभागा आदिका प्रादुर्भाव हुआ है। भारतके पश्चिमभागमें कुरु, योजन लंबा है। भारतके उपर्युक्त नौ भाग हैं। पाञ्चाल और मध्यदेश आदिकी स्थिति है॥८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'भारतवर्षका वर्णन' नामक एक सौ अठारहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ११८॥

<sup>\*</sup> सप्तव्याधा दत्रारव्ये मृगाः कालक्करे गिरी । चक्रवाकाः करद्वीपे तेऽपि जाताः कुरुक्षेत्रे ब्राह्मणा वेदपारगाः। प्रस्थिता दूरमध्यानं वृयं तेभ्योऽवसीदतः॥

## एक सौ उन्नीसवाँ अध्याय

### जम्बू आदि महाद्वीपों तथा समस्त भूमिके विस्तारका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं — जम्बूडीपका विस्तार एक लाख योजन है। वह सब ओरसे एक लाख योजन विस्तृत खारे पानीके समुद्रसे चिरा है। उस क्षारसमुद्रको घेरकर प्लक्षडीप स्थित है। मेधातिथिके सात पुत्र प्लक्षडीपके स्वामी हैं। शान्तभय, शिशिर, सुखोदय, आनन्द, शिव, क्षेम तथा धुव—ये सात ही मेधातिथिके पुत्र हैं; उन्होंके नामसे उक्त सात वर्ष हैं। गोमेध, चन्द्र, नारद, दुन्दुभि, सोमक, सुमना और शैल—ये उन वर्षोंके सुन्दर मर्यादापर्वत हैं। वहाँक सुन्दर निवासी 'वैभ्राज' नामसे विख्यात हैं। इस द्वीपमें सात प्रधान नदियाँ हैं। प्लक्षसे लेकर शाकद्वीपतकके लोगोंकी आयु पाँच हजार वर्ष है। वहाँ वर्णाश्रम-धर्मका पालन किया जाता है। १—५॥

आर्य, करु, विविंश तथा भावी —यही वहाँके ब्राह्मण आदि वर्णीकी संज्ञाएँ हैं। बन्द्रमा उनके आराध्यदेव हैं। प्लक्षद्वीपका विस्तार दो लाख योजन है। वह उतने ही बड़े इक्षुरसके समुद्रसे षिरा है। उसके बाद शाल्मलद्वीप है, जो प्लक्षद्वीपसे दुगुना बढ़ा है। वपुष्पान्के सात पुत्र शाल्मलद्वीपके स्वामी हुए। उनके नाम हैं - श्वेत, हरित, जीमृत, लोहित, बैद्युत, मानस और सुप्रभ। इन्हीं नामोंसे वहाँके सात वर्ष हैं। वह प्लक्षद्वीपसे दुगुना है तथा उससे दुगुने परिमाणवाले 'सुरोद' नामक (मदिराके) समुद्रसे थिरा हुआ है। कुमुद, अनल, बलाहक, द्रोण, कडू, महिष और ककुदान्—ये मर्यादापवंत हैं। सात ही वहाँ प्रधान नदियाँ हैं। कपिल, अरुण, पीत और कृष्ण-ये वहाँके ब्राह्मण आदि वर्ण हैं। वहाँके लोग वाय-देवताकी पूजा करते हैं। वह मदिराके समुद्रसे घिरा है॥६—१० 🖁 ॥

इसके बाद कुशद्वीप है। ज्योतिष्मान्के पुत्र इस द्वीपके अधीश्वर हैं। उद्भिद, धेनुमान्, द्वैरथ, सम्बन, धैर्य, किपल और प्रभाकर—ये सात इनके नाम हैं। इन्होंके नामपर वहाँ सात वर्ष हैं। दमी आदि वहाँके ब्राह्मण हैं, जो ब्रह्मरूपधारी भगवान् विष्णुका पूजन करते हैं। विदुम, हेमशैल, द्युतिमान्, पुष्पवान्, कुशेश्वय, हरि और मन्दराचल— ये सात वहाँ के वर्षपर्वत हैं। यह कुशद्वीप अपने ही बराबर विस्तारवाले घीके समुद्रसे घिरा हुआ है और वह यृतसमुद्र क्रीइद्वीपके स्वामी हैं। उन्होंके नामपर वहाँके वर्ष प्रसिद्ध हैं॥११—१४॥

कुशल, मनोनुग, उष्ण, प्रधान, अन्धकारक, मुनि और दुन्दुभि—ये सात चुतिमानुके पुत्र हैं। उस द्वीपके मर्यादापर्वत और नदियाँ भी सात ही हैं। पर्वतंकि नाम इस प्रकार हैं - क्रौश, बामन, अन्धकारक, रत्नशैल', देवावृत, पुण्डरीक और दुन्दुभि। ये द्वीप परस्पर उत्तरोत्तर दुगुने विस्तारवाले हैं। उन द्वीपोंमें जो वर्ष पर्वत हैं, वे भी द्वीपोंके समान ही पूर्ववर्ती द्वीपके पर्वतींसे दुगुने विस्तारवाले हैं। वहाँके ब्राह्मण आदि वर्ण क्रमशः पुष्कर, पुष्कल, धन्य और तिथ्य—इन नामोंसे प्रसिद्ध हैं। वे वहाँ श्रीहरिकी आराधना करते हैं। क्रौञ्चद्वीप दिधमण्डोदक (मट्रे)-के समुद्रसे धिरा हुआ है और वह समुद्र शाकद्वीपसे परिवेष्टित है। वहाँके राजा भव्यके जो सात पुत्र हैं, वे ही शाकद्वीपके शासक हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं—जलद, कुमार, सुकुमार, मणीवक, कुशोत्तर, मोदाकी और दुम। इन्होंके नामसे वहाँके वर्ष प्रसिद्ध हैं॥ १५-१९॥

र. दमी, शुप्मी, स्नेह और मन्दे-ये क्रमतः वहाँके ब्राह्मण, श्रतिय, वैश्व और सुदोंकी संज्ञाएँ हैं।

२. यहाँ मूलमें छ: नाम ही आये हैं, तथापि पुराणान्तरमें आये हुए "बतुवी रानशैलक्ष" के अनुसार अर्थमें रानशैल बढ़ा दिया गया है।

उदयगिरि, जलधर, रैवत, श्याम, कोद्रक, आम्बिकेय और सुरम्य पर्वत केसरी-ये सात वहाँके मर्यादापर्वत हैं तथा सात ही वहाँकी प्रसिद्ध नदियाँ हैं'। मग, मगध, मानस्य और मन्दग-ये वहाँके ब्राह्मण आदि वर्ण हैं, जो सूर्यरूपधारी भगवान् नारायणकी आराधना करते हैं। शाकद्वीप क्षीरसागरसे घिरा हुआ है। क्षीरसागर पुष्करद्वीपसे परिवेष्टित है। वहाँके अधिकारी राजा सवनके दो पुत्र हुए, जिनके नाम थे-महावीत और धातिक। उन्होंके नामसे वहाँके दो वर्ष प्रसिद्ध हैं ॥ २०-- २२ ॥

वहाँ एक ही मानसोत्तर नामक वर्षपर्वत विद्यमान है, जो उस वर्षके मध्यभागमें बलवाकार स्थित है। उसका विस्तार कई सहस्र योजन है'। ऊँचाई भी विस्तारके समान ही है। वहाँके लोग दस हजार वर्षातक जीवन धारण करते हैं। वहाँ देवता लोग ब्रह्माजीकी पूजा पचास करोड़ योजन है।। २७-२८।।

करते हैं। पुष्करद्वीप स्वादिष्ट जलवाले समुद्रसे घरा हुआ है। उस समुद्रका विस्तार उस द्वीपके समान ही है। महामुने! समुद्रोंमें जो जल है, वह कभी घटता-बढता नहीं है। शुक्ल और कृष्ण-दोनों पक्षोंमें चन्द्रमाके उदय और अस्तकालमें केवल पाँच सौ दस अङ्गलतक समुद्रके जलका घटना और बढ़ना देखा जाता है (परंतु इससे जलमें न्यूनता या अधिकता नहीं होती हैं) ॥ २३ — २६ ॥

मीठे जलवाले समुद्रके चारों ओर उससे दुगुने परिमाणवाली भूमि सुवर्णमयी है, किंतु वहाँ कोई भी जीव-जन्तु नहीं रहते हैं। उसके बाद लोकालोकपर्वत है, जिसका विस्तार दस हजार योजन है। लोकालोकपर्वत एक ओरसे अन्धकारद्वारा आवृत है और वह अन्धकार अण्डकटाहसे आवृत है। अण्डकटाहसहित सारी भूमिका विस्तार

इस प्रकार आदि आन्तेय महापुराज्यें 'महाद्वीप आदिका वर्णन' नामक एक सौ उलोसवों अध्याय पूरा हुआ॥ ११९॥

# एक सौ बीसवाँ अध्याय

भवनकोश-वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ट ! भूमिका विस्तार | सत्तर हजार योजन बताया गया है। उसकी ऊँचाई दस हजार योजन है। पृथ्वीके भीतर सात पाताल हैं। एक-एक पाताल दस-दस हजार योजन विस्तृत है। सात पातालोंके नाम इस प्रकार हैं-अतल, वितल, नितल, प्रकाशमान महातल, स्तल, तलातल और सातवीं रसातल या पाताल। इन पातालोंकी भूमियाँ क्रमश: काली, पीली, लाल, सफेद, कॅंकरोली, पथरीली और सुवर्णमयी हैं। वे सभी पाताल बड़े रमणीय हैं। उनमें दैत्य और दानव आदि सखपूर्वक निवास करते हैं।

समस्त पातालोंके नीचे शेषनाग विराजमान हैं, जो भगवान् विष्णुके तमीगुण-प्रधान विग्रह हैं। उनमें अनन्त गुण हैं, इसीलिये उन्हें 'अनन्त' भी कहते हैं। वे अपने मस्तकपर इस पृथ्वीको धारण करते हैं ॥ १-४॥

पृथ्वीके नीचे अनेक नरक हैं, परंतु जो भगवान् विष्णुका भक्त है, वह उन नरकोंमें नहीं पडता है। सुर्यदेवसे प्रकाशित होनेवाली पृथ्वीका जितना विस्तार है, उतना ही नभोलोक (अन्तरिक्ष या भुवलोंक)-का विस्तार माना गया है। वसिष्ठ! पृथ्वीसे एक लाख योजन दूर सूर्यमण्डल है।

१. पुराणान्तरमें इन नदियोंके नाम इस प्रकार मिलते हैं—सुकुमारी, कुमारी, नलिनी, धेनुका, इक्षु, बेणुका और गर्भस्त।

२. विष्णुपराणमें इसकी ऊँचाई और विस्तार —दोनों ही पचास हजार योजन बताये गये हैं। देखिये विष्णुपराण २।४।७६।

सूर्यसे लाख योजनकी दूरीपर चन्द्रमा विराजमान हैं। चन्द्रमासे एक लाख योजन ऊपर नक्षत्र-मण्डल प्रकाशित होता है। नक्षत्रमण्डलसे दो लाख योजन ऊँचे बुध विराजमान हैं। बुधसे दो लाख योजन ऊपर शुक्र हैं। शुक्रसे दो लाख योजनकी दूरीपर मङ्गलका स्थान है। मङ्गलसे दो लाख योजन ऊपर बृहस्पति हैं। बृहस्पतिसे दो लाख योजन ऊपर शनैक्षरका स्थान है। उनसे लाख योजन ऊपर सार्षियोंका स्थान है। सार्षियोंसे लाख योजन ऊपर सार्षियोंका स्थान है। सार्षियोंसे लाख योजन ऊपर सार्षियोंका स्थान है। सार्षियोंसे लाख योजन ऊपर शुव प्रकाशित होता है। त्रिलोकीकी इतनी ही ऊँचाई है, अर्थात् त्रिलोको (भूर्षुव: स्व:)-के ऊपरी भागकी चरम सीमा शुव ही है॥ ५—८॥

ध्रवसे कोटि योजन ऊपर 'महलॉक' है, जहाँ कल्पान्तंजीवी भृगु आदि सिद्धगण निवास करते हैं। महलोंकसे दो करोड़ ऊपर 'जनलोक'की स्थिति है, जहाँ सनक, सनन्दन आदि सिद्ध पुरुष निवास करते हैं। जनलोकसे आठ करोड़ योजन ऊपर 'तपोलोक' है, जहाँ वैराज नामवाले देवता निवास करते हैं। तपोलोकसे छानबे करोड योजन ऊपर 'सत्यलोक' विराजमान है। सत्यलोकमें पुन: मृत्युके अधीन न होनेवाले पुण्यातमा देवता एवं ऋषि-मुनि निवास करते हैं। उसीको 'ब्रह्मलोक' भी कहा गया है। जहाँतक पैरोंसे चलकर जाया जाता है, वह सब 'भूलोक' है। भूलोकसे सूर्यमण्डलके बीचका भाग 'भुवलींक' कहा गया है। सुर्यलोकसे ऊपर ध्रवलोकतकके भागको 'स्वर्गलोक' कहते हैं। उसका विस्तार चौदह लाख योजन है। यही त्रैलोक्य है और यही अण्डकटाहसे घिरा हुआ विस्तृत ब्रह्माण्ड है। यह ब्रह्माण्ड क्रमश: जल, अग्नि, वायु और आकाशरूप आवरणोंद्वारा बाहरसे धिरा हुआ है। इन सबके ऊपर अहंकारका आवरण है। ये जल आदि आवरण उत्तरोत्तर दसगुने बड़े हैं। अहंकाररूप आवरण महत्तत्त्वमय आवरणसे घिरा हुआ है॥९-१३॥

महामुने! ये सारे आवरण एकसे दूसरेके क्रमसे दसगुने बड़े हैं। महत्तत्त्वको भी आवृत करके प्रधान (प्रकृति) स्थित है। वह अनन्त है; क्योंकि उसका कभी अन्त नहीं होता। इसीलिये उसकी कोई संख्या अथवा माप नहीं है। मुने! वह सम्पूर्ण जगत्का कारण है। उसे ही 'अपरा प्रकृति' कहते हैं। उसमें ऐसे-ऐसे असंख्य ब्रह्माण्ड उत्पन्न हुए हैं। जैसे काठमें अग्नि और तिलमें तेल रहता है, उसी प्रकार प्रधानमें स्वयंप्रकाश चेतनात्मा व्यापक पुरुष विराजमान है। १४—१६ है।

महाज्ञान मुने! ये संश्रयधर्मी (परस्पर संयुक्त हुए) प्रधान और पुरुष सम्पूर्ण भूतोंकी आत्मभूता विष्णुशिक्तसे आवृत हैं। महामुने! भगवान् विष्णुकी स्वरूपभूता वह शक्ति ही प्रकृति और पुरुषके संयोग और वियोगमें कारण है। वही सृष्टिके समय उनमें क्षोभका कारण बनती है। जैसे जलके सम्पर्कमें आयी हुई वायु उसकी कर्णिकाओंमें व्याव शीतलताको धारण करती है, उसी प्रकार भगवान् विष्णुकी शक्ति भी प्रकृति-पुरुषमय जगत्को धारण करती है। विष्णु-शक्तिका आश्रय लेकर ही देवता आदि प्रकट होते हैं। वे भगवान् विष्णु स्वयं हो साक्षात् ब्रह्म हैं, जिनसे इस सम्पूर्ण जगत्की उत्पत्ति होती है॥ १७ — २० १ ॥

मुनिश्रेष्ठ! सूर्यदेवके रथका विस्तार नौ सहस्र योजन है तथा उस रथका ईपादण्ड (हरसा) इससे दूना बड़ा अर्थात् अठारह हजार योजनका है। उसका धुरा डेढ़ करोड़ सात लाख योजन लंबा है, जिसमें उस रथका पहिया लगा हुआ है। उसमें पूर्वाइ, मध्याइ और अपराह्मरूप तीन नाभियाँ हैं। संवत्सर, परिवत्सर, इडावत्सर, अनुवत्सर और वत्सर—ये पाँच प्रकारके वर्ष उसके पाँच अरे हैं। छहां ऋतुएँ उसकी छः नेमियाँ हैं और उत्तर-दक्षिण दो अयन उसके शरीर हैं। ऐसे संवत्सरमय रथचक्रमें सम्पूर्ण कालचक्र प्रतिष्ठित है। महामते! भगवान् सूर्यके रथका दूसरा धुरा साढ़े पँतालीस हजार योजन लंबा है। दोनों धुरोंके परिमाणके तुल्य ही उसके युगार्द्धोंका \* परिमाण है ॥ २१--२५ ॥

उस रथके दो धुरोंमेंसे जो छोटा है वह, और उसका युगाई ध्रुवके आधारपर स्थित है। उत्तम व्रतका पालन करनेवाले मुने! गायत्री, बहती, उष्णिक्, जगती, त्रिष्टुप्, अनुष्टुप् और पंक्ति-ये सात छन्द ही सूर्यदेवके सात घोडे कहे गये हैं। सूर्यका दिखायी देना उदय है और उनका दृष्टिसे ओझल हो जाना ही अस्तकाल है, ऐसा जानना चाहिये। वसिष्ठ! जितने प्रदेशमें भ्रव स्थित है, पृथ्वीसे लेकर उस प्रदेश-पर्यन्त सम्पूर्ण देश प्रलयकालमें नष्ट हो जाता है। सप्तर्षियोंसे उत्तर दिशामें ऊपरकी ओर जहाँ ध्रुव स्थित हैं, आकाशमें वह दिव्य एवं प्रकाशमान स्थान हो विरादरूपधारी भगवान् विष्णुका तीसरा पद है। पुण्य और पापके क्षीण हो जानेपर दोषरूपी पङ्कसे रहित संयतिचत महात्माओंका यही परम उत्तम स्थान है। इस विष्कुपदसे ही गङ्गका प्राकटम हुआ है, जो स्मरणमात्रसे सम्पूर्ण पापींका नाश करनेवाली हैं॥ २६—२९ई॥ आकाशमें जो शिशुमार (स्ँस)-की आकृतिवाला ताराओंका समुदाय देखा जाता है, उसे भगवान

विष्णुका स्वरूप जानना चाहिये। उस शिशुमारचक्रके पुच्छभागमें ध्रवकी स्थिति है। यह ध्रुव स्वयं घुमता हुआ चन्द्रमा और सूर्य आदि ग्रहोंको घुमाता है। भगवान् सूर्यका वह रथ प्रतिमास फिन्न-फिन्न आदित्य-देवता, श्रेष्ठ ऋषि, गन्धर्व, अप्सरा, ग्रामणी (यक्ष),

सर्प तथा राक्षसोंसे अधिष्ठित होता है। भगवान सुर्य ही सदी, गर्मी तथा जल-वर्षकि कारण है। वे ही ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदमय भगवान् विष्णु हैं; वे ही शुभ और अशुभके कारण हैं॥ ३० - ३२ ई॥

चन्द्रमाका रथ तीन पहियोंसे युक्त है। उस रथके बायें और दायें भागमें कुन्द-कुसुमकी

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'भूवनकोशका वर्णन' नामक एक सौ बीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १२०॥

भौति श्वेत रंगके दस घोड़े जुते हुए हैं। उसी रथके द्वारा वे चन्द्रदेव नक्षत्रलोकमें विचरण करते हैं। वैतीस हजार वैतीस सौ वैतीस (३६३३३) देवता चन्द्रदेवकी अमृतमयी कलाओंका पान करते हैं। अमावास्यांके दिन 'अमा' नामक एक रिश्म (कला)-में स्थित हुए पितृगण चन्द्रमाकी बची हुई दो कलाओंमेंसे एकमात्र अमृतमयी कलाका पान करते हैं। चन्द्रमाके पुत्र बुधका रथ वायु और अग्निमय द्रव्यका बना हुआ है। उसमें आठ शीम्रगामी घोड़े जुते हुए हैं। उसी रथसे बुध आकाशमें विचरण करते हैं ॥ ३३-३६ ॥

कुक्रके रथमें भी आठ घोड़े जुते होते हैं। मङ्गलके रथमें भी उतने ही घोड़े जीते जाते हैं। बुहस्पति और शर्नेश्चरके रथ भी आठ-आट घोडोंसे युक्त हैं। राह् और केतुके रथोंमें भी आठ-आठ ही घोड़े जोते जाते हैं। विप्रवर! भगवान् विष्णुका शरीरभूत जो जल है, उससे पर्वत और समुद्रादिके सहित कमलके समान आकारवाली पृथ्वी उत्पन्न हुई। ग्रह, नक्षत्र, तीनों लोक, नदी, पर्वत, समुद्र और वन-ये सब भगवान विष्णुके ही स्वरूप हैं। जो है और जो नहीं है, वह सब भगवान् विष्णु ही हैं। विज्ञानका विस्तार भी भगवान् विष्णु ही हैं। विज्ञानसे अतिरिक्त किसी वस्तुको सत्ता नहीं है। भगवान् विष्णु ज्ञानस्वरूप ही हैं। वे ही परमपद हैं। मनुष्यको वही करना चाहिये, जिससे चित्तशुद्धिके द्वारा विशुद्ध ज्ञान प्राप्त करके वह विष्णुस्वरूप हो जाय। सत्य एवं अनन्त

ज्ञानस्वरूप ब्रह्म ही 'विष्णु' हैं॥ ३७ - ४० ई॥ जो इस भूवनकोशके प्रसंगका पाठ करेगा, वह सुखस्वरूप परमात्मपदको प्राप्त कर लेगा। अब ज्यौतिषशास्त्र आदि विद्याओंका वर्णन करूँगा। उसमें विवेचित शुभ और अशुभ—सबके स्वामी भगवान् श्रीहरि ही हैं॥४१-४२॥

# एक सौ इक्षीसवॉ अध्याय

#### ज्योति:शास्त्रका कथन

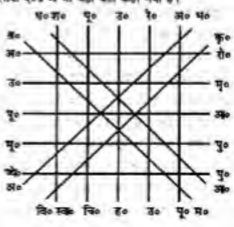
[ वर-वधूके गुण और विवाहादि संस्कारोंके कालका विचार; शत्रुके वशीकरण एवं स्तम्भन-सम्बन्धी मन्त्र; ग्रहण-दान; सूर्य-संक्रान्ति एवं ग्रहोंकी महादशा ]

अग्निदेव कहते हैं - मुने! अब मैं शुभ-अशुभका विवेक प्रदान करनेवाले संक्षिप्त ज्यौतिष-शास्त्रका वर्णन करूँगा, जो चार लक्ष श्लोकवाले विशाल ज्यौतिषशास्त्रका सारभूत अंश है, जिसे जानकर मनुष्य सर्वज्ञ हो सकता है। यदि कन्याकी राशिसे वरकी राशिसंख्या परस्पर छ:-आठ, नी-पाँच और दो-बारह हो तो विवाह शुभ नहीं होता है। शेष दस-चार, ग्यारह-तीन और सम सप्तक (सात-सात) हो तो विवाह शुभ होता है। यदि कन्या और वरकी ग्रशिके स्वामियोंमें परस्पर मित्रता हो या दोनोंकी राशियोंका एक ही स्वामी हो, अथवा दोनोंकी ताराओं (जन्म-नक्षत्रों)-में मैत्री हो तो नौ-पाँच तथा दो-बारहका दोष होनेपर भी विवाह कर लेना चाहिये; किंतु षडष्टक (छ:-आठ)-के दोषमें तो कदापि विवाह नहीं हो सकता । गुरु-शुक्रके अस्त रहनेपर विवाह करनेसे वधुके पतिका निधन हो जाता है। गुरु-क्षेत्र (धनु, मीन)-में सूर्य हो एवं | विद्धनक्षत्रकों: त्याग देना चाहिये॥६—९॥

सूर्यके क्षेत्र (सिंह)-में गुरु हो तो विवाहको अच्छा नहीं मानते हैं; क्योंकि वह विवाह कन्याके लिये वैधव्यकारक होता है॥१-५॥

(संस्कार-मुहुर्त) बृहस्पतिके वक्र रहनेपर तथा अतिचारी होनेपर विवाह तथा उपनयन नहीं करना चाहिये। आवश्यक होनेपर अतिचारके समय त्रिपक्ष अर्थात् डेढ् मास तथा वक्र होनेपर चार मास छोड़कर शेव समयमें विवाह-उपनयनादि शुभ संस्कार करने चाहिये। चैत्र-पौषमें, रिका तिथिमें, भगवान्के सोनेपर, मङ्गल तथा रविवारमें, चन्द्रमाके क्षीण रहनेपर भी विवाह शुभ नहीं होता है। संध्याकाल (गोधूलि-समय) शुभ होता है। रोहिणी, तीनों उत्तरा, मूल, स्वाती, इस्त, रेवती — इन नक्षत्रोंमें, तुला लग्नको छोड़कर मिथुनादि द्विस्वभाव एवं स्थिर लग्नोंमें विवाह करना शुभ होता है। विवाह, कर्णवेध, उपनयन तथा पुंसवन संस्कारोंमें, अन्न-प्राज्ञन तथा प्रथम चूह्यकर्ममें

२. विद्धनक्षप्रके परिज्ञानके सिये नारदपुराण, अध्याय ५६ के श्लोक ४८३-८४ में पश्चनलाका-वेशका इस प्रकार वर्णन है-पौच रेखाएँ पडी और पाँच रेखाएँ-खडी खाँचकर, दो-दो रेखाएँ कोणोंमें खींचने (अन्तने)-से पडरालाका-चक बनता है। इस चक्रके ईहानकोणवाली दूसरी रेखामें कृतिकाको लिखकर आगे प्रदक्षिणक्रमसे रोहिणी आदि अधिजित्सहित सम्पूर्ण नक्षत्रीका उल्लेख करे। जिस रेखार्मे यह हो, उसी रेखाकी दूसरी ओरवाला नक्षत्र विद्ध समझा बाता है। इस विषयको भलीभौति समझनेके लिये निम्नाङ्कित चक्रपर दृष्टिपात करें -



१. नारदपुराण, पूर्वभाग, द्वितीयपाद, सध्याय ५६, ऋतोक ५०४ में भी यही बात कही गयी है।

श्रवण, मूल, पुष्य-इन नक्षत्रोंमें, रवि, मङ्गल, बृहस्पति - इन वारोंमें तथा कुम्भ, सिंह, मिथुन-इन लग्नोंमें पुंसवन-कर्म करनेका विधान है। हस्त, मूल, मृगशिरा और रेवती नक्षत्रोंमें, बुध और शुक्र वारमें बालकोंका निष्कासन शुभ होता है। रवि, सोम, बृहस्पति तथा शुक्र—इन दिनोंमें, मूल नक्षत्रमें प्रथम बार ताम्बूल-भक्षण करना चाहिये। शुक्र तथा बृहस्पति वारको, मकर और मीन लग्नमें, हस्तादि पाँच नक्षत्रोंमें, पुष्यमें तथा कृत्तिकादि तीन नक्षत्रोंमें अन्न-प्राशन करना चाहिये। अश्विनी, रेवती, पुष्य, हस्त, ज्येष्ठा, रोहिणो और श्रवण नक्षत्रोंमें नूतन अत्र और फलका भक्षण शुभ होता है। स्वाती तथा मृगशिरा नक्षत्रमें औषध-सेवन करना शुभ होता है।

(रोग-मुक्त-स्नान) तीनों पूर्वा, मघा, भरणी, स्वाती तथा श्रवणसे तीन नक्षत्रीमें, रवि, शनि और मङ्गल-इन वारोंमें रोग-विमुक्त व्यक्तिको स्नान करना चाहिये॥१०-१४ ई॥

(यन्त्र-प्रयोग) मिट्टीके चौकोर पट्टपर आठ दिशाओंमें आठ 'हीं' कार और बीचमें अपना नाम लिखे अथवा पार्थिव पट्ट या भोजपत्रपर आठों दिशाओंमें 'ह्रों' लिखकर मध्यमें अपना नाम गोरोचन तथा कुङ्कुमसे लिखे। ऐसे यन्त्रको वस्त्रमें लपंटकर गलेमें धारण करनेसे शत्रु निश्चय ही वशमें हो जाते हैं। इसी तरह गोरोचन तथा कुङ्कुमसे 'श्रीं' 'हीं' मन्त्रद्वारा सम्पृटित नामको आठ भूर्जपत्र-खण्डपर लिखकर पृथ्वीमें गाड़ दे तो शीघ्र विदेश गया हुआ व्यक्ति वापस आता है और उसी यन्त्रको हल्दीके रससे शिलापट्टपर लिखकर नीचे मुख करके पृथ्वीपर रख दे तो शत्रुका स्तम्भन होता है। 'ॐ''हं' 'सः' मन्त्रसे सम्पुटित नाम गोरोचन तथा कुङ्कुमसे आठ भूर्जपत्रोंपर लिखकर रखा जाय तो मृत्युका निवारण होता है। यह यन्त्र एक, पाँच और नौ बार लिखनेसे परस्पर प्रेम होता है। दो, छ: या बारह बार लिखनेसे वियुक्त व्यक्तियोंका संयोग

होता है और तीन, सात या ग्यारह बार लिखनेसे लाभ होता है और चार, आठ और बारह बार लिखनेसे परस्पर शत्रुता होती है॥ १५-२०॥

( भाव और तारा ) मेषादि लग्नोंसे तन्, धन, सहज, सुहत्, सुत, रिप्, जाया, निधन, धर्म, कर्म, आय, व्यय-ये बारह भाव होते हैं। अब नौ ताराओंका बल बतलाता हूँ। जन्म, संपत्, विपत्, क्षेम, प्रत्यरि, साधक, मृत्यु, मैत्र और अतिमैत्र-ये नौ तारे होते हैं। बुध, बृहस्पति, शुक्र, रवि तथा सोम वारको और माध आदि छ: मासोंमें प्रथम क्षीर-कर्म (बालकका मुण्डन) कराना शुभ कहा गया है। बुधवार तथा गुरुवारको एवं पुष्य, श्रवण और चित्रा नक्षत्रमें कर्णवेध-संस्कार शुभ होता है। पाँचवें वर्षमें प्रतिपदा, षक्षे, रिक्ता और पूर्णिमा तिथियोंको एवं मञ्जलवारको छोड़कर शेष वारोंमें सरस्वती, विष्णु और लक्ष्मीका पूजन करके अध्ययन (अक्षरारम्भ) करना चाहिये। माघसे लेकर छ: मासतक अर्थात आषाढ्तक उपनयन-संस्कार शुभ होता है। चूडाकरण आदि कर्म त्रावण आदि छ: मासोंमें प्रशस्त नहीं माने गये हैं। गुरु तथा शुक्र अस्त हो गये हों और चन्द्रमा क्षीण हों तो वज्ञोपवीत-संस्कार करनेसे बालककी मृत्यु अथवा जडता होती हैं, ऐसा संकेत कर दे। श्रीरमें कहे हुए नक्षत्रोंमें तथा शुभ ग्रहके दिनोंमें समावर्तन-संस्कार करना शुभ होता 青川 マヤーマム川

(विविध मुहुर्त-) लग्नमें शुभ ग्रहोंकी राशि हो और लग्नमें शुभ ग्रह बैठे हों या उसे देखते हों तथा अश्विनी, मघा, चित्रा, स्वाती, भरणी, तीनों उत्तरा, पुनर्वस् और पुष्य नक्षत्र हों तो ऐसे समयमें धनुर्वेदका आरम्भ शुभ होता है। भरणी, आद्रां, मघा, आश्लेषा, कृत्तिका, पूर्वाफाल्गुनी—इन नक्षत्रोंमें जीवनकी इच्छा रखनेवाला पुरुष नवीन वस्त्र धारण न करे। बुध, बुहस्पति तथा शुक्र -इन दिनोंमें वस्त्र धारण करना चाहिये। विवाहादि माङ्गलिक कार्योमें वस्त्र-धारणके लिये

नक्षत्रादिका विचार नहीं करना चाहिये। रेवती, अश्विनी, धनिष्ठा और हस्तादि पाँच नक्षत्रोंमें चुडी, मूँगा तथा रत्नोंका धारण करना शुभ होता है॥ २९-३२॥

(क्रय-विक्रय-मृहर्त—) भरणी, आश्लेषा, धनिष्ठा, तीनों पूर्वा और कृतिका-इन नक्षत्रोंमें खरीदी हुई वस्तु हानिकारक (घाटा देनेवाली) होती है और बेचना लाभदायक होता है। अश्विनी, स्वाती, चित्रा, रेवती, शतभिषा, त्रवण-इन नक्षत्रोंमें खरीदा हुआ सामान लाभदायक होता है और बेचना अशुभ होता है। भरणी, तीनों पूर्वा, आर्द्रो, आश्लेषा, मधा, स्वाती, कृत्तिका, ज्येष्टा और विशाखा-इन नक्षत्रोंमें स्वामीकी सेवाका आरम्भ नहीं करना चाहिये। साथ ही इन नक्षत्रोंमें दूसरेको द्रव्य देना, व्याजपर द्रव्य देना, शाती या धरोहरके रूपमें रखना आदि कार्य भी नहीं करने चाहिये। तीनों उत्तरा, श्रवण और ज्येष्टा-इन नक्षत्रोंमें राज्याभिषेक करना चाहिये। चैत्र, ज्येष्ठ, भाद्रपद, आश्विन, पौष और माथ-इन मासोंको छोड़कर शेष मासोंमें गृहारम्भ शुभ होता है। अश्विनी, रोहिणी, मूल, तीनों उत्तरा, मृगशिरा, स्वाती, हस्त और अनुराधा-ये नक्षत्र और मङ्गल तथा रविवारको छोडकर शेष दिन गृहारम्भ, तडाग, वापी एवं प्रासादारम्भके लिये शभ होते हैं। गुरु सिंह-राशिमें हों तब, गुर्वादित्यमें (अर्थात् जब सिंह राशिके गुरु और धन एवं मीन राशिओंके सूर्य हों,) अधिक मासमें और शुक्रके बाल, वृद्ध तथा अस्त रहनेपर गृह-सम्बन्धी कोई कार्य नहीं करना चाहिये। श्रवणसे पाँच नक्षत्रोंमें तुण तथा काष्ट्रोंके संग्रह करनेसे अग्निदाह, भय, रोग, राजपीड़ा तथा धन-क्षति होती है। (गृह-प्रवेश—) धनिष्ठा, तीनों उत्तरा, शतभिषा—इन नक्षत्रोंमें गृहप्रवेश करना चाहिये। (नौका-निर्माण-) द्वितीया, तृतीया, पञ्चमी, सप्तमी, त्रयोदशी-इन तिथियोंमें नौका बनवाना श्रभ

अश्विनी-इन नक्षत्रोंमें राजाका दर्शन करना शुभ होता है। (युद्धयात्रा—) तीनों पूर्वा, धनिष्ठा, आर्द्रो, कृत्तिका, मृगशिरा, विशाखा, आश्लेषा और अधिनी-इन नक्षत्रोंमें की हुई युद्धयात्रा सम्पत्ति-लाभपूर्वक सिद्धिदायिनी होती है। (गौओंके गोष्ट्रसे बाहर ले जाने या गोष्ट्रके भीतर लानेका महर्त—) अष्टमी, सिनीवाली (अमावास्या) तथा चतुर्दशी तिथियोंमें, तीनों उत्तरा, रोहिणी, ब्रवण, हस्त और चित्रा-इन नक्षत्रोंमें बेचनेके लिये गोशालासे पशुको बाहर नहीं ले जाना चाहिये और खरीदे हुए पशुओंका गोशालामें प्रवेश भी नहीं कराना चाहिये। (कृषि-कर्म-मुहर्त — ) स्वाती, तीनों उत्तरा, रोहिणी, मृगशिरा, मूल, पुनर्वस्, पुष्य, हस्त तथा श्रवण-इन नक्षत्रोंमें सामान्य कृषि-कर्म करना चाहिये। पुनर्वसु तीनों उत्तरा, स्वाती, पूर्वाफाल्गुनी, मूल, ज्येष्ठा और शतभिषा-इन नक्षत्रोंमें, रवि, सोम, गुरु तथा शुक्र—इन वारोंमें, वृष, मिथुन, कन्या—इन लग्नोंमें, द्वितीया, पश्चमी, दशमी, ससमी, तृतीया और त्रयोदशी—इन तिथियोंमें (हल-प्रवहणादि) कृषि-कर्म करना चाहिये।

> रेवती, रोहिणी, ज्येष्ठा, कृत्तिका, हस्त, अनुराधा, तीनों उत्तरा -- इन नक्षत्रोंमें, शनि एवं मङ्गलवारोंको छोड़कर दूसरे दिनोंमें सभी सम्पत्तियोंकी प्राप्तिके लिये बीज-वपन करना चाहिये।

( धान्य काटने तथा घरमें रखनेका मृहर्त— ) रेवती, हस्त, भूल, श्रवण, पूर्वाफाल्गुनी, अनुराधा, मधा, मुगशिरा-इन नक्षत्रोंमें तथा मकर लग्नमें धान्य-छेदन-(धान काटनेका) महर्त शुभ होता है और हस्त, चित्रा, प्नर्कस, स्वाती, रेवती तथा श्रवणादि तीन नक्षत्रोंमें भी धान्य-छेदन शुभ है। स्थिर लग्न तथा ब्ध, गुरु, शुक्रवारोंमें, भरणी, पुनर्वस, मधा, ज्येष्टा, तीनों उत्तरा-इन नक्षत्रोंमें अनाजको डेहरी या बखार आदिमें रखे॥ ३३-५१॥

(धान्य-वृद्धिके लिये मन्त्र-) 'ॐ धनदाय होता है। (नुपदर्शन-) धनिष्ठा, हस्त, रेवती, सर्वधनेशाय देहि मे धनं स्वाहा।'-'ॐ नवे

वर्षे इलादेवि! लोकसंवर्द्धिनि! कामरूपिणि! देहि मे धनं स्वाहा।'-इन मन्त्रोंको पत्ते या भोजपत्रपर लिखकर धान्यकी राशिमें रख दे तो धान्यकी वृद्धि होती है। तीनों पूर्वा, विशाखा, धनिष्ठा और शतभिषा-इन छ: नक्षत्रोंमें बखारसे धान्य निकालना चाहिये। (देवादि-प्रतिष्ठा-मुहुर्त-) सूर्यके उत्तरायणमें रहनेपर देवता. बाग, तड़ाग, वापी आदिकी प्रतिष्ठा करनी चाहिये। भगवानुके शयन, पार्श्व-परिवर्तन और जागरणका उत्सव—) मिथुन-राशिमें सूर्यके रहनेपर अमावास्याके बाद जब द्वादशी तिथि होती है, उसीमें सदैव भगवान चक्रपाणिके शयनका उत्सव करना चाहिये। सिंह तथा तुला-राशिमें सूर्यके रहनेपर अमावास्याके बाद जो दो हादशो तिथियाँ होती हैं, उनमें क्रमसे भगवानुका पार्श्व-परिवर्तन तथा प्रबोधन (जागरण) होता है। कन्या-राशिका सूर्य होनेपर अमावास्याके बाद जो अष्टमी तिथि होती है, उसमें दुर्गाजी जागती हैं। (त्रिपुष्करयोग—) जिन नक्षत्रोंके तीन चरण दूसरी राशिमें प्रविष्ट हों (असे कृत्तिका, पुनर्वस्, उत्तराफाल्गुनी, विशाखा, उत्तराषादा और पूर्वभाद्रपदा-इन नक्षत्रोंमें, जब भद्रा द्वितीया, ससमी और द्वादशी तिथियाँ हों एवं रवि, शनि तथा मङ्गलवार हों तो त्रिपुष्करयोग होता है। ( चन्द्र-बल-) प्रत्येक व्यावहारिक कार्यमें चन्द्र तथा ताराकी शुद्धि देखनी चाहिये। जन्मराशिमें तथा जन्मराशिसे तृतीय, षष्ठ, ससम, दशम, एकादश स्थानोंपर स्थित चन्द्रमा शुभ होते हैं। शुक्ल पक्षमें द्वितीय, पञ्चम, नवम चन्द्रमा भी शुभ होता है। (तारा-शृद्धि—) मित्र, अतिमित्र, साधक, सम्पत् और क्षेम आदि ताराएँ शुभ हैं। 'जन्म-तारा' से मृत्यु होती हैं, 'विपत्ति-तारा'से धनका विनाश होता है, 'प्रत्यरि' और 'मृत्युतारा' में निधन होता है। (अत: इन ताराओंमें कोई नया काम या यात्रा नहीं करनी चाहिये।) (क्षीण

शुक्ल पक्षकी अष्टमी तिथितक चन्द्रमा क्षीण रहता है; इसके बाद वह पूर्ण माना जाता है। (महाज्येष्टी-) वृष तथा मिथुन राशिका सुर्य हो, गुरु मुगशिरा अथवा ज्येष्ठा नक्षत्रमें हो और गुरुवारको पूर्णिमा तिथि हो तो वह पूर्णिमा 'महाञ्चेष्ठी' कही जाती है। ज्येष्टामें गुरु तथा चन्द्रमा हों, रोहिणीमें सुर्य हो एवं ज्येष्ठ मासकी पूर्णिमा हो तो वह पूर्णिमा 'महाज्येष्ठी' कहलाती है। स्वाती नक्षत्रके आनेसे पूर्व ही यन्त्रपर इन्द्रदेवका पूजन करके उनका ध्वजारोपण करना चाहिये: श्रवण अथवा अश्विनीमें या सप्ताहके अन्तमें उसका विसर्जन करना चाहिये॥ ५२-६४॥ ( ग्रहणमें दानका महत्त्व— ) सूर्यके राहुद्वारा ग्रस्त होनेपर अर्थात् सूर्यप्रहण लगनेपर सब प्रकारका दान सुवर्ण-दानके समान है, सब ब्राह्मण ब्रह्माके समान होते हैं और सभी जल गङ्गाजलके समान हो जाते हैं। (संक्रान्तिका कबन-) सूर्यकी संक्रान्ति रविवारसे लेकर शनिवास्तक किसी-न-किसी दिन होती है। इस क्रमसे उस संक्रान्तिके सात फिल-फिल नाम होते हैं। यथा - घोरा, ध्वाडशी, महोदरी, मन्दा, मन्दाकिनी, युता (मिश्रा) तथा राक्षसी। कौलव, शकृति और किंस्तुष्त करणोंमें सूर्य यदि संक्रमण करे तो लोग सुखी होते हैं। गर, वब, वणिक, विष्टि और बालव-इन पाँच करणोंमें यदि सुर्य-संक्रान्ति बदले तो प्रजा राजाके दोषसे सम्पत्तिके साथ पीड़ित होती है। चतुष्पात्, तैतिल और नाग-इन करणोंमें सूर्य यदि संक्रमण करे तो देशमें दुर्भिक्ष होता है, राजाओंमें संग्राम होता है तथा पति-पत्नीके जीवनके लिये भी संशय

(रोगकी स्थितिका विचार—) जन्म नक्षत्र या आधान (जन्मसे उन्नीसर्वे) नक्षत्रमें रोग उत्पन्न हो जाय, तो अधिक क्लेशदायक होता है। कृत्तिका नक्षत्रमें रोग उत्पन्न हो तो नौ दिनतक, और पूर्ण चन्द्र— ) कृष्ण पक्षकी अष्टमीसे रोहिणीमें उत्पन्न हो तो तीन राततक तथा

उपस्थित होता है ॥ ६६-७० ॥

मृगशिरामें हो तो पाँच राततक रहता है। आर्द्रामें रोग हो तो प्राणनाशक होता है। पूनर्वस् तथा पूष्य नक्षत्रोंमें रोग हो तो सात राततक बना रहता है। आश्लेषाका रोग नौ राततक रहता है। मधाका रोग अत्यन्त घातक या प्राणनाशक होता है। पूर्वाफाल्गुनीका रोग दो मासतक रहता है। उत्तराफाल्गुनीमें उत्पन्न हुआ रोग तीन दिनोंतक रहता है। हस्त तथा चित्राका रोग पंद्रह दिनोंतक पीड़ा देता है। स्वातीका रोग दो मासतक, विशाखाका बीस दिन, अनुराधाका रोग दस दिन और ज्येष्ठका पंद्रह दिन रहता है। मूल नक्षत्रमें रोंग हो तो वह छटता ही नहीं है। पूर्वाषादाका रोग पाँच दिन रहता है। उत्तराषाढ़ाका रोग बीस दिन, श्रवणका दो मास, धनिष्ठाका पंद्रह दिन और शतभिषाका रोग दस दिनोंतक रहता है। शुक्रको इकीस वर्ष महादशा चलतो है॥ ७८-७९॥

पूर्वाभाद्रपदाका रोग छूटता ही नहीं। उत्तराभाद्रपदाका रोग सात दिनोंतक रहता है "। रेवतीका रोग दस रात और अश्विनीका रोग एक दिन-रात मात्र रहता है; किंतु भरणीका रोग प्राणनाशक होता है। (रोग-शान्तिका उपाय-) पश्चधान्य, तिल और घृत आदि हवनीय सामग्रीद्वारा गायत्री-मन्त्रसे हवन करनेपर रोग छुट जाता है और शुभ फलकी प्राप्ति होती है तथा ब्राह्मणको दुध देनेवाली गौका दान करनेसे रोगका शमन हो जाता है ॥ ७१ – ७७ ई ॥

(अष्टोत्तरी-क्रमसे) सूर्यकी दशा छः वर्षकी होती है। इसी प्रकार चन्द्रदशा पंद्रह वर्ष, मङ्गलकी आठ वर्ष, बुधकी सत्रह वर्ष, शनिकी दस वर्ष, बुहस्पतिको उनीस वर्ष, राहुको बारह वर्ष और

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'ज्योतियशास्त्रका कथन' नामक

एक सी इक्षीसची अध्याय पुरा हुआ॥ १२१॥ マルガスのはいへい

# एक सौ बाईसवाँ अध्याय

### कालगणना—पञ्चाङ्गमान-साधन

समुदायस्वरूप 'काल' का वर्णन कर रहा हैं और उस कालको समझनेके लिये मैं गणित बतला रहा हैं। (ब्रह्म-दिनादिकालसे अथवा मुष्ट्यारम्भकालसे अथवा व्यवस्थित शकारम्भसे) वर्षसमुदाय-संख्याको १२ से गुणा करे। उसमें चैत्रादि गत मास-संख्या मिला दे। उसे दोसे गुणा करके दो स्थानोंमें रखे। प्रथम स्थानमें चार मिलाये, दूसरे स्थानमें आठ सौ पैंसठ मिलाये। इस तरह जो अङ्क सम्पन्न हो, वह 'सगुण' कहा गया है। उसे तीन स्थानोंमें रखे: उसमें बीचवालेको आउसे गुणा करके फिर

अग्निदेव कहते हैं-मूने! (अब मैं) वर्षोंके चारसे गुणित करे। इस तरह मध्यका संस्कार करके गोमुत्रिका-क्रमसे रखे हुए तीनोंका यधास्थान संयोजन करे। उसमें प्रथम स्थानका नाम 'ऊर्घ्व', बीचका नाम 'मध्य' और तृतीय स्थानका नाम 'अधः' ऐसा रखे। अधः-अङ्गर्मे ३८८ और मध्याङ्कमें ८७ घटाये। तत्पश्चात् उसे ६० से विभाजित करके शेषको (अलग) लिखे। फिर लब्बिको आगेवाले अङ्कर्मे मिलाकर ६० से विभाजित करे। इस प्रकार तीन स्थानोंमें स्थापित अङ्गोमेंसे प्रथम स्थानके अङ्गमें ७ से भाग देनेपर शेष बची हुई संख्याके अनुसार रवि आदि वार

<sup>\* &#</sup>x27;सुप्तार्यमेज्यादितिचातुभे ननाः' (मृह० चिन्ता०, नख० प्रक० ४६)-के अनुसार उत्तराभाद्रपदामें उत्पन्न रोग सात दिन रहता है।

निकलते हैं। शेष दो स्थानोंका अङ्क तिथिका ध्रुवा होता है। सगुणको दोसे गुणा करे। उसमें तीन घटाये। उसके नीचे सगुणको लिखकर उसमें तीस जोडे। फिर भी ६, १२, ८-इन पलोंको भी क्रमसे तीनों स्थानोंमें मिला दे। फिर ६० से विभाजित करके प्रथम स्थानमें २८ से भाग देकर शेषको लिखे। उसके नीचे पूर्वानीत तिथि-ध्रवाको लिखे। सबको मिलानेपर ध्रवा हो जायगा। फिर भी उसी सगुणको अर्द्ध करे। उसमें तीन घटा दे। दोसे गुणा करे। मध्यको एकादरासे गुणा करे। नीचेमें एक मिलाये। द्वितीय स्थानमें उनतालीससे भाग देकर लब्धिको प्रथम स्थानमें घटाये, उसीका नाम 'मध्य' है। मध्यमें बाईस घटाये। उसमें ६० से भाग देनेपर शेष 'ऋण' है। लब्धिको कर्ध्वमें अर्थात् नक्षत्र-धूवामें मिलाना चाहिये। २७ से भाग देनेपर शेष नक्षत्र तथा योगका ध्रवा हो जाता है॥१-७ ई॥

अब तिथि तथा नक्षत्रका मासिक भ्रवा कह रहे हैं। (२।३२।००) यह तिथि-भ्रवा है और (२।११।००) यह नक्षत्र-भ्रवा है। इस भ्रवाको प्रत्येक मासमें जोडकर, वार-स्थानमें ७ से भाग देकर शेष वारमें तिथिका दण्ड-पल समझना चाहिये। नक्षत्रके लिये २७ से भाग देकर अश्विनीसे शेष संख्यावाले नक्षत्रका दण्डादि जानना चाहिये॥ ८-१०॥

(पूर्वोक्त प्रकारसे तिथ्यादिका मान मध्यममानसे निश्चित हुआ। उसे स्पष्ट करनेके लिये संस्कार कहते हैं।) चतुर्दशी आदि तिथियोंमें कही हुई घटियोंको क्रमसे ऋण-धन तथा धन-ऋण करना चाहिये। जैसे चतुर्दशीमें शुन्य घटी तथा त्रयोदशी और प्रतिपदामें पाँच घटी क्रमसे ऋण तथा धन करना चाहिये। एवं द्वादशी तथा द्वितीयामें दस घटी ऋण-धन करना चाहिये। तृतीया तथा एकादशीमें पंद्रह घटी, चतुर्थी और दशमीमें १९

घटो, पञ्जमी और नवमीमें २२ घटी, वही तथा अष्टमीमें २४ घटी तथा सप्तमीमें २५ घटी धन-ऋण-संस्कार करना चाहिये। यह अंशात्मक फल चतुर्दशी आदि तिथिपिण्डमें करना होता 青川ママーマラ 5川

(अब कलात्मक फल-संस्कारके लिये कहते हैं-) कर्कादि तीन राशियोंमें छ:, चार, तीन (६।४।३) तथा तुलादि तीन राशियोंमें विपरीत तीन, चार, छ: (३।४।६) संस्कार करनेके लिये 'खण्डा' होता है।"खेषव:-५०", "खयुगा:-४०", "मैत्रं-१२"-इनको मेपादि तीन ग्रशियोंमें धन करना चाहिये। कर्कादि तीन राशियोंमें विपरीत १२, ४०, ५० का संस्कार करना चाहिये। तुलादि छ: राशियोंमें इनका ऋण संस्कार करना चाहिये। चतुर्गीणत तिथिमें विकलात्मक फल-संस्कार करना चाहिये। 'गत' तथा 'एष्य' खण्डाओंके अन्तरसे कलाको गुणित करे। ६० से भाग दे। लब्धिको प्रथमोच्चारमें ऋण-फल रहनेपर भी धन करे और धन रहनेपर भी धन ही करे। द्वितीयोच्चारित वर्ग रहनेपर विपरीत करना चाहिये। तिथिको द्विगुणित करे। उसका छठा भाग उसमें घटाये। सूर्य-संस्कारके विपरीत तिथि-दण्डको मिलाये। ऋण-फलको घटानेपर स्पष्ट तिथिका दण्डादि मान होता है। यदि ऋण-फल नहीं घटे तो उसमें ६० मिलाकर संस्कार करना चाहिये। यदि फल ही ६० से अधिक हो तो उसमें ६० घटाकर शेषका ही संस्कार करना चाहिये। इससे तिथिके साथ-साथ नक्षत्रका मान होगा। फिर भी चतुर्गुणित तिथिमें तिथिका त्रिभाग मिलाये। उसमें ऋण-फलको भी मिलाये। तष्टित करनेपर योगका मान होता है। तिथिका मान तो स्पष्ट ही है, अथवा सूर्य-चन्द्रमाको योग करके भी 'योग' का मान निश्चित आता है। तिथिकी संख्यामेंसे एक घटाकर उसे द्विगणित करनेपर

फिर एक घटाये तो भी चर आदि करण निकलते स्थिर करण होते हैं। इस तरह शुक्लपक्षकी हैं। कृष्णपक्षकी चतुर्दशीके परार्थसे शकुनि, चतुरङ्घ्रि | प्रतिपदा तिथिके पूर्वार्द्धमें किंस्तुष्न करण होता (चतुष्पद), किंस्तुष्न और अहि (नाग)—ये चार | है\*॥ १४—२४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'ज्यौतिष-शास्त्रके अन्तर्गत कालगणना' नामक

एक सौ बाईसवी अध्याय पूरा हुआ॥ १२२॥

NATION

\* इस अध्यायमें वर्णित गणितको उदाहरन देकर समझाना जाता है— करूपना कीजिये कि वर्तमान वर्षगण-संख्या -२१ है और वर्तमान शकमें वैशाख शुक्त प्रतिपदाको पञ्जाङ्ग-मान-साधन करना है तो चैत्र सुक्लादि गतमास १ हुआ। वर्षगण २१ को १२ से गुष्त करके उसमें चैत्र सुक्लादि गतमासको संख्या १ मिलानेसे २१×१२-१५३ हुआ। इसे द्विगुणित करके दो स्थानीमें रखा। प्रथम स्थानमें ४ और दूसरे स्थानमें ८६५ मिलाया।

यथा - २५३×२-५०६।

१३७१ इसे (६० से) तष्टित (विभाजित) किया तो ५३२।५१ हुआ अर्थात् (१३७१) में ६० से भाग देनेचर लब्धि २२ शेव ५१ आता है। लब्धिको (५१०) में मिलाचा तो (५३२।५१) हुआ। इसका नाम सगुण या गुणसंड रखा।

फिर इस गुलसंतको तीन स्थानीमें रखा—

५१ कर्म संख्य

५३१ । ५१ मध्य संख्या

५३२ ) ५१ अयः संख्य

इसमें मध्य (५३२।५१)-को आवसे गुणा किया तो (४२५६।४०८) हुआ, फिर इसे ४ मे गुणा किया तो (१७०२४।१६३२) हुआ। इसे ६० से तहित किया अर्थात् (१६३२) में ६० से भाग देकर तीव १२ की अपने स्थानपर रखा, लाँब्य २७ को मार्थे अङ्गर्मे मिलाया तो (१७०५१ ।१२) हुआ। इस तरह मध्यका संस्कार करके उसे मध्यके स्थानमें रखकर न्यास किया-

|             |   |               | 434         |     | 4.7 |     | The state of the s |
|-------------|---|---------------|-------------|-----|-----|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ऊर्ध        |   | मध्य          | 1.15        |     | 100 |     | अधः सर्वेको वधास्थानीय योग किया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ५३२<br>कर्म | 1 | <b>toto</b> ? | 1 4,000     | 1   | 48  | इस  | (५१) को छोड़ दिया तो—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 437         |   | 1             | Fotot<br>CO | 0   |     | 488 | हुआ। जाँगा तृतीय प्रधानीय (अध: अञ्जूषे ३८८ और मध्यमे 'सैक्स्साहरू'<br>- ८७ मटाया तो—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| शेष रहा-    | - |               | -           |     |     |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 442         |   | 1             | 10014       | 1   |     | 154 | ुइसे ६० से तहित किया तो—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 684         |   | 1             | 3/0         | · L |     | 35  | हुआ न्यून: सप्तकृत: अर्थात् वार-स्थानमें ७ से भाग दिया                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

३६ यह तिथिका धुवा-मान हुआ, जिसे तिथि-नाडी कहते हैं। 30

फिर गुणसंज (५३२।५१) को २ से गुणा किया तो १०६४।१०२ हुआ।६० से तष्टित किया तो १०६५।४२ हुआ। प्रथम स्थानमें ३ मटाया तो १०६२। ४२ हुआ। (पुनर्गुण:) फिर भी इसके साथ गुणसंत्र (५३२। ५१) का न्यास किया और जोड़ा तो-

# एक सौ तेईसवाँ अध्याय

### युद्धजयार्णव-सम्बन्धी विविध योगोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं—(अब स्वरके द्वारा युद्धजयार्णव-प्रकरणमें विजय आदि शुभ कार्योंकी विजय-साधन कह रहे हैं—) मैं इस पुराणके सिद्धिके लिये सार वस्तुओंको कहूँगा। जैसे अ,

| 5055 | L                                        | 435                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 48                                                                                       |                                                                               |
|------|------------------------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 4065 | J.                                       | 408                                       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 14                                                                                       | हुआ। यहाँ वृद्धीय स्थानीय (५१) में ३० मिलाया तो—                              |
| 4945 | 1                                        | fan.                                      | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 68                                                                                       | हुआ। इसमें 'रसक्कांत्रपर्तपृंतः' के अनुसार (६।१२।८)<br>तीनों क्यानोमें मिलाया |
| 4066 | 1                                        | 468                                       | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 69                                                                                       | हुआ। इसे ६० से वहित किया ती—                                                  |
| 2000 | ŧ.                                       | Yo                                        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 99                                                                                       | हुआ। यहाँ प्रयम स्वानमें २८ से भाग देकर शेष १३ को रखा तो                      |
| 13   | 1.                                       | *10                                       | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 24                                                                                       | हुआ। इसमें पूर्वाचीत विधि-चाड़ी (३।३७।३६) की फिलाया ती                        |
| - 1  | 3                                        | 20                                        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 16                                                                                       |                                                                               |
| 70   | 1                                        | 34                                        | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4                                                                                        | यह भी सम्पत्नह हुआ अर्थात् दूसरा जम्मोह हुआ।                                  |
|      | 5205<br>5205<br>5205<br>5205<br>65<br>65 | 1 5205<br>1 205<br>1 205<br>1 205<br>1 65 | \$ 1 \$0<br>0.0 1 | \$ 1 66 1<br>\$000 1 80 1<br>\$000 1 80 1<br>\$01 1 85 1<br>\$01 1 800 1<br>\$01 1 800 1 | 90   90   90   90   90   90   90   90                                         |

फिर गुजर्सन्न (५३२।५१)-को आधा किया तो (२६६।२५) हुआ। दूसो स्थानमें ३ घटाया तो (२६६।२२) हुआ। इसे दोसे गुजा किया तो (५३२।४४) हुआ। वहाँ (५३२) को ११ से गुजा किया और ४४ में १ फिलाया तो (५८५२।४५) हुआ। यहाँ (४५)-में ३९ से भाग देकर तेय ६ को अपने स्थानमें लिखा। लब्बिको प्रथम स्थानमें यटाया तो (५८५१।६) हुआ। प्रथम स्थानमें २२ घटाया तो (५८२९।६) हुआ। इसे ६० से तकित करके लब्बाकु (९७।९।६) हुआ। इसमें दूसरे ऊर्व्याकु (१७।२५।५)-को मिलाया

तो (११४। ३४। ११) हुआ। प्रथम स्थानमें २७ से थ्या देनेपर (६। ३४। ११) हुआ—यह नक्षत्र तथा योगका भ्रुवा हुआ।

व्यवस्थित सकादिमें तिथिका भूवा (२।३२।००) यह है और वश्वत्र-भूवा (२।११।००) यह है, इसको प्राप्तेक मासमें अपने-अपने मानमें जोड़ना चाहिये। जैसे कि पूर्वानीत तिथिक वाहादि (३।३७।३६)-में तिथिका करादि भूवा (२।३२।००)-को मिलाया तो वैशाख शुक्ल प्रतिपदाका मान वाहादि (६।२।३६) मध्यम मानसे हुआ एवं पूर्वानीत वस्त्र-मान (६।३४।११)-में नक्षत्र-भूवा (२।११।००) को जोड़ा तो (८।४५।११) हुआ अर्थात् मुख्य नक्षत्रका मान मध्यम दण्डादि (४५।११) हुआ।

अब तिथि आदिका स्पष्ट मान जाननेके लिये संस्कार-विधि कह रहे हैं। इसे ११ वें रखोकसे २० वें रखोकतककी व्याख्याके अनुसार समझना चाहिये।

|      | Pet. |   |          |      |                          |     |
|------|------|---|----------|------|--------------------------|-----|
|      | 4.8  | - |          |      |                          |     |
| fit. | fa.  |   | क्रमसे ऋ | ग-धन |                          |     |
| 43   | *    |   |          | - 4  | अर्थात् प्रयोदतीके साधित |     |
| 44   | *    |   | **       | - 10 | घटोमानमें ५ घटो ऋण       |     |
| **   | 1    |   |          | - 24 | और प्रतिपदाको चटीमें ५   |     |
| to   | 18   |   |          | - 19 | षटी अंशात्मक फल धन       | -   |
| 4    | 4    |   | **       | - 22 | करना चाहिये।             |     |
| ٤    |      |   | **       | - 56 |                          | 0.0 |
| 10   |      |   |          | 15 - |                          |     |
|      |      |   |          |      |                          |     |

इ, उ, ए, ओ—ये पाँच स्वर होते हैं। इन्होंके तिथियाँ होती हैं। 'क'से लेकर 'ह' तक क्रमसे नन्दा (भद्रा, जया, रिका, पूर्णा) आदि वर्ण होते हैं और पूर्वोक्त स्वरोंके क्रमसे सूर्य-

इसी तरह कलादि फल-माधनके लिये 'कर्कटादी हरेडाशिमुनुबेदत्रयै: क्रमात्' के अनुसार करना चाहिये। कल्पना किया कि चं० स्० 事. 年 + 27" 00 1 66 1 50 1 50 ... यहाँपर मेव राशिका विकलात्मक 18 x + xo" फल-५० को जोड़ा -00 1 25 1 25 1 00" यहाँ ११ सम्बन्धि ५ वटी कत प्रतिपदाकी बटी 1 1 - 40" 4 x - xo. बोद्र दिया ती २।४९।३६ A. 4 - 45. H. 4 - 85" 510x136 234 फिर मीन तथा भेवका राजि ध्रुवा (३-३) - ० इससे (२६ । २०) × व गुना किया तो \$ + 40" ० । ० हुआ। इसको तिथि घटणदिने संस्कार किया २।५४ । ३६ fu. 4 + \$2"

#### ११५४ । ३६ लिथ-मन हुआ।

इसमें एम्पलाण्डासे गतलाण्डा अधिक हो तो कराको क्ष्म समझना चाहिये। किए भी तिथि-संस्कारके लिये तृतीय संस्कार कह रहे हैं (क्षो० १९-२०)। तिथिमानको दिगुणित करके च्छांस उसीमें घटा दे। सूर्यके अंशके परतको नियमित संस्कार को, उसमें तिथि-नाड़ीको भिला दे। इसमें कराविका क्ष्म फरा-संसोधन करनेपा स्पष्टमान एफ्डांटिक हो जाता है। ऋणात्मक मानके नहीं घटनेपा उसमें ६० मिलाकर घटाना चाहिये एवं जिसमें संस्कार करना है, वही ६० से अधिक हो तो उसमें हो ६० घटाना चाहिये—इस तरह तृतीय संस्कार होता है।

ठदाहरण—"हिगुणिता" के स्थानवर "जिगुणिता" पाठ रखनेवर पूर्वाचीत मध्यम तिथिका मान दण्डादिक (६।३६) को ३ से गुणा किया तो (२८।४८) हुआ। इसका पतांत (४।४८) हुआ। (२८।४८)—मेंसे पतांत (४।४८)-को घटाया तो = २४।०० हुआ। इसमें तिथि-नाड़ी (६।३६)-को मिलामा तो (६३।३६) हुआ। इसमें सूर्यके अंतका ५ य० संस्कार-फल घटाया तो (३३।३६)— (५।०)=(२८।३६) हुआ। ६० से तहित किया तो २८।३६ घटमाँटक स्पष्ट तिथिका मान हुआ, जो पूर्वानीत मध्य तिथिके घटमाँदिक (५।३६) के आसम हुआ।

"द्विगुणिता" पाउ रक्कनेपर ऐसा नहीं होता है, अधिक अन्तर होता है। अब योगका साधन करती हैं (श्लोक २१—२३)।

स्पष्ट विधि-मानको (२८।३६)×४-११४। २४ हुआ। इसमें विधिका वृतीयांत(९।३२) मिलाया तो १२३।५६ हुआ। २७ से तहित किया तो लब्धि ४ से पट्यादिक १५।५६ हुआ अर्थात् सीधान्य जोनका मान पट्यादिक १५।५६ हुआ।

योग-साधनका दूसरा प्रकार कहते हैं—(उसोक २३) सूर्य तथा चन्द्रमाकी योग-कलामें ८०० से भाग देनेपर लिख योगसंख्या होगी। तेष एव्य योगका गत चट्यादि मान होगा। उसे ८०० कलामें चटाकर सूर्य-चन्द्र-गति-योगमें ६० घटी तो तेष योगकलामें क्या इस तरह अनुपातसे भी योगका चट्यादि व्यन होगा।

अब करणका साधन-प्रकार कहते हैं-

द्विगुणित विधि-संख्यामें १ घटानेसे सात 'चल'करण होते हैं और कृष्णप्रकारी चतुर्दशीके द्विवीय परार्थमें शकुनि तथा अमायास्याके पूर्वार्थ और परार्थमें चतुष्पद एवं 'सग' करण होते हैं। शुक्लप्रकारी प्रतिपदाके पूर्वार्थमें किस्तुष्न नामके चार करण 'स्थिर' होते हैं और विधिके आधेके बराबर करणोंका मान होता। यहाँपर मूल चाठमें "विध्यर्थतों हि" ऐसा लिखा है, किंतु वास्तवमें "विध्यर्थतोंऽहि:" ऐसा पाठ होना चाहिये; क्योंकि 'हि' को पादपूरक रखनेसे 'नाग' अर्थ नहीं होगा। जिससे नाग नामक करणका जान नहीं होगा और "अहि:" ऐसा रखनेपर नाग करणका बोध होगा।

मङ्गल, बुध-चन्द्रमा, बृहस्पति-शुक्र, शनि-मङ्गल तथा सूर्य-शनि—ये ग्रह-स्वामी होते हैं<sup>र</sup>॥१-२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

चालीसको साठसे गुणा करे। उसमें ग्यारहसे भाग दे। लब्धिको छ:से गुणा करके गुणनफलमें फिर ग्यारहसे ही भाग दें। लब्धिको तीनसे गुणा करके गुणनफलमें एक मिला दे तो उतनी ही बार नाडीके स्फुरणके आधारपर पल होता है। इसके बाद भी अहर्निश नाडीका स्फुरण होता ही रहता है।

उदाहरण — जैसे ४०×६०=२४००। रू॰ /, =२१९ लिख स्वल्पान्तरसे हुई। इसे छ:से गुणा किया तो २१९×६=१३१४ गुणनफल हुआ। इसमें फिन ११ से भाग दिया तो १९६९ लिख, शेष=५, शेष छोड़ दिया। लिख्य ११९ को ३ से गुणा किया तो गुणनफल ३५७ हुआ। इसमें १ मिलाया तो ३५८ हुआ। इसको स्वल्पान्तरसे ३६० मान लिया। अर्थात् करमूलगत नाडीका ३६० बार स्फुरण होनेके आधारपर ही पल होते हैं, जिनका जानप्रकार आगे कहेंगे। इसी तरह नाडीका स्फुरण

अहर्निश होता रहता है और इसी मानसे अकारादि स्वरोंका उदय भी होता रहता है॥३—४५ ॥

(अब व्यावहारिक काल-ज्ञान कहते हैं-) तीन बार स्फुरण होनेपर १ 'उच्छास' होता है अर्थात् १ 'अणु'र होता है, ६ 'उच्छास'का १ 'पल' होता है, ६० पलका एक 'लिप्ता' अर्थात् १ 'दण्ड' होता है, (यद्यपि 'लिप्ता' शब्द कला-वाचक है, जो कि ग्रहोंके राश्यादि विभागमें लिया जाता है, फिर भी यहाँ काल-मानके प्रकरणमें 'लिप्ता' शब्दसे 'दण्ड' ही लिया जायगा; क्योंकि 'कला' तथा 'दण्ड'-ये दोनों भचक्रके पष्ट्यंश-विभागमें ही लिये गये हैं।) ६० दण्डका १ अहोरात्र होता है। उपर्युक्त अ, इ, उ, ए ओ—स्वरोंकी क्रमसे बाल, कुमार, युवा, वृद्ध, मृत्यु — ये पाँच संज्ञाएँ होती हैं। इनमें किसी एक स्वरके उदयके बाद पुन: उसका उदय पाँचवें खण्डपर होता है। जितने समयसे उदय होता है, उतने ही समयसे अस्त भी होता है। इनके उदयकाल एवं अस्तकालका मान अहोरात्रके

१. इस विषयके स्पष्ट बोधके लिये निम्नाङ्कित स्वरचक्र देखिये-

| स्थरा:   | 34               |                | 3            | · · ·          | - ओ                   |
|----------|------------------|----------------|--------------|----------------|-----------------------|
| तियय:    | नन्दा<br>११६) ११ | भग्न<br>११७११३ | वण<br>३१८११३ | रिका<br>४१९११४ | पूर्णा<br>५1१०1१५     |
| वर्गाः   | -                | 8              | 4            | P              | -                     |
| 3,00     | -                | - 3            | 20           | 2              | ठ                     |
|          | - 3              | - 3            | 7            | 4              | 4                     |
|          | W.               | 7              | 4            | 4              |                       |
|          | 14               | 4              | T T          |                | R                     |
|          | व                | Ħ              |              | #              |                       |
| स्वामितः | सूर्व<br>मंगल    | वृध<br>चन्द    | ৰুৱ-<br>বুজ  | हानि०<br>चं०   | स् <sub>0</sub><br>श0 |
| संज्ञ    | बाल              | कुमार          | <b>बुवा</b>  | - 94           | मृत्यु                |

२. इस विषयपर भास्करासार्थ अपनी 'गणिताध्याय' नामक पुस्तकके 'कालमानाध्याय' में लिखते हैं— गुर्वकरै: खेन्दुमितैरमुस्तै: बद्धि: पर्श वैवीटिका खबद्धि:। स्वद्ध बटोबहित: खर्गम्बंसो दिनैस्तिईनुधिश वर्षम्॥ १॥

<sup>&#</sup>x27;'दस गुरु अक्षरोंके उच्चारणमें जिलना समय लगता है, उसे एक 'अणु' कहते हैं और ६ अणुओंका एक 'फ्ल' होता है। ६० पलका १ 'दण्ड', ६० दण्डका १ 'अहोरात्र', ३० दिन-रातका एक 'माम' और १२ मासका एक 'वर्ष' होता है।''

अर्थात ६० दण्डके एकादशांशके समान होता है—जैसे ६० में ११ से भाग देनेपर ५ दण्ड २७ पल लब्धि होगी तो ५ दण्ड २७ पल उक्त स्वरोंका उदयास्तमान होता है। किसी स्वरके उदयके बाद दूसरा स्वर ५ दण्ड २७ पलपर उदय होगा। इसी तरह पाँचोंका उदय तथा अस्तमान जानना चाहिये। इनमेंसे जब मृत्युस्वरका उदय हो, तब युद्ध करनेपर पराजयके साथ ही मृत्यु हो जाती है॥५-७॥

(अब शनिचक्रका वर्णन करते हैं-) शनिचक्रमें १५ दिनोंपर क्रमश: ग्रहोंका उदय हुआ करता है। इस पश्चदश विभागके अनुसार शनिका भाग युद्धमें मृत्युदायक होता है। (विशेष-जब कि शनि एक राशिमें ढाई साल अर्थात् ३० मास रहता है, उसमें दिन-संख्या ९०० हुई। ९०० में १५ का भाग देनेसे लिब्ध ६० होगी। ६० दिनका १ पञ्चदश विभाग हुआ। शनिके राशिमें प्रवेश करनेके बाद शनि आदि ग्रहोंका उदय ६० दिनका होगा: जिसमें उदयसंख्या ४ बार होगी। इस तरह जब शनिका भाग आये, उस समय युद्ध करना निषद्ध है)॥८॥

(अब कुर्मपृष्टाकार शनि-बिम्बके पृष्ठका क्षेत्रफल कहते हैं-) दस कोटि सहस्र तथा तेरह लाखमें इसीका दशांश मिला दे तो उतने ही योजनके प्रमाणवाले कुर्मरूप शनि-बिम्बके पृष्ठका क्षेत्रफल होता है। अर्थात् ११००, १४३०००० ग्यारह अरब चौदह लाख तीस हजार योजन शनि-बिम्ब पृष्ठका क्षेत्रफल है। (विशेष-ग्रन्थान्तरोंमें ग्रहोंके बिम्ब-प्रमाण तथा कर्मप्रमाण योजनमें ही कहे गये हैं। जैसे 'गणिताध्याय'में भास्कराचार्य-सूर्य तथा चन्द्रका बिम्बपरिमाण-कथनके अवसरपर-'बिम्बं रवेर्द्विद्विशरर्त्संख्यानीन्दो: खनागा-म्ब्धियोजनानि।' आदि। यहाँ भी संख्या योजनके प्रमाणवाली ही लेनी चाहिये।) मघाके प्रथम चरणसे लेकर कृतिकांके आदिसे अन्ततक शनिका निवास अपने स्थानपर रहता है, उस समय युद्ध करना ठीक नहीं होता॥९॥

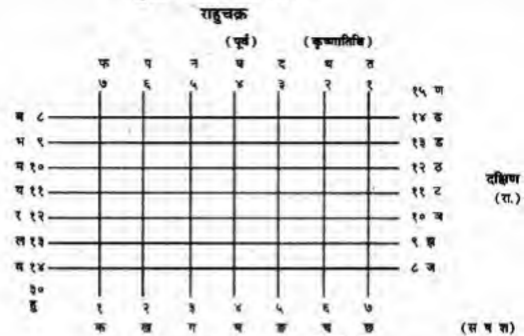
(अब राह-चक्रका वर्णन करते हैं-) राह-चक्रके लिये सात खड़ी रेखा एवं सात पड़ी रेखा बनानी चाहिये। उसमें वायुकोणसे नैर्ऋत्यकोणको लिये हुए अग्निकोणतक शुक्लपक्षकी प्रतिपदासे लेकर पूर्णिमातकको तिथियोंको लिखना चाहिये एवं अग्निकोणसे ईशानकोणको लिये हुए वायकोणतक कृष्णपक्षकी प्रतिपदासे लेकर अमावास्यातकको तिथियोंको लिखना चाहिये। इस तरह तिथिरूप राहुका न्यास होता है। 'र'कारको दक्षिण दिशामें लिखे और 'ह'कारको वायुकोणमें लिखे। प्रतिपदादि तिथियोंके सहारे 'क 'कारादि अक्षरोंको भी लिखे। नैत्रंहत्यकोणमें 'सकार' लिखे। इस तरह राहचक्र तैयार हो जाता है। राह-मुखमें \* यात्रा करनेसे यात्रा-भङ्ग होता \$1190-8311

(महतंचिन्तामणि, वास्तुप्रकरण, १९)

<sup>•</sup> देवालये गेहविधी जलाज्ञये राहोर्मुखं जन्मुदिज्ञो विलोमतः। मीनार्कसिंहाकमुगार्कतस्विभे खाते मुखाद् पृष्ठविदिक् सुभा भवेत् ॥

मृहर्रीधन्तामणि-प्रन्थोक रामाचार्यके प्रोक्त वचनानुसार राहका भ्रमण अपने स्थानसे विलोग ही होता है। जैसे लिखित चक्रमें शुक्लपक्षकी एकादशीको सहका मुख दक्षिण दिलामें कहा गया है और पुच्छ आमाचाम्या तिबिधर रहेगी; क्योंकि सहका स्वरूप सर्पाकार है और एकादशीके बाद दक्षमी, नवमी आदि विलोम विविधोंपर राहका मुख भ्रमण करेगा। इसी तरह मुक्लपक्षकी प्रत्येक तिथियोंपर राहका मुख आता रहेगा। वहाँपर राहका मुख रहे, उस जिक्में उस दिशामें यात्रा करना टोक नहीं होता है। ककारादि अक्षरोंसे स्वरका भी सम्बन्ध लिया गया है। जैसे पूर्वोक स्वरचक्रमें किस स्वरका कौन वर्ष है, यह लिखा गया है; अत: जिस विधिपर जो वर्ष है, यह जिस स्थरसे सम्बन्ध रखता हो. उस स्वरवाले भी उस दिशामें यात्रा न करें।





(पश्चिम)

(अब तिथिके अनुसार भद्रा-निवासकी दिशाका वर्णन करते हैं—)पौर्णमासी तिथिको भद्राका नाम 'विष्टि' होता है और वह अग्निकोणमें रहती है। तृतीया तिथिको भद्राका नाम 'कराली' होता है और वह पूर्व दिशामें वास करती है। सहमो तिथिको भद्राका नाम 'घोरा' होता है और वह दक्षिण दिशामें निवास करती है। सहमी तथा दशमी तिथियोंको भद्रा क्रमसे ईशानकोण तथा उत्तर दिशामें, चतुर्दशी तिथिको वायव्य कोणमें, चतुर्थी तिथिको पश्चिम दिशामें, शुक्लपक्षकी अष्टमी तथा एकादशीको दक्षिण दिशामें रहती है। इसका प्रत्येक शुभ कार्योमें सर्वथा त्याग करना चाहिये॥ १३-१४॥

(अब पंद्रह मुहूर्तोंका नाम एवं नामानुकूल कार्योंका वर्णन कर रहे हैं—) रौद्र, क्षेत, मैत्र, सारभट, सावित्र, विरोचन, जयदेव, अभिजित,

रावण, विजय, नन्दी, वरुण, यम, सौम्य, भव— ये पंद्रह मुहूर्त हैं। 'रौद्र' मुहूर्तमें भयानक कार्य करना चाहिये। 'श्वेत' मुहुर्तमें स्नानादिक कार्य करना चाहिये। 'मैत्र' मुहुर्तमें कन्याका विवाह शुभ होता है। 'सारभट' मुहूर्तमें शुभ कार्य करना चाहिये। 'सावित्र' मुहूर्तमें देवोंका स्थापन, 'विरोचन' मुहुर्तमें राजकीय कार्य, 'जयदेख' मुहुर्तमें विजय-सम्बन्धी कार्य तथा 'रावण' मुहर्तमें संग्रामका कार्य करना चाहिये। 'विजय' मुहूर्तमें कृषि तथा व्यापार, 'नन्दी' मुहूर्तमें षट्कर्म, 'बरुण' मुहूर्तमें तडागादि और 'यम' मुहूर्तमें विनाशवाला कार्य करना चाहिये। 'सौम्य' मुहर्तमें सौम्य कार्य करना चाहिये। 'भव' मुहुर्तमें दिन-रात शुभ लग्न ही रहता है, अत: उसमें सभी शुभ कार्य किये जा सकते हैं। इस प्रकार ये पंद्रह योग अपने नामानुसार ही शुभ तथा अशुभ होते हैं\*॥१५-२०॥

दिनमानके ३० दण्ड होनेपर दिनमानका १५ वाँ भाग २ दण्डका होगा; अत: ठक चंद्रह मुहूताँका मान मध्यम मानसे २ दण्डका ही प्रतिदिन माना गया है। इसे ही 'तिवद्विषटिका' मुहूर्त कहते हैं। उदयसे सार्वकालतक २ दण्डके मानसे प्रत्येक मुहूर्तका मान होता है।

स्त्रीके दूधमें घोंटकर ललाटमें तिलक करनेसे

शत्रु वशर्मे हो जाता है। विष्णुक्रान्ता (अपराजिता),

सर्पाक्षी (महिषकंद), सहदेवी (सहदेइया), रोचना

(गोरोचन)-इनको बकरीके दूधमें पीसकर

लगाया हुआ तिलक शत्रुऑको वशमें करनेवाला

होता है। प्रियंगु (नागकेसर), कुड्कुम, कुष्ठ, मोहिनी (चमेली), तगर, घृत-इनको मिलाकर

लगाया हुआ तिलक वश्यकारक होता है। रोचना

(गोरोचन), रक्तचन्दन, निशा (हल्दी), मन:शिला (मैनसिल), ताल (हरताल), प्रियंगु (नागकेसर),

सर्वप (सरसों), मोहिनी (चमेली), हरिता (दूर्वा), विष्णुक्रान्ता (अपराजिता), सहदेवी, शिखा

(जटामाँसी)—इनको मातुलुङ्ग (बिजौरा नीब्) के

रसमें पीसकर ललाटमें किया हुआ तिलक वशमें करनेवाला होता है। इन तिलकोंसे इन्द्रसहित

समस्त देवता वशमें हो जाते हैं, फिर क्षुद्र

मनुष्योंकी तो बात ही क्या है। मजिष्ठ, रक्तचन्दन,

कटुकन्दा (सहिजन), विलासिनी, पुनर्नवा (गदहपूर्णा)—इनको मिलाकर लेप करनेसे सूर्य

भी वशमें हो जाते हैं। मलयचन्द्रन, नागपुष्प

(चम्पा), मंजिष्ठ, तगर, वच, लोध, प्रियंगु (नागकेसर), रजनी (हल्दी), जटामाँसी —इनके

सम्मिश्रणसे बना हुआ तैल वशमें करनेवाला होता

(अब राहुके दिशा-संचारका वर्णन कर रहे हैं—) (दैनिक राहु) राहु पूर्वदिशासे वायुकोणतक, वायुकोणसे दक्षिण दिशातक, दक्षिण दिशासे ईशानकोणतक, ईशानकोणसे पश्चिमतक, पश्चिमसे अग्निकोणतक एवं अग्निकोणसे उत्तरतक तीन-तीन दिशा करके चार घटियोंमें भ्रमण करता है॥ २१-२२॥

(अब ओषधियोंके लेपादिद्वारा विजयका वर्णन कर रहे हैं -) चण्डी, इन्द्राणी (सिंधुवार), वाराही (वाराहीकंद), मुशली (तालमूली), गिरिकर्णिका (अपराजिता), बला (कुट), अतिबला (कंघी), क्षीरी (सिरखोला), मझिका (मोतिया), जाती (चमेली), यूथिका (जुही), श्वेतार्क (सफेद मदार), शतावरी, गुरुच, वागुरी-इन यथाप्राप्त दिख्य ओषधियोंको धारण करना चाहिये। धारण करनेपर ये युद्धमें विजय-दायिनी होती हैं॥ २३-२४॥ 'ॐ नमो भैरवाय खडूपरशृहस्ताय ॐ हुं

विध्नविनाशाय ॐ हं फट्।'— इस मन्त्रसे शिखा बाँधकर यदि संग्राम करे तो विजय अवश्य होती है। (अब संग्राममें विजयप्रद) तिलक, अञ्जन, धूप, उपलेप, स्नान, पान, तैल, योगचूर्ण -इन पदार्थींका वर्णन करता है, सुनो —

सुभगा (नीलदूर्वा), मन:शिला (मैनसिल), ताल (हरताल)-इनको लाक्षारसमें मिलाकर

\$ 11 74-38 11 इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'युद्धवयार्णवसम्बन्धी विविध योगोंका वर्णन' नामक एक सी तेईसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ १२३॥

の知識を

इसमें नामानुकूल तुभ या अञ्चभ कार्य करना चाहिये। इसते तरह 'मुहुर्तीचन्तामणि'में १५ मुहुर्त विवाह-प्रकरण (५२)-में कर्ह गये हैं, जैसे-

गिरिशभुजगमित्रापित्र्यवस्यम्बुविस्तेऽपिजिदयः च विधारापीन्द्र इन्द्रानली सः। निर्ऋतिरुदकनाथोऽप्यर्थमाथो भगः स्युः क्रमत इह मुहूर्ता वासरे बाणवन्ताः। 

# एक सौ चौबीसवाँ अध्याय

### युद्धजयाणंवीय ज्यौतिषशास्त्रका सार

अग्निदेव कहते हैं — अब मैं युद्धजयार्णव-प्रकरणमें ज्योतिषशास्त्रकी सारभूत वेला (समय), मन्त्र और औषध आदि वस्तुओंका उसी प्रकार वर्णन करूँगा, जिस तरह शंकरजीने पार्वतीजीसे कहा था॥१॥

पार्वतीजीने पूछा— भगवन्! देवताओंने (देवासुर-संग्राममें) दानवोंपर जिस उपायसे विजय पायी थी, उसका तथा युद्धजयार्णवोक्त शुभाशुभ-विवेकादि रूप ज्ञानका वर्णन कीजिये॥ २॥

शंकरजी बोले- मुलदेव (परमात्मा)-की इच्छासे पंद्रह अक्षरवाली एक शक्ति पैदा हुई। उसीसे चराचर जीवोंकी सृष्टि हुई। उस शक्तिकी आराधना करनेसे मनुष्य सब प्रकारके अर्थीका ज्ञाता हो जाता है। अब पाँच मन्त्रोंसे बने हुए मन्त्रपीठका वर्णन करूँगा। वे मन्त्र सभी मन्त्रोंके जीवन-मरणमें अर्थात् 'अस्ति' तथा 'नास्ति' रूप सत्तामें स्थित हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अधर्ववेद - इन चारों वेदोंके मन्त्रोंको प्रथम मन्त्र कहते हैं। सद्योजातादि मन्त्र द्वितीय मन्त्र हैं एवं ब्रह्मा, विष्णु तथा रुद्र-ये तृतीय मन्त्रके स्वरूप हैं। ईश (मैं), सात शिखावाले अग्नि तथा इन्द्रादि देवता-ये चौथे मन्त्रके स्वरूप हैं। अ, इ, उ, ए, ओ-ये पाँचों स्वर पञ्चम मन्त्रके स्वरूप हैं। इन्हीं स्वरोंको मुलब्रहा भी कहते हैं॥३-६॥

(अब पश्च स्वरोंकी उत्पत्ति कह रहे हैं—)
जिस तरह लकड़ीमें व्यापक अग्निकी प्रतीति
बिना जलाये नहीं होती है, उसी तरह शरीरमें
विद्यमान शिव-शक्तिकी प्रतीति ज्ञानके बिना नहीं
होती है। महादेवी पार्वती! पहले ॐकारस्वरसे
विभूषित शक्तिकी उत्पत्ति हुई। तत्पश्चात् बिन्दु
'एकार' रूपमें परिणत हुआ। पुनः ओंकारमें शब्द

पैदा हुआ, जिससे 'उकार' का उद्गम हुआ। यह 'उकार' हृदयमें शब्द करता हुआ विद्यमान रहता है। 'अर्धचन्द्र' से मोक्ष-मार्गको बतानेवाले 'इकार' का प्रादुर्भाव हुआ। तदनन्तर भोग तथा मोक्ष प्रदान करनेवाला अव्यक्त 'अकार' उत्पन्न हुआ। वही 'अकार' सर्वशक्तिमान् एवं प्रवृत्ति तथा निवृत्तिका बोधक है॥ ७ —१०॥

(अब शरीरमें पाँचों स्वरोंका स्थान कह रहे 🐔 —) 'अ' स्वर शरीरमें प्राण अर्थात् श्वासरूपसे स्थिर डोकर विद्यमान रहता है। इसीका नाम 'इडा' है। 'इकार' प्रतिष्ठा नामसे रहकर रसरूपमें तथा पालक-स्वरूपमें रहता है। इसे ही 'पिक्रला' कहते हैं। 'ई' स्वरको 'क्रुरा शक्ति' कहते हैं। 'हर-बोज' (उकार) स्वर शरीरमें अग्निरूपसे रहता है। यही 'समान-बोधिका विद्या' है। इसे 'गान्धारी' कहते हैं। इसमें 'दहनात्मिका' शक्ति है। 'एकार' स्वर शरीरमें जलरूपसे रहता है। इसमें शान्ति-क्रिया है तथा 'ओकार' स्वर शरीरमें वायुरूपसे रहता है। यह अपान, व्यान, उदान आदि पाँच स्वरूपोंमें होकर स्पर्श करता हुआ गतिशील रहता है। पाँचों स्वरोंका सम्मिलत सुक्ष्म रूप जो 'ओंकार' है, वह 'शान्त्यतीत' नामसे बोधित होकर शब्द-गुणवाले आकाश-रूपमें रहता है। इस तरह पाँचों स्वर (अ, इ, उ, ए, ओ) हए, जिनके स्वामी क्रमसे मङ्गल, बुध, गुरु, शुक्र तथा शनि ग्रह हुए। ककारादि वर्ण इन स्वरोंके नीचे होते हैं। ये ही संसारके मूल कारण हैं। इन्होंसे चराचर सब पदार्थोंका ज्ञान होता \$11 55-58 3 H

अब मैं विद्यापीठका स्वरूप बतलाता हूँ, जिसमें 'ओंकार' शिवरूपसे कहा गया है और 'उमा' स्वयं सोम अर्थात् अमृतरूपसे हैं। इन्हींको वामा, ज्येष्ठा तथा रौद्री शक्ति भी कहते हैं। ब्रह्मा, विष्णु तथा रुद्र - क्रमशः ये ही तीनों गुण हैं एवं सृष्टिके उत्पादक, पालक तथा संहारक हैं। शरीरके अंदर तीन रत्न नाडियाँ हैं, जिनका नाम स्थूल, सूक्ष्म तथा पर है। इनका श्वेत वर्ण है। इनसे सदैव अमृत टपकता रहता है, जिससे आत्मा सदैव आप्लावित रहता है। इस प्रकार उसका दिन-रात ध्यान करते रहना चाहिये। देवि! ऐसे साधकका शरीर अजर हो जाता है तथा उसे शिव-सायुज्यकी प्राप्ति हो जाती है। प्रथमत: अङ्गष्ठ आदिमें, नेत्रोंमें तथा देहमें भी अङ्गन्यास करे, तत्पश्चात मृत्युंजयकी अर्चना करके यात्रा करनेवाला संग्राम आदिमें विजयी होता है। आकाश शुन्य है, निराधार है तथा शब्द-गुणवाला है। वायुमें स्पर्श गुण

है। वह तिरछा झुककर स्पर्श करता है। रूपको अर्थात् अग्निकी ऊर्ध्वगति बतलायी गयी है तथा जलकी अधोगति होती है। सब स्थानोंको छोड़कर गन्ध-गुणवाली पृथ्वी मध्यमें रहकर सबके आधार-रूपमें विद्यमान ₹884-30 \$ H

नाभिके मुलमें अर्थात् मेरुदण्डकी जड़में कंदके स्वरूपमें श्रीशिवजी सुशोभित हैं। वहींपर शक्ति-समुदायके साथ सूर्य, चन्द्रमा तथा भगवान विष्णु रहते हैं और पञ्चतन्मात्राओंके साथ दस प्रकारके प्राण भी रहते हैं। कालाग्निक समान देदोप्यमान वह शिवजीकी मृति सदैव चमकती रहती है। वही चराचर जीवलोकका प्राण है। उस मन्त्रपीठके नष्ट होनेपर वायुस्वरूप जीवका नाश समझना चाहिये\*॥ २१--२३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरालमें 'बुद्धजयार्णन-सम्बन्धी ज्योतिष शास्त्रका सार-कथन' नामक एक सौ चौबोसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १२४॥

ON THE PROPERTY.

# एक सौ पचीसवाँ अध्याय

### युद्धजयार्णव-सम्बन्धी अनेक प्रकारके चक्रोंका वर्णन

शंकरजीने कहा —' ॐ ह्रीं कर्णमोटनि बहरूपे | बहुदंष्टे हुं फद, ॐ हः, ॐ ग्रस ग्रस, कृत्त कृत्तच्छकं च्छक हुं फट् नमः।' इस मन्त्रका नाम 'कर्णमोटी महाविद्धा' है। यह सभी वर्णीमें रक्षा करनेवाली है। इस मन्त्रको केवल पढ़नेसे ही मनुष्य क्रोधाविष्ट हो जाता है तथा उसके नेत्र लाल हो जाते हैं। यह मन्त्र मारण, पातन, मोहन एवं उच्चाटनमें उपयुक्त होता है॥ १-२॥

अब स्वरोदयके साथ पाँच प्रकारके वायुका स्थान तथा उसका प्रयोजन कहता हूँ। नाभिसे लेकर इदयतक जो वायुका संचार होता रहता

कार्यमें लगा हुआ क्रोधी साधक उससे संग्रामादि कार्योमें उच्चाटन-कर्म करता है। कानसे लेकर नेत्रतक जो वायु है, उससे प्रभेदन-कार्य करे एवं इदयसे गुदामार्गतक जो वायु है, उससे ज्वर-दाह तथा शत्रुऑका मारण-कार्य करना चाहिये। इसी वायुका नाम 'वायुचक्र' है। हृदयसे लेकर कण्ठतक जो वायु है, उसका नाम 'रस' है। इसे ही 'रसचक्र' कहते हैं। उससे शान्तिका प्रयोग किया जाता है तथा पौष्टिक रसके समान उसका गुण है। भौहसे लेकर नासिकाके अग्रभागतक जो वायु है, उसका नाम 'दिव्य' है। इसे ही 'तेजधक्र' है, उसको 'मारुतचक्र' कहते हैं। जप तथा होम- | कहते हैं। गन्ध इसका गुण है तथा इससे स्तम्भन

<sup>&</sup>quot; यह विषय इस अध्यायके पूर्व अध्यायमें 'स्वत्यक्र 'के अन्तर्गत आ गया है।

<sup>1362</sup> अग्नि पराण १०

और आकर्षण-कार्य होता है। नासिकाग्रमें मनको स्थिर करके साधक निस्संदेह स्तम्भन तथा कीलन कर्म करता है। उपर्युक्त वायुचक्रमें चण्डबण्टा, कराली, सुमुखी, दुर्मुखी, रेवती, प्रथमा तथा घोरा-इन शक्तियोंका अर्चन करना चाहिये। उच्चाटन करनेवाली शक्तियाँ तेजश्रक्रमें रहती हैं। सौम्या, भीषणी, देवी, जया, विजया, अजिता, अपराजिता, महाकोटी, महारौद्री, शुष्ककाया, प्राणहरा-ये ग्यारह शक्तियाँ रसचक्रमें रहती 費用き一くき用

विरूपाक्षी, परा, दिव्या, ११ आकाश-मातकाएँ, संहारी, जातहारी, दंष्टाला, शुष्करेवती, पिपीलिका, पुष्टिहरा, महापुष्टि, प्रवर्धना, भद्रकाली, सुभद्रा, भद्रभीमा, सुभद्रिका, स्थिरा, निष्ठरा, दिव्या, निष्कम्या, गदिनी और रेवती-ये बत्तीस मातुकाएँ कहे हुए चारों चक्रों (मारुत, वाय, रस, दिव्य)-में आठ-आठके क्रमसे स्थित रहती हैं ॥ १०-- १२ ई ॥

सूर्य तथा चन्द्रमा एक ही है तथा उनकी शक्तियाँ भी भूतभेदसे एक-एक ही हैं। जैसे भूतलपर नदीके जलकी स्थानभेदसे 'तीर्थ' संज्ञा हो जाती है, शरीरके अस्थिपञ्जरमें रहनेवाला एक ही प्राण कई मण्डलों (चक्रों)-से विभक्त हो जाता है। जैसे वाम तथा दक्षिण अङ्गके योगसे वहीं वाय दस प्रकारका हो जाता है, वैसे ही वहीं वायु तत्त्वरूपी वस्त्रमें छिपकर विचित्र बिन्दुरूपी मुण्डके द्वारा कपालरूपी ब्रह्माण्डके अमृतका पान करता है॥ १३-१५॥

अब पञ्चवर्गके बलसे जिस प्रकार युद्धमें विजय होती है, उसे सुनो-'अ, आ, क, च, ट, त, प, य, भ'-यह प्रथम वर्ग कहा गया है। 'इ, ई, ख, छ, ठ, थ, फ, र, ष'-यह द्वितीय वर्ग है। 'उ. क. ग. ज. ड. द. ब. ल. स'-यह तृतीय वर्ग है। 'ए ऐ, घ, झ, ढ, ध, भ, व, ह'-यह चौथा वर्ग है। 'ओ, औ, अं, अ:, इ.

ञ, ण, न, म'-यह पञ्चम वर्ग है। ये पैतालीस अक्षर मनुष्योंके अभ्युदयके लिये हैं। इन वर्गोंक क्रमसे बाल, कुमार, युवा, वृद्ध और मृत्यु-ये पाँच नाम हैं॥१६-१९३॥

(अब तिथि, वार और नक्षत्रोंके योगसे काल-ज्ञानका वर्णन करते हैं-) आत्मपीड़, शोषक, उदासीन-ये तीन प्रकारके काल होते हैं। मङ्गलवारको प्रतिपदा तिथि तथा कृतिका नक्षत्र हों तो वे प्राणीके लिये लाभदायक होते हैं। मङ्गलवारको षष्टी तिथि तथा मधा नक्षत्र हों तो पोड़ाकारक होते हैं। मङ्गलवारको एकादशी तिथि और आर्दा नक्षत्र हों तो वे मृत्युदायक होते हैं। बुधवार, द्वितीया तिथि तथा मधा नक्षत्रका योग एवं बुधवार, सप्तमी तिथि और आर्द्री नक्षत्रका योग लाभदायक होते हैं। बुधवार और भरणी नक्षत्रका योग हानिकारक होता है। इसी प्रकार बुधवार तथा श्रवण नक्षत्रके योगमें 'कालयोग' होता है। ब्रहस्पतिबार, तृतीया तिथि और पूर्वाफाल्गुनी नश्चत्रका योग लाभकारक होता है। बृहस्पतिबार, अष्टमी तिथि, धनिष्ठा तथा आर्द्रा नक्षत्र एवं गुरुवार, त्रयोदशी तिथि, आश्लेषा नक्षत्र-ये योग मृत्युकारक होते हैं। शुक्रवार, चतुर्थी तिथि और पूर्वभाइपदा नक्षत्रका योग श्रीवृद्धि करता है। शुक्रवार, नवमी तिथि और पूर्वाषाढा नक्षत्र-यह योग द:खप्रद होता है। शुक्रवार, द्वितीया तिथि और भरणी नक्षत्रका योग यमदण्डके समान हानिकर होता है। शनिवार, पञ्चमी तिथि और कृत्तिका नक्षत्रका योग लाभके लिये कहा गया है। शनिबार, दशमी तिथि और आश्लेषा नक्षत्रका योग पीडाकारक होता है। शनिवार, पूर्णिमा तिथि और मधा नक्षत्रका योग मृत्युकारक कहा गया है॥ २०--२६॥

(अब दिशा-तिथि-दिनके योगसे हानि-लाभ कहते हैं-) पूर्व, उत्तर, अग्नि, नैर्ऋत्य, दक्षिण,

वायव्य, पश्चिम, ऐशान्य-ये इनमेंसे एक-दूसरेको देखते हैं। प्रतिपदा तथा नवमी आदि तिथियोंमें मेषादि राशियोंके साथ हो रवि आदि वारको भी मिलाये। यह योग कार्यसिद्धिके लिये होता है। जैसे पूर्व दिशा, प्रतिपदा तिथि, मेष लग्न, रविवार-यह योग पूर्व दिशाके लिये युद्ध आदि कार्योंमें सिद्धिदायक होता है। ऐसे और भी समझने चाहिये। मेषसे चार राशियाँ अर्थात् मेष. वृष, मिथुन, कर्क एवं कुम्भ-ये लान पूर्ण विजयके लिये होते हैं। शेष राशियाँ मृत्युके लिये होती हैं। सुर्यादि ग्रह तथा रिका, पूर्णा आदि तिथियोंका इसी तरह क्रमश: न्यास करना चाहिये, जैसा कि पहले दिशाओं के साथ कहा गया है। सूर्यके सम्बन्धसे युद्धमें कोई उत्तम फल नहीं होता। सोमका सम्बन्ध संधिके लिये होता है। मङ्गलके सम्बन्धसे कलह होता है। बुधके सम्बन्धसे संग्राम करनेसे अभीष्टसाधनकी प्राप्ति होती है। गुरुके सम्बन्धसे विजयलाभ होता है। शुक्रके सम्बन्धसे अभीष्ट सिद्ध होता है एवं शनिके सम्बन्धसे युद्धमें पराजय होती 1105-0511

(पिक्सला (पिक्स)-चक्रसे शुभाशुभ कहते एक पक्षीका आकार लिखकर उसके मुख, नेत्र, ललाट, सिर, हस्त, कुक्षि, चरण तथा पंखमें सूर्यके नक्षत्रसे तीन-तीन नक्षत्र लिखे। पैरवाले तीन नक्षत्रोंमें रण करनेसे मृत्यु होती है तथा पंखवाले तीन नक्षत्रोंमें धनका नाश होता है। मुखवाले तीन नक्षत्रोंमें पीड़ा होती है और सिरवाले तीन नक्षत्रोंमें कार्यका नाश होता है। कृक्षिवाले तीन नक्षत्रोंमें रण करनेसे उत्तम फल होता है ॥ ३१-३२ ई॥

(अब राहुचक्र कहते हैं-) पूर्वसे नैर्ऋत्यकोणतक, नैर्ऋत्यकोणसे उत्तर दिशातक, उत्तर दिशासे अग्निकोणतक, अग्निकोणसे पश्चिमतक,

पश्चिमसे ईशानतक, ईशानसे दक्षिणतक, दक्षिणसे वायव्यकोणतक, वायव्यकोणसे उत्तरतक चार-चार दण्डतक राहुका भ्रमण होता है। राहुको पृष्ठकी ओर रखकर रण करना विजयप्रद होता है तथा राहके सम्मुख रहनेसे मृत्यु हो जाती \$ 11 33-38 } II

प्रिये! मैं तुमसे अब तिथि-राहुका वर्णन करता है। पूर्णिमाके बाद कृष्णपक्षकी प्रतिपदासे अग्निकोणसे लेकर ईशानकोणतक अर्थात् कृष्णपक्षको अष्टमी तिथितक राहु पूर्व दिशामें रहता है। उसमें युद्ध करनेसे जय होती है। इसी तरह ईशानसे अग्निकोणतक और नैर्ऋत्यकोणसे वायव्यकोणतक राहुका भ्रमण होता रहता है। मेबादि राशियोंको पूर्वादि दिशामें रखना चाहिये। इस तरह रखनेपर मेष, सिंह, धनु राशियाँ पूर्वमें; वय, कन्या, मकर-ये दक्षिणमें; मिथन, तुला, कुम्भ-ये पश्चिममें; कर्क, वृश्चिक, मीन-ये उत्तरमें हो जाती हैं। सुर्यकी राशिसे सूर्यकी दिशा जानकर सम्मुख सूर्यमें रण करना मृत्युकारक होता है ॥ ३५-३७॥

(भद्राकी तिथिका निर्णय बताते हैं -) कृष्णपक्षमें तृतीया, सप्तमी, दशमी तथा चतुर्दशीको 'भद्रा' होती है। शुक्लपक्षमें चतुर्थी, एकादशी, अष्टमी और पूर्णिमाको 'भद्रा' होती है। भद्राका निवास अग्निकोणसे वायव्यकोणतक रहता है। अ, क, च, ट, त, प, य, श-ये आठ वर्ग होते हैं, जिनके स्वामी क्रमसे सूर्य, चन्द्रमा, मङ्गल, बुध, बृहस्पति, शुक्र, शनि, राहु ग्रह होते हैं। इन ग्रहोंके वाहन क्रमसे गृध, उलुक, बाज, पिङ्गल, कौशिक (उलुक), सारस, मयूर, गोर्ड्स नामके पक्षी हैं। पहले हवन करके मन्त्रोंको सिद्ध कर लेना चाहिये। उच्चाटनमें मन्त्रोंका प्रयोग पह्नवरूपसे करना चाहिये॥ ३८-४० ई॥

वश्य, ज्वर एवं आकर्षणमें पक्षवका प्रयोग

सिद्धिकारक होता है। शान्ति तथा मोहन-प्रयोगों में 'नमः' कहना ठीक होता है। पृष्टिमें तथा वशीकरणमें 'वौषट्' एवं मारण तथा प्रीतिविनाशके प्रयोगमें 'हुम्' कहना ठीक होता है। विद्वेषण तथा उच्चाटनमें 'फट्' कहना चाहिये। पुत्रादि-प्राप्तिक प्रयोगमें तथा दीसि आदिमें 'वषट्' कहना चाहिये। इस तरह मन्त्रोंकी छः जातियाँ होती हैं॥ ४१-४२ है॥

अब हर तरहसे रक्षा करनेवाली ओषधियोंका वर्णन करूँगा—महाकाली, चण्डी, वाराही (वाराहीकंद), ईसरी, सुदर्शना, इन्द्राणी (सिंधुवार)—इनको शरीरमें धारण करनेसे ये धारककी रक्षा करती हैं। बला (कुट), अतिबला (कंषी), भीरु (शतावरी अथवा कंटकारी), मुसली (तालमूली), सहदेवी, जाती (चमेली), मिलका (मोतिया), यूथी (जूही), गारुड़ी, भृङ्गराज (भटकटैया), चक्ररूपा—ये महौषधियाँ धारण करनेसे युद्धमें विजयदायिनी होती हैं। महादेवि। ग्रहण लगनेपर पूर्वोक्त ओषधियोंका उखाड़ना शुभदायक होता है॥ ४३—४६॥

हाथीकी सर्वाङ्गसम्पन्न मिट्टीको मूर्ति बनाकर, उसके पैरके नीचे शत्रुके स्वरूपको रखकर, स्तम्भन-प्रयोग करना चाहिये। अथवा किसो पर्वतके ऊपर, जहाँपर एक ही वृक्ष हो, उसके नीचे, अथवा जहाँपर बिजली गिरी हो, उस प्रदेशमें, बल्मीककी मिट्टीसे एक स्त्रीकी प्रतिकृति बनाये। फिर 'ॐ नमो महाभैरवाय

Springer from 14 to Expens of 4 o

विकृतदंष्ट्रोग्रस्तपाय पिंगलाक्षाय त्रिशृलखङ्गधराय बौषट्।' हे देवि! इस मन्त्रसे उस मृत्तिकामयी देवीकी पूजा करके (शत्रुके) शस्त्रसमूहका स्तम्भन करना चाहिये॥ ४७ —४९ है॥

अब संग्राममें विजय दिलानेवाले अग्निकार्यका वर्णन करूँगा—रातमें श्मशानमें जाकर नंग-धड़ंग, शिखा खोलकर, दक्षिणमुख बैठकर जलती हुई वितामें मनुष्यका मांस, रुधिर, विष, भूसी और हड्डीके टुकड़े मिलाकर नीचे लिखे मन्त्रसे आठ सौ बार शत्रुका नाम लेकर हवन करे—'ॐ नपो भगवति कौमारि लल लल लालय लालय घण्टादेवि! अमुकं मारय मारय सहसा नमोऽस्तु ते भगवति विद्यो स्वाहा।'— इस विद्यासे हवन करनेपर शत्रु अंधा हो जाता है॥ ५०—५३॥

(सब प्रकारकी सफलताके लिये हनुमान्जीका मन्त्र कहते हैं—) 'ॐ वत्रकाय वत्रनुण्ड किपलिपङ्गल करालयदनीखंकेश महाबल रक्तमुख तिडिज्ज्व महारोद्र देष्टोत्कट कटकरालिन् महाद्वउप्रहार लङ्केश्वरसेतुबन्ध शैलप्रवाह गगनचर, एडोहि भगवन्महाबलपराक्रम भैरवो ज्ञापयित, एडोहि महारोद्र दीर्घलाङ्कृलेन अमुकं वेष्ट्रय वेष्ट्रय जम्भय जम्भय खन खन वैते हूं फट्।' देवि! इस मन्त्रको ३८०० बार जप कर लेनेपर श्रीहनुमान्जी सब प्रकारके कार्योंको सिद्ध कर देते हैं। कपड़ेपर हनुमान्जीकी मूर्ति लिखकर दिखानेसे शत्रुओंका विनाश होता है॥ ५४-५५॥

THE R. P. LEWIS CO., LANSING

all the sea of the season of

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'युद्धजनार्णव-सम्बन्धी विविध चक्रोंका वर्णन' नामक एक सौ प्रचोसको अध्याय पुरा हुआ॥ १२५॥

THE PERSON NAMED IN COMPANIES

to the production of the contract of the contr

the Part Part Person

### एक सौ छब्बीसवाँ अध्याय नक्षत्र-सम्बन्धी पिण्डका वर्णन

शंकरजी कहते हैं— देवि! अब मैं प्राणियोंके शुभाशुभ फलकी जानकारीके लिये नाक्षत्रिक पिण्डका वर्णन करूँगा। (जिस राजा या मनुष्यके लिये शुभाशुभ फलका ज्ञान करना हो, उसकी प्रतिकृतिरूपसे एक मनुष्यका आकार बनाकर) सूर्य जिस नक्षत्रमें हों, उससे तीन नक्षत्र उसके मस्तकमें, एक मुखमें, दो नेत्रोंमें, चार हाथ और पैरमें, पाँच हृदयमें और पाँच जानुमें लिखकर आयु-वृद्धिका विचार करना चाहिये। सिखाले नक्षत्रोंमें संग्राम (कार्य) करनेसे राज्यकी प्राप्ति होती है। मुखवाले नक्षत्रमें सुख, नेत्रवाले नक्षत्रोंमें सुन्दर सौभाग्य, हृदयवाले नक्षत्रोंमें दृष्यसंग्रह, हाथवाले नक्षत्रोंमें चोरी और पैरवाले नक्षत्रोंमें मार्गमें ही मृत्यु—इस तरह क्रमश: फल होते हैं॥१—३ ई॥

(अब 'कुम्भ-चक्र' कह रहे हैं —) आठ कुम्भको पूर्वादि आठ दिशाओं में स्थापित करना चाहिये। प्रत्येक कुम्भमें तीन-तीन नक्षत्रोंकी स्थापना करनेपर आठ कुम्भोंमें चौबीस नक्षत्रोंका निवेश हो जानेपर चार नक्षत्र शेष रह जायेंगे। इन्हें ही 'सूर्यकुम्भ' कहते हैं। यह सूर्यकुम्भ अशुभ होता है। शेष पूर्वादि दिशाओंवाले कुम्भ-सम्बन्धा नक्षत्र शुभ होते हैं। (इसका उपयोग नाम-नक्षत्रसे दैनिक नक्षत्रतक गिनकर उसी संख्यासे करना चाहिये।)॥ ४ ई॥

अब मैं संग्राममें जय-पराजयका विवेक प्रदान करनेवाले सर्पाकार राहुचक्रका वर्णन करता हूँ।

प्रथम अट्टाईस बिन्दुओंको लिखे, उसमें तीन-तीनका विभाग कर दे, इस तरह आठ विभाग कर देनेपर चौबीस नक्षत्रोंका निवेश हो जायगा। चार शेष रह जायैंगे। उसपर रेखा करे। इस तरह करनेपर 'सर्पाकार चक्र' बन जायगा। जिस नक्षत्रमें राहु रहे, उसको सर्पके फणमें लिखे।

शंकरजी कहते हैं— देवि! अब मैं प्राणियोंके उसके बाद उसी नक्षत्रसे प्रारम्भ करके क्रमशः ।शुभ फलकी जानकारीके लिये नाक्षत्रिक सत्ताईस नक्षत्रोंका निवेश करे॥ ५—७॥



(सर्पांकार राहुचक्रका फल — ) मुखवाले सात नक्षत्रोंमें संग्राम करनेसे मरण होता है, स्कन्थवाले सात नक्षत्रोंमें युद्ध करनेसे पराजय होती है, पेटवाले सात नक्षत्रोंमें युद्ध करनेसे सम्मान तथा विजयकी प्राप्ति होती है, कटिवाले नक्षत्रोंमें संग्राम करनेसे शत्रुओंका हरण होता है, पुच्छवाले नक्षत्रोंमें संग्राम करनेसे कीर्ति होती है और राहुसे दृष्ट नक्षत्रमें संग्राम करनेसे मृत्यु होती है। इसके बाद फिर सूर्यसे राहुतक ग्रहोंके बलका वर्णन करूँगा॥ ८—१०॥

(अर्धयामेशका वर्णन करते हैं —) जैसे चार प्रहरका एक दिन होता है तो एक दिनमें आठ अर्धप्रहर होंगे। यदि दिनमान बत्तीस दण्डका हो तो एक अर्ध प्रहरका मान चार दण्डका होगा। दिनमान-प्रमाणमें आठसे भाग देनेपर जो लिख्य होगी, वही एक अर्धप्रहरका मान होता है। रिव आदि सात वारोंमें प्रत्येक अर्धप्रहरका कौन ग्रह स्वामी होगा—इसपर विचार करते हुए केवल रिववारक दिन प्रत्येक अर्धप्रहरके स्वामियोंको बता रहे हैं। जैसे रिववारमें एकसे लेकर आठ अर्धप्रहरोंके स्वामी क्रमश: सूर्य, शुक्र, बुध, सोम, शनि, गुरु, मङ्गल और राहु ग्रह होते हैं। (इनमें जिस विभागका स्वामी शनि होता है, वह समय शुभ कार्योमें त्याज्य है और उसे ही 'वारवेला' कहते हैं।)

(विशेष — रविवारके अर्धयामेशोंको देखनेसे यह अनुमान होता है कि रविवारके अतिरिक्त जिस दिनका अर्धयामेश जानना हो तो प्रथम अर्धयामेश तो दिनपति हो होगा और बादके अर्धयामोंके स्वामी छ: संख्यावाले ग्रह होंगे। इसी आधारपर रविवारसे लेकर शनिवारतकके अर्धयामोंके स्वामी नीचे चक्रमें दिये जा रहे हैं \*—

| वार    | स्०   | चं०  | Ho    | बु०   | बृ० | স্তৃ৹ | হাত   |
|--------|-------|------|-------|-------|-----|-------|-------|
| ४ दण्ड | सु०   | चं०  | Чo    | बु०   | वृव | স্থৃত | স্থাত |
| ४ दण्ड | शु०   | য়াত | सू०   | चं०   | Нo  | बु०   | बृ०   |
| ४ दण्ड | बु०   | बृ०  | शु    | স্থাত | सू० | चं०   | मं०   |
| ४ दण्ड | सो०   | Ħ0   | बु०   | बु०   | যুত | য়া০  | स्०   |
| ४ दण्ड | স্থাত | सू०  | चं०   | Ho    | बुव | यु०   | য়ু০  |
| ४ दण्ड | बृव   | शु०  | স্থাত | सू०   | चं० | Ho    | 30    |
| ४ दण्ड | मं०   | बु०  | यु०   | शु०   | সূত | मु०   | चं०   |
| ४ दण्ड | रा०   | रा०  | राव   | रा०   | राव | रा०   | ₹Je   |

शिन, सूर्य तथा राहुको यत्नसे पीठ पीछे करके जो संग्राम करता है, वह सैन्यसमुदायपर विजय प्राप्त करता है तथा जुआ, मार्ग और युद्धमें सफल होता है॥ ११-१२॥

(नक्षत्रोंकी स्थिरादि संज्ञा तथा उसका प्रयोजन कहते हैं—) रोहिणी, तीनों उत्तराएँ, मृगशिरा— इन पाँच नक्षत्रोंकी 'स्थिर' संज्ञा है। अधिनी, रेखती, स्वाती, धनिष्ठा, शतांभषा—इन पाँचों नक्षत्रोंकी 'क्षिप्र' संज्ञा है। इनमें यात्रार्थीको यात्रा करनी चाहिये। अनुराधा, हस्त, मूल, मृगशिरा, पुष्य, पुनर्वसु—इनमें प्रत्येक कार्य हो सकता है। ज्येष्ठा, चित्रा, विशाखा, तीनों पूर्वाएँ, कृतिका, भरणी, मधा, आर्द्रा, आश्लेषा—इनकी 'दारुण' संज्ञा है। स्थिर कार्योमें स्थिर संज्ञावाले नक्षत्रोंको लेना चाहिये। यात्रामें 'क्षिप्र' संज्ञक नक्षत्र उत्तम माने गये हैं। 'मृदु' संज्ञक नक्षत्रोंमें सौभाग्यका काम तथा 'उग्र' संज्ञक नक्षत्रोंमें उग्र काम करना चाहिये। 'दारुण' संज्ञक नक्षत्र दारुण (भयानक) कामके लिये उपयुक्त होते हैं॥१३—१६ ई॥

(अब अधोम्ख, तिर्यङ्ग्ख आदि नक्षत्रोंका नाम तथा प्रयोजन कहता है-) कृत्तिका, भरणी, आश्लेषा, विशाखा, मघा, मूल, तीनों पूर्वाएँ—ये अधोमुख नक्षत्र हैं। इनमें अधोमुख कर्म करना चाहिये। उदाहरणार्थं कृप, तड़ाग, विद्याकर्म, चिकित्सा, स्थापन, नौका-निर्माण, कुपोंका विधान, गड्ढा खोदना आदि कार्य इन्हीं अधोमुख नक्षत्रोंमें करना चाहिये। रेवती, अश्विनी, चित्रा, हस्त, स्वाती, पुनर्वस्, अनुराधा, मृगशिरा, ज्येष्ठा-ये नौ नक्षत्र तिर्यङ्ग्ख हैं। इनमें राज्याभिषेक, हाथी तथा घोड़ेको पट्टा बाँधना, वाग लगाना, गृह तथा प्रासादका निर्माण, प्राकार बनाना, क्षेत्र, तोरण, ध्वजा, पताका लगाना-इन सभी कार्योंको करना चाहिये। रविवारको द्वादशी, सोमवारको एकादशी, मङ्गलवारको दशमी, बुधवारको तृतीया, बृहस्पतिवारको पष्टी, शुक्रवारको द्वितीया, शनिवारको सप्तमी हो तो 'दग्धयोग' होता है।। १७ - २३॥

(अब त्रिपुष्कर योग बतलाते हैं—) द्वितीया, द्वादशी, ससमी —तीन तिथियाँ तथा रिव, मङ्गल, शिन —तीन वार —ये छः 'त्रिपुष्कर' हैं तथा विशाखा, कृत्तिका, दोनों उत्तराएँ, पुनर्वसु, पूर्वाभाद्रपदा—ये छः नक्षत्र भी 'त्रिपुष्कर' हैं। अर्थात् रिव, शिन, मङ्गलवारोंमें द्वितीया, ससमी, द्वादशीमेंसे कोई तिथि हो तथा उपर्युक्त नक्षत्रोंमेंसे कोई नक्षत्र हो तो 'त्रिपुष्कर-योग' होता है। त्रिपुष्कर योगमें लाभ, हानि, विजय, वृद्धि, पुत्रजन्म, वस्तुओंका नष्ट एवं विनष्ट होना—ये सब त्रिपुणित हो जाते हैं॥ २४—२६॥

(अब नक्षत्रोंकी स्वक्ष, मध्याक्ष, मन्दाक्ष और अन्धाक्ष संज्ञा तथा प्रयोजन कहते हैं —) अश्विनी, भरणी, आश्लेषा, पुष्य, स्वाती, विशाखा, श्रवण, पुनर्वसु —ये दृढ़ नेत्रवाले नक्षत्र हैं और दसों

<sup>\*</sup> प्रत्येक दिनकी अर्थयामेश-संख्या आठ है तथा दिनपति रविसे लेकर जनितक सात ही है। अत: आठवें अर्थयामको ग्रन्थानरोंमें 'निरीज' माना गया है। जैसे—

रविवासदिशन्यनं गुलिकादिनिकन्यते। अष्टमांश्री निरीशः स्वाच्छन्यंशो गुलिकः स्मृतः॥ किंतु यहाँ अग्निपुराणमें प्रतिदिन सहुको अष्टमांशका स्वामी सन रहे हैं—यह विशेष कर है।

दिशाओंको देखते हैं। (इनकी संज्ञा 'स्वक्ष' है।) इनमें गयी हुई वस्तु तथा यात्रामें गया हुआ व्यक्ति विशेष पुण्यके उदय होनेपर ही लौटते हैं। दोनों आषाढ़ नक्षत्र, रेवती, चित्रा, पुनर्वस्—ये पाँच नक्षत्र 'केकर' हैं, अर्थात् 'मध्याक्ष' हैं। इनमें गयी हुई बस्तु विलम्बसे मिलती है। कृत्तिका, रोहिणी, मृगशिरा, पूर्वाफाल्गुनी, मघा, मूल, ज्येष्ठा, अनुराधा, धनिष्ठा, शतभिषा, पूर्वाभाद्रपदा —ये नक्षत्र 'चिपिटाक्ष' अर्थात् 'मन्दाक्ष' हैं। इनमें गयी हुई वस्तु तथा मार्ग चलनेवाला व्यक्ति कुछ ही विलम्बर्मे लौट आता है। हस्त, उत्तराभाद्रपदा, आर्डा, पूर्वाषाढा - ये नक्षत्र 'अन्धाक्ष' हैं। इनमें गयी हुई वस्तु शीघ्र मिल जाती है, कोई संग्राम । उसके माता-पिता जीवित नहीं रहते ॥ ३३—३६ ॥

नहीं करना पड़ता॥ २७ - ३२॥

अब नक्षत्रोंमें स्थित 'गण्डान्त'का निरूपण करता हूँ-रेवतीके अन्तके चार दण्ड और अश्विनीके आदिके चार दण्ड 'गण्डान्त' होते हैं। इन दोनों नक्षत्रोंका एक प्रहर शुभ कार्योमें प्रयत्नपूर्वक त्याग देना चाहिये। आश्लेषाके अन्तका तथा मधाके आदिके चार दण्ड 'द्वितीय गण्डान्त' कहे गये हैं। भैरवि! अब 'तृतीय गण्डान्त'को सुनो—ज्येष्ठा तथा मूलके बीचका एक प्रहर बहुत ही भयानक होता है। यदि व्यक्ति अपना जीवन चाहता हो तो उसे इस कालमें कोई शुभ कार्य नहीं करना चाहिये। इस समयमें यदि बालक पैदा हो तो

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नक्षत्रोंके निर्ययका प्रतिपादन' नामक एक सौ छन्धीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १२६॥

and the state of

### एक सौ सत्ताईसवाँ अध्याय विभिन्न बलोंका वर्णन

शंकरजी कहते हैं-'विष्कृम्भ योग'की तीन घड़ियाँ, 'शूल योग'को पाँच 'गण्ड' तथा 'अतिगण्ड योग'की छ: 'व्याघात' तथा 'यद योग' की नौ घड़ियोंकों सभी शुभ कार्योमें त्याग देना चाहिये। 'परिघ', 'व्यतीपात' और 'वैधृति' योगोंमें पुरा दिन त्याज्य बतलाया गया है। इन योगोंमें यात्रा-युद्धादि कार्य नहीं करने चाहिये॥ १-२॥

देवि! अब मैं मेषादि राशि तथा ग्रहोंके द्वारा शुभाशुभका निर्णय बताता हूँ — जन्म-ग्रशिक चन्द्रमा तथा शुक्र वर्जित होनेपर ही शुभदायक होते हैं। जन्म-राशि तथा लग्नसे दूसरे स्थानमें सूर्य, शनि, राहु अथवा मङ्गल हो तो प्राप्त द्रव्यका नाश और अप्राप्तका अलाभ होता है तथा युद्धमें पराजय होती है। चन्द्रमा, बुध, गुरु, शुक्र-ये दूसरे स्थानमें शुभप्रद होते हैं। सूर्य, शनि, मङ्गल, शुक्र, बुध, चन्द्रमा, राह -ये तीसरे घरमें हों तो शुध फल देते हैं। बध, शुक्र चौथे भावमें हों तो शुभ

तथा शेष ग्रह भयदायक होते हैं। बृहस्पति, शुक्र, बुध, चन्द्रमा-ये पञ्चम भावमें हों तो अभीष्ट लाभकी प्राप्ति कराते हैं। देवि! अपनी राशिसे छठे भावमें सूर्य, चन्द्र, शनि, मङ्गल, बुध—ये ग्रह शुभ फल देते हैं: किंतु छठे भावका शुक्र तथा गुरु शुभ नहीं होता। सप्तम भावके सूर्य, शनि, मङ्गल, राहु हानिकारक होते हैं तथा बुध, गुरु, शुक्र सुखदायक होते हैं। अष्टम भावके बुध और शुक्र-शुभ तथा शेष ग्रह हानिकारक होते हैं। नवम भावके बुध, शुक्र शुभ तथा शेष ग्रह अशुभ होते हैं। दशम भावके शुक्र, सूर्य लाभकर होते हैं तथा शनि, मङ्गल, राहु, चन्द्रमा-बुध शुभकारक होते हैं। ग्यारहवें भावमें प्रत्येक ग्रह शुभ फल देता है, परंतु दसवें बृहस्पति त्याज्य हैं। द्वादश भावमें बुध-शुक्र शुभ तथा शेष ग्रह अशुभ होते हैं। एक दिन-रातमें द्वादश राशियाँ भोग करती हैं। अब मैं उनका वर्णन कर रहा हैं॥३-१२॥ (राशियोंका भोगकाल एवं चरादि संज्ञा तथा प्रयोजन कह रहे हैं —) मीन, मेष, मिथुन — इनमें प्रत्येकके चार दण्ड; वृष, कर्क, सिंह, कन्या — इनमें प्रत्येकके चार दण्ड; वृष, कर्क, सिंह, कन्या — इनमें प्रत्येकके छः दण्ड; तुला, वृश्चिक, धनु, मकर, कुम्भ — इनमें प्रत्येकके पाँच दण्ड भोगकाल हैं। सूर्य जिस राशिमें रहते हैं, उसीका उदय होता है और उसी राशिसे अन्य राशियोंका भोगकाल प्रारम्भ होता है। मेषादि राशियोंकी क्रमशः 'चर', 'स्थिर' और 'द्विस्वभाव' संज्ञा होती है। जैसे — मेष, कर्क, तुला, मकर—इन राशियोंको 'चर' संज्ञा है। इनमें शुभ तथा अशुभ स्थायी कार्य करने चाहिये। वृष, सिंह, वृश्चिक, कुम्भ — इन राशियोंको 'स्थर' संज्ञा है। इनमें स्थायी कार्य करना 'स्थर' संज्ञा है। इनमें स्थायी कार्य करना

चाहिये। इन लग्नोंमें बाहर गये हुए व्यक्तिसे शीघ्र समागम नहीं होता तथा रोगीको शीघ्र रोगसे मुक्ति नहीं प्राप्त होती। मिथुन, कन्या, धनु, मीन—इन राशियोंकी 'द्विस्वभाव' संज्ञा है। ये द्विस्वभावसंज्ञक राशियाँ प्रत्येक कार्यमें शुभ फल देनेवाली हैं। इनमें यात्रा, व्यापार, संग्राम, विवाह एवं राजदर्शन होनेपर वृद्धि, जय तथा लाभ होते हैं और युद्धमें विजय होती है। अश्विनी नक्षत्रकों बीस ताराएँ हैं और घोड़ेके समान उसका आकार है। यदि इसमें वर्षा हो तो एक राततक घनघोर वर्षा होती है। यदि भरणीमें वर्षा आरम्भ हो तो पंद्रह दिनतक लगातार वर्षा होती रहती है। १३—१९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'विश्विम बलीका वर्णन' नामक एक सी सत्ताईसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥१२७॥

### एक सौ अट्ठाईसवाँ अध्याय कोटचक्रका वर्णन

शंकरजी कहते हैं—अब मैं 'कोटचक्र' का वर्णन करता हूँ—पहले चतुर्भुज लिखे, उसके भीतर दूसरा चतुर्भुज, उसके भीतर तोसरा चतुर्भुज और उसके भीतर चौथा चतुर्भुज लिखे। इस तरह लिख देनेपर 'कोटचक्र' बन जाता है। कोटचक्रके भीतर तीन मेखलाएँ बनती हैं, जिनका नाम क्रमसे 'प्रथम नाड़ी', 'मध्यनाड़ी' और 'अन्तनाड़ी' है। कोटचक्रके ऊपर पूर्वादि दिशाओं को लिखकर मेषादि राशियों को भी लिख देना चाहिये। (कोटचक्रमें नक्षत्रों का न्यास कहते हैं—) पूर्व भागमें कृतिका, अग्निकोणमें आश्लेषा, दक्षिणमें मधा, नैर्ऋत्यमें विशाखा, पश्चिममें अनुराधा, बायुकोणमें श्रवण, उत्तरमें धनिष्ठा, ईशानमें भरणीको लिखे। इस तरह लिख देनेपर बाह्य नाड़ीमें अर्थात्

प्रथम नाड़ीमें आठ नक्षत्र हो जायँगे। इसी तरह पूर्वादि दिशाओंके अनुसार रोहिणी, पुष्य, पूर्वाफाल्गुनी, स्वाती, ज्येच्ठा, अभिजित्, शतिभवा, अश्विनी—ये आठ नक्षत्र, मध्यनाड़ीमें हो जाते हैं। कोटके भीतर जो अन्तनाड़ी है, उसमें भी पूर्वादि दिशाओंके अनुसार पूर्वमें मृगशिरा, अग्निकोणमें पुनर्वसु, दक्षिणमें उत्तराफाल्गुनी, नैर्ज्यमें चित्रा, पश्चिममें मूल, वायव्यमें उत्तरापाढ़ा, उत्तरमें पूर्वाभाद्रपदा और ईशानमें रेवतीको लिखे। इस तरह लिख देनेपर अन्तनाड़ीमें भी आठ नक्षत्र हो जाते हैं। आर्द्रा, हस्त, पूर्वाबाढ़ा तथा उत्तराभाद्रपदा—ये चार नक्षत्र कोटचक्रके मध्यमें स्तम्भ होते हैं।\* इस तरह चक्रको लिख देनेपर वाहरका स्थान दिशाके स्वामियोंका होता

<sup>\*</sup> आहां हस्तस्त्रधाषाद्वा तुर्वमृत्तरभद्रकम्। मध्ये स्तम्भवतुष्टं तु द्वात् कोटस्य कोटरे॥ (अग्निपु० १२८। ९) ग्रन्थान्तरमें भी ऐसा ही वर्णन है।

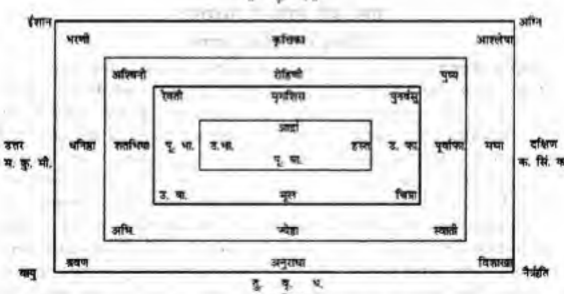
<sup>&#</sup>x27;नृपतिजयवर्या' नामक ग्रन्थमें समचतुरस कोटकक्रके प्रकरणमें २३ वें स्त्रीकमें स्तम्भ-चतुष्टयका वर्णन इस प्रकार किया गया है— पूर्वे रीद्रं यमे इस्तं पूर्वांबादा च वारुणे। उत्तरे चीतराभादा एतत् स्तम्भचतुष्टयम्॥

है\*। आगन्तुक योद्धा जिस दिशामें जो नक्षत्र है, उसी नक्षत्रमें उसी दिशासे कोटमें यदि प्रवेश करता है तो उसकी विजय होती है। कोटके बीचमें जो नक्षत्र हैं, उन नक्षत्रोंमें जब शुभ ग्रह आये, तब युद्ध करनेसे मध्यवालेकी विजय तथा चढ़ाई करनेवालेकी पराजय होती है। प्रवेश करनेवाले नक्षत्रमें प्रवेश करना तथा निर्गमवाले नक्षत्रमें निकलना चाहिये। शुक्र, मङ्गल और नक्षत्रोंको कोटके मध्यका समझना चाहिये।)

बुध-ये जब नक्षत्रके अन्तमें रहें, तब यदि युद्ध आरम्भ किया जाय तो आक्रमणकारीकी पराजय होती है। प्रवेशवाले चार नक्षत्रोंमें यदि युद्ध छेडा जाय तो वह दुर्ग वशमें हो जाता है-इसमें कोई आश्चर्यकी बात नहीं है॥१-१३॥ (विशेष-प्रथम नाड़ीके आठ नक्षत्र दिशाके नक्षत्र हैं, उन्हींको 'बाह्य' भी कहते हैं। मध्य तथा अन्त नाड़ीवाले

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कोटनक्रका वर्णन' नामक एक सौ अद्वाईसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १२८॥ and the there

\* दिशाओंके स्थामीके लिये रामाचार्ग 'मृहतं-चिन्तामणि' नामक ग्रन्थक पात्रा-प्रकरणमें लिखते हैं— सुर्थः सितो भूमिसूतोऽय राहुः जनिः जजी तथ बृहस्पतिशः। प्राच्यादितं दिख् विदिश् चापि दिशामधीजाः क्रमतः प्रदिशः ॥(११। ४०) 'पूर्वके सूर्य, अग्निकोणके मुक्त, दक्षिणके मञ्जल, नैक्ष्यके शह, पश्चिमके शनि, वायव्यके चन्द्र, उत्तरके बुध, ईशानके युहस्पति — इस प्रकार क्रमशः दिलाओंके ख्वामी करें गये हैं।



विशेष—भरणी, कृतिका, आरलेपा, मञ, विशाखा, अनुगया, बवण, धनिहा—ये आठ वसत्र बाह्य (प्रवम नाढ़ो) हैं। अश्विनी, रोहिणी, पुष्य, पूर्व फार्व, स्वाती, ज्येश, अभिव, ऋतिभवा—ये मध्यनाष्ट्रीके आठ नक्षत्र हैं। रेक्सी, मुगलिस, पुनर्वसु, उत्तराफाल्युनी, विषा, मूल, उत्तरापादा, पूर्वाभाद्रपरा—ये आठ नवत्र अन्तनाद्रोके हैं। मध्य तथा अन्तनाद्रोके नक्षत्रोंको 'यध्यके नक्षत्र' कहते हैं। दिशाके नथुप्रको 'प्रवेशर्थ' कहते हैं। उसके विरुद्ध दिशाके नथुप्रको 'निर्गम' कहते हैं। जैसे पूर्व प्रवेश तो पश्चिम निर्गम होगा।

### एक सौ उन्तीसवाँ अध्याय अर्घकाण्डका प्रतिपादन

मेंहगी तथा सस्तीके सम्बन्धमें विचार प्रकट कर रहा है। जब कभी भूतलपर उल्कापात, भुकम्प, निर्घात (वजापात), चन्द्र और सूर्यके ग्रहण तथा दिशाओंमें अधिक गरमीका अनुभव हो तो इस बातका प्रत्येक मासमें लक्ष्य करना चाहिये। यदि उपर्युक्त लक्षणोंमेंसे कोई लक्षण चैत्रमें हो तो अलंकार-सामग्रियों (सोना-चाँदी आदि)-का संग्रह करना चाहिये। वह छ: मासके बाद चौगुने मुल्यपर बिक सकता है। यदि वैशाखमें हो तो वस्त्र, धान्य, सुवर्ण, घृतादि सब पदार्थीका संग्रह करना चाहिये। वे आठवें मासमें छ:गुने मुल्यपर

शंकरजी कहते हैं - अब मैं वस्तुओंकी | बिकते हैं। यदि ज्येष्ठ तथा आषाढ मासमें मिले तो जी, गेहैं और धान्यका संग्रह करना चाहिये। यदि श्रावणमें मिले तो घृत-तैलादि रस-पदार्थीका संग्रह करना चाहिये। यदि आश्विनमें मिले तो वस्त्र तथा धान्य दोनोंका संग्रह करना चाहिये। यदि कार्तिकमें मिले तो सब प्रकारका अन्न खरीदकर रखना चाहिये। अगहन तथा पौषमें यदि मिले तो कुङ्कम तथा सुगन्धित पदार्थोंसे लाभ होता है। माधमें यदि उक्त लक्षण मिले तो धान्यसे लाभ होता है। फाल्गुनमें मिले तो सुगन्धित पदार्थोंसे लाभ होता है। लाभकी अवधि छ: या आठ मास समझनी चाहिये॥१-५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अर्थकाण्डका प्रतिपादन' नामक

एक सी उनीसवों अध्याय पूरा हुआ॥ १२९॥

このおけれないい

### एक सौ तीसवाँ अध्याय विविध मण्डलोंका वर्णन

शंकरजी कहते हैं - भद्रे! अब मैं विजयके | लिये चार प्रकारके मण्डलका वर्णन करता है। कृतिका, मधा, पुष्य, पूर्वाफाल्गुनी, विशाखा, भरणी, पूर्वाभाद्रपदा - इन नक्षत्रोंका 'आग्नेय मण्डल' होता है, उसका लक्षण बतलाता है। इस मण्डलमें यदि विशेष वायुका प्रकोप हो, सुर्य-चन्द्रका परिवेष लगे, भूकम्प हो, देशकी क्षति हो, चन्द्र-सूर्यका ग्रहण हो, धुमञ्चाला देखनेमें आये, दिशाओंमें दाहका अनुभव होता हो, केतु अर्थात् पुच्छल तारा दिखायी पडता हो, रक्तवृष्टि हो, अधिक गर्मीका अनुभव हो, पत्थर पडे, तो जनतामें नेत्रका रोग, अतिसार (हैजा) और अग्निभय होता है। गायें दूध कम कर देती हैं। वृक्षोंमें फल-पुष्प कम लगते हैं। उपज कम होती है। वर्षा भी स्वल्प होती है। चारों वर्ण (ब्राह्मण,

क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्र) दु:स्त्री रहते हैं। सारे मनुष्य भुखसे व्याकुल रहते हैं। ऐसे उत्पातोंके दीख पडनेपर सिन्ध-यमुनाकी तलहटी, गुजरात, भोज, बाह्रीक, जालन्धर, काश्मीर और सातवाँ उत्तरापथ -ये देश विनष्ट हो जाते हैं। हस्त, चित्रा, मचा, स्वाती, मुगशिरा, पुनर्वसु, उत्तराफाल्गुनी, अश्विनी - इन नक्षत्रोंका 'वायव्य मण्डल' कहा जाता है। इसमें यदि पूर्वोक्त उत्पात हों तो विक्षिस होकर हाहाकार करती हुई सारी प्रजाएँ नष्टप्राय हो जाती हैं। साथ ही डाहल (त्रिप्र), कामरूप, कलिङ्ग, कोशल, अयोध्या, उज्जैन, कोङ्गण तथा आन्ध्र-ये देश नष्ट हो जाते हैं। आश्लेषा, मूल, पूर्वाषाढा, रेवती, शतभिषा तथा उत्तराभाद्रपदा-इन नक्षत्रोंको 'बारुण मण्डल' कहते हैं। इसमें यदि पूर्वोक्त उत्पात हों तो गायोंमें दुध-घीकी

वृद्धि और वृक्षोंमें पुष्प तथा फल अधिक लगते हैं। प्रजा आरोग्य रहती है। पृथ्वी धान्यसे परिपूर्ण हो जाती है। अन्नोंका भाव सस्ता तथा देशमें सुकालका प्रसार हो जाता है, किंतु राजाओं में परस्पर घोर संग्राम होता रहता है॥१-१४॥

ज्येष्ठा, रोहिणी, अनुराधा, श्रवण, धनिष्ठा, उत्तराषाद्वा, सातवाँ अभिजित् — इन नक्षत्रोंका नाम 'माहेन्द्र मण्डल' है। इसमें यदि पूर्वोक्त उत्पात हों तो प्रजा प्रसन्न रहती है, किसी प्रकारके रोगका भय नहीं रह जाता। राजा लोग आपसमें संधि कर लेते हैं और राजाओंके लिये हितकारक सभिक्ष होता है॥१५-१६ है॥

'ग्राम' दो प्रकारका होता है-पहलेका नाम 'मुखग्राम' है और दूसरेका नाम 'पुच्छग्राम' है। चन्द्र, राह तथा सूर्य जब एक राशिमें हो जाते हैं, तब उसे 'मुखग्राम' कहते हैं। राहुसे सातवें स्थानको 'पुच्छग्राम' कहते हैं। सूर्यके नक्षत्रसे पंद्रहवें नक्षत्रमें जब चन्द्रमा आता है, उस समय तिथि-साधनके अनुसार 'सोमग्राम' होता है अर्थात् पुर्णिमा तिथि होती है"॥ १७ - १९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'विविध मण्डलोंका वर्णन' नामक एक सी तीसवी अध्याय पूरा हुआ ॥ १३०॥

# एक सौ इकतीसवाँ अध्याय

### घातचक आदिका वर्णन

प्रदक्षिणक्रमसे अकारादि स्वरोंको लिखे। उसमें शुक्लपक्षकी प्रतिपदा, पूर्णिमा, त्रयोदशी, चतुर्दशी, केवल शुक्लपक्षकी एक अष्टमी (कृष्णपक्षकी अष्टमी नहीं), सतमी, कृष्णपक्षमें प्रतिपदासे होता है और सम दिशा आदिमें अशुभ होता लेकर त्रयोदशीतक (अष्टमोको छोडकर) द्वादश है। १-३।

शंकरजी कहते हैं--- पूर्वादि दिशाओं में तिथियों का न्यास करे। इस जैत्र-- चक्रमें पूर्वादि दिशाओं में स्पर्श-वर्णीको लिखनेसे जय-पराजयका तथा लाभका निर्णय होता विषम दिशा, विषम स्वर तथा विषम वर्णमें शुभ

|                                | वैत्रवक्रम्          | and a core                      |
|--------------------------------|----------------------|---------------------------------|
| of on them                     | करनलअआ               | अग्नि. शु. प. ७।८ ति.           |
| अं अः ईशान                     | Ž4                   | 118343                          |
| र ध झ कृ. १२।१३ ति.            | सुक्ल रार्श्वारा     | 61 64                           |
| ओ औ                            | 4                    | दक्षिण कुरु १।२ ति.             |
| य अ द उत्तर                    |                      | 113-497.05                      |
| क. to 122 ति.                  |                      | उक्र गरुक त                     |
| वायुक                          | पश्चिम               | 1to                             |
| ए कु० ७।९ ति.                  | B. 418 位.            | कृ. ३।४ ति.                     |
| <b>EB47</b>                    | च च                  | ऋ मू                            |
|                                | <b>E. S. M. R.</b>   | घ व व व                         |
| कार के कार्याच्या के तथा है। क | कारण का से जिल्ला की | गार्थी है। इस्तालकार्थे अवसी को |

१।२।६।४।५।६।७।९।१०।११।१२।१३ ये तिथियों लो गयो हैं।

<sup>\*</sup> सर्वके साथ चन्द्रपर जब रहेगा, तब अभावास्या तिथि होगी। सर्वके नश्चत्रसे पेट्रहवें नश्चत्रमें चन्द्रमा आयेगा तो सर्वसे सातर्वी राशिमें चन्द्रमा रहेगा: क्योंकि सवा दो नवजकी एक राशि होती है। जब सर्वसे सत्तवीं राशिमें चन्द्रमा रहता है, तब पूर्णिमा ही तिथि होती है। उसे ही 'सोमग्राम' कहते हैं।

(अब युद्धमें जय-पराजयका लक्षण बतलाते हैं —) युद्धारम्भके समय सेनापित पहले जिसका नाम लेंकर बुलाता है, उस व्यक्तिके नामका आदि-अक्षर यदि 'दीर्घ' हो तो उसकी घोर संग्राममें भी विजय होती है। यदि नामका आदि-वर्ण 'हस्व' हो तो निश्चय ही मृत्यु होती है। जैसे —एक सैनिकका नाम 'आदित्य' और दूसरेका नाम है — 'गुरु'। इन दोनोंमें प्रथमके नामके आदिमें 'आ' दीर्घ स्वर है और दूसरेके नामके आदिमें 'उ' हस्व स्वर है; अत: यदि दीर्घ स्वरवाले व्यक्तिको बुलाया जायगा तो विजय और हस्ववालेको बुलानेपर हार तथा मृत्यु होगी॥ ४—७॥

(अब 'नरचक्र'के द्वारा पाताङ्गका निर्णय होता है ॥ ८—१२ ॥

करते हैं—) नक्षत्र-पिण्डके आधारपर नर-चक्रका वर्णन करता हूँ। पहले एक मनुष्यका आकार बनावे। तत्पश्चात् उसमें नक्षत्रोंका न्यास करे। सूर्यके नक्षत्रसे नामके नक्षत्रतक गिनकर संख्या जान ले। पहले तीनको नरके सिरमें, एक मुखमें, दो नेत्रमें, चार हाथमें, दो कानमें, पाँच इदयमें और छः पैरोंमें लिखे। फिर नाम-नक्षत्रका स्पष्ट रूपसे चक्रके मध्यमें न्यास करे। इस तरह लिखनेपर नरके नेत्र, सिर, दाहिना कान, दाहिना हाथ, दोनों पैर, इदय, ग्रीवा, बायाँ हाथ और मुझाङ्गमेंसे जहाँ शनि, मङ्गल, सूर्य तथा राहुके नक्षत्र पड़ते हों, युद्धमें उसी अङ्गमें घात (चोट) होता है॥ ८—१२॥



(अब जयचक्रका निर्णय करते हैं—) पूर्वसे पश्चिमतक तेरह रेखाएँ बनाकर पुन: उत्तरसे दक्षिणतक छ: तिरछी रेखाएँ खींचे। (इस तरह लिखनेपर जयचक्र बन जायगा।) उसमें अ से ह तक अक्षरोंको लिखे और १०।९।७।१२।४। ११।१५।२४।१८। ४।२७।२४—इन अङ्कोंका भी न्यास करे। अङ्कोंको कपर लिखकर अकारादि अक्षरोंको उसके नीचे लिखे। शत्रुके नामाक्षरके

स्वर तथा व्यक्तन वर्णके सामने जो अङ्क हों, उन सबको जोड़कर पिण्ड बनाये। उसमें सातसे भाग देनेपर एक आदि शेषके अनुसार सूर्यादि ग्रहोंका भाग जाने। १ शेषमें सूर्य, २ में चन्द्र, ३ में भौम, ४ में बुध, ५ में गुरु, ६ में शुक्र, ७ में शनिका भाग होता है—यों समझना चाहिये। जब सूर्य, शनि और मङ्गलका भाग आये तो विजय होती है तथा शुभ ग्रहके भागमें संधि होती है॥ १३—१५ है॥

|    | THERE IN SING IN JANE |    |    |   |    |    |    |    |   |    |    |
|----|-----------------------|----|----|---|----|----|----|----|---|----|----|
| 80 | ٩                     | ø  | 22 | ¥ | 22 | 24 | 38 | 24 | 8 | २७ | 28 |
|    |                       |    |    |   |    | 蹇  |    |    |   |    |    |
| औ  | अं                    | अ: | क  | ख | ग  | घ  | ङ  | च  | छ | জ  | झ  |
| ञ  | Z                     | Ø  | 3  | ढ | তা | a  | घ  | द  | घ | न  | ч  |
| फ  | 4                     | ч  | H  | व | τ  | ल  | a. | श  | ष | Ħ  | 8  |

उदाहरण—जैसे किसीका नाम देवदत्त है, इस नामके अक्षरों तथा ए स्वरके अनुसार अङ्क-क्रमसे १८+४+२४+१८+ १५-७९ (उन्यासी) योग हुआ। इसमें सातका भाग दिया हैं - ११ लिख तथा २ शेष हुआ। शेषके अनुसार सूर्यसे गिननेपर चन्द्रका भाग हुआ, अतः संधि होगी। इससे यह निश्चय हुआ कि 'देवदत्त' नामका व्यक्ति संग्राममें कभी पराजित नहीं हो सकता। इसी तरह और नामके अक्षर तथा मात्राके अनुसार जय-पराजयका ज्ञान करना चाहिये।

त्रुपमाः पहाः व्यापनः दशः गः गिराहः गः

THE RESIDENT

(अब द्वितीय जयसक्रका निर्णय करते हैं—) पूर्वसे पक्षिमतक बारह रेखाएँ लिखे और छः रेखाएँ याम्योत्तर करके लिखी जायै। इस तरह यह 'जयचक्र' बन जायगा। उसके सर्वप्रथम कपरवाले कोष्ठमें १४। २७।२।१२।१५।६।४।३।१७।८।८—इन अङ्कोंको लिखे और कोष्ठोंमें 'अकार' आदि स्वरोंसे लेकर 'ह' तकके अक्षरोंका कमशः न्यास करे। तत्पश्चात् नामके अक्षरोंद्रारा बने हुए पिण्डमें आठसे भाग दे तो एक आदि शेषके अनुसार वायस, मण्डल, रासभ, वृषभ, कुझर, सिंह, खर, धूम्र—ये आठ शेषोंके नाम होते हैं। इसमें वायससे प्रबल मण्डल और मण्डलसे प्रबल रासभ—यों उत्तरोत्तर बली जानना चाहिये। संग्राममें यायी तथा स्थायीके नामाक्षरके अनुसार मण्डल बनाकर एक-दूसरेसे बली तथा दुर्बलका जान करना चाहिये॥१६—२०॥

OF RED THE

दितीय जयपक-

| _  |    | _   | _  | _  | _ |   |   | _   | _   | _ |
|----|----|-----|----|----|---|---|---|-----|-----|---|
| 28 | 50 | . 3 | 25 | 24 | Ę | × | 3 | 2/9 | 4   | 6 |
| 37 | आ  | ₹.  | \$ | 3  | 5 | 凝 | 平 | 10  | 125 | Ų |
| ý  | ओ  | औ   | क  | ख  | η | घ | च | 8   | B   | F |
| 2  | ठ  |     |    |    |   | द |   |     |     |   |
| a  | ¥  | ч   | य  | 1  | त | व | श | ष   | B   | 8 |

उदाहरण—जैसे यायी रामचन्द्र तथा स्थाबी रावण— इन दोनोंमें कौन बली है—वह जानना है। अत: रामचन्द्रके अक्षर तथा स्वरके अनुसार र्=१५, आ=२७, म्=२, अ=१४, च्=३, अ=१४, न्-१७, द्=४, र्=१५, अ=१४—इनका योग १२५ हुआ। इसमें ८ का भाग दिया तो शेष ५ रहा। तथा रावणके अक्षर और स्वरके अनुसार र्=१५, आ=र७, व्=४, अ=१४, न्=१७, अ= १४—इनका बोग हुआ ९१। इसमें ८ से भाग देनेपर ३ शेष हुआ। ३ शेषसे ५ बली है, अत: रामचन्द्र-रावणके संप्राममें रामचन्द्र ही बली हो रहे हैं।

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'घातचक्रोंका वर्णन' नामक एक सौ इकतीसर्वों अध्याय पूरा हुआ॥१३१॥

NO STATE OF THE PARTY OF THE PA

### एक सौ बत्तीसवाँ अध्याय सेवाचक्र आदिका निरूपण

शंकरजी कहते हैं — अब मैं 'सेवाचक्र' का प्रतिपादन कर रहा हूँ, जिससे सेवकको सेव्यसे लाभ तथा हानिका ज्ञान होता है। पिता, माता तथा भाई एवं स्त्री-पुरुष — इन लोगोंके लिये इसका विचार विशेषरूपसे करना चाहिये। कोई भी व्यक्ति पूर्वोक्त व्यक्तियों मेंसे किससे लाभ प्राप्त कर सकेगा — इसका ज्ञान वह उस 'सेवाचक्र' से कर सकता है॥ १-२॥

(सेवाचक्रका स्वरूप वर्णन करते हैं-) पूर्वसे पश्चिमको छ: रेखाएँ और उत्तरसे दक्षिणको आठ तिरछी रेखाएँ खींचे। इस तरह लिखनेपर पैतीस कोष्ठका 'सेवाचक्र' बन जायगा। उसमें ऊपरके कोष्ठोंमें पाँच स्वरोंको लिखकर पुनः स्पर्श-वर्णोंको लिखे। अर्थात् 'क' से लेकर 'ह' तकके वर्णोंका न्यास करे। उसमें तीन वर्णों (इ. ब, ण)-को छोडकर लिखे। नीचेवाले कोहोंमें क्रमसे सिद्ध, साध्य, सुसिद्ध, शत्रु तथा मृत्यु-इनको लिखे। इस तरह लिखनेपर सेवाचक्र सर्वाङ्गसम्पन्न हो जाता है। इस चक्रमें शत्रु तथा मृत्यू नामके कोष्टमें जो स्वर तथा अक्षर हैं. उनका प्रत्येक कार्यमें त्याग कर देना चाहिये। किंतु सिद्ध, साध्य, सुसिद्ध, शत्रु तथा मृत्यु नामबाले कोष्ठोंमेंसे किसी एक ही कोष्ठमें यदि संख्य तथा सेवकके नामका आदि-अक्षर पडे तो वह सर्वधा शुभ है। इसमें द्वितीय कोष्ठ पोषक है, ततीय कोष्ठ धनदायक है, चौथा कोष्ठ आत्मनाशक है, पाँचवाँ कोष्ठ मृत्यु देनेवाला है। इस चक्रसे मित्र, नौकर एवं बान्धवसे लाभकी प्राप्तिके लिये विचार करना चाहिये। अर्थात् हम किससे मित्रताका व्यवहार करें कि मुझे उससे लाभ हो तथा किसको नौकर रखें, जिससे लाभ हो एवं परिवारके किस व्यक्तिसे मुझे लाभ होगा-इसका

विचार इस चक्रसे करे। जैसे—अपने नामका आदि-अक्षर तथा विचारणीय व्यक्तिके नामका आदि-अक्षर सेवाचक्रके किसी एक ही कोष्ठमें पड़ जाय तो वह शुभ है, अर्थात् उस व्यक्तिसे लाभ होगा—यह जाने। यदि पहलेवाले तीन कोष्ठों मेंसे किसी एकमें अपने नामका आदि-वर्ण पहलेवाले तीन कोष्ठों (सि॰, सा॰, सु॰) मेंसे किसी एकमें पड़े और विचारणीय व्यक्तिके नामका आदि-अक्षर चौथे तथा पाँचवें पड़े तो अशुभ होता है। चौथे तथा पाँचवें कोष्ठों में किसी एकमें सेव्यके तथा दूसरेमें सेवकके नामका आदि-वर्ण पड़े ती अशुभ हो होता है। ३—८ ई।

#### तेवाचक्रका स्वस्य —

| सिद्ध | साध्य | मुसिड | सनु<br>४ | मृत्यु |
|-------|-------|-------|----------|--------|
| 4     | য়    | T     | स        | 6      |
| ų     | Ħ     | य     | ₹.       | ल      |
| Ø.    | 7     | q     | ক        | -      |
| 4     | 2     | g     | 1        | 2      |
| ¥.    | 3     | -     | S        | ड      |
| 事     | 8     | 7     | Y        | 4      |
| M     | 1     | 3     | Ų        | ओ      |

अब अकारादि वर्गों तथा ताराओं के द्वारा सेव्य-सेवकका विचार कर रहे हैं — अवर्ग (अ इ उ ए ओ)-का स्वामी देवता है, कवर्ग (क ख ग घ ङ)-का स्वामी दैत्य है, चवर्ग (च छ ज झ ज)-का स्वामी नाग है, टवर्ग (ट ठ ड ढ ण)-का स्वामी गन्धवं है, तवर्ग (त थ द ध न)-का स्वामी ऋषि है, पवर्ग (प फ ब भ म)-का स्वामी राक्षस है, यवर्ग (य र ल व)-का स्वामी पिशाच है, शवर्ग (श घ स ह)-का स्वामी मनुष्य है। इनमें देवतासे बली दैत्य है, दैत्यसे बली सर्प है, सर्पसे बली गन्धवं है, गन्धवंसे बली ऋषि है,

ऋषिसे बली राक्षस है, राक्षससे बली बीसका भाग दे। शेषसे फलको जाने। अर्थात् पिशाच है और पिशाचसे बली मनुष्य होता है। इसमें बली दुर्बलका त्याग करे-अर्थात् सेव्य-सेवक-इन दोनोंके नामोंके आदि-अक्षरके द्वारा बली वर्ग तथा दुर्बल वर्गका ज्ञान करके बली वर्गवाले दुर्बल वर्गवालेसे व्यवहार न करें। एक ही वर्गके सेव्य तथा सेवकके नामका आदि-वर्ण रहना उत्तम होता है॥ ९--१३॥

अब मैत्री-विभाग-सम्बन्धी 'ताराचक्र' को सुनो। पहले नामके प्रथम अक्षरके द्वारा नक्षत्र जान ले, फिर नी ताराओंकी तीन बार आवृत्ति करनेपर सत्ताईस नक्षत्रोंकी ताराओंका ज्ञान हो जायगा। इस तरह अपने नामके नक्षत्रका तारा जान लें। १ जन्म, २ सम्पत्, ३ विपत्, ४ क्षेम, ५ प्रत्यरि, ६ साधक, ७ वध, ८ मैत्र, ९ अतिमैत्र-ये नौ ताराएँ हैं। इनमें 'जन्म' तारा अशुभ, 'सम्पत्' तारा अति उत्तम और 'विषत्' तारा निष्फल होती है। 'क्षेम' ताराको प्रत्येक कार्यमें लेना चाहिये। 'प्रत्यरि' तारासे धन-क्षति होती है। 'साधक' तारासे राज्य-लाभ होता है। 'वध' तारासे कार्यका विनाश होता है। 'मैत्र' तारा मैत्रीकारक है और 'अतिमैत्र' तारा हितकारक होती है।

विशेष प्रयोजन—जैसे सेव्य रामचन्द्र, सेवक हनुमान-इन दोनोंमें भाव कैसा रहेगा, इसे जातनेके लिये हनुमानके नामके आदि वर्ण (ह)-के अनुसार पुनर्वसु नक्षत्र हुआ तथा रामके नामके आदि वर्ण (रा)-के अनुसार नक्षत्र चित्रा हुआ। पुनर्वसुसे चित्राको संख्या आठवीं हुई। इस संख्याके अनुसार 'मैत्र' नामक तारा हुई। अत: इन दोनोंकी मैत्री परस्पर कल्याणकर होगी-यों जानना चाहिये॥ १४-१८॥

(अब ताराचक्र कहते हैं -) प्रिये! नामाक्षरोंके स्वरोंकी संख्यामें वर्णीकी संख्या जोड़ दे। उसमें विधा शुभप्रद होता है। २०-२६।।

स्वल्प शेषवाला व्यक्ति अधिक शेषवाले व्यक्तिसे लाभ उठाता है। जैसे सेव्य राम तथा सेवक हनुमान्। इनमें सेव्य रामके नामका रू=२। आ=२। म्-५। अ-१। सबका योग १० हुआ। इसमें २० से भाग दिया तो शेष १० सेव्यका हुआ तथा सेवक हनुमानके नामका ह=४। अ=१। न=५। उ-५। म्-५। आ-२। न्-५। सबका योग २७ हुआ। इसमें २० का भाग दिया तो शेष ७ सेवकका हुआ। यहाँपर सेवकके शेषसे सेव्यका शेष अधिक हो रहा है, अत: हनुमानुजी रामजीसे पूर्ण लाभ उठावेंगे-ऐसा ज्ञान होता है॥१९॥

अब नामाक्षरोंमें स्वरोंकी संख्याके अनुसार लाभ-हानिका विचार करते हैं। सेव्य-सेवक दोनोंके बोच जिसके नामाक्षरोंमें अधिक स्वर हों, वह धनी है तथा जिसके नामाक्षरोंमें अल्प स्वर हों, वह ऋणी है। 'धन' स्वर मित्रताके लिये तथा 'ऋण' स्वर दासताके लिये होता है। इस प्रकार लाभ तथा हानिकी जानकारीके लिये 'सेवाचक' कहा गया। मेष-मिथुन राशिवालोंमें प्रीति, मियुन-सिंह राशिवालोंमें मैत्री तथा तुला-सिंह ग्रशिवालोंमें महामैत्री होती है; किंतु धनु-कुम्भ राशिवालोंमें मैत्री नहीं होती। अतः इन दोनोंको परस्पर सेवा नहीं करनी चाहिये। मीन-वृष, वृष-कर्क, कर्क-कुम्भ, कन्या-वृक्षिक, मकर-वृश्चिक, मोन-मकर ग्रशिवालोंमें मैत्री तथा मिथुन-कुम्भ, तुला-मेष राशिवालोंकी परस्पर महामैत्री होती है। वृष-वृक्षिकमें परस्पर वैर होता है; मिथुन-धन्, कर्क-मकर, मकर-कम्भ, कन्या-मीन राशिवालों में परस्पर प्रीति रहती है। अर्थात् उपर्युक्त दोनों राशिवालोंमें सेव्य-सेवक भाव तथा मैत्री-व्यवहार एवं कन्या-वरका सम्बन्ध सुन्दर

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सेवा-चक्र आदिका वर्णन' नामक एक सी बत्तीसर्यों अध्याय पूरा हुआ॥ १३२॥

### एक सौ तैंतीसवाँ अध्याय नाना प्रकारके बलोंका विचार

शंकरजी कहते हैं-अब सूर्यादि ग्रहोंकी राशियोंमें पैदा हुए नवजात शिशुका जन्म-फल क्षेत्राधिपके अनुसार वर्णन करूँगा। सूर्यके गृहमें अर्थात् सिंह लग्नमें उत्पन्न बालक समकाय, कभी कृशाङ्ग, कभी स्थूलाङ्ग, गौरवर्ण, पित प्रकृति, लाल नेत्रोंबाला, गुणवान तथा बीर होता है। चन्द्रके गृहमें अर्थात् कर्क लग्नका जातक भाग्यवान् तथा कोमल शरीरवाला होता है। मङ्गलके गृहमें अर्थात् मेष तथा वृश्चिक लग्नोंका जातक वातरोगी तथा अत्यन्त लोभी होता है। बुधके गृहमें अर्थात् मिथुन तथा कन्या लग्नोंका जातक बुद्धिमान्, सुन्दर तथा मानी होता है। गुरुके गृहमें अर्धात् धन तथा भीन लग्नोंका जातक सुन्दर और अत्यन्त क्रोधी होता है। शुक्रके गृहमें अर्थात् तुला तथा वृष लग्नोंका जातक त्यागी, भोगी एवं सुन्दर शरीरवाला होता है। शनिके गृहमें अर्थात् मकर तथा कुम्भ लग्नोंका जातक बुद्धिमान्, सुन्दर तथा मानी होता है। सौम्य लग्नका जातक सौम्य स्वभावका तथा क्रूर लग्नका जातक क्रूर स्वभावका होता है । १-५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

गौरि! अब नाम-राशिक अनुसार सूर्यादि ग्रहोंका दशा-फल कहता हैं। सूर्यकी दशामें हाथी, घोड़ा, धन-धान्य, प्रबल राज्यलक्ष्मीकी प्राप्ति और धनागम होता है। चन्द्रमाकी दशामें दिव्य स्त्रीकी प्राप्ति होती है। मङ्गलकी दशामें भूमिलाभ और सुख होता है। बुधकी दशामें भूमिलाभके साथ धन-धान्यकी भी प्राप्ति होती है। गुरुकी दशामें खोड़ा, हाथी तथा धन मिलता है। शुक्रकी दशामें खाडात्र तथा गोदुग्धादिपानके

साथ धनका लाभ होता है। शनिकी दशामें नाना प्रकारके रोग उत्पन्न होते हैं। राहुका दर्शन होनेपर अर्थात् ग्रहण लगनेपर निश्चित स्थानपर निवास, दिनमें ध्यान और व्यापारका काम करना चाहिये॥ ६—८ ई॥

यदि वाम श्वास चलते समय नामका अक्षर विषम संख्याका हो तो वह समय मङ्गल, शनि तथा राहुका रहता है। उसमें युद्ध करनेसे विजय होती है। दक्षिण श्वास चलते समय यदि नामका अक्षर सम संख्याका हो तो वह समय सूर्यका रहता है। उसमें व्यापार-कार्य निष्फल होता है, किंतु उस समय पैदल संग्राम करनेसे विजय होती है और सवारीपर चढ़कर युद्ध करनेसे मृत्यु होती है॥९—११॥

30 है, 30 है, 30 स्फें, अस्त्रं मोटय, 30 खूणंय, चूणंय, 30 सर्वश्रंत्रं मदंय, मदंय 30 हूं, 30 हः फद्।—इस मन्त्रका सात बार न्यास करना चाहिये। फिर जिनके चार, दस तथा बीस भुजाएँ हैं, जो हाथों में त्रिशूल, खद्वाङ्ग, खड़ और कटार धारण किये हुए हैं तथा जो अपनी सेनासे विमुख और शत्रु-सेनाका भक्षण करनेवाले हैं, उन भैरवजीका अपने हदयमें ध्यान करके शत्रु-सेनाके सम्मुख उक्त मन्त्रका एक सौ आठ बार जप करे। जपके पक्षात् डमरूका शब्द करनेसे शत्रु-सेना शस्त्र त्यागकर भाग खड़ी होती है॥ १२—१५॥

पुनः शत्रु-सेनाकी पराजयका अन्य प्रयोग बतलाता हूँ। श्मशानके कोयलेको काक या उल्लूकी विष्ठामें मिलाकर उसीसे कपड़ेपर शत्रुकी

'पुंस्को कुराकृरी चरनिबरद्विस्व भावसंज्ञास ।'

<sup>&</sup>quot; यहाँपर मेच, मिधून, सिंह, तुला, धनु, कुम्भ —ये शक्तियाँ तथा लान कूर हैं और तृष, कर्क, कन्या, वृक्षिक, मकर, मीन—ये राशियाँ तथा लग्न सीम्य हैं। इसके लिये वराहमिहिरने 'लयुजातक' तथा 'कृहजातक' में लिखा है—

प्रतिमा लिखे और उसके सिर, मुख, ललाट, हृदय, गृह्य, पैर, पृष्ठ, बाहु और मध्यमें शत्रुका नाम नौ बार लिखे। उस कपडेको मोडकर संग्रामके समय अपने पास रखनेसे तथा पूर्वोक्त मन्त्र पढ़नेसे विजय होती है। १६-१८ है।

अब विजय प्राप्त करनेके लिये त्रिमुखाक्षर 'ताक्ष्यंचक्र'को कहता है। 'क्षिप ॐ स्वाहा ताक्ष्यांत्मा शतुरोगविषादिन्त्।' इस मन्त्रको 'तार्क्य-चक्र' कहते हैं। इसके अनुष्ठानसे दृष्टोंकी बाधा, भूत-बाधा एवं ग्रह-बाधा तथा अनेक प्रकारके रोग निवृत्त हो जाते हैं। इस 'गरुड-मन्त्र' से जैसा कार्य चाहे, सब सिद्ध हो जाता है। इस मन्त्रके साधकका दर्शन करनेसे स्थावर-जंगम, लता तथा कत्रिम-ये सभी विष नष्ट हो जाते हैं॥ १९--२१ ई॥

पुन: महाताक्ष्यका यों ध्यान करना चाहिये-जिनकी आकृति मनुष्यकी-सी है, जो दो पाँख और दो भुजा धारण करते हैं, जिनकी चोंच टेडी है, जो सामर्थ्यशाली तथा हाथी और कखुएको पकड रखनेवाले हैं, जिनके पंजोंमें असंख्य सर्प उलझे हुए हैं, जो आकाशमार्गसे आ रहे हैं और रणभूमिमें शत्रुओंको खाते हुए नोच-मोचकर निगल रहे हैं, कुछ शत्र जिनकी चींचसे मारे हुए दीख रहे हैं, कुछ पंजींके आधातसे चूर्ण हो गये हैं, किन्हींका पंखोंके प्रहारसे कचुमर निकल गया है और कुछ नष्ट होकर दसों दिशाओं में भाग गये हैं। इस तरह जो साधक ध्यान-निष्ठ होगा, वह तीनों लोकोंमें अजेय होकर रहेगा अर्थात् उसपर कोई विजय नहीं प्राप्त कर सकता॥ २२-२५॥

अब मन्त्र-साधनसे सिद्ध होनेवाली 'पिच्छिका-क्रिया'का वर्णन करता हूँ-ॐ हुं पक्षिन् क्षिप, 3% हं सः महाबलपराक्रम सर्वसैन्यं भक्षय भक्षय, ॐ मदंय मदंय, ॐ चूर्णय चूर्णय, 🕉 विद्रावय विद्रावय, 🕉 हूं ख:, ॐ भैरवो ज्ञापयति स्वाहा।-इस 'पिच्छिका-मन्त्र' को चन्द्रग्रहणमें जप करके सिद्ध कर लेनेवाला साधक संग्राममें सेनाके सम्मुख हाथी तथा सिंहको भी खदेड सकता है। मन्त्रके ध्यानसे उनके शब्दोंका मर्दन कर सकता है तथा सिंहारूढ होकर मृग तथा बकरेके समान शत्रुओंको मार सकता है॥ २६-२८ ई॥

दर रहकर केवल मन्त्रोच्चारणसे शत्रनाशका उपाय कह रहे है-कालरात्रि (आश्विन शुक्लाप्टमी)-में मातुकाओंको चरु प्रदान करे और श्मशानकी धस्म, मालती-पृष्प, चामरी एवं कपासकी जडके द्वारा दूरसे शत्रको सम्बोधित करे। सम्बोधित करनेका मन्त्र निम्नलिखित है-

ॐ, अहे हे महेन्द्र! अहे महेन्द्र भझ हि। ॐ जिह मसानं हि खाहि खाहि, किलि किलि, ॐ हं फद।—इस भड़विद्याका जप करके दूरसे ही शब्द करनेसे, अपराजिता और धतुरेका रस मिलाकर विलक करनेसे शत्रका विनाश होता 皇日56-35 7日

🕉 किलि किलि विकिलि इच्छाकिलि भूतहनि शक्तिनि, उमे दण्डहस्ते राँद्रि माहेश्वरि, उल्कामुखि न्वालामुखि शङ्ककर्णे शुष्कजङ्गे अलम्बुषे हर हर, सर्वदृष्टान् खन खन, ॐ यन्मात्रिरीक्षयेद् देवि तौंस्तान मोहय, ॐ रुद्रस्य हृदये स्थिता रौद्रि सीम्येन भावेन आत्मरक्षां ततः करु स्वाहा।-इस सर्वकार्यार्थसाधक मन्त्रको भोजपत्रपर वृताकार लिखकर बाहरमें मातकाओंको लिखे। इस विद्याको पहले ब्रह्मा, विष्णु, रुद्र तथा इन्द्रने हाथ आदिमें धारण किया था तथा इस विद्याद्वारा बृहस्पतिने देवासुर-संग्राममें देवताओंकी रक्षा की थी॥ ३३--३५॥

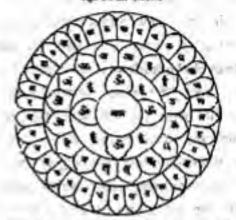
(अब रक्षायन्त्रका वर्णन करते हैं - ) रक्षारूपिणी नारसिंही, शक्तिरूपा भैरवी तथा त्रैलोक्यमोहिनी गौरीने भी देवासर-संग्राममें देवताओंको रक्षा की थी। अष्टदल-कमलकी कर्णिका तथा दलोंमें गौरीके बीज (हीं) मन्त्रसे सम्पुटित अपना नाम लिख दे। पूर्व दिशामें रहनेवाले प्रथमादि दलोंमें पूजाके अनुसार गौरीजीकी अङ्ग-देवताओंका न्यास करे। इस तरह लिखनेपर शुभे! 'रक्षायन्त्र' बन जायगा॥ ३६-३७॥

अब इन्हीं संस्कारोंके बीच 'मृत्युंजय-मन्त्र'को कहता हैं, जो सब कलाओंसे परिवेष्टित है. अर्थात् उस मन्त्रसे प्रत्येक कार्यका साधन हो सकता है, तथा जो सकारसे प्रबोधित होता है। मन्त्रका स्वरूप कहते हैं-

ॐकार पहले लिखकर फिर बिन्दुके साथ जकार लिखे, पुन: धकारके पेटमें वकारको लिखे, उसे चन्द्रबिन्द्रसे अङ्कित करे। अर्चात् 'ॐ जं ध्वम्'—यह मन्त्र सभी दुष्टोंका विनाश करनेवाला है॥ ३८-३९ ई॥

दूसरे 'रक्षायन्त्र' का उद्धार कहते हैं-गोरोचन-कुङ्कमसे अथवा मलयागिरि चन्दन-कर्प्रसे भोजपत्रपर लिखे हुए चतुर्दल कमलकी कर्णिकामें अपना नाम लिखकर चारों दलोंमें ॐकार लिखे। आग्नेय आदि कोणोंमें हंकार लिखे। उसके ऊपर षोडश दलोंका कमल बनाये। उसके दलोंमें अकारादि षोडश स्वरोंको लिखे। फिर उसके ऊपर चौतीस दलोंका कमल बनाये। उसके दलोंमें 'क' से लेकर 'क्ष' तक अक्षरोंको लिखे। उस यन्त्रको श्वेत सूत्रसे बेष्टित करके खड़-युद्धमें विजय होती है।। ४७-४८।।

रेशमी वस्त्रसे आच्छादित कर, कलशपर स्थापन करके उसका पूजन करे। इस यन्त्रको धारण करनेसे सभी रोग शान्त होते हैं एवं शत्रुओंका विनाश होता है॥४०-४३ ई॥



अब 'भेलखी विद्या' को कह रहा है, जो वियोगमें होनेवाली मृत्युसे बचाती है। उसका मन्त्रस्वरूप निम्नलिखित है-

'ॐ यातले वितले विडालमुखि इन्द्रपृत्रि उद्भवो वायुदेवेन खीलि आजी हाजा मयि वाह इहादिद:खनित्यकण्ठोच्चैम्हर्तान्वया अह मां यस्महमुपाडि ॐ भेलखि ॐ स्वाहा।'

नवरात्रके अवसरपर इस मन्त्रको सिद्ध करके संग्रामके समय सात बार मन्त्रजप करनेपर शत्रुका मुखरतम्भन होता है॥४४-४६॥

'ॐ चण्डि, ॐ हुं फद् स्वाहा।'—इस मन्त्रको संग्रामके अवसरपर सात बार जपनेसे

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नाना प्रकारके बलोंका विचार' नामक एक सौ तैतीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १३३॥

### त्रैलोक्यविजया-विद्या

भगवान् महेश्वर कहते हैं—देवि! अब मैं समस्त यन्त्र-मन्त्रोंको नष्ट करनेवाली 'त्रैलोक्यविजया-विद्या'का वर्णन करता हैं॥१॥

🕉 हुं क्षुं हुं, 🕉 नमो भगवति दृष्टिणि भीमवक्त्रे महोग्ररूपे हिलि हिलि, रक्तनेत्रे किलि किलि, महानिस्वने कुल, ॐ विद्युजिद्धे कुल 🕉 निर्मासे कट कट, गोनसाभरणे चिलि चिलि, शवमालाधारिणि द्रावय, ॐ महारीद्रि सार्त्रचर्मकृताच्छदे विज्ञम्भ, ॐ नृत्यासिलता-धारिणि भूकुटीकृतापाङ्गे विषमनेत्रकृतानने बसामेदोबिलिसगात्रे कह कह, ॐ हस हस, कुष्य कुथ्य, ॐ नीलजीमृतवर्णेऽभ्रमालाकृताभरणे विस्फुर, ॐ षण्टारवाकीणदिहे, सिंसिस्थेऽरुणवर्णे, ॐ हां हीं हुं रीड़रूपे हुं हीं बली, ॐ हीं हु मोमाकर्ष, ॐ धून धून, ॐ हे इ: स्व: ख:, वित्रिणि हूं श्रुं क्षां क्रोधरूपिणि प्रज्वल प्रज्वल, ॐ भीमभीषणे भिन्द, ॐ महाकाये **छिन्द, ॐ करालिनि किटि किटि, महाभूतमात:** सर्वदृष्टनिवारिणि जये, ॐ विजये ॐ त्रैलोक्यविजये हुं फद् स्वाहा॥

ॐ हूं शूं हूं, ॐ बड़ी-बड़ी दाढ़ोंसे जिनकी आकृति अत्यन्त भयंकर है, उन महोग्रह्मपणी भगवतीको नमस्कार है। वे रणाङ्गणमें स्वेच्छापृवंक क्रीड़ा करें, क्रीड़ा करें। लाल नेत्रोंवाली! किलकारी कीजिये, किलकारी कीजिये। भीमनादिन कुलु। ॐ विद्युजिह्ने! कुलु। ॐ मांसहीने! शत्रुओंको आच्छादित कीजिये, आच्छादित कीजिये। भुजङ्गमालिनि! वस्त्राभूषणोंसे अलंकृत होइये, अलंकृत होइये। शवमालाविभूषिते! शत्रुओंको खदेड़िये। ॐ शत्रुओंके रक्तसे सने हुए चमड़ेके वस्त्र धारण करनेवाली महाभयंकरि! अपना मुख खोलिये। ॐ! नृत्य-मुद्रामें तलवार करनेवाली!! टेढ़ी भाँहोंसे युक्त तिरछे नेत्रोंसे देखनेवाली! विषम नेत्रोंसे विकृत मुखबाली!! आपने अपने अङ्गोंमें मज्जा और मेदा लपेट रखा है। ॐ अट्रहास कीजिये, अट्रहास कीजिये। होंसिये, होंसिये। क्रुद्ध होइये, क्रुद्ध होइये। ॐ नील मेघके समान वर्णवाली! मेघमालाको आभरण रूपमें धारण करनेवाली!! विशेषरूपसे प्रकाशित होइये। ॐघण्टाकी ध्वनिसे शत्रुओंके शरीरोंकी धिज्याँ उड़ा देनेवाली। ॐ सिसिस्थिते! रक्तवर्णे! ॐ हां हीं हुं रीद्ररूपे। हुं हीं क्लीं ॐ हीं हुं ॐ शत्रुओंका आंकर्षण कीजिये, उनको हिला डालिये, कैपा डालिये। ॐ हे हः खः वजहस्ते! हुं क्षूं क्षां क्रोधरूपिणि! प्रञ्चलित होइये, प्रञ्चलित होइये। ॐ महाभयंकरको डरानेवाली! उनको चीर डालिये। ॐ विशाल शरीरवाली देवि! उनको काट डालिये। ॐ करालरूपे! शत्रुऑको डराइये, डराइये। महाभयंकर भूतोंकी जननि! समस्त दृष्टोंका निवारण करनेवाली जये!! ॐ विजये!!! 🕉 त्रैलोक्यविजये हुं फर् स्वाहा ॥ २ ॥

विजयके उद्देश्यमे नीलवर्णा, प्रेताधिरूढ़ा त्रैलोक्यविजया-विद्याकी बीस हाथ केंची प्रतिमा बनाकर उसका पूजन करे। पञ्चाङ्गन्यास करके रक्तपुष्पोंका हबन करे। इस त्रैलोक्यविजया-विद्याके पठनसे समरभूमिमें शत्रुकी सेनाएँ पलायन कर जाती हैं॥३॥

ॐ नमो बहुरूपाय स्तम्भय स्तम्भय ॐ मोह्य, ॐ सर्वशत्रून् द्रावय, ॐ ब्रह्माणमाकर्षय, ॐ विष्णुमाकर्षय, ॐ महेश्वरमाकर्षय, ॐ इन्द्रं टालय, ॐ पर्वतांश्चालय, ॐ सप्तसागराञ्ह्योषय, ॐ च्छिन्द च्छिन्द बहुरूपाय नमः॥

ॐ अनेकरूपको नमस्कार है। शत्रुका स्तम्भन | अनेकरूपको नमस्कार है॥४॥ कीजिये, स्तम्भन कीजिये। ॐ सम्मोहन कीजिये। ॐ सब शत्रुओंको खदेड दीजिये। ॐ ब्रह्माका आकर्षण कीजिये। ॐ विष्णुका आकर्षण कीजिये। ॐ महेश्वरका आकर्षण कीजिये। ॐ इन्द्रको भयभीत कीजिये। ॐ पर्वतोंको विचलित कीजिये। ॐ सातों समुद्रोंको सुखा डालिये। ॐ काट डालिये, काट डालिये। जाता है॥५॥

मिट्टीकी मूर्ति बनाकर उसमें शत्रुको स्थित हुआ जाने, अर्थात् उसमें शत्रुके स्थित होनेकी भावना करे। उस मूर्तिमें स्थित शत्रुका ही ताम भुजंग है; 'ॐ बहुरूपाय' इत्यादि मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके उस शत्रुके नाशके लिये उक्त मन्त्रका जप करे। इससे शत्रुका अन्त हो

इस प्रकार आदि आप्नेय महापुराणमें युद्धजयार्थसके अन्तर्गत 'त्रैलोक्सविजया-विद्याका वर्णन' नामक एक सी चौतीसवौँ अध्याय पूरा हुआ॥ १३४॥

### # Marian एक सौ पैंतीसवाँ अध्याय संग्रामविजय-विद्या

महेश्वर कहते हैं —देवि! अब मैं संग्राममें विजय दिलानेबाली विद्या (मन्त्र)-का वर्णन करता हैं, जो पदमालाके रूपमें है॥ १॥

ॐ ह्रॉं चामण्डे प्रमशानवासिनि खद्वाङ्गकपालहस्ते महाप्रेतसमारूढे महाविमानसमाकुले कालरात्रि महागणपरिवृते महामुखे बहुभुजे घण्टाडमरुकिङ्किणि (हस्ते), अञ्चाद्रहासे किलि किलि, ॐ हं फद् दंख्नघोरान्धकारिणि नादशस्त्रबहुले गजचर्मप्रावृतशारीरे मांसदिग्धे लेलिहानोग्रजिहे महाराक्षसि रौद्रदंशकराले भीमाहाद्रहासे स्फ़रद्विद्युताभे चल चल, ॐ चकोरनेत्रे चिलि चिलि, ॐ ललजिहे, ॐ भीं भुक्टीमुखि हुंकारभयत्रासनि कपालमालाबेष्टितजटा-मुकुटशशाङ्कधारिणि, अञ्चट्टहासे किलि किलि, ॐ हुं दंष्ट्राघोरान्धकारिणि, सर्वविघ्नविनाशिनि, इदं कर्म साध्य साध्य, ॐ शीघ्रं कुरु कुरु, ॐ फट्, ओमङ्करोन शमय, प्रवेशय, ॐ रङ्ग रङ्ग, कम्पय कम्पय, ॐ चालय, ॐ रुधिरमांसमद्यप्रिये हन हन, ॐ कुट्ट कुट्ट, ॐ छिन्द, ॐ मारय, ओमनुक्रमय, ॐ वजुशरीरं पातय, ॐ त्रैलोक्यगतं ।

दृष्टमदृष्टं वा मृहीतमगृहीतं वाऽऽवेशय, ॐ नृत्य, ॐ वन्द, ॐ कोटराक्ष्युव्वंकेश्युलुकवदने करक्किण, ॐ करङ्कमालाधारिणि दह, ॐ पच पच, ॐ गृह्व, ॐ मण्डलमध्ये प्रवेशय, ॐ कि विलम्बसि ब्रह्मसत्येन विष्णुसत्येन रुद्रसत्येनर्षिसत्येनावेशय, ॐ किलि किलि, ॐ खिलि खिलि, बिलि विलि, ॐ विकृतरूपधारिणि कृष्णभुजंगवेष्टितशरीरे सर्वप्रहावेशिनि प्रलम्बीष्टिनि भूभङ्गलग्नगसिके विकटमुखि कपिलजटे ब्राह्मि भञ्ज, ॐ प्वालामुखि स्वन, ॐ पातय, ॐ रक्ताक्षि घूर्णय, भूमिं पातय, ॐ शिरो गृह्व, चक्षुर्मीलय, ॐ हस्तपादौ गृह्व, मुद्रां स्फोटय, ॐ फट्, ॐ विदारय, ॐ त्रिशुलेन च्छेदय, ॐ वजेण हन, ॐ दण्डेन ताडय ताडय, ॐ चक्रेण च्छेदय च्छेदय, ॐ शक्त्या भेदय, दंष्ट्रया कीलय, ॐ कर्णिकया पाटय, ओमङ्करोन गृह, ॐ शिरोऽक्षिन्वर-मेकाहिकं द्व्याहिकं त्र्याहिकं चातुर्थिकं डाकिनिस्कन्दग्रहान् मुञ्च मुञ्च, ॐ पच, ओमुत्सादय, ॐ भूमिं पातय, ॐ गृह्व, ॐ ब्रह्माण्येहि, ॐ माहेश्वयेहि, (ॐ) कौमायेहि, ॐ वैष्णव्येहि, ॐ वाराह्येहि, ओमैन्द्रयेहि,

चाम्ण्ड एहि, ॐ रेवत्येहि, ओमाकाशरेवत्येहि, ॐ हिमवच्चारिण्येहि, ॐ रुरुमदिन्यस्रक्षयंकर्याकाशगामिनि पाशेन बन्ध बन्ध, अङ्करीन कट कट, समये तिष्ठ, ॐ मण्डलं प्रवेशय, ॐ गृह्व, मुखं बन्ध, ॐ चक्षबंन्ध हस्तपादौ च बन्ध, दृष्ट्रग्रहान् सर्वान् बन्ध, ॐ दिशो बन्ध, ॐ विदिशो बन्ध, अधस्ताद्वन्ध, ॐ सर्वं बन्ध, ॐ भस्मना पानीयेन वा मृत्तिकया सर्पपर्वा सर्वानावेशय, ॐ पातय, ॐ चामपडे किलि किलि, ॐ विच्चे हुं फट स्वाहा॥

ॐ ह्रीं चामण्डे देवि! आप श्मशानमें बास करनेवाली हैं। आपके हाथमें खटवाङ्क और कपाल शोभा पाते हैं। आप महान् प्रेतपर आरूढ हैं। आप बड़े-बड़े विमानोंसे पिरी हुई हैं। आप ही कालरात्रि हैं। बड़े-बड़े पार्यदगण आपको **पेरकर खड़े हैं। आपका मुख विशाल है। भुजाएँ** बहुत हैं। घण्टा, डमरू और घुँघुरू बजाकर विकट अट्टहास करनेवाली देवि! क्रीडा कोजिये, क्रीडा कीजिये। 🕉 हुं फद। आप अपनी दाढोंसे घोर अन्धकार प्रकट करनेवाली है। आपका गम्भीर घोष और शब्द अधिक मात्रामें अभिव्यक्त होता है। आपका विग्रह हाथीके चमडेसे दका हुआ है। शत्रओंके मांससे परिपृष्ट हुई देवि! आपकी भयानक जिह्ना लपलपा रही है। महाराक्षसि ! भयंकर दाढोंके कारण आपकी आकृति बडी विकसल दिखायी देती है। आपका अद्रहास बडा भयानक है। आपकी कान्ति चमकती हुई बिजलीके समान है। आप संग्राममें विजय दिलानेके लिये चलिये, चलिये। ॐ चकोरनेत्रे ( चकोरके समान नेत्रोंवाली)! चिलि, चिलि। ॐ ललजिहे (लपलपाती हुई जीभवाली)! ॐ भीं टेढी भौंहोंसे युक्त मुखबाली! आप हंकारमात्रसे ही भय और त्रास उत्पन्न करनेवाली हैं। आप नरमुण्डोंकी मालासे वेष्टित जटा-मुक्टमें चन्द्रमाको 🕉 ज्वालामखि! गर्जना कीजिये। ॐ शत्रओंको

धारण करती हैं। विकट अट्टहासवाली देवि! किलि, किलि (रणभूमिमें क्रीड़ा करो, क्रीड़ा करो)। 🕉 हूं दाढ़ोंसे घोर अन्यकार प्रकट करनेवाली और सम्पूर्ण विघ्नोंका नाश करनेवाली देवि! आप मेरे इस कार्यको सिद्ध करें, सिद्ध करें। ॐ शीघ्र कीजिये, कीजिये। ॐ फद्द। ॐ अङ्ग्रासे शान्त कीजिये, प्रवेश कराइये। ॐ रक्तसे रैंगिये, रैंगिये; कैंपाइये, कैंपाइये। ॐ विचलित कीजिये। ॐ रुधिर-मांस-मद्यप्रिये! शत्रुऑका हनन कीजिये, हनन कीजिये। 3% विपक्षी योद्धाओंको कृटिये, कृटिये। ॐ काटिये। ॐ मारिये। ॐ उनका पीछा कीजिये। ॐ वज्रतुल्य शरीरवालेको भी मार गिराइये। ॐ त्रिलोकीमें विद्यमान जो शत्रु है, वह दुष्ट हो या अदृष्ट, पकड़ा गया हो या नहीं, आप उसे आबिष्ट कीजिये। ॐ नृत्य कीजिये। ॐ बन्द। ॐ कोटराक्षि (खोंखलेके समान नेत्रवाली)! कव्यकेशि (कपर उठे हुए केशोंवाली)! उलुकबदने (उल्लंक समान मुँहवाली)! हड्डियोंकी ठटरी या खोपडी धारण करनेवाली! खोपडीकी माला धारण करनेवाली चामण्डे! आप शत्रओंकी जलाइये। ॐ पकाइये, पकाइये। ॐ पकड़िये। ॐ मण्डलके भीतर प्रवेश कराइये। ॐ आप क्यों विलम्ब करती हैं ? ब्रह्माके सत्यसे, विष्णुके सत्यसे, रुद्रके सत्यसे तथा ऋषियोंके सत्यसे आविष्ट कीजिये। ॐ किलि किलि। ॐ खिलि खिलि। विलि विलि। ॐ विकृत रूप धारण करनेवाली देवि! आपके शरीरमें काले सर्प लिपटे हुए हैं। आप सम्पूर्ण ग्रहोंको आविष्ट करनेवाली हैं। आपके लंबे-लंबे ओठ लटक रहे हैं। आपकी टेढी भौंहें नासिकासे लगी हैं। आपका मुख विकट है। आपकी जटा कपिलवर्णकी है। आप ब्रह्माकी शक्ति हैं। आप शत्रुओंको भक्न कीजिये।

मार गिराइये। ॐ लाल-लाल आँखोंवाली देवि! शत्रओंको चकर कटाइये, उन्हें धराशायी कीजिये। ॐ शत्रुओंके सिर उतार लीजिये। उनकी औंखें बंद कर दीजिये। ॐ उनके हाथ-पैर ले लीजिये. अङ्ग-मुद्रा फोडिये। ॐ फट्र। ॐ विदीर्ण कीजिये। ॐ त्रिशुलसे छेदिये। ॐ वजसे हनन कीजिये। ॐ डंडेसे पीटिये, पीटिये। ॐ चक्रसे छिन-भिन्न कीजिये, छिन-भिन्न कीजिये। ॐ शक्तिसे भेदन कीजिये। दाढसे कीलन कीजिये। ॐ कतरनीसे चीरिये। ॐ अङ्क्रशसे ग्रहण कीजिये। ॐ सिरके रोग और नेत्रकी पीड़ाको, प्रतिदिन होनेवाले ज्वरको, दो दिनपर होनेवाले ज्वरको, तीन दिनपर होनेवाले ज्यरको, चौथे दिन होनेवाले ज्यरको, डाकिनियोंको तथा कुमारग्रहोंको शत्रुसेनापर छोडिये, छोडिये। ॐ उन्हें पकाइये। ॐ शत्रुओंका उन्मुलन कीजिये। ॐ उन्हें भूमिपर गिराइये। ॐ उन्हें पकड़िये। ॐ ब्रह्माणि! आइये। ॐ माहेश्वरि! आइये। ॐ कीमारि! आइये। ॐ वैष्णवि! आइये। ॐ वाराहि! आइये। ॐ ऐन्द्रि! आइये। ॐ चामुण्डे! आइये। ॐ रेवति! आइये। ॐ आकाशरेवति! आइये। ॐ हिमालयपर विचरनेवाली देवि! आइये। ॐ रुरुमर्दिनि! असुरक्षयंकरि (असुरविनाशिनि)! आकाशगामिनि देवि! विरोधियोंको पाशसे बौधिये, बौधिये। अङ्करासे आच्छादित कीजिये, आच्छादित कीजिये। अपनी प्रतिज्ञापर स्थिर रहिये। ॐ मण्डलमें प्रवेश कराइये। ॐ शत्रुको पकड़िये और उसका मुँह बाँध दीजिये। ॐ नेत्र बाँध दीजिये। हाथ-पैर भो बाँध दीजिये। हमें सतानेवाले समस्त दुष्ट चाहिये)॥३—७॥

ग्रहोंको बाँध दीजिये। ॐ दिशाओंको बाँधिये। ॐ विदिशाओंको बाँधिये। नीचे बाँधिये। ॐ सब ओरसे बाँधिये। ॐ भस्मसे, जलसे. मिट्टीसे अथवा सरसोंसे सबको आविष्ट कीजिये। ॐ नीचे गिराइये। ॐ चामुण्डे! किलि किलि। ॐ विच्चे हं फट् स्वाहा॥२॥

यह 'जया' नामक पदमाला है, जो समस्त कर्मोंको सिद्ध करनेवाली है। इसके द्वारा होम करनेसे तथा इसका जप एवं पाठ आदि करनेसे सदा ही युद्धमें विजय प्राप्त होती है। अद्राईस भुजाओंसे युक्त चामुण्डा देवीका ध्यान करना चाहिये। उनके दो हाथोंमें तलवार और खेटक हैं। दूसरे दो हाथोंमें गदा और दण्ड हैं। अन्य दो हाय धनुष और बाण धारण करते हैं। अन्य दो हाथ मृष्टि और मुदगरसे युक्त हैं। दूसरे दो हाथोंमें शक्क और खड्ग हैं। अन्य दो हाथोंमें ध्वज और वप्र हैं। दूसरे दो हाथ चक्र और परशु धारण करते हैं। अन्य दो हाथ डमरू और दर्पणसे सम्पन्न हैं। दूसरे दो हाथ शक्ति और कुन्द धारण करते हैं। अन्य दो हाथोंमें हल और मूसल हैं। दूसरे दो हाथ पाश और तोमरसे युक्त हैं। अन्य दो हाथोंमें दका और पणव हैं। दूसरे दो हाथ अभयकी मुद्रा धारण करते हैं तथा शेष दो हाथोंमें मुख्कि शोभा पाते हैं। वे महिवासुरको डाँटती और उसका वध करती है। इस प्रकार ध्यान करके हवन करनेसे साधक शत्रुओंपर विजय पाता है। घी, शहद और चीनीमिश्रित तिससे हवन करना चाहिये। इस संग्रापविजय-विद्याका उपदेश जिस-किसीको नहीं देना चाहिये (अधिकारी पुरुषको ही देना

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणके अन्तर्गत युद्धजयार्णवर्षे 'संग्रामविजय-विद्याका वर्णन' नामक एक सौ पैतीसर्वो अध्याय पुरा हुआ॥ १३५॥

### एक सौ छत्तीसवाँ अध्याय

### नक्षत्रोंके त्रिनाडी-चक्र या फणीश्वर-चक्रका वर्णन

महेश्वर कहते हैं—देवि! अब मैं नक्षत्र-सम्बन्धी त्रिनाडी-चक्रका वर्णन करूँगा, जो यात्रा आदिमें फलदायक होता है। अश्विनी आदि नक्षत्रोंमें तीन नाडियोंसे भृषित चक्र अङ्कित करे। पहले अश्विनी, आर्द्रा और पुनर्वसु अङ्कित करे; फिर उत्तराफाल्पुनी, हस्त, ज्येष्ठा, मूल, शतभिषा और पूर्वभाद्रपद-इन नक्षत्रोंको लिखे। यह प्रथम नाडी कही गयी है। दूसरी नाडी इस प्रकार है-भरणी, मृगशिरा, पुष्य, पूर्वाफाल्गुनी, चित्रा, अनुराधा, पूर्वाषाढा, धनिष्ठा तथा उत्तराभाद्रपदा। तीसरी नाडीके नक्षत्र ये हैं-कृतिका, रोहिणी, आश्लेषा, मधा, स्वाती, विशाखा, उत्तराषाढा, श्रवण तथा रेवती ।। १-४॥

इन तीन नाडियोंके नक्षत्रोंद्वारा सेवित ग्रहके अनुसार शुभाशुभ फल जानना चाहिये। इस हैं॥ ७-८॥

'त्रिनाडी' नामक चक्रको 'फणीश्वर-चक्र' कहा गया है। इस चक्रगत नक्षत्रपर यदि सूर्य, मङ्गल, शनैश्वर एवं राहु हों तो वह अशुभ होता है। इनके सिवा, अन्य ग्रहोंद्वारा अधिष्ठित होनेपर वह नक्षत्र शुभ होता है। देश, ग्राम, भाई और भार्या आदि अपने नामके आदि अक्षरके अनुसार एक नाडीचक्रमें पड़ते हों तो वे शुभकारक होते 青114-61

अश्विनी, भरणी, कृत्तिका, रोहिणी, मृगशिरा, आर्द्रा, पुनर्वसु , पुष्य, आश्लेषा, मघा, पूर्वाफाल्गुनी, उत्तराफाल्गुनी, इस्त, चित्रा, स्वाती, विशाखा, अनुराधा, ज्येष्टा, मूल, पूर्वांषाढा, उत्तराषाढा, ब्रवण, धनिष्टा, रातभिषा, पूर्वभाद्रपदा, उत्तराभाद्रपदा तथा रेवती-ये सत्ताईस नक्षत्र यहाँ जानने योग्य

इस प्रकार आदि आग्नेय महायुराणमें 'नक्षत्रचक्र-वर्णन' नामक एक सौ छतीसर्वा अध्याय पूरा हुआ। १३६।।

## एक सौ सैंतीसवाँ अध्याय महामारी-विद्याका वर्णन

विद्याका वर्णन करूँगा, जो शत्रुओंका मर्दन च्छिन्द, ॐ मारय मारय, ओमुत्सादयोत्सादय, ॐ करनेवाली है॥१॥

हीं महामारि रक्ताक्षि कृष्णवर्णे यमस्याज्ञाकारिणि सर्वभूतसंहारकारिणि अमुकं महामारि! तुम यमराजकी आज्ञाकारिणी हो,

महेश्वर कहते हैं—देवि! अब मैं महामारी- | इन इन, ॐ दह दह, ॐ पच पच, ॐ च्छिन्द सर्वसत्त्ववशंकरि सर्वकामिके हं फद स्वाहा॥

ॐ ह्रीं लाल नेत्रों तथा काले रंगवाली

<sup>°</sup> अग्निपुराणको हो भौति नारदपुराण, पूर्व भाग, द्वितीय चद, अध्याय ५६ के ५०९ वें इलोकमें भी विनाडो-चक्रका वर्णन है। यथा—

| * | अस्ति  | अवर्ष  |         | उत्तरा-<br>फाल्युनी | इस्त  | न्येश   | 200         | शतभिषा | भाइपदा            |
|---|--------|--------|---------|---------------------|-------|---------|-------------|--------|-------------------|
| 3 | भरणी   | मृगशिस | dire    | पूर्वा-<br>फाल्युनी | चित्र | अनुराधा | पूर्वाशका   | থশিয়া | उत्तरा-<br>भाइपदा |
| 3 | कृतिका | रोहियो | आस्तेषा | सम                  | स्वती | विशाखा  | उत्तरमाद्रा | द्भवण  | रेवती             |

समस्त भूतोंका संहार करनेवाली हो, मेरे अमुक शत्रका हनन करो, हनन करो। ॐ उसे जलाओ, जलाओ। ॐ पकाओ, पकाओ। ॐ काटो, काटो। ॐ मारो, मारो। ॐ उखाड फेंको, उखाड फेंको। ॐ समस्त प्राणियोंको वशमें करनेवाली और सम्पूर्ण कामनाओंको देनेवाली! हं फद स्वाहा॥२॥

#### अङ्गन्यास

'ॐ मारि हृदयाय नमः।'-इस वाक्यको बोलकर दाहिने हाथकी मध्यमा, अनामिका और तर्जनी अँगुलियोंसे इदयका स्पर्श करे। 'ॐ महामारि शिरसे स्वाहा।'-इस वाक्यको बोलकर दाहिने हाथसे सिरका स्पर्श करे। 'ॐ कालरात्रि शिखायै वीषद्।'-इस वाक्पको बोलकर दाहिने हाथके अँगुठेसे शिखाका स्पर्श करे। 'ॐ कृष्णवर्णे खाः कवचाय हुम्।'-इस वाक्यको बोलकर दाहिने हाथकी पाँचों अँगुलियोंसे बायों भुजाका और बायें हाथकी पाँचों अँगुलियोंसे दाहिनी भुजाका स्पर्श करे। 'ॐ तारकाक्षि विद्युजिहे सर्वसत्त्वभयंकरि रक्ष रक्ष सर्वकार्येष हं त्रिनेत्राय वषद।'-इस बाक्यको बोलकर दाहिने हाधकी अँगुलियोंके अग्रभागसे दोनों नेत्रों और ललाटके मध्यभागका स्पर्श करे। 'ॐ महामारि सर्वभृतदमनि महाकालि अस्त्राय हुं फद्।'-इस वाक्यको बोलकर दाहिने हाथको सिरके ऊपर एवं बायीं ओरसे पीछेकी ओर ले जाकर दाहिनी ओरसे आगेको ओर ले आये और तर्जनी तथा मध्यमा अँगुलियोंसे बायें हाथकी हथेलीपर ताली बजाये॥ ३॥

महादेवि! साधकको यह अङ्गन्यास अवश्य करना चाहिये। वह मुर्देपरका वस्त्र लाकर उसे चौकोर फाड ले। उसकी लंबाई-चौडाई तीन-तीन हाथकी होनी चाहिये। उसी वस्त्रपर अनेक प्रकारके रंगोंसे देवीकी एक आकृति बनावे,

जिसका रंग काला हो। वह आकृति तीन मुख और चार भूजाओंसे युक्त होनी चाहिये। देवीकी यह मृति अपने हाथोंमें धन्य, शुल, कतरनी और खट्वाङ्ग (खाटका पाया) धारण किये हुए हो। उस देवीका पहला मुख पूर्व दिशाकी ओर हो और अपनी काली आभासे प्रकाशित हो रहा हो तथा ऐसा जान पडता हो कि दृष्टि पड़ते ही वह अपने सामने पडे हुए मनुष्यको खा जायगी। दूसरा मुख दक्षिण भागमें होना चाहिये। उसकी जीभ लाल हो और वह देखनेमें भयानक जान पडता हो। वह विकराल मुख अपनी दाढ़ोंके कारण अत्यन्त उत्कट और भयंकर हो और जीभसे दो गलफर चाट रहा हो। साथ ही ऐसा जान पहता हो कि दृष्टि पडते ही यह घोडे आदिको खा जायगा॥ ४--७ ई॥

देवीका तीसरा मुख पश्चिमाभिमुख हो। उसका रंग सफेद होना चाहिये। वह ऐसा जान पडता हो कि सामने पडनेपर हाथी आदिको भी खा जायगा। गन्ध-पूष्प आदि उपचारों तथा घी-मधु आदि नैवेद्योंद्वारा उसका पूजन करे॥८ 🖁 ॥

पूर्वोक्त मन्त्रका स्मरण करनेमात्रसे नेत्र और मस्तक आदिका रोग नष्ट हो जाता है। यक्ष और राक्षस भी वशमें हो जाते हैं और शत्रुओंका नाश हो जाता है। यदि मनुष्य क्रोधयुक्त होकर, निम्ब-वृक्षकी समिधाओंको होम करे तो उस होमसे ही वह अपने शत्रुको मार सकता है, इसमें संशय नहीं है। यदि शत्रुकी सेनाकी ओर मुँह करके एक सप्ताहतक इन समिधाओंका हवन किया जाय तो शत्रुकी सेना नाना प्रकारके रोगोंसे ग्रस्त हो जाती है और उसमें भगदड मच जाती है। जिसके नामसे आठ हजार उक्त समिधाओंका होम कर दिया जाय, वह यदि ब्रह्माजीके द्वारा स्रिक्षत हो तो भी शीघ्र ही मर जाता है। यदि धतूरेकी एक सहस्र समिधाओंको रक्त और विषसे संयुक्त करके तीन दिनतक उनका होम किया जाय तो शत्रु अपनी सेनाके साथ ही नष्ट हो जाता है॥ १-१३ ।।

राई और नमकसे होम करनेपर तीन दिनमें ही रात्रुकी सेनामें भगदड़ पड़ जायगी-रात्रु भाग खड़ा होगा। यदि उसे गदहेके रक्तसे मित्रित करके होम किया जाय तो साधक अपने शत्रुका उच्चाटन कर सकता है-वहाँसे भागनेके लिये उसके मनमें उचाट पैदा कर सकता है। कौएके रक्तसे संयुक्त करके हवन करनेपर शत्रुको उखाइ फेंका जा सकता है। साधक उसके वधमें समर्थ हो सकता है तथा साधकके मनमें जो-जो इच्छा होती है, उन सब इच्छाओंको वह पूर्ण कर लेता है। युद्धकालमें साधक हाथीपर आरूढ़ हो, दो कुमारियोंके साथ रहकर, पूर्वोक्त मन्त्रद्वारा शरीरको सुरक्षित कर ले: फिर दूरके शङ्ख आदि वाद्योंको पूर्वोक्त महामारी-विद्यासे अभिमन्त्रित करे। तदनन्तर महामायाकी प्रतिमासे युक्त वस्त्रको लेकर समग्रहणमें कैंचाईपर फहराये और शत्रुसेनाकी ओर मुँह करके उस महान् पटको उसे दिखाये। तत्पश्चात् हो सकता है॥ २०-२१॥

वहाँ कुमारी कन्याओंको भोजन करावे। फिर पिण्डोको घुमाये। उस समय साधक यह चिन्तन करे कि शत्रुकी सेना पाषाणकी भौति निश्चल हो गयी है। १४-१९॥

वह यह भी भावना करे कि शत्रुकी सेनामें लड़नेका उत्साह नहीं रह गया है, उसके पाँव उखड़ गये हैं और वह बड़ी घबराहटमें पड़ गयी है। इस प्रकार करनेसे शत्रुकी सेनाका स्तम्भन हो जाता है। (वह चित्रलिखितकी भौति खडी रह जाती है, कुछ कर नहीं पाती।) यह मैंने स्तम्भनका प्रयोग बताया है। इसका जिस-किसी भी व्यक्तिको उपदेश नहीं देना चाहिये। यह तीनों लोकोंपर विजय दिलानेवाली देवी 'माया' कही गयी है और इसकी आकृतिसे अङ्कित वस्त्रको 'मायापट' कहा गया है। इसी तरह दुर्गा, भैरती, कुब्जिका, रुद्रदेव तथा भगवान् नुसिंहको आकृतिका भी वस्त्रपर अङ्कन किया जा सकता है। इस तरहकी आकृतियोंसे अङ्कित पट आदिके द्वारा भी यह स्तम्भनका प्रयोग सिद्ध

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'महामारी-विद्याका वर्णन' नामक एक सौ सैंतीसर्वा अध्याप पुरा हुआ॥ १३७॥

### एक सौ अड़तीसवाँ अध्याय तन्त्रविषयक छः कर्मीका वर्णन

साध्यरूपसे जो छ: कर्म कहे गये हैं, उनका वर्णन करता हैं, सुनो। शान्ति, वश्य, स्तम्भन, द्वेष, उच्चाटन और मारण-ये छ: कर्म हैं। इन सभी कर्मोंमें छ: सम्प्रदाय अथवा विन्यास होते हैं. जिनके नाम इस प्रकार हैं-प्रज्ञव, योग, रोधक, सम्पूट, ग्रन्थन तथा विदर्भ। भोजपत्र आदिपर पहले जिसका उच्चाटन करना हो, उस पुरुषका नाम लिखे। उसके बाद उच्चाटन-सम्बन्धी मन्त्र लिये इसका प्रयोग करना चाहिये॥१-२६॥

महादेवजी कहते हैं-पार्वती! सभी मन्त्रोंके लिखे। लेखनके इस क्रमको 'पल्लव' नामक विन्यास या सम्प्रदाय समझना चाहिये। यह उच्चकोटिका महान् उच्चाटनकारी प्रयोग है। आदिमें मन्त्र लिखा जाय फिर साध्य व्यक्तिका नाम अङ्कित किया जाय। यह साध्य बीचमें रहे। इसके लिये अन्तमें पुन: मन्त्रका उल्लेख किया जाय। इस क्रमको 'योग' नामक सम्प्रदाय कहा गया है। रात्रके समस्त कुलका संहार करनेके

पहले मन्त्रका पद लिखे। बीचमें साध्यका नाम लिखे। अन्तमें फिर मन्त्र लिखे। फिर साध्यका नाम लिखे। तत्पश्चात् पुनः मन्त्र लिखे। यह 'रोधक' सम्प्रदाय कहा गया है। स्तम्भन आदि कर्मोंमें इसका प्रयोग करना चाहिये। मन्त्रके ऊपर, नीचे, दायें, बायें और बोचमें भी साध्यका नामोलेख करे, इसे 'सम्पूट' समझना चाहिये। वश्याकर्षण-कर्ममें इसका प्रयोग करे। जब मन्त्रका एक अक्षर लिखकर फिर साध्यके नापका एक अक्षर लिखा जाय और इस प्रकार बारी-बारीसे दोनोंके एक-एक अक्षरको लिखते हुए मन्त्र और साध्यके अक्षरोंको परस्पर ग्रन्थित कर दिया जाय तो यह 'ग्रन्थन' नामक सम्प्रदाय है। इसका प्रयोग आकर्षण या वशीकरण करनेवाला है। पहले मन्त्रका दो अक्षर लिखे, फिर साध्यका एक अक्षर। इस तरह बार-बार लिखकर दोनोंको पूर्ण करे। (यदि मन्त्राक्षरोंके बीचमें ही समाप्ति हो जाय तो दुबारा उनका उल्लेख करे।) इसे 'विदर्भ' नामक सम्प्रदाय समझना चाहिये तथा वशीकरण एवं आकर्षणके लिये इसका प्रयोग करना चाहिये॥ ३-७॥

आकर्षण आदि जो मन्त्र हैं, उनका अनुष्ठान वसन्त-ऋतुमें करना चाहिये। तापञ्चरके निवारण, वशीकरण तथा आकर्षण-कर्ममें 'स्वाहा 'का प्रयोग शुभ होता है। शान्ति और वृद्धि-कर्ममें 'नमः' है॥१२-१४॥

पदका प्रयोग करना चाहिये। पौष्टिक-कर्म, आकर्षण और वशीकरणमें 'वषद्कार'का प्रयोग करे। विद्वेषण, उच्चाटन और मारण आदि अशुभ कर्ममें पृथक् 'फट्' पदकी योजना करनी चाहिये। लाभ आदिमें तथा मन्त्रकी दीक्षा आदिमें 'वषट्कार' ही सिद्धिदायक होता है। मन्त्रकी दीक्षा देनेवाले आचार्वमें यमराजकी भावना करके इस प्रकार प्रार्थना करे-'प्रभो! आप यम हैं, यमराज हैं, कालरूप हैं तथा धर्मराज हैं। मेरे दिये हुए इस रात्रको सीघ्र ही मार गिराइये'॥८-११॥

तब शत्रसुदन आचार्य प्रसन्नचित्तसे इस प्रकार उत्तर दे- 'साधक! तुम सफल होओ। मैं यलपूर्वक तुम्हारे शत्रुको मार गिराता है।' श्वेत कमलपर यमराजकी पूजा करके होम करनेसे यह प्रयोग सफल होता है। अपनेमें भैरवकी भावना करके अपने हो भीवर कुलेश्वरी (भैरवी)-की भी भावना करे। ऐसा करनेसे साधक रातमें अपने तथा राष्ट्रके भावी वृत्तान्तको जान लेता है। 'दुर्गरक्षिणि दुर्गे!' (दुर्गकी रक्षा करनेवाली अथवा दुर्गम संकटसे बचानेवाली देवि। आपको नमस्कार है)-इस मन्त्रके द्वारा दुर्गाजीकी पूजा करके साधक शत्रुका नाश करनेमें समर्थ होता है। 'ह स क्ष म ल ब र यु म्'—इस भैरवी-मन्त्रका जप करनेपर साधक अपने शत्रका वध कर सकता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'यट्कमंका वर्णन' नामक एक सी अड़तीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १३८॥

### एक सौ उन्तालीसवाँ अध्याय साठ संवत्सरोंमें मुख्य-मुख्यके नाम एवं उनके फल-भेदका कथन

भगवान् महेश्वर कहते हैं - पार्वति! अब मैं यज्ञकर्मकी बहुलता होती है। 'विभव' में प्रजा साठ संवत्सरों (मेंसे कुछ)-के शुभाशुभ फलको | सुखी होती है। 'शुक्ल'में समस्त धान्य प्रचुर कहता हैं, ध्यान देकर सुनो। 'प्रभव' संवत्सरमें मात्रामें उत्पन्न होते हैं। 'प्रमोद'से सभी प्रमुदित होते हैं। 'प्रजापति' नामक संवत्सरमें वृद्धि होती है। 'अङ्गिरा' संवत्सर भोगोंकी वृद्धि करनेवाला है। 'श्रीमुख' संवत्सरमें जनसंख्याकी वृद्धि होती है और 'भाव' संज्ञक संवत्सरमें प्राणियोंमें सद्भावकी वृद्धि होती है। 'युवा' संवत्सरमें मेघ प्रचुर वृष्टि करते हैं। 'धाता' संवत्सरमें समस्त ओषधियाँ बहुलतासे उत्पन्न होती हैं। 'ईश्वर' संवत्सरमें क्षेम और आरोग्यकी प्राप्ति होती है। 'बहुधान्य'में प्रवृर अत्र उत्पन्न होता है।'प्रमाधी' वर्ष मध्यम होता है। 'विक्रम'में अन्न-सम्पदाकी अधिकता होती है। 'वृष' संवत्सर सम्पूर्ण प्रजाओंका पोषण करता है। 'चित्रभान' विचित्रता और 'सुभान' कल्याण एवं आरोग्यको उपस्थित करता है। 'तारण' संवत्सरमें मेघ शुभकारक होते हैं॥१-५॥

'पार्धिव'में सस्य-सप्पत्ति, 'अब्यय'में अति-वृष्टि, 'सर्वजित्' में उत्तम वृष्टि और 'सर्वधारी' नामक संवत्सरमें धान्यादिकी अधिकता होती है। 'विरोधी' मेघोंका नाश करता है अर्थात् अनावृष्टिकारक होता है। 'विकृति' भय प्रदान करनेवाला है। 'खर' नामक संवत्सर पुरुषोंमें शौर्यका संचार करता है। 'नन्दन' में प्रजा आनन्दित होती है। 'विजय' संवत्सर शत्रनाशक और 'जय'

रोगोंका मर्दन करनेवाला है। 'मन्मथ'में विश्व ज्वरसे पीड़ित होता है। 'दुष्कर'में प्रजा दुष्कर्ममें प्रवृत्त होती है। 'दुर्मुख' संवत्सरमें मनुष्य कट्रभाषी हो जाते हैं। 'हेमलम्ब'से सम्पत्तिकी प्राप्ति होती है। महादेवि! 'विलम्ब' नामक संवत्सरमें अन्नकी प्रचुरता होती है। 'विकारी' शत्रुओंको कृपित करता है और 'शार्वरी' कहीं-कहीं सर्वप्रदा होती है। 'प्लव' संवत्सरमें जलाशयोंमें बाढ आती है। 'शोधन' और 'शुधकृत' में प्रजा संवत्सरके नामानुकुल गुणसे युक्त होती 常川モーマの川

'राश्वस' वर्षमें लोक निष्ठर हो जाता है। 'आनल' संवत्सरमें विविध धान्योंकी उत्पत्ति होती है। 'पिङ्गल'में कहीं-कहीं उत्तम वृष्टि और 'कालयुक्त'में घनहानि होती है। 'सिद्धार्थ'में सम्पूर्ण कार्योंको सिद्धि होती है। 'रीद्र' वर्षमें विश्वमें रौद्रभावोंकी प्रवृत्ति होती है। 'दुर्मित' संवत्सरमें मध्यम वर्षा और 'दुन्दुभि'में मङ्गल एवं धन-धान्यकी उपलब्धि होती है। 'रुधिरोदगारी' और 'रक्ताक्ष' नामक संवत्सर रक्तपान करनेवाले हैं। 'क्रोधन' वर्ष विजयप्रद है। 'क्षय' संवत्सरमें प्रजाका धन श्रीण होता है। इस प्रकार साठ संवत्सरों (मैंसे कुछ)-का वर्णन किया गया है॥ ११--१३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'साठ संवत्सरों (मेंसे कुछ)-के नाम एवं उनके फल-भेदका कथन' नामक एक सौ उन्तालीसवी अध्याय पूरा हुआ॥ १३९॥

### एक सौ चालीसवाँ अध्याय वश्य आदि योगोंका वर्णन

वशीकरण आदिके योगोंका वर्णन कहँगा। निम्नाङ्कित ओषधियोंको सोलह कोष्ठवाले चक्रमें अङ्कित करे-भृङ्गराज (भँगरैया), सहदेवी (सहदेइया), मोरकी शिखा, पुत्रजीवक (जीवापोता) नामक वृक्षकी छाल, अध:पुष्पा (गोझिया), रुदन्तिका

भगवान् महेश्वर कहते हैं - स्कन्द! अब मैं | (लताविशेष), विष्णुक्रान्ता (अपराजिता), श्वेतार्क (सफेद मदार), लज्जालुका (लाजवन्ती लता), मोहलता (त्रिपुरमाली), काला धत्रा, गोरक्षकर्कटी (गोरखककड़ी या गुरुम्ही), मेषशृङ्गी (मेढ़ासिंगी) तथा स्नुही (सेंहुड़)॥१-३॥

ओषधियोंके ये भाग प्रदक्षिण-क्रमसे ऋत्विज (रुद्रदन्ती), कुमारी (घीकुँआर), रुद्रजटा १६, बह्रि ३, नाग ८, पक्ष २, मुनि ७, मन् १४,

शिव ११, वसुदेवता ८, दिशा १०, शर ५, वेद ४, ग्रह ९, ऋतु ६, सूर्य १२; चन्द्रमा १ तथा तिथि १५—इन सांकेतिक नामों और संख्याओं से गृहीत होते हैं। प्रथम चार ओषधियों का अर्थात् भैंगरैया, सहदेइया, मोरकी शिखा और पुत्रजीवककी छाल—इनका चूर्ण बनाकर इनसे धूपका काम लेना चाहिये। अथवा इन्हें पानीके साथ पीसकर उत्तम उबटन तैयार कर ले और उसे अपने अङ्गोंमें लगावे॥ ४-५॥

तीसरे चतुष्क (चौक) अर्थात् अपराजिता, रचेतार्क, लाजवन्ती लता और मोहलता—इन चार ओषधियोंसे अञ्जन तैयार करके उसे नेत्रमें लगावे तथा चौथे चतुष्क अर्थात् काला धतूय, गोरखककड़ी, मेढ़ासिंगी और सेंहुड़—इन चार ओषधियोंसे मिश्रित जलके द्वारा स्नान करना चाहिये। भृङ्गगजवाले चतुष्कके बादका जो द्वितीय चतुष्क अर्थात् अध:पुष्पा, रुद्रदन्ती, कुमारी तथा रुद्रजटा नामक ओषधियाँ हैं, उन्हें पीसकर अनुलेप या उबटन लगानेका विधान है । ६॥

अधःपुष्पाको दाहिने पार्श्वमें धारण करना चाहिये तथा लाजवन्ती आदिको वाम पार्श्वमें। मयूरशिखाको पैरमें तथा घृतकुमारीको मस्तकपर धारण करना चाहिये। रुद्रजटा, गोरखककड़ी

और मेढ़ाशृङ्गी—इनके द्वारा सभी कार्योंमें भूपका काम लिया जाता है। इन्हें पीसकर उबटन बनाकर जो अपने शरीरमें लगाता है, वह देवताओंद्वारा भी सम्मतनित होता है। भुक्तराज आदि चार ओषधियाँ, जो धूपके उपयोगमें आती हैं, ग्रहादिजनित बाधा दूर करनेके लिये उनका उद्वर्तनके कार्यमें भी उपयोग बताया गया है। युगादिसे सुचित लज्जालुका आदि ओषधियाँ अञ्जनके लिये बतायी गयी हैं। बाण आदिसे सुचित श्रेतार्क आदि ओषधियाँ स्नान-कर्ममें उपयुक्त होतो हैं। घृतकुमारी आदि ओषधियाँ भक्षण करनेयोग्य कही गयी हैं और पुत्रजीवक आदिसे संयुक्त जलका पान बताया गया है। ऋत्विक् (भैगरैया), वेद (लाजवन्ती), ऋतु (काला धत्रा) तथा नेत्र (पुत्रजीवक)—इन ओषधियोंसे तैयार किये हुए चन्द्रनका तिलक सब लोगोंको मोहित करनेवाला होता है॥ ७-१०॥

सूर्य (गोरखककड़ी), त्रिदश (काला धतूरा), पछ (पुत्रजीवक) और पर्यंत (अध:पुष्पा)—इन ओषधियोंका अपने शरीरमें लेप करनेसे स्त्री वशमें होती है। चन्द्रमा (मेदासिंगी), इन्द्र (रुद्रदिनका), नाग (मोरशिखा), रुद्र (धीकुऔर)—इन ओषधियोंका योनिमें लेप करनेसे स्त्रियाँ वशमें होती हैं। तिथि

ओपधियोंके चतुन्क, नाम, विजेष संकेत और उपयोग निम्नाङ्कित चक्रसे जानने चाहिये—

| अनुक्रम                       |                              | उपयोगी                         |                            |                             |              |
|-------------------------------|------------------------------|--------------------------------|----------------------------|-----------------------------|--------------|
| प्रथम चतुष्क<br>विशेष संकेत   | १ भृत्रुग्ज<br>ग्रान्तिज् १६ | २ सहरेवी<br>१: यहि ६<br>गुण    | ३ मगूर्यकृष्टा<br>सग्द्र   | ४ पुत्रजीवक<br>प्रकार नेत्र | भूप-उद्धर्तन |
| द्वितीय चनुष्क<br>विशेष संकेत | ५ अधःपुष्मा<br>मुनि ७<br>शैल | । स्ट्रिका<br>मनु १४<br>इन्द्र | ७ कुमारी<br>शिव ११         | ८ स्टब्स<br>वसु ८           | ं अनुसेप     |
| वृतीय चतुष्क<br>विशेष संकेत   | ९ विष्णुकान्ता<br>दिसा १०    | र० स्वेतार्क<br>कर ५           | ११ सञ्जलका<br>वेद ४<br>युग | १२ मोहलता<br>ग्रह १         | সরব          |
| चौथा चतुष्क<br>विशेष संकेत    | १३ कृष्ण धसूर<br>ऋतु ६       | १४ गोरसकर्कटी<br>सूर्व १२      | १५ मेषनृङ्गी<br>चन्द्रमा १ | १६ स्नुही<br>तिथि १५        | स्तान        |

(सेंहुड़), दिक् (अपराजिता), युग (लाजवन्ती) और बाण (श्वेतार्क)-इन ओषधियोंके द्वारा बनायी हुई गुटिका (गोली) लोगोंको वशमें करनेवाली होती है। किसीको वशमें करना हो तो उसके लिये भक्ष्य, भोज्य और पेय पदार्थमें इसकी एक गोली मिला देनी चाहिये॥ ११-१२॥

ऋत्विक् (भँगरैया), ग्रह (मोहलता), नेत्र (पुत्रजीवक) तथा पर्वत (अध:पुष्पा)—इन ओषधियोंको मुखमें धारण किया जाय तो इनके प्रभावसे शत्रुऑके चलाये हुए अस्त्र-शस्त्रोंका स्तम्भन हो जाता है-वे घातक आघात नहीं कर पाते। पर्वत (अध:पुष्पा), इन्द्र (रुद्रदन्ती), वेद (लाजवन्ती) तथा रन्ध्र (मोहलता)—इन ओषधियोंका अपने शरीरमें लेप करके मनुष्य पानीके भीतर निवास कर सकता है। बाण (श्वेतार्क), नेत्र (पुत्रजीवक), मन् (रुद्रदन्ती) तथा रुद्र (चीकुऑरि)-इन ओषधियोंसे बनायी हुई बटी भूख, प्यास आदिका निवारण करनेवाली होती है। तीन (सहदेइया), सोलह (भैगरैया), दिशा (अपराजिता) तथा बाण (धेतार्क)—इन ओषधियोंका लेप करनेसे दुर्भगा स्त्री सुभगा बन

जाती है। त्रिशद (काला धतुरा), अक्षि (पुत्रजीवक) तथा दिशा (विष्णुकान्ता) और नेत्र (सहदेइया)-इन दवाओंका अपने शरीरमें लेप करके मनुष्य सपॅकि साथ क्रीडा कर सकता है। इसी प्रकार त्रिदश (काला धतुरा), अक्षि (पुत्रजीवक), शिव (वृतकुमारी) और सर्प (मयूरशिखा)-से उपलक्षित दवाओंका लेप करनेसे स्त्री सुखपूर्वक प्रसव कर सकतो है॥ १३-१५॥

सात (अध:पृष्पा), दिशा (अपराजिता), मृनि (अध:पुष्पा) तथा रन्ध्र (मोहलता)—इन दवाओंका वस्त्रमें लेपन करनेसे मनुष्यको जूएमें विजय प्राप्त होती है। काला धतुरा, नेत्र (पुत्रजीवक), अस्थि (अध:पुष्पा) तथा मन् (रुद्रदन्तिका)-से उपलक्षित ओषधियोंका लिक्समें लेप करके रति करनेपर जी गर्भाधान होता है, उससे पुत्रकी उत्पत्ति होती है। ग्रह (मोहलता), अब्धि (अध:पृष्पा), सूर्य (गोरक्षकर्कटी) और त्रिदश (काला धतुरा)-इन ओषधियोँद्वारा बनायी गयी बटी सबको वशमें करनेवाली होती है। इस प्रकार ऋत्विक आदि सोलह पदोंमें स्थित ओषधियोंके प्रभावका वर्णन किया गया॥ १६-१७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'वस्य आदि योगीका वर्णन' नामक एक सी चालीसची अध्याय पूरा हुआ॥ १४०॥

## एक सौ इकतालीसवाँ अध्याय

### छत्तीस कोष्ठोंमें निर्दिष्ट ओषधियोंके वैज्ञानिक प्रभावका वर्णन

महादेवजी कहते हैं-स्कन्द! अब मैं छत्तीस पदों (कोष्ठकों)-में स्थापित की हुई ओषधियोंका फल बताता हैं। इन ओषधियोंके सेवनसे मनुष्योंका अमरीकरण होता है। ये औषध सहाा, रुद्र तथा इन्द्रके द्वारा उपयोगमें लाये गये हैं॥ १॥

हरीतकी (हर्रे), अक्षधात्री (आँवला), मरीच (गोलमिर्च), पिप्पली, शिफा (जटामांसी), बिह्न (भिलाबा), शुण्ठी (सोंठ), पिप्पली, गृडची

(शतावरी), सैंधव (सेंधानमक), सिन्धुवार, कण्टकारि (कटेरी), गोक्षुर (गोखरु), बिल्व (बेल), पुनर्नवा (गदहपूर्णा), बला (बरियारा), रेंड, मुण्डो, रुचक (बिजौरा नीब्), भुक्न (दालचीनी), क्षार (खारा नमक या यवकार), पर्पट (पित्तपापड़ा), धन्याक (धनिया), जीरक (जीरा), शतपृष्पी (सौंफ), यवानी (अजवाइन), विडङ्ग (वायविङंग), खदिर (खैर), कृतमाल (अमलतास), (गिलोय), वच, निम्ब, वासक (अड्सा), शतमूली | हल्दी, वचा, सिद्धार्थ (सफेद सरसों)—ये छत्तीस पदोंमें स्थापित औषध हैं॥ २--५॥

क्रमशः एक-दो आदि संख्यावाले ये महान् औषध समस्त रोगोंको दूर करनेवाले तथा अमर बनानेवाले हैं; इतना ही नहीं, पूर्वोक्त सभी कोष्टोंके औषध शरीरमें झूरियाँ नहीं पड़ने देते और बालोंका पकना रोक देते हैं। इनका चूर्ण या इनके रससे भावित बटी, अवलेह, कपाय (काढा), लड्डू या गुडखण्ड यदि घी या मधुके साथ खाया जाय, अथवा इनके रससे भावित घी या तेलका जिस किसी तरहसे भी उपयोग किया जाय, वह सर्वथा मृतसंजीवन (मुर्देको भी जिलानेवाला) होता है। आधे कर्ष या एक कर्षभर अथवा आधे पल या एक पलके तोलमें इसका उपयोग करनेवाला पुरुष यथेष्ट आहार-विहारमें तत्पर होकर तीन सौ वर्षोतक जीवित रहता है। मृतसंजीवनी-कल्पमें इससे बढ़कर दूसरा योग नहीं है॥६-१०॥

(नी-नौ औषधोंके समुदायको एक 'नवक' कहते हैं। इस तरह उक्त छत्तीस औषधोंमें चार नवक होते हैं।) प्रथम नवकके योगसे बनी हुई ओषधिका सेवन करनेसे मनुष्य सब रोगोंसे ख़टकारा पा जाता है, उसी तरह दूसरे, तीसरे और चौथे नवकके योगका सेवन करनेसे भी मनुष्य रोगमुक्त होता है। इसी प्रकार पहले, दूसरे,

तीसरे, चौथे, पाँचवें और छठें षट्कके' सेवनमात्रसे भी मनुष्य नीरोग हो जाता है। उक्त छत्तीस ओषधियोंमें नौ चतुष्क होते हैं। उनमेंसे किसी एक चतुष्कके सेवनसे भी मनुष्यके सारे रोग दूर हो जाते हैं। प्रथम, द्वितीय, तृतीय, चतुर्थ, पञ्चम, पष्ट, सप्तम और अष्टम कोष्टकी ओषधियोंके सेवनसे वात-दोषसे छटकारा मिलता है। तीसरी, बारहवीं, छब्बीसवीं और सत्ताईसवीं ओषधियोंके सेवनसे पित-दोष दूर होता है तथा पाँचवीं, छठी, सातवीं, आठवीं और पंद्रहवीं ओषधियोंके सेवनसे कफ-दोषकी निवृत्ति होती है। चौतीसवें, पैतीसर्वे और छत्तीसर्वे कोष्ठकी औषधोंको धारण करनेसे वशीकरणकी सिद्धि होती है तथा ग्रहबाधा, भृतबाधा आदिसे लेकर निग्रहपर्यन्त सारे संकटोंसे कुटकारा मिल जाता है। ११-१४ ई।।

प्रथम, द्वितीय, तृतीय, यष्ट, सप्तम, अष्टम, नवम, एकादश संख्यावाली ओषधियों तथा बतीसवीं, पंद्रहवीं एवं बारहवीं संख्यावाली ओपधियोंको धारण करनेसे भी उक्त फलकी प्राप्ति (वशीकरणकी सिद्धि एवं भूतादि बाधाकी निवृत्ति) होती है। इसमें कोई अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये। छत्तीस कोष्टोंमें निर्दिष्ट की गयी इन ओषधियोंका ज्ञान जैसे-तैसे हर व्यक्तिको नहीं देना चाहिये॥ १५-१६॥

इस प्रकार आदि आन्तेय महापूराणमें 'छत्तीस कोहाँके भौतर स्थापित ओवधियोंके विज्ञानका वर्णन' नामक एक सी इकतालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ। १४१॥

## एक सौ बयालीसवाँ अध्याय

चोर और जातकका निर्णय, शनि-दृष्टि, दिन-सहु, फणि-सहु, तिथि-सहु तथा विष्टि-राहुके फल और अपराजिता-मन्त्र एवं ओषधिका वर्णन

मन्त्र-चक्र तथा औषध-चक्रोंका वर्णन करूँगा, का नाम बोले। उस वस्तुके नामके अक्षरोंकी जो सम्पूर्ण मनोरथोंको देनेवाले हैं। जिन-जिन संख्याको दुगुनी करके एक स्थानपर रखे तथा व्यक्तियोंके ऊपर चोरी करनेका संदेह हो, उनके उस नामकी मात्राओंकी संख्यामें चारसे गुणा

भगवान् महेश्वर कहते हैं - स्कन्द! अब मैं | लिये किसी वस्तु (वृक्ष, फूल या देवता आदि)-

१-२. छ: ओवधियोंके समुदायको 'बटुक' और चार ओवधियोंके समुदायको 'चतुक्क' कहते हैं।

करके गुंणनफलको दूसरे स्थानपर रखे। पहली संख्यासे दूसरी संख्यामें भाग दे। यदि कुछ शेष बचे तो वह व्यक्ति चोर है। यदि भाजकसे भाज्य पूरा-पूरा कट जाय तो यह समझना चाहिये कि वह व्यक्ति चोर नहीं है॥ १ ई॥

अब यह बता रहा है कि गर्भमें जो बालक है, वह पुत्र है या कन्या, इसका निश्चय किस प्रकार किया जाय? प्रश्न करनेवाले व्यक्तिके प्रश्न-वाक्यमें जो-जो अक्षर उच्चारित होते हैं, वे सब मिलकर यदि विषम संख्यावाले हैं तो गर्भमें पुत्रकी उत्पत्ति सूचित करते हैं। (इसके विपरीत सम संख्या होनेपर उस गर्भसे कन्याकी उत्पत्ति होनेकी सूचना मिलती है।) प्रश्न करनेवालेसे किसी वस्तुका नाम लेनेके लिये कहना चाहिये। वह जिस वस्तुके नामका उझेख करे, वह नाम यदि स्त्रीलिंग है तो उसके अक्षरोंके सम होनेपर पुछे गये गर्भसे उत्पन्न होनेवाला बालक बायीं आँखका काना होता है। यदि वह नाम पुँल्लिंग है और उसके अक्षर विषय हैं तो पैदा होनेवाला बालक दाहिनी आँखका काना होता है। इसके विपरीत होनेपर उक्त दोष नहीं होते हैं। स्त्री और पुरुषके नामोंकी मात्राओं तथा उनके अक्षरोंकी संख्यामें पृथक्-पृथक् चारसे गुणा करके गुणनफलको अलग-अलग रखे। पहली संख्या 'मात्रा-पिण्ड' है और दूसरी संख्या 'वर्ण-पिण्ड'। वर्ण-पिण्डमें तीनसे भाग दे। यदि सम शेष हो तो कन्याकी उत्पत्ति होती है, विषम शेष हो तो पुत्रकी उत्पत्ति होती है। यदि शुन्य शेष हो तो पतिसे पहले स्त्रीकी मृत्य होती है और यदि प्रथम 'मात्रा-पिण्ड' में तीनसे भाग देनेपर शून्य शेष रहे तो स्त्रीसे पहले पुरुषकी मृत्यु होती है। समस्त भागमें सक्ष्म अक्षरवाले द्रव्योद्वारा प्रश्नको ग्रहण करके विचार करनेसे अभीष्ट फलका ज्ञान होता है॥ २-५॥

अब मैं शनि-चक्रका वर्णन करूँगा। जहाँ शनिकी दृष्टि हो, उस लग्नका सर्वधा परित्याग

कर देना चाहिये। जिस राशिमें शनि स्थित होते हैं, उससे सातवों राशिपर उनकी पूर्ण दृष्टि रहती है, चौथी और दसवोंपर आधी दृष्टि रहती है तथा पहली, दूसरी, आठवीं और बारहवीं राशिपर चौथाई दृष्टि रहती है। शुभकर्ममें इन सबका त्याग करना चाहिये। जिस दिनका जो ग्रह अधिपति हो, उस दिनका प्रथम पहर उसी ग्रहका होता है और शेष ग्रह उस दिनके आधे-आधे पहरके अधिकारी होते हैं। दिनमें जो समय शनिके भागमें पड़ता है, उसे युद्धमें त्याग दे॥ ६-७ ई॥

अब मैं तुम्हें दिनमें राहुको स्थितिका विषय बता रहा हूँ। राहु रविवारको पूर्वमें, शनिवारको बायव्यकोणमें, गुरुवारको दक्षिणमें, शुक्रवारको अग्निकोणमें, मङ्गलबारको भी अग्निकोणमें तथा बुधवारको सदा उत्तर दिशामें स्थित रहते हैं। फणि-राहु ईशान, अग्नि, नैऋत्य एवं वायव्य-कोणमें एक-एक पहर रहते हैं और युद्धमें अपने सामने खड़े हुए शत्रुको आवेष्टित करके मार डालते हैं॥ ८-९ ई॥

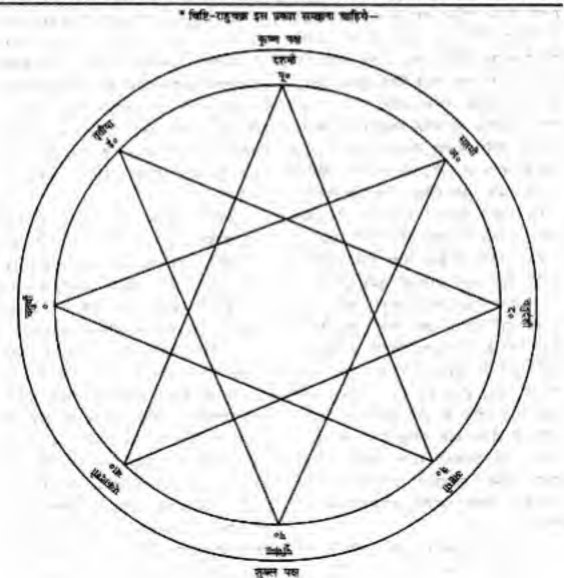
अब मैं तिथि-राहुका वर्णन करूँगा। पूर्णिमाको अग्नि-कोणमें राहकी स्थिति होती है और अमावास्याको वायब्यकोणमें। सम्पृख राह शत्रुका नाश करनेवाले हैं। पश्चिमसे पूर्वकी ओर तीन खड़ी रेखाएँ खींचे और फिर इन मूलभूत रेखाओंका भेदन करते हुए दक्षिणसे उत्तरकी ओर तीन पड़ी रेखाएँ खींचे। इस तरह प्रत्येक दिशामें तीन-तीन रेखाग्र होंगे। सूर्य जिस राशिपर स्थित हों, उसे सामनेवाली दिशामें लिखकर क्रमश: बारहों राशियोंको प्रदक्षिण-क्रमसे उन रेखाग्रोंपर लिखे। तत्पश्चात 'क' से लेकर 'ज' तकके अक्षरोंको सामनेकी दिशामें लिखे। 'झ' से लेकर 'द' तकके अक्षर दक्षिण दिशामें स्थित रहें, 'ध' से लेकर 'म' तकके अक्षर पूर्व दिशामें लिखे जायेँ और 'य' से लेकर 'ह' तकके अक्षर उत्तर दिशामें अङ्कित हों। ये राहके गुण या चिह्न बताये

गये हैं। शुक्लपक्षमें इनका त्याग करे तथा तिथि-

राहुकी सम्मुख दृष्टिका भी त्याग करे। राहुकी दृष्टि सामने हो तो हानि होती है; अन्यथा विजय प्राप्त होती है॥ १०-१३॥

अब 'विष्टि-राहु' का वर्णन करता हूँ। निम्नाङ्कित रूपसे आठ रेखाएँ खींचे—ईशानकोणसे दक्षिण दिशातक, दक्षिण दिशासे वायव्यकोणतक, वायव्यकोणसे पूर्व दिशातक, वहाँसे नैत्रंहर्यकोणतक, नैर्ऋत्यकोणसे उत्तर दिशातक, उत्तर दिशासे अग्निकोणतक, अग्निकोणसे पश्चिम दिशातक तथा पश्चिम दिशासे ईशानकोणतक। इन रेखाओंपर

विष्टि (भदा)-के साथ महाबली राहु विचरण करते हैं। कृष्णपक्षकी तृतीयादि तिथियोंमें विष्टि-राहुकी स्थिति ईशानकोणमें होती है और सप्तमी आदि तिथियोंमें दक्षिण दिशामें। (इसी प्रकार शुक्लपक्षकी अष्टमी आदिमें उनकी स्थिति नैर्ऋत्यकोणमें होती है और चतुर्थी आदिमें उत्तर दिशामें)। इस तरह कृष्ण एवं शुक्लपक्षमें वायुके आत्रित रहनेवाले सम्मुख राहु शत्रुओंका नाश करते हैं। विष्टि-राहुचक्रको पूर्व आदि दिशाओं में इन्द्र आदि आठ दिक्पालों, महाभैरव आदि आठ



महाभैरवों , ब्रह्माणी आदि आठ' शक्तियों तथा सूर्य आदि आठ ग्रहोंको स्थापित करे। पूर्व आदि प्रत्येक दिशामें ब्रह्माणी आदि आठ शक्तियोंके आठ अष्टकोंकी भी स्थापना करे। दक्षिण आदि दिशाओंमें वातयोगिनीका उझेख करे। वायु जिस दिशामें बहती है, उसी दिशामें इन सबके साथ रहकर राह शत्रुओंका संहार करता है॥ १४-१७ है॥

अब मैं अङ्गोंको सुदृढ़ करनेका उपाय बता रहा है। पुष्यनक्षत्रमें उखाड़ी हुई तथा निम्नाङ्कित अपराजिता-मन्त्रका जप करके कण्ठ अथवा भूजा आदिमें धारण की हुई शरपुंखिका ('सरफोंका' नामक ओषधि) विपक्षीके बाणोंका लक्ष्य बननेसे बचाती है। इसी प्रकार पुष्यमें उखाड़ी 'अपराजिता' एवं 'पाठा' नामक ओषधिको भी यदि मन्त्रपाठपूर्वक कण्ठ और भूजाओं में धारण किया जाय तो उन दोनोंके प्रभावसे मनुष्य तलवारके वारको बचा सकता है।। १८-१९॥

(अपराजिता-मन्त्र इस प्रकार है—) 🕉 नमो | उपयोग करना चाहिये॥ २१॥

भगवति वज्रशृङ्खले हन हन, ॐ भक्ष भक्ष, ॐ खाद, ॐ ओर रक्तं पिब कपालेन रक्ताक्षि रक्तपटे भस्माङ्कि भस्मलिसशरीरे वजायुधे वजप्राकारनिचिते पूर्वा दिशं बन्ध बन्ध, ॐ दक्षिणां दिशं बन्ध बन्ध, ॐ पश्चिमां दिशं बन्ध बन्ध, ॐ उत्तरां दिशं बन्ध बन्ध, नागान् बन्ध बन्ध, नागपलीर्यन्ध बन्ध, ॐ असरान् बन्ध बन्ध, यक्षराक्षसपिशाचान् बन्ध प्रेतभूतगन्धर्वादयो ये केचिद्रपद्रवास्तेभ्यो रक्ष रक्ष, ॐ उच्चें रक्ष रक्ष, ॐ अधो रक्ष रक्ष, ॐ क्षरिकं बन्ध बन्ध, ॐ ज्वल महाबले। घटि घटि, ॐ मोटि मोटि, सटावलिवज्ञाग्नि वजुप्राकारे हुं फट्, हीं हुं औं फट् हीं हः फूं के कः सर्वग्रहेभ्यः सर्वव्याधिष्यः सर्वदृष्टोपद्रवेष्यो ह्रीं अशेषेष्यो रक्ष रक्ष ॥ २०॥

ग्रहपोड़ा, ज्वर आदिकी पीड़ा तथा भूतबाधा आदिके निवारण—इन सभी कर्मोंमें इस मन्त्रका

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मन्त्रीपधि आदिका वर्णन' नामक एक सौ बगालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १४२॥

## एक सौ तैंतालीसवाँ अध्याय कुब्जिका-सम्बन्धी न्यास एवं पूजनकी विधि

कुब्जिकाकी क्रमिक पूजाका वर्णन करूँगा, जो समस्त मनोरथोंको सिद्ध करनेवाली है। 'कृष्ट्रिका' वह शक्ति है, जिसकी सहायतासे राज्यपर स्थित हुए देवताओंने अस्त्र-शस्त्रादिसे असुरोंपर विजय पायी है॥ १॥

मायाबीज 'हीं' तथा हृदयादि छ: मन्त्रोंका क्रमशः गुह्याङ्ग एवं हाथमें न्यास करे। 'काली-

महादेवजी कहते हैं- स्कन्द! अब मैं काली'-यह हृदय मन्त्र है। 'दुष्ट चाण्डालिका'-यह शिरोमन्त्र है। 'ह्री स्फेंह स ख क छ ड ओंकारो भैरव:।'- यह शिखा-सम्बन्धी मन्त्र है। 'भेलखी दुती'- यह कवच-सम्बन्धी मन्त्र है। 'रक्तचिण्डका'- यह नेत्र-सम्बन्धी मन्त्र है तथा 'गुह्यकुब्जिका'- यह अस्त्र-सम्बन्धी मन्त्र है। अङ्गों और हाथोंमें इनका न्यास करके मण्डलमें यथास्थान इनका

१. 'मन्त्र-महोदधि'१। ५४ में आठ भैरबाँके नाम इस प्रकार आवे हैं --असिताङ्गभैरव, रुरुभैरव, चण्डभैरव (या कालभैरव), क्रोधभैरव, उन्मनुभैरव, कपालिभैरव, भीषणभैरव तथा संहारभैरव।

२. अध्याय १४३ के छठे स्लोकमें ब्रह्माणी आदि आठ जल्जियोंके नाम इस प्रकार आये हैं -- ब्रह्माणी, माहेश्वरों, कीमारी, वैष्णवी, वाराही, माहेन्द्री, चामुण्डा तथा चण्डिका। अध्याय १४४ के ३१वें रुलेकमें "चण्डिका"को जगह "महालक्ष्मी"का उझेख हुआ है।

<sup>1343</sup> a<del>lba mm</del> ee

पूजन करना चाहिये\*॥ २-३ ई॥

मण्डलके अग्निकोणमें कूर्च बीज (हूं), ईशानकोणमें शिरोमन्त्र (स्वाहा), नैर्ऋत्यकोणमें शिखामन्त्र (वषट्), वायव्यकोणमें कवचमन्त्र (हुम्), मध्यभागमें नेत्रमन्त्र (वौषट्) तथा मण्डलकी सम्पूर्ण दिशाओंमें अस्त-मन्त्र (फट्)-का उक्षेत्र एवं पूजन करे। बत्तीस अक्षरोंसे युक्त बत्तीस दलवाले कमलकी कर्णिकामें 'स्त्रों ह स क्ष म ल न व ब ष ट स च' तथा आत्मबीज-मन्त्र (आम्)-का न्यास एवं पूजन करे। कमलके सब ओर पूर्व दिशासे आरम्भ करके क्रमशः ब्रह्माणी, माहे बरी, कौमारी, वैष्णवी, वाराही, माहेन्द्री, चामुण्डा और चण्डिका (महालक्ष्मी)-का न्यास एवं पूजन करना चाहिये॥ ४—६॥

तत्पक्षात् ईशान, पूर्व, अग्निकोण, दक्षिण, नैर्मृत्य और पश्चिममें क्रमशः र, व, ल, क, स और ह—इनका न्यास और पूजन करे। फिर इन्हीं दिशाओंमें क्रमशः कुसुममाला एवं पाँच पर्वतोंका स्थापन एवं पूजन करे। पर्वतोंके नाम हैं—जालन्थर, पूर्णींगरि और कामरूप आदि। तत्पश्चात् वायव्य, ईशान, अग्नि और नैर्मृत्यकोणमें तथा मध्यभागमें वज्रकुव्जिकाका पूजन करे। इसके बाद बायव्य, ईशान, नैर्मृत्य, अग्नि तथा उत्तर शिखरपर क्रमशः अनादि विमल, सर्वज्ञ विमल, प्रसिद्ध विमल, संयोग विमल तथा समय विमल, प्रसिद्ध विमल, संयोग विमल तथा समय विमल हन पाँच विमलोंकी पूजा करे। इन्हों शृङ्गोंपर कुव्जिकाकी प्रसन्नताके लिये क्रमशः

खिङ्किनो, षष्ठी, सोपन्ना, सुस्थिरा तथा रत्नसुन्दरीका पृजन करना चाहिये। ईशानकोणवर्ती शिखरपर आठ आदिनाथोंको आराधना करे॥७—११॥

अग्निकोणवर्ती शिखरपर मित्रकी, पश्चिमवर्ती शिखरपर औडीश वर्षकी तथा वायव्यकोणवर्ती शिखरपर यष्टि नामक वर्षकी पूजा करनी चाहिये। पश्चिमदिशावर्ती शिखरपर गगनरून और कवचरत्रकी अचंना की जानी चाहिये। वायव्य, ईशान और अग्निकोणमें 'खुं' बीजसहित 'पश्चनामा' संज्ञक मर्त्यकी पूजा करनी चाहिये। दक्षिण दिशा और अग्निकोणमें 'पश्चरत्न' की अर्चना करे। ज्येष्ठा, रौड़ी तथा अन्तिका —ये तीन संध्याओंकी अधिष्ठात्री देवियाँ भी उसी दिशामें पूजने योग्य हैं। इनके साथ सम्बन्ध रखनेवाली पाँच महावृद्धाएँ हैं, उन सबकी प्रणवके उच्चारणपूर्वक पूजा करनी चाहिये। इनका पूजन सत्ताईस अथवा अट्ठाईसके भेदसे दो प्रकारका बताया गया है। १२—१४॥

वौकोर मण्डलमें दाहिनी ओर गणपितका तथा बार्यों ओर बदुकका पूजन करे। 'ॐ एं गूं क्रमगणपतये नमः।' इस मन्त्रसे क्रमगणपितकी तथा 'ॐ खदुकाय नमः।' इस मन्त्रसे बदुककी पूजा करे। वायव्य आदि कोणोंमें चार गुरुओंका तथा अठारह बद्कोणोंमें सोलह नाथोंका पूजन करे। फिर मण्डलके चारों ओर ब्रह्मा आदि आठ देवताओंको तथा मध्यभागमें नवमी कुब्जिका एवं कुलटा देवीकी पूजा करनी चाहिये। इस प्रकार सदा इसी क्रमसे पूजा करे॥१५-१७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कुव्यिकाकी क्रम-पूजाका वर्णन' नामक एक सौ तैतालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १४३॥

and Plan

<sup>&#</sup>x27;अङ्गन्यास-सम्बन्धी वाक्यकी योजना इस प्रकार है। ॐ हों काली काली इरचाय नमः। ॐ हों दुष्टचाण्डालिकायै किरसे स्वाहा। ॐ हों स्कें ह स स्व क स ह डॐकाराय भैरवाय किरतायै वयट्। ॐ हों भेलाकी दुन्धे कवचाय हुम्। ॐ हों रक्तचाण्डकायै नेश्वयाय वीषट्। ॐ गुरुकुकिनकायै अस्वाय फट्। इन सः वाक्योंद्राना क्रमशः हरण, सिर, शिखा, कवच, नेत्र एवं सम्पूर्ण दिक्तओंमें न्यास किया जाता है। इन्हों वाक्योंमें 'इरचाय नमः' के स्वानमें 'अङ्गुरुष्यां नमः', 'किरसो'के स्वानमें 'कर्तनिष्ठकाभ्यां नमः', 'शिखायै'के स्वानमें 'मध्यमाभ्यां नमः', 'कवचाय'की वगह 'अन्तिमकाभ्यां नमः', 'नेप्रक्रचाय'के स्वानमें 'कर्तनिष्ठकाभ्यां नमः' कर दिया जाय शो ये करन्यास-सम्बन्धी वाक्य हो जाविंगे तथा इनका क्रमशः हाथके दोनों अङ्गुष्टों, तर्जनियों, मध्यमाओं, अन्तिमकाओं, कनिष्ठिकाओं तथा करतल-कर-पृष्ठ-भागोंमें न्यास किया कावणा।

### एक सा वापातासपा जब्बाप कुब्जिकाकी पूजा-विधिका वर्णन

धर्म, अर्थ, काम तथा विजय प्रदान करनेवाली श्रीमती कुब्जिकादेवीके मन्त्रका वर्णन करूँगा। परिवारसहित मूलमन्त्रसे उनकी पूजा करनी चाहिये॥१॥

'ॐ ऐं हीं भीं खें हें हसक्षमलचवयं भगवति अम्बिके हुं हीं भीं भीं भूं की कुब्जिके हुए ॐ इञ्जनणमेऽअघोरमुखि वो छी किलि किलि भी विच्चे ख्यों भी कोम्, ॐ ह्रोम्, ऐं वज्रकृष्टिमनि स्त्रीं त्रैलोक्यकर्षिणि हीं कामाङ्ग्राविणि हीं स्त्रीं महाक्षोभकारिणि ऐं हीं क्षीं ऐं हीं भी कें भी नमो भगवति श्री कुब्जिके हों हों के उजणनमें अधोरमुखि हां छां विच्ले, 3% किलि किलि।'—यह क्किकामन्त्र है ॥ २ ॥

करन्यास और अङ्गन्यास करके संध्या-वन्दन करे। वामा, ज्येष्ठा तथा रौद्री-ये क्रमशः तीन संध्याएँ कही गयी है। ३॥

#### कौली गायत्री

'कुलवागीशि विवाहे, यहाकौलीति धीपहि। तप्र: कौली प्रचोदयात्।' 'कुलवागीश्वरि! हम आपको जानें। महाकौलीके रूपमें आपका चिनान करें। कौली देवी हमें शुध कर्मोंके लिये प्रेरित करे'॥४॥

इसके पाँच यन्त्र हैं, जिनके आदिमें 'प्रणव' और अन्तमें 'नमः ' पदका प्रयोग होता है। बीचमें पाँच नाथोंके नाम हैं; अन्तमें 'श्रीपादकां पुजयामि'-- इस पदको जोड़ना चाहिये। मध्यमें देवताका चतुर्थ्यन्त नाम जोड़ देना चाहिये। इस प्रकार ये पाँचों मन्त्र लगभग अठारह-अठारह अक्षरोंके होते हैं। इन सबके नामोंको पष्टी विभक्तिके साथ संयुक्त करना चाहिये। इस तरह वंशपूर तथा भोज-ये सोलह सिद्ध हैं। इन

भगवान् महेश्वर कहते हैं - स्कन्द ! अब मैं | वाक्य-योजना करके इनके स्वरूप समझने चाहिये। में उन पाँचों नाथोंका वर्णन करता हूँ —कौलीशनाथ, श्रीकण्डनाथ, कौलनाथ, गगनानन्दनाथ तथा तुर्णनाथ। इनकी पूजाका मन्त्र-वाक्य इस प्रकार होना चाहिये-'ॐ कौलीशनाचाय नमस्तस्मै पादुकां पुजवापि।' इनके साथ क्रमशः ये पाँच देखियाँ भी पूजनीय हैं - १ - सुकला देवी, जो जन्मसे ही कुब्जा होनेके कारण 'कुब्जिका' कही गयी हैं; २-चटला देवी, ३-मैत्रीशी देवी, जो विकराल रूपवाली हैं, ४-अतल देवी और ५-श्रीचन्द्रा देवी हैं। इन सबके नामके अन्तमें 'देवी' पद है। इनके पूजनका मन्त्र-वाक्य इस प्रकार होगा-

'ॐ सकलादेव्ये नमस्तस्ये भगातापुडूण-देवपोहिनी पादकां पुजवामि।' दूसरी (चटुला) देवीकी पादकाका यह विशेषण देना चाहिये-'अतीतभुवनानन्दरलाढ्यां पादकां पुजयामि।' इसी तरह तीसरी देवीकी पादुकाका विशेषण 'ब्रह्मज्ञानाड्यां', चौधीको पादुकाका विशेषण 'कमलाड्यां' तथा पाँचवींकी पादकाका विशेषण 'परमविद्याद्यां' देना चाहिये॥५-९॥

इस प्रकार विद्या, देवी और गुरु (उपर्युक्त पाँच नाय)—इन तीनकी शुद्धि 'त्रिशुद्धि' कहलाती है। मैं तुमसे इसका वर्णन करता है। गगनानन्द, चटली, आत्पानन्द, पद्मानन्द, मणि, कला, कमल, माणिक्यकण्ठ, गगन, कुमुद, श्रीपद्म, भैरवानन्द, कमलदेव, शिव, भव तथा कृष्ण-ये सोलह नृतन सिद्ध हैं॥ १०-११ है॥

चन्द्रपुर, गुल्म, शुभकाम, अतिमुक्तक, वीरकण्ठ, प्रयोग, कुशल, देवभोगक्र (अथवा भोगदायक), विश्वदेव, खड्डदेव, रुद्र, धाता, असि, मुद्रास्फोट,

सिद्धोंका शरीर भी छ: प्रकारके न्यासोंसे नियन्त्रित होनेके कारण इनके आत्माके समान जातिका ही (सच्चिदानन्दमय) हो गया है। मण्डलमें फूल विखेरकर मण्डलोंकी पूजा करे। अनन्त, महान्, शिवपादुका, महाव्याप्ति, शून्य, पञ्चतत्त्वात्मक-मण्डल, श्रीकण्डनाथ-पादका, शंकर एवं अनन्तकी भी पूजा करे॥ १२ - १६॥

सदाशिव, पिङ्गल, भृग्वानन्द, नाय-समुदाय, लाङ्गलानन्द और संवर्त-इन सबका मण्डल-स्थानमें पूजन करे। नैर्ऋत्यकोणमें श्रीमहाकाल, पिनाकी, महेन्द्र, खड्ग, नाग, बाण, अचासि (पापका छेदन करनेके लिये खड्गरूप), शब्द, वश, आज्ञारूप और नन्दरूप-इनको बलि अर्पित करके क्रमशः इनका पूजन करे। इसके बाद बदुकको अर्घ्य, पुष्प, धूप, दीप, गन्ध एवं बलि तथा क्षेत्रपालको गन्ध, पुष्प और बलि अर्पित करे। इसके लिये मन्त्र इस प्रकार है - ही खं खं हूं सी बदुकाय अरु अरु अर्घ्य पूच्चं धूपं दीपं गन्धं वलि पूजा गृह गृह नमस्तुभ्यम्। ॐ हां हीं ह क्षेत्रपालायावतरावतर महाकपिलजटाभार भास्वर त्रिनेत्र ज्वालामुख एहोहि गन्धपुष्यबसिपुजां गृह गृह्र ख: ख: ॐ क: ॐ ल: ॐ महाडामराधिपतये स्वाहा।' बलिके अन्तमें दायें-बायें तथा सामने त्रिकृटका पूजन करे; इसके लिये मन्त्र इस प्रकार है—'ह्रीं हूं हों श्रीं त्रिकृटाय नमः।' फिर बायें निशानाथकी, दाहिने तमोऽरिनाथ (या सूर्यनाय)-की तथा सामने कालानलकी पादकाओंका यजन-पूजन करे। तदनन्तर उड्डियान, जालन्धर, पूर्णगिरि तथा कामरूपका पूजन करना चाहिये। फिर गगनानन्ददेव, वर्गसहित स्वर्गानन्ददेव, परमानन्ददेव, सत्यानन्ददेवकी पादका तथा नागानन्ददेवकी पूजा करे। इस प्रकार 'वर्ग' नामक पञ्चरत्नका तुमसे वर्णन किया गया है।। १७ -- २३ है।।

उत्तर और ईशानकोणमें इन छ:की पूजा करे—सुरनाथकी पादुकाको, श्रीमान् समयकोटीश्वरकी, विद्याकोटीश्वरकी, कोटीश्वरकी, बिन्दुकोटीश्वरकी तथा सिद्धकोटीश्वरकी। अग्निकोणमें चार\* सिद्ध-समुदायकी तथा अमरीशेक्षर, चक्रीशेक्षर, कुरङ्गेश्वर, वृत्रेश्वर और चन्द्रनाथ या चन्द्रेश्वरकी पूजा करे। इन सबकी गन्ध आदि पञ्चोपचारोंसे पूजा करनी चाहिये। दक्षिण दिशामें अनादि विमल, सर्वज विमल, योगीश विमल, सिद्ध विमल और समय विमल - इन पाँच विमलोंका पूजन करे ॥ २४- २७ ईमा व्यापन विकास

ने ऋत्यकोणमें चार वेदोंका, कंदर्पनाथका, पूर्वोक्त सम्पूर्ण शक्तियोंका तथा कुब्जिकाकी श्रीपादकाका पूजन करे। इनमें कुब्जिकाकी पूजा 'ॐ हां हों कृष्टिनकार्य नमः।'— इस नवाक्षर मन्त्रसे अथवा केवल पाँच प्रणवरूप मन्त्रसे करे। पूर्व दिशासे लेकर ईशानकोण-पर्यन्त ब्रह्मा, इन्द्र, अग्नि, यम, निर्ऋति, अनन्त, वरुण, वायु, कुबेर तथा ईशान-इन दस दिक्पालोंकी पूजा करे। सहस्रनेत्रधारी इन्द्र, अनवद्य विष्णु तथा शिवकी पूजा सदा ही करनी चाहिये। ब्रह्माणी, माहेश्वरी, कौमारी, वैष्णवी, वाराही, ऐन्द्री, चामुण्डा तथा महालक्ष्मी-इनकी पूजा पूर्व दिशासे लेकर ईशानकोण-पर्यना आठ दिशाओंमें क्रमशः करे॥ २८-३१॥

तदनन्तर वायव्यकोणसे छ: उग्र दिशाओं में क्रमशः डाकिनी, राकिनी, लाकिनी, काकिनी, शाकिनी तथा याकिनी - इनकी पूजा करे। तत्पश्चात् ध्यानपूर्वक कुञ्जिकादेवीका पूजन करना चाहिये। बत्तीस व्यञ्जन अक्षर ही उनका शरीर है। उनके पुजनमें पाँच प्रणव अथवा 'हीं' का बीजरूपसे

<sup>\*</sup> मन्त्रमहोदधि १२।३७ के अनुसार कर 'सिद्धीप' गुरु हैं। यथा—बोगक्रीड, समय, सहज और परावर। पुनाका मन्त्र— 'योगक्रीडानन्दनायाय नमः, समयानन्दनावाय नमः' इत्यादि।

उच्चारण करना चाहिये। (यथा--'ॐ ॐ ॐ ॐ ॐ कब्जिकायै नमः।' अथवा 'ॐ हीं कुब्जिकायै नमः।')॥ ३२-३३॥

देवीकी अङ्गकान्ति नील कमल-दलके समान श्याम है, उनके छ: मुख हैं और उनकी मुखकान्ति भी छ: प्रकारकी है। वे चैतन्य-शक्तिस्वरूपा हैं। अष्टादशाक्षर मन्त्रद्वारा उनका प्रतिपादन होता है। उनके बारह भुजाएँ हैं। वे सुखपूर्वक सिंहासनपर विराजमान है। प्रेतपद्यके कपर बैठी हैं। वे सहस्रों कोटि कुलोंसे सम्पन हैं। 'कर्कोटक' नामक नाग उनकी मेखला (करधनी) है। उनके मस्तकपर 'तक्षक' नाग विराजमान है। 'वासुकि' नाग उनके गलेका हार है। उनके दोनों कानोंमें स्थित 'कुलिक' और 'कुमं' नामक नाग कुण्डल-मण्डल बने हुए है। दोनों भौंहोंमें 'पदा' और 'महापदा' नामक चाहिये॥ ३४-४०॥

नागोंकी स्थिति है। बायें हाथोंमें नाग, कपाल, अक्षसूत्र, खरवाङ्ग, शङ्क और पुस्तक हैं। दाहिने हाथोंमें त्रिशुल, दर्पण, खड्ग, रत्नमयी माला, अङ्कुश तथा धनुष हैं। देवीके दो मुख ऊपरको ओर हैं, जिनमें एक तो पूरा सफेद है और दूसरा आधा सफेद है। उनका पूर्ववर्ती मुख पाण्ड्वर्णका है, दक्षिणवर्ती मुख क्रोधयुक्त जान पडता है, पश्चिमवाला मुख काला है और उत्तरवर्ती मुख हिम, कुन्द एवं चन्द्रमाके समान श्रेत है। ब्रह्मा उनके चरणतलमें स्थित हैं, भगवान् विष्णु जधनस्थलमें विराजमान हैं, रुद्र इदयमें, ईश्वर कण्डमें, सदाशिव ललाटमें तथा शिव उनके ऊपरी भागमें स्थित हैं। कुक्जिकादेवी झुमती हुई-सी दिखायी देती हैं। पूजा आदि कर्मोंमें कुब्जिकाका ऐसा ही ध्यान करना

इस प्रकार आदि आग्नेच महापूराणमें 'कुष्टिककाकी पूजाका वर्णन' नामक एक सौ चौवालीसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ १४४॥

## एक सौ पैंतालीसवाँ अध्याय

### मालिनी आदि नाना प्रकारके मन्त्र और उनके षोडा-न्यास

छ: प्रकारके न्यासपूर्वक नाना प्रकारके मन्त्रींका वर्णन करूँगा। ये छहाँ प्रकारके न्यास 'शाम्भव', 'शाक' तथा 'यामल'के भेदसे तीन-तीन प्रकारके होते हैं। 'शाम्भव-न्यास' में षट्षोडश ग्रन्थरूप शन्दराशि प्रथम है, तीन विद्याएँ और उनका ग्रहण द्वितीय न्यास है, त्रितत्त्वात्मक न्यास तीसरा है, वनमालान्यास चौथा है, यह बारह श्लोकॉका है। रत्नपञ्चकका न्यास पाँचवाँ है और नवाक्षरमन्त्रका न्यास छठा कहा गया है॥१-३॥

शाक्तपक्षमें 'मालिनी'का न्यास प्रथम 'त्रिविद्या'का न्यास द्वितीय, 'अधोर्यष्टक'का न्यास तृतीय, 'द्वादशाङ्गन्यास' चतुर्थ, 'षडङ्गन्यास' पञ्चम

भगवान् महेश्वर कहते हैं— स्कन्द! अब मैं | तथा 'अस्त्रचण्डिका' नामक शक्तिका न्यास छठा है। बलीं (कीं), हीं, क्लीं, श्रीं, कुं, फट्-इन छ: बीजमन्त्रॉका जो छ: प्रकारका न्यास है, यही तीसरा अर्थात् 'यामल न्यास' है। इन छहोंमेंसे चौद्या 'भ्रीं' बोजका न्यास है, वह सम्पूर्ण मनोरघाँको सिद्ध करनेवाला है॥४-५॥

> 'न' से लेकर 'फ' तक जो न्यास बताया जाता है, वह सब मालिनीका ही न्यास है। 'न' से आरम्भ होनेवाली अथवा नाद करनेवाली शक्तिका न्यास शिखामें करना चाहिये। 'अ' ग्रसनी शक्ति तथा 'श' शिरोमाला-निवृत्ति शक्तिका स्थान सिरमें है: अत: वहीं उनका न्यास करे। 'ट' शान्तिका प्रतीक है, इसका न्यास भी सिरमें

ही होगा। 'च' चामुण्डाका प्रतीक है, इसका न्यास नेत्रत्रयमें करना चाहिये। 'ढ' प्रियदृष्टिस्वरूप है, इसका न्यास नेत्रद्वयमें होना चाहिये। गृह्यशक्तिका प्रतीक है - 'नी', इसका न्यास नासिकाद्वयमें करे। 'न' नारायणीरूप है, इसका स्वान दोनों कानोंमें है। 'त' मोहिनीरूप है, इसका स्थान केवल दाहिने कानमें है। 'ज' प्रजाका प्रतीक है, इसकी स्थिति बार्ये कानमें बतायी गयी है। विज्ञिणी देवीका स्थान मुखमें है। 'क' कराली शक्तिका प्रतीक है, इसकी स्थिति दाहिनी दंष्टा (दाढ)-में है। 'ख' कपालिनीरूप है, 'व' बायें कंधेपर स्थापित होनेके योग्य है। 'ग' शिवाका प्रतीक है. इसका स्थान ऊपरी दाढोंमें है। 'घ' घोरा शक्तिका सुचक है, इसकी स्थिति बार्यी दाढ़में मानी गयी है। 'उ' शिखा शक्तिका सुनक है, इसका स्थान दाँतोंमें है। 'ई' मायाका प्रतीक है. जिसका स्थान जिह्नाके अन्तर्गत माना गया है। 'अ' नागेश्वरीरूप है, इसका न्यास वाक-इन्द्रियमें होना चाहिये। 'व' शिखिवाहिनीका बोधक है,

'भ' के साथ भीषणी शक्तिका न्यास दाहिने कंधेमें करे। 'म' के साथ वायुवेगका न्यास बायें कंधेमें करे। 'ड' अक्षर और नामा शक्तिका दाहिनी भुजामें तथा 'ढ' अक्षर एवं विनायका देवीका बायों भुजामें न्यास करे। 'प' एवं पूर्णिमाका न्यास दोनों हाथोंमें करे। प्रणवसहित ओंकारा शक्तिका दाहिने हाथकी अङ्गलियोंमें तथा 'अं' सहित दर्शनीका बायें हाचको अङ्गलियोंमें न्यास करे। 'अ:' एवं संजीवनी-शक्तिका हाथमें न्यास करे। 'ट' अक्षरसहित कपालिनी शक्तिका स्थान कपाल है। 'त' सहित दीपनीकी स्थिति शुलदण्डमें है। जयन्तीकी स्थिति त्रिशुलमें है। 'य' सहित साधनी देवीका स्थान ऋदि (वृद्धि) है॥११-१३॥

इसका स्थान कण्ठमें है॥६-१०॥

'श' अक्षरके साथ परमाख्या देवीकी स्थिति जीवमें है। 'ह' अक्षरसहित अम्बिका देवीका न्यास प्राणमें करना चाहिये। 'छ' अक्षरके साथ शरीरा देवीका स्थान दाहिने स्तनमें है। 'न' सहित पुतनाकी स्थिति बार्ये स्तनमें बतायी गयी है। 'अ' सहित आमोटीका स्तन-दुग्धमें, 'थ' सहित लम्बोदरीका उदरमें, 'क्ष' सहित संहारिकाका नाभिमें तथा 'म' सहित महाकालीका नितम्बमें न्यास करे। 'स' अक्षरसहित कुसुममालाका गुह्यदेशमें, 'व' सहित शुक्रदेविकाका शुक्रमें, 'त' सहित तारा देवीका दोनों करुओंमें तथा 'द' सहित ज्ञानाशक्तिका दाहिने घटनेमें न्यास करे। सहित क्रियाशक्तिका बार्ये घटनेमें, 'ओ' सहित गायत्री देवीका दाहिनी जङ्गा (पिण्डली)-में, 'ॐ' सहित सावित्रीका बार्यी जङ्कामें तथा 'द' सहित दोहिनीका दाहिने पैरमें न्यास करे। 'फ' सहित 'फेल्कारी' का बार्ये पैरमें न्यास करना चाहिये॥ १४ - १७॥

मालिनी-मन्त्र नौ अक्षरोंसे युक्त होता है। 'अ' सहित बीकण्डका शिखामें, 'आ' सहित अनन्तका मुखमें, 'इ' सहित सुक्ष्मका दाहिने नेत्रमें, 'ई' सहित त्रिमृर्तिका बायें नेत्रमें, 'उ' सहित अमरीशका दाहिने कानमें तथा 'ऊ' सहित अर्थाशकका बार्ये कानमें न्यास करे। 'ऋ' सहित भावभृतिका दाहिने नासाग्रमें, 'ऋ' सहित तिथीशका वामनासाग्रमें, 'लु' सहित स्थाणुका दाहिने गालमें तथा 'लु' सहित हरका बायें गालमें न्यास करे। 'ए' अक्षरसहित कटीशका नीचेकी दन्तपङ्किमें, 'ऐ' सहित भृतीशका ऊपरकी दन्तपङ्किमें, 'ओ' सहित सद्योजातका नीचेके ओष्टमें तथा 'औ' सहित अनुग्रहीश (या अनुग्रहेश)-का ऊपरके ओष्टमें न्यास करे। 'अं' सहित क्रूरका गलेकी घाटीमें, 'अ:' सहित महासेनका जिह्नामें, 'क' सहित क्रोधीशका दाहिने कंधेमें तथा 'ख' सहित

चण्डीशका बाहुओंमें न्यास करे। 'ग' सहित पञ्चान्तकका कुर्परमें, 'घ' सहित शिखीका दाहिने कडूणमें, 'ङ' सहित एकपादका दायीं अङ्गलियोंमें तथा 'च' सहित कुर्मकका बायें कंधेमें न्यास करे॥ १८ - २३॥

'ख' सहित एकनेत्रका बाहुमें, 'ज' सहित चतुर्मुखका कूर्पर या कोहनीमें, 'झ' सहित राजसका वामकङ्कणमें तथा 'ज' सहित सर्वकामदका बायों अङ्गलियोंमें न्यास करे। 'ट' सहित सोमेश्वरका नितम्बमें, 'ठ' सहित लाङ्गलीका दक्षिण ऊरु (दाहिनी औंध)-में, 'ड' सहित दारुकका दाहिने घुटनेमें तथा 'ढ' सहित अर्द्धजलेश्वरका पिण्डलीमें न्यास करे। 'ण' सहित उमाकान्तका दाहिने पैरको अङ्गलियोंमें, 'त' सहित आषादीका नितम्बमें, 'थ' सहित दण्डीका वाम ऊरु (बायीं जाँघ)-में तथा 'द' सहित भिदका बार्ये घुटनेमें न्यास करे। मनोरचोंको प्राप्त कर लेता है।। २९-३०॥

'ध' सहित मीनका बायीं पिण्डलीमें, 'न' सहित मेषका बार्वे पैरको अङ्गलियोंमें, 'प' सहित लोहितका दाहिनी कुक्षिमें तथा 'फ' सहित शिखीका बार्यी कृक्षिमें न्यास करे। 'ब' सहित गलण्डका पृष्ठवंशमें, 'भ' सहित द्विरण्डका नाभिमें, 'म' सहित महाकालका इदयमें तथा 'य' सहित वाणीशका त्वचामें न्यास बताया गया है॥ २४ - २८॥

'र' सहित भुजङ्गेशका रक्तमें, 'ल' सहित पिनाकीका मांसमें, 'व' सहित खङ्गीशका अपने आत्मा (शरीर)-में तथा 'श' सहित वकका हड्डोमें न्यास करे। 'व' सहित श्वेतका मजामें, 'स' सहित भृगुका शुक्र एवं धातुमें, 'ह' सहित नकुलीशका प्राणमें तथा 'क्ष' सहित संवर्तका पष्टकोशोंमें न्यास करना चाहिये। 'हीं' बीजसे रुद्रशक्तियोंका पूजन करके उपासक सम्पूर्ण

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मालिनी-मन्त्र आदिके न्यासका वर्णन' नामक एक सी पैतालीसर्वी अध्याय पूरा हुआ ॥ १४५ ॥

へいちのないの

# एक सौ छियालीसवाँ अध्याय

त्रिखण्डी-मन्त्रका वर्णन, पीठस्थानपर पूजनीय शक्तियों तथा आठ अष्टक देवियोंका कथन

ब्रह्मा, विष्णु तथा महेश्वरसे सम्बन्ध रखनेवाली त्रिखण्डीका वर्णन करूँगा॥१॥

'ॐ नमो भगवते रुद्राय नमः। नमश्चामुण्डे नमश्चाकाशमातृणां सर्वकापार्थसाधनीनाम-जरामरीणां सर्वत्राप्रतिइतगतीनां स्वरूपपरिवर्तिनीनां सर्वसत्त्ववशीकरणोत्सादनोन्मूलनसमस्तकर्म-प्रवृत्तानां सर्वमातृगृह्यं हृदयं परमसिद्धं परकर्मच्छेदनं परमसिद्धिकरं मातुर्णा वचनं शुधम्।' इस ब्रह्मखण्डपदमें रुद्रमन्त्र-सम्बन्धी एक सौ इक्कीस अक्षर हैं॥ २-३॥

(अब विष्णुखण्डपद बताया जाता है-)

भगवान् महेश्वर कहते हैं - स्कन्द! अब मैं | 'ॐ नपश्चामुण्डे ब्रह्माणि अघीरे अमीघे बरदे विच्चे स्वाहा। ॐ नमश्चामुण्डे माहेश्वरि अधोरे अमोधे वरदे विच्छे स्वाहा। ॐ नमश्चाम्पडे कौमारि अधोरे अमोधे वरदे विच्चे स्वाहा। ॐ नपश्चाम्ण्डे वैद्यावि अघोरे अमोघे वरदे विच्छे स्वाहा। ॐ नमञ्जामुण्डे वाराहि अधोरे अमोधे वरदे विच्चे स्वाहा। ॐ नमशामण्डे इन्द्राणि अघोरे अमोघे वरदे विच्चे स्वाहा। ॐ नमशामुण्डे चण्डि अधोरे अमोधे वरदे विच्छे स्वाहा। ॐ नमश्चामुण्डे ईशानि अघोरे अमोधे वरदे विच्चे स्वाहा।' यह यथोचित अक्षरवाले पदोंका दूसरा मन्त्रखण्ड है, जो 'विष्णुखण्डपद' कहा गया है॥ ४-५॥

(अब महेश्वरखण्डपद बताया जाता है—) 'ॐ नमश्चामुण्डे ऊर्ध्वकेशि ज्वलितशिखरे विद्युजिह्ने तारकाश्चि पिङ्गलभूवे विकृतदृष्टे क्रद्धे, ॐ मांसशोणितस्रासविष्रये हस हस ॐ नृत्य नृत्य ॐ विज्ञाभय विज्ञाभय ॐ पायात्रैलोक्यरूपसहस्त्रपरिवर्तिनीनामों बन्ध बन्ध, ॐ कड़ कड़ चिरि चिरि हिरि हिरि भिरि भिरि त्रासनि त्रासनि भ्रामणि भ्रामणि, ॐ द्रावणि ब्रावणि क्षोभणि क्षोभणि मारणि मारणि संजीवनि संजीवनि हेरि हेरि गेरि गेरि घेरि घेरि, ॐ सरि

सरि ॐ नमो मातुगणाय नमो नमो विच्ये'॥६॥ यह माहेश्वरखण्ड एकतीस पदोंका है। इसमें एक सौ एकहत्तर अक्षर हैं। इन तीनों खण्डोंको 'त्रिखण्डी' कहते हैं। इस त्रिखण्डी-मन्त्रके आदि और अन्तमें 'हें घों' तथा पाँच प्रणव जोड़कर उसका जप एवं पूजन करना चाहिये। 'हें घों श्रीकृष्टिजकायै नमः।'— इस मन्त्रको त्रिखण्डीके पदोंकी संधियों में जोड़ना चाहिये। अकुलादि त्रिमध्यग, कुलादि त्रिमध्यग, मध्यमादि त्रिमध्यग तथा पाद-त्रिमध्यग-ये चार प्रकारके मन्त्र-पिण्ड हैं। साढ़े तीन मात्राओंसे युक्त प्रणवको आदिमें लगाकर इनका जप अधवा इनके द्वारा यजन करना चाहिये। तदनन्तर भैरवके शिखा-मन्त्रका जप एवं पूजन करे-'ॐ क्षाँ शिखाभैरवाय नमः ॥७-९ ।॥

'स्खां स्खीं स्खें'-ये तीन सबीज त्र्यक्षर हैं। 'हां हीं हैं'- ये निर्वीज त्र्यक्षर हैं। विलोम-क्रमसे 'क्ष' से लेकर 'क' तकके बत्तीस अक्षरोंकी वर्णमाला 'अकुला' कही गयी है। अनुलोम-क्रमसे गणना होनेपर वह 'सकुला' कही जाती है। शशिनी, भानुनी, पावनी, शिव, गन्धारी, 'ण' पिण्डाक्षी, चपला, गजजिह्निका, 'म' मुखा, भयसारा, मध्यमा, 'फ' अजरा, 'य' कुमारी, 'न' कालरात्री,

'द' संकटा, 'ध' कालिका, 'फ' शिवा, 'ण' भवधोरा, 'ट' बीभत्सा, 'त' विद्युता, 'ठ' विश्वम्भरा और शंसिनी अथवा 'ढ' विश्वम्भरा, 'आ' शंसिनी, 'द' ज्वालामालिनी, कराली, दुर्जया, रङ्गो. वामा, ज्येष्टा तथा रौद्रो, 'ख' काली, 'क' कुलालम्बी, अनुलोमा, 'द' पिण्डिनी, 'आ' वेदिनी, 'इ' रूपी, 'वै' शान्तिमूर्ति एवं कलाकुला, 'ऋ' खड़िनी, 'उ' वलिता, 'ल्' कुला, 'ल्' सुभगा, वेदनादिनी और कराली, 'अं' मध्यमा तथा 'अ:' अपेतरया—इन शक्तियोंका योगपीठपर क्रमशः पुजन करना चाहिये॥ १०--१७॥

'स्खां स्खीं स्खीं महाभैरवाय नम:।'— यह महाभैरवके पुजनका मन्त्र है। (ब्रह्माणी आदि आठ शक्तियोंके साथ पृथक आठ-आठ शक्तियाँ और हैं, जिन्हें 'अष्टक' कहा गया है। उनका क्रमश: वर्णन किया जाता है () अक्षोद्या, ऋक्षकर्णी, राक्षसी, क्षपणा, क्षया, पिक्राक्षी, अक्षया और क्षेमा-ये ब्रह्माणीके अष्टक-दलमें स्थित होती हैं। इला, लोलावती, नीला, लङ्का, लङ्केश्वरी, लालसा, विमला और माला-ये माहेश्वरी-अष्टकमें स्थित हैं। हुताशना, विशालाक्षी, हंकारी, वडवामुखी, हाहारवा, क्रूरा, क्रोधा तथा खरानना बाला-ये आठ कौमारीके शरीरसे प्रकट हुई हैं। इनका पूजन करनेपर ये सम्पूर्ण सिद्धियोंको देनवाली होती हैं। सर्वज्ञा, तरला, तारा, ऋग्वेदा, हयानना, सारासारा, स्वयंग्राहा तथा शाश्वती-ये आठ शक्तियाँ वैष्णवीके कुलमें प्रकट हुई 書川 さと―ママラ川

तालजिहा, रक्ताक्षो, विद्यजिहा, करङ्किणी, मेबनादा, प्रचण्डोग्रा, कालकर्णी तथा कलिप्रिया-ये वाराहीके कुलमें उत्पन्न हुई हैं। विजयकी इच्छावाले पुरुषको इनकी पूजा करनी चाहिये। चम्पा, चम्पावती, प्रचम्पा, ज्वलितानना, पिशाची, पिचुबक्त्रा तथा लोलपा-ये इन्द्राणी शक्तिके कुलमें उत्पन्न हुई हैं। पावनी, याचनी, वामनी, दमनी, विन्दुवेला, बृहत्कृक्षी, विद्युता तथा विश्वरूपिणी—ये चामुण्डाके विद्याली, रेवती, जया और विजया —ये महालक्ष्मीके कुलमें प्रकट हुई हैं और मण्डलमें पूजित होनेपर कुलमें उत्पन्न हुई हैं। इस प्रकार आठ अष्टकोंका विजयदायिनी होती हैं॥ २३—२६ ई॥

यमजिह्ना, जयन्ती, दुर्जया, यमान्तिका, वर्णन किया गया॥ २७-२८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'आठ अष्टक देवियोंका वर्णन' नामक एक सौ छियालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १४६॥

### एक सौ सैंतालीसवाँ अध्याय गुह्यकृष्टिका, नवा त्वरिता तथा दूतियोंके मन्त्र एवं न्यास-पूजन आदिका वर्णन

मैं गुद्ध-कुब्जिका, नवा त्वरिता, दूती तथा त्वरिताके गुह्याङ्ग एवं तत्त्वोंका वर्णन करूँगा-) 'ॐ गुह्यक्तिको हं फद मम सर्वोपद्रवान् यन्त्रमन्त्रतन्त्रचूर्णप्रयोगादिकं येन कृतं कारितं कुरुते करिष्यति कारियष्यति तान् सर्वान् इन इन द्रेष्टा-करालिनि हैं हों हुं गुहाकुब्जिकाये स्वाहा हों, 🅉 खें वों गुह्यकृष्टिंगकार्यं नमः।' (इस मन्त्रसे गुह्यकुब्जिकाका पूजन एवं जप करना चाहिये।) 'ह्रीं सर्वजनक्षोभणी जनानुकर्षिणी ॐ खें ख्यां ख्यां सर्वजनवशंकरी जनमोहनी, ॐ ख्याँ सर्वजनस्तम्भनी, ऐं खं खां क्षोभणी, ऐं त्रितन्त्रं बीजं श्रेष्ठं कुले पञ्चाक्षरी, फं श्रीं क्षीं हीं क्षें वच्छे क्षे क्षे हुं फर्, हीं नम:। ॐ हां वच्छे क्षे क्षें क्षें हीं फद'॥१-४॥

यह 'नवा त्वरिता' बतायी गयी है। इसे बारंबार जानना (जपना) चाहिये। इसकी पूजा की जाय तो यह विजयदायिनी होती है। 'ह्री सिंहाय नम:।' इस मन्त्रसे आसनकी पूजा करके देवीको सिंहासन समर्पित करे। 'हीं क्षे हृदयाय नमः।' बोलकर हृदयका स्पर्श करे। 'वच्छे शिरसे स्वाहा।' बोलकर सिरका स्पर्श करे-इस प्रकार यह 'त्वरितामन्त्र'का शिरोन्यास बताया गया है। 'श्रें ह्यां शिखाये वषट।' ऐसा कहकर शिखाका

भगवान् महेश्वर कहते हैं -- स्कन्द! (अब स्पर्श करे। 'श्रें कवचाय हुम्।' कहकर दोनों भुजाओंका स्पर्श करे। 'हुं नेत्रत्रयाय बौषट्।' कहकर दोनों नेत्रोंका तथा ललाटके मध्यभागका स्पर्श करे। 'हीं अस्त्राय फट्।' कहकर ताली बजाये। हींकारी, खेचरी, चण्डा, छेदनी, क्षोभणी, क्रिया, क्षेमफारी, हुंकारी तथा फट्कारी—ये नौ शक्तियाँ हैं॥५-७ ई॥

> अब दुतियोंका वर्णन करता है। इन सबका पूर्व आदि दिशाओंमें पूजन करना चाहिये—'हीं नले बहुतुण्डे च खगे हीं खेचरे ज्वालिनि ज्वल ख खे छ च्छे शवविभीषणे चच्छे चण्डे छेदनि कराति ख खे छे खे खरहाड़ी हीं क्षे वक्षे कपिले ह क्षे हुं कूं तेजीवति रीड़ि मात: हीं फे वे फे फे वक्ते वरी फे पुटि पुटि घोरे हुं फट् ब्रह्मवेतालि मध्ये।' (यह दूती-मन्त्र है)॥८-९॥

अब पुनः त्वरिताके गुह्माङ्गी तथा तत्त्वींका वर्णन करता है। 'हाँ हुं ह: हृदयाय नम:।' इसका इदयमें न्यास करे। 'ह्वीं हः शिरसे स्वाहा।' ऐसा कहकर सिरमें न्यास करे। 'फां ज्वल ज्वल शिखायै वषद।' कहकर शिखामें, 'इले हूं हूं कवचाय हुम्।' कहकर दोनों भुजाओंमें 'क्रों श्रुं श्री नेत्रत्रयाय वौषट्।' बोलकर नेत्रोंमें तथा ललाटके मध्यभागमें न्यास करे। 'क्षौं अस्त्राय फट।' कहकर दोनों हाथोंसे ताली बजाये अथवा

'हुं खे वच्छे क्षे हीं क्षें हुं अस्त्राय फट्।' कहकर | मनोन्मनी, मक्षे तार्क्षः, हीं माधवः, क्षें ब्रह्मा, हुम् ताली बजानी चाहिये॥१०-१२॥

"मध्यभागमें 'हुं स्वाहा।' लिखे तथा पूर्व आदि | करे। ये आठ दिशाओं में पूजनीय देवता बताये दिशाओं में क्रमश: 'खे सदाशिवे, व ईश:, छे गये हैं॥ १३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'त्वरिता-पूजा आदिकी विधिका वर्णन' नामक एक सौ सैतालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥१४७॥

## एक सौ अड़तालीसवाँ अध्याय संग्राम-विजयदायक सूर्य-पूजनका वर्णन

भगवान् महेश्वर कहते हैं — स्कन्द! (अब मैं | संग्राममें विजय देनेवाले सूर्यदेवके पूजनकी विधि यताता हैं।) 'ॐ डे ख ख्यां सूर्याय संग्रामविजयाय नमः।'- यह मन्त्र है। हुं हीं हुं हुं हुं हुं हु:-ये संग्राममें विजय देनेवाले सुर्यदेवके छ: अङ्ग हैं. अर्थात् इनके द्वारा षडङ्गन्यास करना चाहिये। यथा —'ह्रां हृदयाय नमः। ह्रीं शिरसे स्वाहा। हुं शिखायै वषद्। हें कवचाय हुम्। हों नेत्रत्रयाय वीषद्। हुः अस्वाय फद्'॥१-२॥

'ॐ हं खं खखोल्काय स्वाहा।'— यह पूजाके लिये मन्त्र है। 'स्फूं हूं हूं कूं ॐ ह्रॉ केम्'—ये छ: अङ्गन्यासके बीज-मन्त्र हैं । पीठस्थानमें प्रभृत, विमल, सार, आराध्य एवं परम सुखका पूजन करे। पीठके पायों तथा बीचकी चार दिशाओं में क्रमशः धर्म, ज्ञान, वैराग्य, ऐश्वर्य, अधर्म, अज्ञान, अवैराग्य तथा अनैश्वर्य-इन आठोंकी पूजा करे। तदनन्तर अनन्तासन, सिंहासन एवं पद्मासनको

पूजा करे। इसके बाद कमलकी कर्णिका एवं केसरोंकी, वहीं सूर्यमण्डल, सोममण्डल तथा अग्निमण्डलकी पूजा करे। फिर दीप्ता, सूक्ष्मा, जया, भद्रा, विभृति, विमला, अमोघा, विद्युता तथा नवीं सर्वतोम्स्त्री — इन नौ शक्तियोंका पूजन करे॥३-६॥

आदित्यः, दारुणं फट्'का उल्लेख एवं पूजन

तत्पश्चात् सत्त्व, रज और तमका, प्रकृति और पुरुषका, आत्मा, अन्तरात्मा और परमात्माका पूजन करे। ये सभी अनुस्वारयुक्त आदि अक्षरसे युक्त होकर अन्तमें 'नमः' के साथ चतुर्ध्यन्त होनेपर पूजाके मन्त्र हो जाते हैं। यथा—'सं सत्त्वाय नम:। अं अन्तरात्मने नमः।' इत्यादि। इसी तरह उषा, प्रभा, संध्या, साया, माया, बला, बिन्दु, विष्णु तथा आठ द्वारपालोंकी पूजा करे। इसके बाद गन्ध आदिसे सूर्य, चण्ड और प्रचण्डका पूजन करे। इस प्रकार पूजा तथा जप, होम आदि करनेसे युद्ध आदिमें विजय प्राप्त होती है॥ ७-९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'संग्राम-विजयदायक सुर्यदेवकी पुजाका वर्णन' नामक एक सौ अङ्ग्रालीसमौ अध्याय पूरा हुआ॥ १४८॥

### एक सौ उनचासवाँ अध्याय होमके प्रकार-भेद एवं विविध फलोंका कथन

विजय, राज्यप्राप्ति और विघ्नोंका विनाश होता करे। फिर जलके भीतर गायत्री-जप करके है। पहले 'कुच्छुवत' करके देहशुद्धि करे। सोलह बार प्राणायाम करे। पूर्वाह्मकालमें अग्निमें

भगवान् महेश्वरने कहा - देवि! होमसे युद्धमें | तदनन्तर सौ प्राणायाम करके शरीरका शोधन

आहुति समर्पित करे। भिक्षाद्वारा प्राप्त यवनिर्मित भोज्यपदार्थ, फल, मूल, दुग्ध, सत् और घृतका आहार यज्ञकालमें विहित है॥१-३॥

पार्वित! लक्ष-होमको समाप्ति-पर्यन्त एक समय भोजन करे। लक्ष-होमकी पूर्णाहृतिके पश्चात् गौ, वस्त्र एवं सुवर्णकी दक्षिणा दे। सभी प्रकारके उत्पातोंके प्रकट होनेपर पाँच या दस ऋत्विजोंसे पूर्वोक्त यज्ञ करावे। इस लोकमें ऐसा कोई उत्पात नहीं है, जो इससे शान्त न हो जाय। इससे बढ़कर परम मङ्गलकारक कोई वस्तु नहीं है। जो नरेश पूर्वोक्त विधिसे ऋत्विजोंद्वारा कोटि-होम कराता है, युद्धमें उसके सम्मुख शत्रु कभी नहीं उहर सकते हैं। उसके राज्यमें अतिवृष्टि, अनावृष्टि, मूषकोपद्रव, टिड्डीदल, शुकोपद्रव एवं भूत-राक्षस तथा युद्धमें समस्त शत्रु शान्त हो जाते हैं। कोटि-होममें बीस, सौ अथवा सहस ब्राह्मणोंका वरण करे। इससे यजमान इच्छानुकृल धन-वैभवकी प्राप्ति करता है। जो ब्राह्मण, क्षत्रिय

अथवा वैश्य इस कोटिहोमात्मक यज्ञका अनुष्ठान करता है, वह जिस पदार्थकी इच्छा करता है, उसको प्राप्त करता है। वह सशरीर स्वर्गलोकको जाता है॥४–९५॥

गायत्री-मन्त्र, ग्रह-सम्बन्धी मन्त्र, कृष्माण्ड-मन्त्र, जातवेदा-अग्नि-सम्बन्धी अथवा ऐन्द्र, वारुण, वायव्य, याम्य, आग्नेय, वैष्णव, शाक्त, शैव एवं सूर्यदेवता-सम्बन्धी मन्त्रोंसे होम-पूजन आदिका विधान है। अयुत-होमसे अल्प सिद्धि होती है। लक्ष-होम सम्पूर्ण दु:खोंको दूर करनेवाला है। कोटि-होम समस्त क्लेशोंका नाश करनेवाला और सम्पूर्ण पदार्थीको प्रदान करनेवाला है। यव, धान्य, तिल, दुग्ध, घृत, कुश, प्रसातिका (छोटे दानेका चावल), कमल, खस, बेल और आग्रपत्र होमके योग्य माने गये हैं। कोटि-होममें आठ हाथ और लक्ष-होममें चार हाथ गहरा कुण्ड बनावे। अयुत-होम, लक्ष-होम और कोटि-होमर्गे घृतका हवन करना चाहिये॥ १०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'युद्धजवार्णकके अन्तर्गत अयुत-लक्ष-कोटिहोम' नामक एक भी उनचासवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १४९॥

# एक सौ पचासवाँ अध्याय

अग्निदेव कहते हैं -- अब मैं मन्वन्तरोंका वर्णन करूँगा। सबसे प्रथम स्वायम्भुव मन् हुए हैं। उनके आग्नीध्र आदि पुत्र थे। स्वायम्भुव मन्वन्तरमें यम नामक देवता, और्व आदि सप्तर्षि तथा शतक्रतु इन्द्र थे। दूसरे मन्वन्तरका नाम था-स्वारोचिष; उसमें पारावत और तुषित नामधारी देवता थे। स्वरोचिष मनुके चैत्र और किम्पुरुष आदि पुत्र थे। उस समय विपश्चित् नामक इन्द्र तथा उर्जस्वन्त आदि द्विज (सप्तर्षि) थे। तीसरे मनुका नाम उत्तम हुआ; उनके पुत्र अज आदि थे। उनके समयमें सुशान्ति नामक इन्द्र, सुधामा आदि देवता तथा वसिष्ठके पुत्र सप्तर्षि थे। चौथे मन्

तामस नामसे विख्यात हुए; उस समय स्वरूप आदि देवता, शिखरी इन्द्र, ज्योतिर्होम आदि ब्राह्मण (सप्तर्षि) थे तथा उनके ख्याति आदि नौ पत्र हए॥१-५॥

रैवत नामक पाँचवें मन्वन्तरमें वितथ इन्द्र, अमिताभ देवता, हिरण्यरोमा आदि मुनि तथा बलबन्ध आदि पुत्र थे। छठे चाक्षुष मन्वन्तरमें मनोजव नामक इन्द्र और स्वाति आदि देवता थे। सुमेधा आदि महर्षि और पुरु आदि मनु-पुत्र थे। तत्पश्चात् सातवें मन्वन्तरमें सूर्यपुत्र श्राद्धदेव मन् हुए। इनके समयमें आदित्य, वसु तथा रुद्र आदि देवता; पुरन्दर नामक इन्द्र; वसिष्ठ, काश्यप, अत्रि,

जमदिग्न, गौतम, विश्वामित्र तथा भद्धाज सप्तर्षि हैं। यह वर्तमान मन्वन्तरका वर्णन है। वैवस्वत मनुके इक्ष्वाकु आदि पुत्र थे। इन सभी मन्वन्तरोंमें भगवान् श्रीहरिके अंशावतार हुए हैं। स्वायम्भुव मन्वन्तरमें भगवान् 'मानस' के नामसे प्रकट हुए थे। तदनन्तर शेष छः मन्वन्तरोंमें क्रमशः अजित, सत्य, हरि, देववर, वैकुण्ठ और वामन रूपमें श्रीहरिका प्रादुर्भाव हुआ। छायाके गर्भसे उत्सत्र सूर्यनन्दन सार्वाण आठवें मनु होंगे॥६—११॥

वे अपने पूर्वज (ज्येष्ठ भाता) ब्राद्धदेवके समान वर्णवाले हैं, इसलिये 'सावर्णि' नामसे विख्यात होंगे। उनके समयमें सुतपा आदि देवता, परम तेजस्वी अश्वत्थामा आदि सप्तर्षि, बलि इन्द्र और विरज आदि मनुपुत्र होंगे। नवें मनुका नाम दक्षसावर्षि होगा। उस समय पार आदि देवता होंगे। उन देवताओंके इन्द्रकी 'अद्भृत' संज्ञा होगी। उनके समयमें सवन आदि ब्रेष्ठ ब्राह्मण सप्तर्षि होंगे और 'धृतकेतु' आदि मनुपुत्र। तत्पक्षात् दसवें मनु ब्रह्मसावर्णिके नामसे प्रसिद्ध होंगे। उस समय सुख आदि देवगण, शान्ति इन्द्र, हविष्य आदि मुनि तथा सुक्षेत्र आदि मनुपुत्र होंगे॥ १२—१५॥

तदनन्तर धर्मसावर्णि नामक ग्यारहवें मनुका अधिकार होगा। उस समय विहङ्ग आदि देवता, गण इन्द्र, निश्चर आदि मुनि तथा सर्वत्रग आदि मनुपुत्र होंगे। इसके बाद बारहवें मनु रुद्रसावर्णिके नामसे विख्यात होंगे। उनके समयमें ऋतधामा नामक इन्द्र और हरित आदि देवता होंगे। तपस्य आदि सप्तर्षि और देववान् आदि मनुपुत्र होंगे। तेरहवें मनुका नाम होगा रौच्य। उस समय सूत्रामणि आदि देवता तथा दिवस्पति इन्द्र होंगे, जो दानव-दैत्य आदिका मर्दन करनेवाले होंगे। रौच्य मन्वन्तरमें निर्मोह आदि सप्तर्षि तथा चित्रसेन आदि मनुपुत्र होंगे। चौदहवें मनु भौत्यके नामसे प्रसिद्ध होंगे। उनके समयमें शुचि इन्द्र, चाक्षुष आदि देवता तथा अग्निबाहु आदि सप्तर्षि होंगे। चौदहवें मनुके पुत्र ऊरु आदिके नामसे विख्यात होंगे॥ १६—२० है॥

ससर्षि द्विजगण भूमण्डलपर वेदोंका प्रचार करते हैं, देवगण यज्ञ-भागके भोका होते हैं तथा मनुपुत्र इस पृथ्वीका पालन करते हैं। ब्रह्मन्! ब्रह्मके एक दिनमें चौदह मनु होते हैं। मनु, देवता तथा इन्द्र आदि भी ठतनी ही बार होते हैं। प्रत्येक द्वापरके अन्तमें व्यासरूपधारी श्रीहरि वेदका विभाग करते हैं। आदि वेद एक ही था, जिसमें चार चरण और एक लाख ऋचाएँ थीं। पहले एक ही यजुर्वेद था, उसे मुनिवर व्यासजीने चार भागोंमें विभक्त कर दिया। उन्होंने अध्वर्युका काम यजुर्भागसे, होताका कार्य ऋग्वेदकी ऋचाओंसे, उद्गाताका कर्म साम-मन्त्रोंसे तथा ब्रह्माका कार्य अध्वर्यवेदके मन्त्रोंसे होना निश्चित किया। व्यासके प्रथम शिष्य पैल थे, जो ऋग्वेदके पारंगत पण्डित हुए॥ २१—२५॥

इन्द्रने प्रमित और बाष्कलको संहिता प्रदान की। बाष्कलने भी बौध्य आदिको चार भागोंमें विभक्त अपनी संहिता दी। व्यासजीके शिष्य परम बुद्धिमान् वैशम्पायनने यजुर्वेदरूप वृक्षको सत्ताईस शाखाएँ निर्माण कीं। काण्व और वाजसनेय आदि शाखाओंको याज्ञबल्क्य आदिने सम्पादित किया है। व्यास-शिष्य जैमिनिने सामवेदरूपी वृक्षकी शाखाएँ बनायीं। फिर सुमन्तु और सुकर्माने एक-एक संहिता रची। सुकर्माने अपने गुरुसे एक हजार संहिताओंको ग्रहण किया। व्यास-शिष्य सुमन्तुने अथवंवेदकी भी एक शाखा बनायी तथा उन्होंने पैप्पल आदि अपने सहस्रों शिष्योंको उसका अध्ययन कराया। भगवान् व्यासदेवजीको कृपासे सृतने पुराण-संहिताका विस्तार किया॥ २६—३१॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मन्यन्तरीका वर्णन' नामक

## एक सौ इक्यावनवाँ अध्याय

वर्ण और आश्रमके सामान्य धर्म, वर्णों तथा विलोमज जातियोंके विशेष धर्म

अग्निदेव कहते हैं—मनु आदि राजर्षि जिन धर्मोंका अनुष्ठान करके भोग और मोक्ष प्राप्त कर चुके हैं, उनका वरुण देवताने पुष्करको उपदेश किया था और पुष्करने श्रीपरशुग्रमजीसे उनका वर्णन किया था॥१॥

पष्करने कहा - परश्रामजी ! मैं वर्ण, आश्रम तथा इनसे भिन्न धर्मीका आपसे वर्णन करूँगा। वे धर्म सब कामनाओंको देनेवाले हैं। मनु आदि धर्मात्माओंने भी उनका उपदेश किया है तथा वे भगवान वासदेव आदिको संतोष प्रदान करनेवाले हैं। भृगुश्रेष्ठ! अहिंसा, सत्य-भाषण, दया, सम्पूर्ण प्राणियोपर अनुग्रह, तीर्थोंका अनुसरण, दान, ब्रह्मचर्यं, मत्सरताका अभाव, देवता, गृरु और ब्राह्मणोंकी सेवा, सब धर्मोंका श्रवण, पितरोंका पूजन, मनुष्योंके स्वामी श्रीभगवानुमें सदा भक्ति रखना, उत्तम शास्त्रींका अवलोकन करना, क्रुस्ताका अभाव, सहनशीलता तथा आस्तिकता (ईश्वर और परलोकपर विश्वास रखना)—ये वर्ण और आश्रम दोनोंके लिये 'सामान्य धर्म' बताये गये हैं। जो इसके विपरीत है, वही 'अधर्म' है। यज करना और कराना, दान देना, वेद पद्धानेका कार्य करना, उत्तम प्रतिग्रह लेना तथा स्वाध्याय करना-ये ब्राह्मणके कर्म हैं। दान देना, वेदोंका अध्ययन करना और विधिपूर्वक यज्ञानुष्ठान करना-ये क्षत्रिय और वैश्यके सामान्य कर्म हैं। प्रजाका पालन करना और दृष्टोंको दण्ड देना-ये क्षत्रियके विशेष धर्म हैं। खेती, गोरक्षा और व्यापार-ये वैश्यके विशेष कर्म बताये गये हैं। ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य-इन द्विजोंकी सेवा तथा सब प्रकारकी शिल्प-रचना-ये शुद्रके कर्म हैं॥ २--९॥

भौओ-बन्धन (यज्ञोपवीत-संस्कार) होनेस<u>े</u>

ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य-बालकका द्वितीय जन्म होता है; इसलिये वे 'द्विज' कहलाते हैं। यदि अनुलोम-क्रमसे वर्णोंको उत्पत्ति हो तो माताके समान बालकको जाति मानी गयी है॥ १०॥

विलोम-क्रमसे अर्थात् शृद्रके वीर्यसे उत्पन्न हुआ ब्राह्मणीका पुत्र 'चाण्डाल' कहलाता है, क्षत्रियके वीर्यसे उत्पन्न होनेवाला ब्राह्मणीका पुत्र 'सूत' कहा गया है और वैश्यके वीर्यसे उत्पन्न होनेपर उसकी 'वैदेहक' संज्ञा होती है। क्षत्रिय जातिकी स्त्रीके पेटसे शृद्रके द्वारा उत्पन्न हुआ विलोमज पुत्र 'पुक्तस' कहलाता है। वैश्य और शृद्रके वीर्यसे उत्पन्न होनेपर क्षत्रियाके पुत्रकी क्रमशः 'मागध' और 'अयोगव' संज्ञा होती है। वैश्य जातिकी स्त्रीके गर्भसे शृद्र एवं विलोमज जातियोंद्वारा उत्पन्न विलोमज संतानोंके हजारों भेद हैं। इन सबका परस्पर वैवाहिक सम्बन्ध समान जातिबालोंके साथ ही होना चाहिये; अपनेसे ऊँची और नीची जातिके लोगोंके साथ नहीं॥११—१३॥

वधके योग्य प्राणियोंका वध करना—यह चाण्डालका कर्म बताया गया है। स्त्रियोंके उपयोगमें आनेवाली वस्तुओंके निर्माणसे जीविका चलाना तथा स्त्रियोंकी रक्षा करना—यह 'वैदेहक' का कार्य है। सूतोंका कार्य है—घोड़ोंका सारिधपना, 'पुक्कस' ख्याध-वृत्तिसे रहते हैं तथा 'मागध' का कार्य है—स्तुति करना, प्रशंसाके गीत गाना। 'अयोगव'का कर्म है—रङ्गभूमिमें उतरना और शिल्पके द्वारा जीविका चलाना। 'चाण्डाल'को गाँवके बाहर रहना और मुदेंसे उतारे हुए वस्त्रको धारण करना चाहिये। चाण्डालको दूसरे वर्णके लोगोंका स्पर्श नहीं करना चाहिये। ब्राह्मणों तथा गौओंको रक्षाके लिये प्राण त्यागना अथवा स्त्रियों एवं बालकोंकी रक्षाके लिये देह-त्याग करना गया है। वर्णसंकर व्यक्तियोंकी जाति उनके वर्ण-बाह्य चाण्डाल आदि जातियोंकी सिद्धिका पिता-माता तथा जातिसिद्ध कर्मोंसे जाननी (उनकी आध्यात्मिक उन्नति)-का कारण माना चाहिये॥ १४-१८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'वर्णान्तर-धर्मीका वर्णन' नामक एक सी इक्यावनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १५१॥

# एक सौ बावनवाँ अध्याय

गृहस्थकी जीविका

पुष्कर कहते हैं-परशुरामजी! ब्राह्मण अपने शास्त्रोक्त कर्मसे ही जीविका चलावे; क्षत्रिय, वैश्य तथा सुद्रके धर्मसे जीवन-निर्वाह न करे। आपत्तिकालमें क्षत्रिय और वैश्यकों वृत्ति ग्रहण कर ले; किंत् शुद्र-वृत्तिसे कभी गुजारा न करे। द्विज खेती, व्यापार, गोपालन तथा कुसीद (सूद लेना)-इन वृत्तियोंका अनुष्ठान करे; परंतु वह गोरस, गुड़, नमक, लाक्षा और मांस न बेचे। किसान लोग धरतीको कोडने-जोतनेके द्वारा जो कीडे और चींटी आदिकी हत्या कर डालते हैं और सोहनीके करे ॥ ४-५ ॥

द्वारा जो पौधोंको नष्ट कर डालते हैं, उससे यज्ञ और देवपूजा करके मुक्त होते हैं॥१-३॥

आठ बैलोंका इल धर्मानुकुल माना गया है। जीविका चलानेवालोंका हल छ: बैलोंका, निर्दयी हत्यारोंका हल चार बैलोंका तथा धर्मका नाश करनेवाले मनुष्योंका हल दो बैलोंका माना गया है। ब्राह्मण ऋत् और अमृतसे अथवा मृत और प्रमृतसे या सत्यानृत' वृत्तिसे जीविका चलावे। धान-वृत्तिसे कभी जीवन-निर्वाह न

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'गृहस्थ-श्रीविकाका वर्णन' नामक एक सी बावनवीं अध्याप पूरा हुआ। १५२॥

## एक सौ तिरपनवाँ अध्याय संस्कारोंका वर्णन और ब्रह्मचारीके धर्म

पुष्कर कहते हैं--- परश्रामजी! अब मैं आश्रमी | पुरुषोंके धर्मका वर्णन करूँगा; सुनो । यह भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। स्त्रियंकि ऋतुधर्मकी सोलह रात्रियाँ होती हैं, उनमें पहलेकी तीन रातें निन्दित हैं। शेष रातोंमें जो युग्म अर्थात चौथी, छठी, आठवीं और दसवीं आदि रात्रियाँ हैं, उनमें ही पुत्रकी इच्छा रखनेवाला पुरुष स्त्री- है। बालकका जन्म होनेपर नाल काटनेके पहले

समागम करे। यह 'गर्भाधान-संस्कार' कहलाता है। 'गर्भ' रह गया-इस बातका स्पष्टरूपसे ज्ञान हो जानेपर गर्भस्थ शिशुके हिलने-डुलनेसे पहले हो 'पुंसवन-संस्कार' होता है। तत्पक्षात् छठे या आठवें मासमें 'सीमन्तोत्रयन' किया जाता है। उस दिन पुँल्लिङ्ग नामवाले नक्षत्रका होना शुभ

१. खेत कट जानेपर बाल बीनना अथवा अनाजके एक-एक दानेको चुन-चुनकर लाना और उसीसे बीविका चलाना 'ऋरा' कहलाता है। २. बिना मॉर्ग जो कुछ मिल जाय, वह 'अमृत' है। ३. मॉर्गी हुई भीखको 'मृत' कहते हैं। ४. खेतीका नाम 'प्रमृत' है। ५. व्यापारको 'सरपानुत' कहते हैं। ६. नौकरोका नाम 'क्षान-वृत्ति' है।

करना चाहिये। सुतक निवृत्त होनेपर 'नामकरण-संस्कार' का विधान है। ब्राह्मणके नामके अन्तमें 'शर्मा' और क्षत्रियके नामके अन्तमें 'वर्मा' होना चाहिये। वैश्य और शुद्रके नामोंके अन्तमें क्रमशः 'गुप्त' और 'दास' पदका होना उत्तम माना गया है। उक्त संस्कारके समय पत्नी स्वामीकी गोदमें पुत्रको दे और कहे-'यह आपका पुत्र है'॥१-५॥

फिर कलाचारके अनुरूप 'चडाकरण' करे। ब्राह्मण-बालकका 'उपनयन-संस्कार' गर्भ अथवा जन्मसे आठवें वर्षमें होना चाहिये। गर्भसे ग्यारहवें वर्षमें क्षत्रिय बालकका तथा गर्भसे बारहवें वर्षमें वैश्य-बालकका उपनयन करना चाहिये। ब्राह्मण-बालकका उपनयन सोलहर्वे, क्षत्रिय-बालकका बाईसवें और वैश्य-बालकका चौबीसवें वर्षसे आगे नहीं जाना चाहिये। तीनों वर्णोंके लिये क्रमशः मूँज, प्रत्यञ्चा तथा बल्कलकी मेखला बतायी गयी है। इसी प्रकार तीनों वर्जीके ब्रह्मचारियोंके लिये क्रमशः मृग, व्याघ्र तथा बकरेके चर्म और पलाश, पीपल तथा बेलके दण्ड धारण करने योग्य बताये गये हैं। ब्राह्मणका दण्ड उसके केशतक, क्षत्रियका ललाटतक और वैश्यका मुखतक लंबा होना चाहिये। इस प्रकार क्रमश: दण्डोंकी लंबाई बतायी गयी है। ये दण्ड टेढे-मेढे न हों। इनके छिलके मौजूद हों तथा ये आगमें जलाये न गये हों॥६-९॥

उक्त तीनों वर्णींके लिये वस्त्र और यज्ञोपवीत क्रमश: कपास (रुई), रेशम तथा उनके होने चाहिये। ब्राह्मण ब्रह्मचारी भिक्षा माँगते समय वाक्यके आदिमें 'भवत' शब्दका प्रयोग करे।

ही विद्वान् पुरुषोंको उसका 'जातकर्म-संस्कार' [जैसे माताके पास जाकर कहे —'भवति भिक्षां में देहि मात:।' पुज्य माताजी! मुझे भिक्षा दें।] इसी प्रकार क्षत्रिय ब्रह्मचारी वाक्यके मध्यमें तथा वैश्य ब्रह्मचारी वाक्यके अन्तमें 'भवत' शब्दका प्रयोग करे। (यथा-क्षत्रिय-भिक्षां भवति मे देहि। वैश्य —भिक्षां मे देहि भवति।) पहले वहीं भिक्षा माँगे, जहाँ भिक्षा अवश्य प्राप्त होनेकी सम्भावना हो। स्त्रियोंके अन्य सभी संस्कार बिना मन्त्रके होने चाहिये; केवल विवाह-संस्कार ही मन्त्रोच्चारणपूर्वक होता है। गुरुको चाहिये कि वह शिष्यका उपनयन (यज्ञोपवीत) संस्कार करके पहले शौचाचार, सदाचार, अग्निहोत्र तथा संध्योपासनाकी शिक्षा दे॥१०-१२॥

जो पूर्वकी ओर मुँह करके भोजन करता है, वह आयुष्य भोगता है, दक्षिणकी ओर मुँह करके खानेवाला यशका, पश्चिमाभिमुख होकर भोजन करनेवाला लक्ष्मी (धन)-का तथा उत्तरकी ओर मुँह करके अन्न ग्रहण करनेवाला पुरुष सत्यका उपभोग करता है। ब्रह्मचारी प्रतिदिन सायंकाल और प्रात:काल अग्निहोत्र करे। अपवित्र वस्तुका होम निषद्ध है। होमके समय हाथकी अङ्गलियोंको परस्पर सटाये रहे। मधु, मांस, मनुष्यींके साथ विवाद, गाना और नाचना आदि छोड दे। हिंसा, परायो निन्दा तथा विशेषत: अश्लील-चर्चा (गाली-गलौज आदि)-का त्याग करे। दण्ड आदि धारण किये रहे। यदि वह ट्रट जाय तो जलमें उसका विसर्जन कर दे और नबीन दण्ड धारण करे। वेदोंका अध्ययन पुरा करके गुरुको दक्षिणा देनेके पश्चात् व्रतान्त-स्नान करे; अथवा नैष्ठिक ब्रह्मचारी होकर जीवनभर गुरुकुलमें ही निवास करता रहे॥ १३--१६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'ब्रह्मचर्याश्रम-वर्णन' नामक एक सौ तिरपनवाँ अध्याय पूरा हुआ। १५३॥

### एक सौ चौवनवाँ अध्याय

### विवाहविषयक बातें

पुष्कर कहते हैं- परशुरामजी ! ब्राह्मण अपनी कामनाके अनुसार चारों वर्णोंकी कन्याओंसे विवाह कर सकता है, क्षत्रिय तीनसे, वैश्य दोसे तथा शुद्र एक ही स्त्रीसे विवाहका अधिकारी है। जो अपने समान वर्णकी न हो, ऐसी स्त्रीके साथ किसी भी धार्मिक कृत्यका अनुष्टान नहीं करना चाहिये। अपने समान वर्णको कन्याओंसे विवाह करते समय पतिको उनका हाथ पकडना चाहिये। यदि क्षत्रिय-कन्याका विवाह ब्राह्मणसे होता हो तो वह ब्राह्मणके हाथमें हाथ न देकर उसके द्वारा पकडे हुए बाणका अग्रभाग अपने हाचसे पकड़े। इसी प्रकार वैश्य-कन्या यदि ब्राह्मण अथवा क्षत्रियसे ब्याही जाती हो तो वह वरके हाथमें रखा हुआ चाबुक पकड़े और शुद्र-कन्या वस्त्रका छोर ग्रहण करे। एक ही बार कन्याका दान देना चाहिये। जो उसका अपहरण करता है, वह चोरके समान दण्ड पानेका अधिकारी है॥ १-३॥

जो संतान बेचनेमें आसक्त हो जाता है. उसका पापसे कभी उद्धार नहीं होता। कन्यादान, शचीयोग (शचीकी पूजा), विवाह और चतुर्थीकर्म-इन चार कर्मोंका नाम 'विवाह' है। (मनोनीत) पतिके लापता होने, मरने तथा संन्यासी, नपुंसक और पतित होनेपर-इन पाँच प्रकारकी आपत्तियोंके समय (वाग्दता) स्त्रियोंक लिये दूसरा पति करनेका विधान है। पतिके मरनेपर देवरको कन्या देनी चाहिये। वह न हो तो किसी दूसरेको इच्छानुसार देनी चाहिये। वर अथवा कन्याका वरण करनेके लिये तीनों पूर्वा, कृत्तिका, स्वाती, तीनों उत्तरा और रोहिणी-ये नक्षत्र सदा शुभ माने गये हैं॥४-७॥

परशुराम! अपने समान गोत्र तथा समान

ऊपरकी सात पीढियोंके पहले तथा मातासे पाँच पीढ़ियोंके बादकी ही परम्परामें उसका जन्म होना चाहिये। उत्तम कुल तथा अच्छे स्वभावके सदाचारी वरको घरपर बुलाकर उसे कन्याका दान देना 'ब्राह्मविवाह' कहलाता है। उससे उत्पन्न हुआ बालक उक्त कन्यादानजनित पुण्यके प्रभावसे अपने पूर्वजोंका सदाके लिये उद्घार कर देता है। वरसे एक गाय और एक बैल लेकर जो कन्यादान किया जाता है, उसे 'आर्च-विवाह' कहते हैं। जब किसीके मौगनेपर उसे कन्या दी जाती है तो वह 'प्राजापत्य-विवाह' कहलाता है: इससे धर्मकी सिद्धि होती है। कीमत लेकर कन्या देना 'आसुर-विवाह' है; यह नीच श्रेणीका कृत्य है। वर और कन्या जब स्वेच्छापूर्वक एक-दूसरेको स्वीकार करते हैं तो उसे 'गान्धर्व-विवाह' कहते हैं। युद्धके द्वारा कन्याके हर लेनेसे 'राखस-विवाह' कहलाता है तथा कन्याको धोखा देकर उडा लेना 'पैशाच-विवाह' माना गया है ॥१८-११॥

विवाहके दिन कुम्हारकी मिट्टीसे शचीकी प्रतिमा बनाये और जलाशयके तटपर उसकी गाजे-बाजेके साथ पूजा कराकर कन्याको घर ले जाना चाहिये। आषाढसे कार्तिकतक, जब भगवान विष्णु शयन करते हों, विवाह नहीं करना चाहिये। पौष और चैत्रमासमें भी विवाह निषिद्ध है। मङ्गलके दिन तथा रिका एवं भद्रा तिथियोंमें भी विवाह मना है। जब बृहस्पति और शुक्र अस्त हों, चन्द्रमापर ग्रहण लगनेवाला हो, लग्न-स्थानमें सुर्य, शनैक्षर तथा मङ्गल हों और व्यतीपात दोष आ पड़ा हो तो उस समय भी विवाह नहीं करना चाहिये। मृगशिरा, मधा, स्वाती, प्रवरमें उत्पन्न हुई कन्याका वरण न करे। पितासे हस्त, रोहिणी, तीनों उत्तरा, मूल, अनुराधा तथा

रेवती-ये विवाहके नक्षत्र हैं॥१२-१५॥

पुरुषवाची लग्न तथा उसका नवमांश शुभ होता है। लग्नसे तीसरे, छठे, दसवें, ग्यारहवें तथा आठवें स्थानमें सूर्य, शनैश्वर और बुध हों तो शुभ है। आठवें स्थानमें मङ्गलका होना अशुभ है। शेष ग्रह सातवें, बारहवें तथा देवीके आशीव आठवें घरमें हों तो शुभकारक होते हैं। इनमें है। १६—१९॥

भी छटे स्थानका शुक्र उत्तम नहीं होता। चतुर्थी-कर्म भी वैवाहिक नक्षत्रमें ही करना चाहिये। उसमें लग्न तथा चौथे आदि स्थानोंमें ग्रह न रहें तो उत्तम है। पर्वका दिन छोड़कर अन्य समयमें ही स्त्री-समागम करे। इससे सती (या शाची) देवीके आशीर्वादसे सदा प्रसन्नता प्राप्त होती है। १६—१९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'विवाहभेद-कथन' नामक एक सौ चौवनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १५४॥

### एक सौ पचपनवाँ अध्याय आचारका वर्णन

पुष्कर कहते हैं- परशुरामजी! प्रतिदिन | प्रात:काल ब्राह्ममुहर्तमें उठकर श्रीविष्णु आदि देवताओंका स्मरण करे। दिनमें उत्तरकी ओर मुख करके मल-मूत्रका त्याग करना चाहिये. रातमें दक्षिणाभिमुख होकर करना उचित है और दोनों संध्याओंमें दिनकी ही भौति उत्तराभिमुख होकर मल-मूत्रका त्याग करना चाहिये। मार्ग आदिपर, जलमें तथा गलीमें भी कभी मलादिका त्याग न करे। सदा तिनकोंसे पृथ्वीको डककर उसके ऊपर मल-त्याग करे। मिट्टीसे हाथ-पैर आदिकी भलीभाँति शुद्धि करके, कुझा करनेके पश्चात्, दन्तधावन करे। नित्य, नैमित्तिक, काम्य. क्रियाक, मलकर्षण तथा क्रिया-स्नान-ये छ: प्रकारके स्नान बताये गये हैं। जो स्नान नहीं करता. उसके सब कर्म निष्फल होते हैं: इसलिये प्रतिदिन प्रात:काल स्नान करना चाहिये॥ १-४॥ कुएँसे निकाले हुए जलकी अपेक्षा भूमिपर

कुएस निकाल हुए जलका अपक्षा भूगमपर स्थित जल पवित्र होता है। उससे पवित्र झरनेका जल, उससे भी पवित्र सरोवरका जल तथा उससे भी पवित्र नदीका जल बताया जाता है। तीर्थका जल उससे भी पवित्र होता है और गङ्गाका जल तो सबसे पवित्र माना गया है। पहले जलाशयमें

गोता लगाकर शरीरका मैल भी डाले। फिर आचमन करके जलसे मार्जन करे। 'हिरण्यवर्णा:०' आदि तीन ऋचाएँ, 'शं नो देवीरभिष्टये०' (यज्० इ६।१२) यह मन्त्र, 'आपो हि छा०' (यजु० ३६।१४-१६) आदि तीन ऋचाएँ तथा 'इदमाप:o' (यज् ० ६।१७) यह मन्त्र-इन सबसे मार्जन किया जाता है। तत्पश्चात् जलाशयमें इबकी लगाकर जलके भीतर ही जप करे। उसमें अधमर्पण सुक्त अथवा 'द्रपदादिवo' (यजु० २०।२०) मन्त्र, या 'युझते मनः०' (यजु० ५।१४) आदि सूक्त अथवा 'सहस्त्रशीर्षां०' (यजु० अ० ३१) आदि पुरुष-सुक्तका जप करना चाहिये। विशेषतः गायत्रीका जप करना उचित है। अधमर्षणसुक्तमें भाववृत्त देवता और अधमर्षण ऋषि हैं। उसका छन्द अनुष्टुप् है। उसके द्वारा भाववृत्त (भक्तिपूर्वक बरण किये हुए) श्रीहरिका स्मरण होता है। तदनन्तर वस्त्र बदलकर भीगी धोती निचोड़नेके पहले ही देवता और पितरोंका तर्पण करे॥ ५-११॥

फिर पुरुषसूक्त (यजु॰ अ॰ ३१)-के द्वारा जलाञ्जलि दे। उसके बाद अग्निहोत्र करे। तत्पश्चात् अपनी शक्तिके अनुसार दान देकर योगक्षेमकी सिद्धिके लिये परमेश्वरकी शरण जाय। आसन, शय्या, सवारी, स्त्री, संतान और कमण्डलु—ये वस्तुएँ अपनी ही हों, तभी अपने लिये शुद्ध मानी गयी हैं; दूसरोंकी उपर्युक्त वस्तुएँ अपने लिये शुद्ध नहीं होतीं। राह चलते समय यदि सामनेसे कोई ऐसा पुरुष आ जाय, जो भारसे लदा हुआ कष्ट पा रहा हो, तो स्वयं हटकर उसे जानेके लिये मार्ग दे देना चाहिये। इसी प्रकार गर्भिणी स्त्री तथा गुरुजनोंको भी मार्ग देना चाहिये॥ १२—१४॥

उदय और अस्तके समय सूर्यको ओर न देखे। जलमें भी उनके प्रतिबिम्बकी ओर दृष्टिपात न करे। नंगी स्त्री, कुऔं, हत्याके स्थान और पापियोंको न देखे। कपास (हई), हड्डी, भस्म तथा घृणित वस्तुओंको न लाँचे। दूसरेके अन्त:प्र और खजानाधरमें प्रवेश न करे। दसरेके दतका काम न करे। टूटी-फुटी नाव, वृक्ष और पर्वतपर न चढ़े। अर्थ, गृह और शास्त्रोंके विषयमें कौतहल रखे। ढेला फोडने, तिनके तोडने और नख चबानेवाला मनुष्य नष्ट हो जाता है। मुख आदि अङ्गोंको न बजावे। रातको दीपक लिये बिना कहीं न जाय। दरवाजेके सिवा और किसी मार्गसे घरमें प्रवेश न करे। मुँहका रंग न बिगाडे। किसीकी बातचीतमें बाधा न डाले तथा अपने वस्त्रको दूसरेके वस्त्रसे न बदले। 'कल्याण हो, कल्याण हो'-यही बात मुँहसे निकाले; कभी किसीके अनिष्ट होनेकी बात न कहे। पलाशके आसनको व्यवहारमें न लावे। देवता आदिकी छायासे हटकर चले॥ १५-२०॥

दो पूज्य पुरुषोंके बीचसे होकर न निकले। चतुर्दशीको तेल या उबटन न लगावे। घरसे र जूठे मुँह रहकर तारा आदिकी ओर दृष्टि न डाले। जाकर मल-मूत्रका त्याग करे। उत्तम पुरुषों एक नदीमें जाकर दूसरी नदीका नाम न ले। साथ कभी वैर-विरोध न करे॥ २६—३१॥

दोनों हाथोंसे शरीर न खुजलाबे। किसी नदीपर पहुँचनेके बाद देवता और पितरोंका तर्पण किये बिना उसे पार न करे। जलमें मल आदि न फेंके। नंगा होकर न नहाये। योगक्षेमके लिये परमात्माकी शरणमें जाय। मालाको अपने हाथसे न हटाये। गदहे आदिकी धूलसे बचे। नीच पुरुषोंको कष्टमें देखकर कभी उनका उपहास न करे। उनके साथ अनुपयुक्त स्वानपर निवास न करे। वैद्य, राजा और नदीसे हीन देशमें न रहे। जहाँके स्वामी म्लेच्छ, स्त्री तथा बहुत-से मनुष्य हों, उस देशमें भी न निवास करे। रजस्वला आदि तथा पतितोंके साथ बात न करे। सदा भगवान् विष्णुका स्मरण करे। मुँहके ढके बिना न जोरसे हैंसे, न जैंभाई ले और न छोंके हो। २१—२५॥

विद्वान् पुरुष स्वामीके तथा अपने अपमानकी बातको गुप्त रखे। इन्द्रियोंके सर्वधा अनुकूल न चले - उन्हें अपने वशमें किये रहे। मल-मूत्रके वेगको न रोके। परशुरामजी! छोटे-से भी रोग या शत्रको उपेक्षा न करे। सडक लाँघकर आनेके बाद सदा आचमन करे। जल और अग्निको धारण न करे। कल्याणमय पूज्य पुरुषके प्रति कभी हंकार न करे। पैरको पैरसे न दबावे। प्रत्यक्ष या परोक्षमें किसीकी निन्दा न करे। वेद, शास्त्र, राजा, ऋषि और देवताकी निन्दा करना छोड़ दे। स्त्रियोंके प्रति ईर्ष्या न रखे तथा उनका कभी विश्वास भी न करे। धर्मका श्रवण तथा देवताओंसे प्रेम करे। प्रतिदिन धर्म आदिका अनुष्ठान करे। जन्म-नक्षत्रके दिन चन्द्रमा, ब्राह्मण तथा देवता आदिकी पूजा करे। षष्ठी, अष्टमी और चतुर्दशीको तेल या उबटन न लगावे। घरसे दर जाकर मल-मुत्रका त्याग करे। उत्तम पुरुषोंके

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'आचारका वर्णन' नामक एक सौ पचपनयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १५५॥

## एक सौ छप्पनवाँ अध्याय

द्रव्य-शृद्धि

पुष्कर कहते हैं - परशुरामजी ! अब द्रव्योंकी शुद्धि बतलाऊँगा। मिट्टीका बर्तन पुन: पकानेसे शुद्ध होता है। किंतु मल-मूत्र आदिसे स्पर्श हो जानेपर वह पुन: पकानेसे भी शुद्ध नहीं होता। सोनेका पात्र यदि अपवित्र वस्तुओंसे छ जाय तो जलसे धोनेपर पवित्र होता है। ताँबेका बर्तन खटाई और जलसे शुद्ध होता है। काँसे और लोहेका बर्तन राखसे मलनेपर पवित्र होता है। मोती आदिकी शुद्धि केवल जलसे धोनेपर ही हो जाती है। जलसे उत्पन्न शङ्क आदिके बने बर्तनोंको, सब प्रकारके पत्थरके बने हुए पात्रकी तथा साग, रस्सी, फल एवं मूलकी और बाँस आदिके दलोंसे बनी हुई वस्तुओंकी शुद्धि भी इसी प्रकार जलसे धोनेमात्रसे हो जाती है। यज्ञकर्ममें यज्ञपात्रोंकी शुद्धि केवल दाहिने हाथसे कुशद्वारा मार्जन करनेपर ही हो जाती है। यी या वेलसे चिकने हुए पात्रोंकी शुद्धि गरम जलसे होती है। घरकी शुद्धि झाड़ने-बुहारने और लीपनेसे होती है। शोधन और प्रोक्षण करने (सींचने)-से वस्त्र शुद्ध होता है। रेहकी मिट्टी और जलसे उसका शोधन होता है। यदि बहत-से वस्त्रोंकी ढेरी ही किसी अस्पृश्य वस्तुसे छू जाय तो उसपर जल छिडक देनेमात्रसे उसकी शुद्धि मानी गयी है। काठके बने हुए पात्रोंकी शुद्धि काटकर छील देनेसे होती है। १-५॥

शय्या आदि संहत वस्तुओंके उच्छिष्ट आदिसे दूषित होनेपर प्रोक्षण (सींचने) मात्रसे उनकी शुद्धि होती है। घी-तेल आदिकी शुद्धि दो कुश-पत्रोंसे उत्पवन करने (उछालने) मात्रसे हो जाती है। शय्या, आसन, सवारी, सूप, छकड़ा, पुआल और लकड़ीकी शुद्धि भी सींचनेसे ही जाननी चाहिये। सींग और दाँतकी बनी हुई वस्तुओंकी शुद्धि पीली सरसों पीसकर लगानेसे होती है। नारियल और तुँबी आदि फलनिर्मित पात्रोंको शुद्धि गोपुच्छके बालोंद्वारा रगड्नेसे होती है। शङ्ख आदि हड्डोके पात्रोंकी शुद्धि सींगके समान ही पीली सरसंकि लेपसे होती है। गोंद, गुड, नमक कुसुम्भके फुल, कन और कपासकी शुद्धि धृषमें मुखानेसे होती है। नदीका जल सदा शुद्ध रहता है। बाजारमें बेचनेके लिये फैलायी हुई वस्तु भी शुद्ध मानी गयी है॥६-९॥

गौके मुँहको छोड़कर अन्य सभी अङ्ग शुद्ध हैं। घोड़े और बकरेके मुँह शुद्ध माने गये हैं। स्त्रियोंका मुख सदा शुद्ध है। दूध दुहनेके समय बछडोंका, पेडसे फल गिराते समय पक्षियोंका और शिकार खेलते समय कृत्तोंका मुँह भी शद माना गया है। भोजन करने, थुकने, सोने, पानी पीने, नहाने, सङ्कपर घूमने और वस्त्र पहननेके बाद अवश्य आचमन करना चाहिये। विलाव घूमने-फिरनेसे ही शुद्ध होता है। रजस्वला स्त्री चौथे दिन शुद्ध होती है। ऋतुस्नाता स्त्री पाँचवें दिन देवता और पितरोंके पूजनकार्यमें सम्मिलित होने योग्य होती है। शौचके बाद पाँच बार गुदामें, दस बार बायें हाथमें, फिर सात बार दोनों हाथोंमें, एक बार लिङ्गमें तथा पुनः दो-तीन बार हाथोंमें मिट्टी लगाकर धोना चाहिये। यह गृहस्थांके लिये शौचका विधान है। ब्रह्मचारी, वानप्रस्थी और संन्यासियोंके लिये गृहस्थकी अपेक्षा चौगुने शौचका विधान किया गया है॥१०-१४॥

टसरके कपड़ोंकी शुद्धि बेलके फलके गृदेसे होती है। अर्थात् उसे पानीमें घोलकर उसमें वस्त्रको डुबो दे और फिर साफ पानीसे धो दे। तीसी एवं सन आदिके सुतसे बने हुए कपड़ोंकी शुद्धिके लिये अर्थात् उनमें लगे हुए तेल आदिके

दागको छुड़ानेके लिये पीली सरसेंकि चूर्ण या | उसपर जलका छींटा देने मात्रसे बतायी गयी है। उबटनसे मिश्रित जलके द्वारा धोना चाहिये। मृगचर्म | फूलों और फलोंकी भी उनपर जल छिड़कने या मृगके रोमोंसे बने हुए आसन आदिकी शुद्धि मात्रसे पूर्णतः शुद्धि हो जाती है॥ १५-१६॥

इस प्रकार आदि आन्त्रेय महापुराजमें 'द्रव्य-जुद्धिका वर्णन' नामक एक सौ खप्पनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥१५६॥

- SISHERINO

### एक सौ सत्तावनवाँ अध्याय

### मरणाशीच तथा पिण्डदान एवं दाह-संस्कारकालिक कर्तव्यका कथन

पुष्कर कहते हैं - अब मैं 'प्रेतशुद्धि' तथा 'स्तिकाशुद्धि'का वर्णन करूँगा। सपिण्डोंमें अर्थात् मूल पुरुषकी सातवीं पीढ़ीतककी संतानोंमें मरणाशीच दस दिनतक रहता है। जननाशीच भी इतने ही दिनतक रहता है। परशुरामजी। यह ब्राह्मणोंके लिये अशौचकी बात बतलायी गयी। क्षत्रिय बारह दिनोंमें, वैश्य पंद्रह दिनोंमें तथा शुद्र एक मासमें शुद्ध होता है। यहाँ उस शुद्रके लिये कहा गया है, जो अनुलोमज हो अर्थात् जिसका जन्म उच्च जातीय अथवा सजातीय पितासे हुआ हो। स्वामीको अपने घरमें जितने दिनका अशीच लगता है, सेवकको भी उतने ही दिनोंका लगता है। क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्रोंका भी जननाशौच दस दिनका ही होता है ॥ १-३॥

परश्रामजी। ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्र इसी क्रमसे शुद्ध होते हैं। (किसी-किसीके मतमें) वैश्य तथा शुद्रके जननाशीचकी निवृत्ति पंद्रह दिनोंमें होती है। यदि बालक दाँत निकलनेके पहले ही मर जाय तो उसके जननाशीबकी सद्य:शुद्धि मानी गयी है। दाँत निकलनेके बाद चूडाकरणसे पहलेतककी मृत्युमें एक रातका अशौच होता है, यज्ञोपवीतके पहलेतक तीन रातका तथा उसके बाद दस रातका अशीच बताया गया है। तीन वर्षसे कमका शुद्र-बालक यदि मृत्युको प्राप्त हो तो पाँच दिनोंके बाद उसके अशौचकी निवृत्ति होती है। तीन वर्षके बाद मृत्य होनेपर बारह दिन बाद शुद्धि होती हैं तथा छ: वर्ष व्यतीत होनेके पश्चात् उसके मरणका अशीच एक मासके बाद निवृत्त होता है। कन्याओं में जिनका मुण्डन नहीं हुआ है, उनके मरणाशीचकी शुद्धि एक रातमें होनेवाली मानी गयी है और जिनका मुण्डन हो चुका है, उनकी मृत्यु होनेपर उनके बन्धु-बान्धव तीन दिन बाद शुद्ध होते हैं ॥४-८॥

जिन कन्याओंका विवाह हो चुका है, उनकी मृत्युका अशीच पितृकुलको नहीं प्राप्त होता। जो रित्रयाँ पिताके घरमें संतानको जन्म देती हैं, उनके उस जननाशौचकी शुद्धि एक रातमें होती है। किंतु स्वयं सुतिका दस रातमें ही शुद्ध होती है, इसके पहले नहीं। यदि विवाहित कन्या पिताके घरमें मृत्युको प्राप्त हो जाय तो उसके बन्ध-बान्धव निश्चय ही तीन रातमें शुद्ध हो जाते हैं। समान अशौचको पहले निवृत्त करना चाहिये और असमान अशीचको बादमें। ऐसा ही धर्मराजका वचन है। परदेशमें रहनेवाला पुरुष यदि अपने कुलमें किसीके जन्म या मरण होनेका समाचार सुने तो दस रातमें जितना समय शेष हो, उतने ही समयतक उसे अशीच लगता है। यदि दस दिन व्यतीत होनेपर उसे उक्त समाचारका ज्ञान हो, तो वह तीन राततक अशौचयुक्त रहता है तथा यदि एक वर्ष व्यतीत होनेके बाद उपर्युक्त बातोंकी जानकारी हो तो केवल स्नानमात्रसे

शुद्धि हो जाती है। नाना और आचार्यके मरनेपर भी तीन राततक अशौच रहता है॥९—१४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

परश्रामजी! यदि स्त्रीका गर्भ गिर जाय तो जितने मासका गर्भ गिरा हो, उतनी रातें बीतनेपर उस स्त्रीकी शुद्धि होती है। सपिण्ड ब्राह्मण-कुलमें मरणाशीच होनेपर उस कुलके सभी लोग सामान्यरूपसे दस दिनमें शुद्ध हो जाते हैं। क्षत्रिय बारह दिनमें, वैश्य पंद्रह दिनमें और शुद्र एक मासमें शुद्ध होते हैं। (प्रेत या पितरोंके ब्राद्धमें उन्हें आसन देनेसे लेकर अर्घ्यदानतकके कर्म करके उनके पूजनके पश्चात जब परिवेषण होता है, तब सपात्रक कर्ममें वहाँ ब्राह्मण भोजन कराया जाता है। ये ब्राह्मण पितरोंके प्रतिनिधि होते हैं। अपात्रक कर्ममें ब्राह्मणोंका प्रत्यक्ष भोजन नहीं होता तो भी पितर सुक्ष्मरूपसे उस अन्नको ग्रहण करते हैं। उनके भोजनके बाद वह स्थान उच्छिष्ट समझा जाता है:) उस उच्छिष्टके निकट ही वेदी बनाकर, उसका संस्कार करके, उसके ऊपर कश बिछाकर उन कुशोंपर ही पिण्ड निवेदन करे। उस समय एकाग्रचित्त हो. प्रेत अथवा पितरके नाम-गोत्रका उच्चारण करके ही उनके लिये पिण्ड अर्पित करे॥ १५-१७॥

जब ब्राह्मण लोग भोजन कर लें और धनसे उनका सत्कार या पूजन कर दिया जाय, तब नाम-गोत्रके उच्चारणपूर्वक उनके लिये अक्षत-जल छोड़े जायै। तदनन्तर चार अङ्गुल चौड़ा, उतना ही गहरा तथा एक बित्तेका लंबा एक गट्टा खोदा जाय। परशुराम! वहाँ तीन 'विकर्षु' (सूखे कंडोंके रखनेके स्थान) बनाये जायें और उनके समीप तीन जगह अग्नि प्रज्वलित की जाय। उनमें क्रमशः 'सोमाय स्वाहा', 'बहुये स्वाहा' तथा 'यमाय स्वाहा' मन्त्र बोलकर सोम, अग्नि तथा यमके लिये संक्षेपसे चार-चार या तीन-तीन आहुतियाँ दे। सभी वेदियोंपर सम्यग् विधिसे आहुति देनी चाहिये। फिर वहाँ पहलेकी ही भौति पृथक्-पृथक् पिण्ड-दान करे॥१८—२१॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

अत्र, दही, मधु तथा उड़दसे पिण्डकी पूर्ति करनी चाहिये। यदि वर्षके भीतर अधिक मास हो जाय तो उसके लिये एक पिण्ड अधिक देना चाहिये। अथवा बारहों मासके सारे मासिक श्राद्ध द्वादशाहके दिन ही पूरे कर दिये जायें। यदि वर्षके भीतर अधिक मासकी सम्भावना हो तो द्वादशाह श्राद्धके दिन ही उस अधिमासके निमित्त एक पिण्ड अधिक दे दिया जाय। संवत्सर पूर्ण हो जानेपर श्राद्धको सामान्य श्राद्धकी ही भाँति सम्पादित करे॥ २२—२४॥

सिपण्डीकरण श्राद्धमें प्रेतको अलग पिण्ड देकर बादमें उसीकी तीन पीढ़ियोंके पितरोंको तीन पिण्ड प्रदान करने चाहिये। इस तरह इन चारों पिण्डोंको बडी एकाग्रताके साथ अर्पित करना चाहिये। भुगुनन्दन! पिण्डोंका पूजन और दान करके 'पृथिवी ते पात्रम्०', 'ये समाना:०' इत्यादि मन्त्रोंके पाठपूर्वक यथोचित कार्य सम्पादन करते हुए प्रेत-पिण्डके तीन टुकड़ोंको क्रमश: पिता, पितामह और प्रपितामहके पिण्डोंमें ओड दे। इससे पहले इसी तरह प्रेतके अर्घ्यपात्रका पिता आदिके अर्घ्यपात्रोंमें मेलन करना चाहिये। पिण्डमेलन और पात्रमेलनका यह कर्म पृथक-पृथक करना उचित है। शुद्रका यह श्राद्धकर्म मन्त्ररहित करनेका विधान है। स्त्रियोंका सपिण्डीकरण ब्राद्ध भी उस समय इसी प्रकार (पूर्वोक्त रीतिसे) करना चाहिये॥ २५-२८॥

पितरोंका ब्राह्म प्रतिवर्ध करना चाहिये; किंतु प्रेतके लिये साबोदक कुम्भदान एक वर्षतक करे। वर्षाकालमें गङ्गाजीकी सिकताधाराकी सम्भव है गणना हो जाय, किंतु अतीत पितरोंकी गणना कदापि सम्भव नहीं है। काल निरन्तर गतिशील है, उसमें कभी स्थिरता नहीं आती; इसलिये कम अवश्य करे। प्रेत पुरुष देवत्वको प्राप्त हुआ हो या यातनास्थान (नरक)-में पड़ा हो, वह किये गये श्राद्धको वहाँ अवश्य पाता है। इसलिये मनुष्य प्रेतके लिये अथवा अपने लिये शोक न करते हुए ही उपकार (श्राद्धादि कर्म) करे॥ २९-३१॥

जो लोग पर्वतसे कृदकर, आगमें जलकर, गलेमें फाँसी लगाकर या पानीमें इबकर मस्ते हैं, ऐसे आत्मधाती और पतित मनुष्योंके मरनेका अशीच नहीं लगता है। जो बिजली गिरनेसे या युद्धमें अस्त्रोंके आधातसे मस्ते हैं, उनके लिये भी यही बात है। यति (संन्यासी), व्रती, ब्रह्मचारी, राजा, कारीगर और यजदीक्षित पुरुष तथा जो राजाकी आज्ञाका पालन करनेवाले हैं; ऐसे लोगोंको भी अशीच नहीं प्राप्त होता है। ये यदि प्रेतकी शवयात्रामें गये हों तो भी स्नानमात्र कर लें। इतनेसे ही उनकी शुद्धि हो जाती है। मैखून करनेपर और जलते हुए शबका धुओं लग जानेपर तत्काल स्नानका विधान है। मरे हुए ब्राह्मणके शवको शुद्रद्वारा किसी तरह भी न उठवाया जाय। इसी तरह शुद्रके शवको भी ब्राह्मणद्वारा कदापि न ठठवाये: क्योंकि वैसा करनेपर दोनोंको ही दोष लगता है। अनाथ ब्राह्मणके शवको ढोकर अन्त्येष्टिकर्मके लिये ले जानेपर मनुष्य स्वर्गलोकका

भागी होता है॥ ३२-३५॥

अनाथ प्रेतका दाह करनेके लिये काष्ट्र या लकडी देनेवाला मानव संग्राममें विजय पाता है। अपने प्रेत-बन्धको चितापर स्थापित एवं दग्ध कर उस चिताकी अपसव्य परिक्रमा करके समस्त भाई-बन्धु सवस्त्र स्नान करें और प्रेतके निमित्त तीन-तीन बार जलाञ्चलि दें। घरके दरवाजेपर जाकर पत्थरपर पैर रखकर (हाथ-पैर धो लें), अग्निमें अक्षत छोडें तथा नीमकी पत्ती चबाकर घरके भीतर प्रवेश करें। वहाँ उस दिन सबसे अलग पृथ्वीपर चटाई आदि बिछाकर सोवें। जिस घरका शव जलाया गया हो, उस घरके लोग उस दिन खरीदकर मैंगाया हुआ या स्वत: प्राप्त हुआ आहार ग्रहण करें। दस दिनोंतक प्रतिदिन एक-एकके हिसाबसे पिण्डदान करे। दसवें दिन एक पिण्ड देकर बाल बनवाकर मनुष्य शुद्ध होता है। दसवें दिन विद्वान पुरुष सरसों और तिलका अनुलेप लगाकर जलाशयमें गोता लगाये और स्नानके पश्चात् दूसरा नृतन वस्व-धारण करे। जिस बालकके दाँत न निकले हों, उसके मरनेपर या गर्भस्राव होनेपर उसके लिये न तो दाह-संस्कार करे और न जलाञ्जलि दे। शवदाहके पश्चात् चौथे दिन अस्थिसंचय करे। अस्थिसंचयके पद्यात् अङ्गरमर्शका विधान है॥ ३६-४२॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मरणाशीचका वर्णन' नामक एक सौ सत्तवनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १५७॥

### एक सौ अट्टावनवाँ अध्याय गर्भस्राव आदि सम्बन्धी अशौच

मतके अनुसार गर्भस्राव-जनित अशौचका वर्णन अथवा तीन रात्रियोंके द्वारा स्त्रियोंकी शुद्धि होती करूँगा। चौथे मासके स्नाव तथा पाँचवें, छठे हैं । सातवें माससे दस दिनका अशौच होता है। मासके गर्भपाततक यह नियम है कि जितने (प्रथमसे तीसरे मासतकके गर्भसावमें ब्राह्मणके

पुष्कर कहते हैं- अब मैं मनु आदि महर्षियोंके | महीनेपर गर्थस्खलन हो, उतनी ही रात्रियोंके द्वारा

<sup>&</sup>quot; मनुस्पृतिमें लिखा है —' राजिभ्यांसकुरपांचर्गकावे विकृद्धचति ।' (५। ६६) इसको टीकामें बुद्धकम्हने कहा है —' तृतीयमासाठाभृति गर्पसाने गर्भमासतृत्याहोरात्रैकातुर्वर्ण्यस्त्री विजुद्धपति। —अर्थात् तीसरे महीनेसे लेकर गर्भसाव होनेपर जितने महीनेका गर्भ हो. उतने

लिये तीन राततक अशृद्धि रहती है।') क्षत्रियके लिये चार रात्रि, वैश्यके लिये पाँच दिन तथा शद्रके लिये आठ दिनतक अशौचका समय है। सातवें माससे अधिक होनेपर सबके लिये बारह दिनोंकी अशुद्धि होती है। यह अशौच केवल स्त्रियोंके लिये कहा गया है। तात्पर्य यह कि माता ही इतने दिनोंतक अशुद्ध रहती है। पिताकी शद्धि तो स्नानमात्रसे हो जाती है ।। १-३॥

जो सपिण्ड पुरुष हैं, उन्हें छ: मासतक सद्य:-शाँच (तत्काल-शुद्धि) रहता है। उनके लिये स्नान भी आवश्यक नहीं है। किंतु सातवें और आठवें मासके गर्भपातमें सपिण्ड पुरुषोंको भी त्रिरात्र अशौच लगता है। जितने समयमें दाँत निकलते हैं, उतने मासतक यदि बालककी मृत्यू हो जाय तो सपिण्ड पुरुषोंको तत्काल शुद्धि प्राप्त होती है। चुडाकरणके पहले मृत्यू होनेपर उन्हें एक रातका अशौच लगता है। यज्ञोपवीतके पूर्व बालकका देहाबसान होनेपर सविण्डोंको तीन राततक अशौच प्राप्त होता है। इसके बाद मृत्यु होनेपर सपिण्ड पुरुषोंको दस रातका अशौच लगता है। दाँत निकलनेके पूर्व बालककी मृत्यु होनेपर माता-पिताको तीन रातका अशीच

प्राप्त होता है। जिसका चुडाकरण न हुआ हो, उस बालककी मृत्य होनेपर भी माता-पिताको उतने हो दिनोंका अशौच प्राप्त होता है। तीन वर्षसे कमकी आयुमें ब्राह्मण-बालककी मृत्य हो (और चुडाकरण न हुआ हो) तो सपिण्डोंकी शुद्धि एक रातमें होती है ॥ ४-६॥

क्षत्रिय-बालकके मरनेपर उसके सपिण्डोंकी शद्धि दो दिनपर, वैश्य-बालकके मरनेसे उसके सपिण्डोंकी तीन दिनपर और शुद्र-बालककी मृत्यु हो तो उसके सपिण्डॉकी पाँच दिनपर शुद्धि होती है। शुद्र बालक यदि विवाहके पहले मृत्युको प्राप्त हो तो उसे बारह दिनका अशीच लगता है। जिस अवस्थामें ब्राह्मणको तीन रातका अशौच देखा जाता है, उसीमें शुद्रके लिये बारह दिनका अशीच लगता है: क्षत्रियके लिये छ: दिन और वैश्यके लिये नौ दिनोंका अशीच लगता है। दो वर्षके बालकका अग्निद्वारा दाहसंस्कार नहीं होता। उसकी मृत्यु होनेपर उसे धरतीमें गाड़ देना चाहिये। उसके लिये बान्धवींको उदक-क्रिया (जलाजलि-दान) नहीं करनी चाहिये। अथवा जिसका नामकरण हो गया हो या जिसके दाँत निकल आये हों; उसका दाह-संस्कार तथा उसके

दिन-रातमें भारों अर्णीको स्त्रियों हुद्ध होती हैं।" कुलुकभट्टने यह नियम छः महोनितकके लिये बताया है और इसकी पुष्टिमें आदिपुराणका निम्माञ्चित रहोक उद्धत किया है —' पञ्चासाञ्चलरं यावद गर्थसावी अवेद यदि। तदा माससमैग्तासी दिवधैः रुद्धिरिध्यते ॥' मिताराग्रकारने स्मृतिकचनका उत्तेख करते हुए यह कहा है कि 'चौचे मासतक जो गर्थस्वतन होता है, वह 'साव' है और पौचवें, छठे मासमें जो साव होता है, उसे 'पात' कहते हैं; इसके ऊपर 'प्रसव' कहलात है। यथा-'आ चतुर्थाद भवेत्स्राव: पात: प्रश्नमपष्टवी:। अत कभ्ये प्रसृति: स्यात् ।' गर्भसावे भासतुल्या निकाः' इत्यादि वचनद्वारा याज्ञवलककोते भी उपर्युक्त मतको हो व्यक्त किया है । विराजका नियम तीन मासतक ही लागू होता है।

१. 'अत कथ्यं तु जात्युक्तमाशीचं तासु विद्यते।' (आदिपुराण) ग्रदे मासके बादसे अर्थात् सातवें माससे रिजयोको पूर्णजननाशीच (दस या बारह दिनका) लगता है। तीन मासके अंदर जो काव होता है, उसको 'आचिरकाव' कहा गया है; उसमें मरीचिका मत इस प्रकार है —' गर्भसूत्यां यक्तमासमितरे तुत्तमे त्रयः । राजन्ये तु चतु राजं गैरथे पक्षाहमेव च । अष्टाहेन तु शहस्य शुद्धिरेया प्रकोर्तिता।' इन श्लोकोंका भाव मूलके अनुवादमें आ गवा है।

२. मरीचिके मदमें माताको मास-संख्याके अनुसार और पिता आदिको तीन दिनका अशीध होता है। यह अशीच केवल गर्भपातको लक्ष्य करके कहा गया है। जन्मसम्बन्धो सुतक तो पूरा हो लगता है। इसमें "बातमृते मुठबाते या सांपण्डानां दशाहम्।" यह "हारोत-स्मृति'का वचन प्रमाण है

 <sup>&#</sup>x27;नुणामकृतचृद्धानां विशुद्धिनैशिको स्मृता।' (मनु० ५।६७)

निमित्त जलाञ्जलि-दान करना चाहिये। उपनयनके पश्चात् बालककी मृत्यु हो तो दस दिनका अशौच लगता है। जो प्रतिदिन अग्निहोत्र तथा तीनों वेदोंका स्वाध्याय करता है, ऐसा ब्राह्मण एक दिनमें ही शुद्ध हो जाता है'। जो उससे होन और हीनतर है, अर्थात जो दो अथवा एक वेदका स्वाध्याय करनेवाला है, उसके लिये तीन एवं चार दिनमें शुद्ध होनेका विधान है। जो अग्निहोत्रकर्मसे रहित है, वह पाँच दिनमें शुद्ध होता है। जो केवल 'ब्राह्मण' नामधारी है (वेदाध्ययन या अग्निहोत्र नहीं करता), वह दस दिनमें शुद्ध होता है॥ ७-११॥

गुणवान् ब्राह्मण सात दिनपर शुद्ध होता है. गुणवान् क्षत्रिय नौ दिनमें, गुणवान् वैश्य दस दिनमें और गुणवान् शुद्र बीस दिनमें शुद्ध होता है। साधारण ब्राह्मण दस दिनमें, साधारण क्षत्रिय बारह दिनमें, साधारण वैश्य पंद्रह दिनमें और साधारण शुद्र एक मासमें शुद्ध होता है। गुणोंकी अधिकता होनेपर, यदि दस दिनका अशीच प्राप्त हो तो वह तीन ही दिनतक रहता है, तीन दिनोंतकका अशौच प्राप्त हो तो वह एक ही दिन रहता है तथा एक दिनका अशौच प्राप्त हो तो उसमें तत्काल ही शुद्धिका विधान है। इसी प्रकार सर्वत्र कहा कर लेनी चाहिये। दास, छात्र, भृत्य और शिष्य-ये यदि अपने स्वामी अथवा गुरुके साथ रहते हों तो गुरु अथवा स्वामीकी मृत्य होनेपर इन सबको स्वामी एवं गुरुके कुटुम्बी-जनोंके समान ही पृथक्-पृथक् अशौच लगता है। जिसका अग्निसे संयोग न हो अर्थात् जो अग्निहोत्र

न करता हो, उसे सपिण्ड पुरुषोंकी मृत्यु होनेके बाद ही तुरंत अशौच लगता है; परंतु जिसके द्वारा नित्य अग्निहोत्रका अनुष्ठान होता हो, उस पुरुषको किसी कुटुम्बी या जाति-बन्धुकी मृत्यु होनेपर जब उसका दाह-संस्कार सम्पन्न हो जाता है. उसके बाद अशौच प्राप्त होता है॥१२--१६॥

सभी वर्णके लोगोंको अशौचका एक तिहाई समय बीत जानेपर शारीरिक स्पर्शका अधिकार प्राप्त हो जाता है। इस नियमके अनुसार बाह्मण आदि वर्ण क्रमश: तीन, चार, पाँच तथा दस दिनके अनन्तर स्पर्श करनेके योग्य हो जाते हैं। ब्राह्मण आदि वर्णोंका अस्थिसंचय क्रमशः चार, पाँच, सात तथा नौ दिनोंपर करना चाहिये॥ १७-१८॥

जिस कन्याका वाग्दान नहीं किया गया है (और चुडाकरण हो गया है), उसकी यदि वाग्दानसे पूर्व मृत्यु हो जाय तो बन्ध्-बान्धवींको एक दिनका अशीच लगता है। जिसका वाग्दान तो हो गया है, किंतु विवाह-संस्कार नहीं हआ है. उस कन्याके मरनेपर तीन दिनका अशीच लगता है। यदि ब्याही हुई बहिन या पुत्री आदिकी मृत्यु हो तो दो दिन एक रातका अशीच लगता है। कुमारी कन्याओंका वही गोत्र है, जो पिताका है। जिनका विवाह हो गया है, उन कन्याओंका गोत्र वह है, जो उनके पतिका है। विवाह हो जानेपर कन्याकी मृत्यु हो तो उसके लिये जलाञ्चलि-दानका कर्तव्य पितापर भी लाग होता है; पतिपर तो है ही। तात्पर्य यह कि विवाह होनेपर पिता और पित-दोनों कलोंमें जलदानकी क्रिया प्राप्त होती है। यदि दस दिनोंके

र. यहाँ दो वर्षकी आयुवाले बालकके दाइसंस्कार तथा उसके निमत कलाञ्चलि-दानका निषेध भी मिलता है और विधान भी। अव: यह समझना चाहिये कि किया जाय तो उससे मृत जीवका उपकार होता है और न किया जाय तो भी बान्धवींको कोई दोष नहीं लगता। (मनु० ५।७० को 'मन्वर्थ-मुखावली' टीका देखें।)

२. मनको प्राचीन पोथियोंमें इसी आजयका स्लोक चा. विसका उक्केष प्राथक्षिताध्यायके आशीच-प्रकरणमें २८-२९ स्लोकोंकी मितासरामें किया गया है। यह विधान केवल स्वाध्याय और ऑन्स्होजको सिद्धिके लिये है। संध्यावन्दन और अस-भोजन आदिके योग्य मुद्धि तो दस दिनके बाद ही होती है। जैसा कि यम आदिका बचन है—'उभवत्र दलाहानि कुलस्यानं न भज्यते।' इत्यादि।

बाद और चुडाकरणके पहले कन्याकी मृत्यु हो | तो माता-पिताको तीन दिनका अशौच लगता है और सपिण्ड पुरुषोंकी तत्काल ही शुद्धि होती है। चुडाकरणके बाद वाग्दानके पहलेतक उसकी मृत्यु होनेपर बन्ध्-बान्धवोंको एक दिनका अशीच लगता है। वाग्दानके बाद विवाहके पहलेतक उन्हें तीन दिनका अशौच प्राप्त होता है। तत्पञ्चात उस कन्याके भतीजोंको दो दिन एक रातका अशौच लगता है; किंतु अन्य सपिण्ड पुरुषोंकी तत्काल शुद्धि हो जाती है। ब्राह्मण सजातीय पुरुषोंके यहाँ जन्म-मरणमें सम्मिलित हो तो दस दिनमें शुद्ध होता है और क्षत्रिय, वैश्य तथा शुद्रके यहाँ जन्म-मृत्यमें सम्मिलित होनेपर क्रमशः छः, तीन तथा एक दिनमें शुद्ध होता है॥ १९--२३॥

यह जो अशौच-सम्बन्धी नियम निश्चित किया गया है, वह सपिण्ड पुरुषोंसे ही सम्बन्ध रखता है, ऐसा जानना चाहिये। अब जो औरस नहीं हैं, ऐसे पुत्र आदिके विषयमें बताऊँगा। औरस-भिन्न क्षेत्रज, दत्तक आदि पुत्रोंके मरनेपर तथा जिसने अपनेको छोडकर दूसरे पुरुषसे सम्बन्ध जोड़ लिया हो अथवा जो दूसरे पतिको छोडकर आयी हो और अपनी भार्या बनकर रहती रही हो, ऐसी स्त्रीके मरनेपर तीन रातमें अशीचको निवृत्ति होती है। स्वधर्मका त्याग करनेके कारण जिनका जन्म व्यर्थ हो गया हो, जो वर्णसंकर संतान हो अर्थात नीचवर्णके पुरुष और उच्चवर्णकी स्त्रीसे जिसका जन्म हुआ हो, जो संन्यासी बनकर इधर-उधर घूमते-फिरते रहे हों और जो अशास्त्रीय विधिसे विध-बन्धन आदिके द्वारा प्राणत्याग कर चुके हों, ऐसे लोगोंके निमित्त बान्धवोंको जलाञ्चलि-दान नहीं करना चाहिये: उनके लिये उदक-क्रिया निवृत्त हो जाती है। एक ही माताद्वारा दो पिताओंसे उत्पन्न जो दो भाई हों, उनके जन्ममें सपिण्ड

पुरुषोंको एक दिनका अशीच लगता है और मरनेपर दो दिनका। यहाँतक सपिण्डोंका अशौच बताया गया। अब 'समानोदक'का बता रहा हैं॥ २४ - २७॥

दाँत निकलनेसे पहले बालककी मृत्य हो जाय, कोई सपिण्ड पुरुष देशान्तरमें रहकर मरा हो और उसका समाचार सुना जाय तथा किसी असपिण्ड पुरुषकी मृत्यु हो जाय-तो इन सब अवस्थाओं में (नियत अशौचका काल विताकर) वस्त्रसहित जलमें ड्रबकी लगानेपर तत्काल ही शुद्धि हो जाती है। मृत्यु तथा जन्मके अवसरपर सपिण्ड पुरुष दस दिनोंमें शुद्ध होते हैं, एक कुलके असपिण्ड पुरुष तीन रातमें शुद्ध होते हैं और एक गोत्रवाले पुरुष स्नान करनेमात्रसे शुद्ध हो जाते हैं। सातवीं पीढीमें सपिण्डभावकी निवृत्ति हो जाती है और चौदहवीं पीढीतक समानोदक सम्बन्ध भी समाप्त हो जाता है। किसीके मतमें जन्म और नामका स्मरण न रहनेपर अर्थात् हमारे कुलमें अमुक पुरुष हुए थे, इस प्रकार जन्म और नाम दोनोंका ज्ञान न रहनेपर-समानोदकपाव निवृत्त हो जाता है। इसके बाद केवल गोत्रका सम्बन्ध रह जाता है। जो दलाह बीतनेके पहले परदेशमें रहनेवाले किसी जाति-बन्धुको मृत्युका समाचार सुन लेता है, उसे दशाहमें जितने दिन शेष रहते हैं, उतने ही दिनका अशीच लगता है। दशाह बीत जानेपर उक्त समाचार सुने तो तीन रातका अशौच प्राप्त होता है॥ २८-३२॥

वर्ष बीत जानेपर उक्त समाचार जात हो तो जलका स्पर्श करके ही मनुष्य शुद्ध हो जाता है। मामा, शिष्य, ऋत्विक् तथा बान्धवजनोंके मरनेपर एक दिन, एक रात और एक दिनका अशीच लगता है। मित्र, दामाद, पुत्रीके पुत्र, भानजे, साले और सालेके पुत्रके मरनेपर स्नानमात्र करनेका

विधान है। नानी, आचार्य तथा नानाकी मृत्यु होनेपर तीन दिनका अशौच लगता है। दुर्भिक्ष (अकाल) पडनेपर, समुचे राष्ट्रके ऊपर संकट आनेपर, आपत्ति-विपत्ति पड़नेपर तत्काल शुद्धि कही गयी है। यज्ञकर्ता, व्रतपरायण, ब्रह्मचारी, दाता तथा ब्रह्मवेत्ताकी तत्काल ही शुद्धि होती है। दान, यज्ञ, विवाह, युद्ध तथा देशव्यापी विप्लवके समय भी सद्य:शुद्धि ही बतायी गयी है। महामारी आदि उपद्रवमें मरे हुएका अशौच भी तत्काल ही निवृत्त हो जाता है। राजा, गाँ तथा ब्राह्मणद्वारा मारे गये मनुष्योंकी और आत्मवाती पुरुषोंकी मृत्यु होनेपर भी तत्काल ही शुद्धि कही गयी है ॥ ३३ - ३७ ॥

जो असाध्य रोगसे युक्त एवं स्वाध्यायमें भी असमर्थ है, उसके लिये भी तत्काल शुद्धिका ही विधान है। जिन महापापियोंके लिये अग्नि और जलमें प्रवेश कर जाना प्रायश्चित बताया गया है (उनका वह मरण आत्मधात नहीं है)। जो स्त्री अथवा पुरुष अपमान, क्रोध, स्नेह, तिरस्कार या भयके कारण गलेमें बन्धन (फाँसी) लगाकर किसी तरह प्राण त्याग देते हैं, उन्हें 'आत्मधाती' कहते हैं। वह आत्मधाती मनुष्य एक लाख वर्षतक अपवित्र नरकमें निवास करता है। जो अत्यन्त वृद्ध है, जिसे शौचाशौचका भी ज्ञान नहीं रह गया है, वह यदि प्राण त्याम करता है तो उसका अशौच तीन दिनतक ही रहता है। उसमें (प्रथम दिन दाह), दूसरे दिन अस्थिसंचय, तीसरे दिन जलदान तथा चौथे दिन श्राद्ध करना चाहिये। जो बिजली अथवा अग्निसे मस्ते हैं, उनके अशौचसे सपिण्ड पुरुषोंकी तीन दिनमें शुद्धि होती है। जो स्त्रियाँ पाखण्डका आत्रय लेनेवाली तथा पतिघातिनी हैं, उनकी मृत्युपर अशौच नहीं लगता और न उन्हें जलाञ्जलि पानेका ही अधिकार होता है। पिता-माता आदिकी मृत्य होनेका समाचार एक वर्ष बीत जानेपर भी प्राप्त हो तो सवस्त्र स्नान करके उपवास करे और विधिपूर्वक प्रेतकार्य (जलदान आदि) सम्पन्न करे॥ ३८-४३॥

जो कोई पुरुष जिस किसी तरह भी असपिण्ड शवको उठाकर ले जाय, वह वस्त्रसहित स्नान करके अग्निका स्पर्श करे और घी खा ले, इससे उसकी शुद्धि हो जाती है। यदि उस कुटुम्बका वह अन्न खाता है तो दस दिनमें ही उसकी शुद्धि होती है। यदि मृतकके घरवालोंका अन्न न खाकर उनके घरमें निवास भी न करे तो उसकी एक ही दिनमें शुद्धि हो जायगी। जो द्विज अनाथ ब्राह्मणके शवको ढोते हैं, उन्हें पग-पगपर अश्वमेध यञ्चका फल प्राप्त होता है और स्नान करनेमात्रसे उनकी शुद्धि हो जाती है। शुद्रके शवका अनुगमन करनेवाला ब्राह्मण तीन दिनपर शुद्ध होता है। मृतक व्यक्तिके बन्ध्-बान्धवीके साथ बैटकर शोक-प्रकाश या विलाप करनेवाला द्विज उस एक दिन और एक रातमें स्वेच्छासे दान और ब्राद्ध आदिका त्याग करे। यदि अपने घरपर किसी शुद्रा स्त्रीके बालक पैदा हो या शुद्रका मरण हो जाय तो तीन दिनपर घरके वर्तन-भाँडे निकाल फेंके और सारी भूमि लीप दे, तब शुद्धि होती है। सजातीय व्यक्तियोंके रहते हुए ब्राह्मण-शवको शुद्रके द्वारा न उठवाये। मुर्देको नहलाकर नृतन वस्त्रसे ढक दे और फुलॉसे उसका पूजन करके श्मशानकी ओर ले जाय। मुर्देको नंगे शरीर न जलाये। कफनका कुछ हिस्सा फाड़कर श्मशानवासीको दे देना चाहिये॥ ४४-५०॥

उस समय सगोत्र पुरुष शवको उठाकर चितापर चढावे। जो अग्निहोत्री हो, उसे विधिपूर्वक तीन अग्नियों (आहवनीय, गार्हपत्य और दाक्षिणाग्नि) द्वारा दग्ध करना चाहिये। जिसने अग्निकी स्थापना नहीं की हो, परंतु उपनयन-

संस्कारसे युक्त हो, उसका एक अग्नि (आहवनीय) द्वारा दाह करना चाहिये तथा अन्य साधारण मनुष्योंका दाह लौकिक अग्निसे करना चाहिये।\* 'अस्मात् त्वमभिजातोऽसि त्वदयं जायतां पुनः। असौ स्वर्गाय लोकाय स्वाहा।' इस मन्त्रको पढ़कर पुत्र अपने पिताके शवके मुखर्पे अग्नि प्रदान करे। फिर प्रेतके नाम और गोत्रका उच्चारण करके बान्धवजन एक-एक बार जल-दान करें। इसी प्रकार नाना तथा आचार्यके मरनेपर भी उनके उद्देश्यसे जलाञ्जलिदान करना अनिवार्य है। परंतु मित्र, ब्याही हुई बेटी-बहन आदि, भानजे, सशुर तथा ऋत्विज्के लिये भी जलदान करना अपनी इच्छापर निर्भर है। पुत्र अपने पिताके लिये दस दिनोंतक प्रतिदिन 'अपो नः शोश्चद अयम्' इत्यादि जलाञ्जलि दे। ब्राह्मणको दस पिण्ड, क्षत्रियको बारह पिण्ड, वैश्यको पंद्रह पिण्ड और शुद्रको तीस पिण्ड देनेका विधान है। पुत्र हो या पुत्री अथवा और कोई, वह पुत्रकी भौति मृत व्यक्तिको पिण्ड दे॥ ५१-५६॥

शवका दाह-संस्कार करके जब घर लौटे तो मनको बशमें रखकर द्वारपर खडा हो दाँतसे नीमकी पत्तियाँ चन्नाये। फिर आचमन करके अग्नि, जल, गोबर और पीली सरसोंका स्पर्श करे। तत्पश्चात् पहले पत्थरपर पैर रखकर धीर-धीरे घरमें प्रवेश करे। उस दिनसे बन्ध-बान्धवोंको क्षार नमक नहीं खाना चाहिये, मांस त्याग देना चाहिये। सबको भूमिपर शयन करना चाहिये। वे स्नान करके खरीदनेसे प्राप्त हुए अन्नको खाकर रहें। जो प्रारम्भमें दाह-संस्कार करे, उसे दस दिनोंतक सब कार्य करना चाहिये। अन्य अधिकारी

पुरुषोंके अभावमें ब्रह्मचारी ही पिण्डदान और जलाञ्जलि-दान करे। जैसे सपिण्डोंके लिये यह मरणाशौचकी प्राप्ति बतायी गयी है, उसी प्रकार जन्मके समय भी पूर्ण शुद्धिकी इच्छा रखनेवाले पुरुषोंको अशौचकी प्राप्ति होती है। मरणाशौच तो सभी सपिण्ड पुरुषोंको समानरूपसे प्राप्त होता है; किंतु जननाशीचकी अस्पृश्यता विशेषतः माता-पिताको ही लगती है। इनमें भी माताको ही जन्मका विशेष अशौच लगता है, वही स्पर्शके अधिकारसे विञ्चत होती है। पिता तो स्नान करनेमात्रसे शद्ध (स्पर्श करने योग्य) हो जाता 青月4四一年2月

पुत्रका जन्म होनेके दिन निश्चय ही श्राद्ध करना चाहिये। वह दिन श्राद्ध-दान तथा गौ, सुवर्ण आदि और वस्त्रका दान करनेके लिये डपयुक्त माना गया है। मरणका अशौच मरणके साथ और सुतकका सुतकके साथ निवृत्त होता है। दोनोंमें जो पहला अशीच है, उसीके साथ दूसरेकी भी शुद्धि होती है। जन्माशीचमें मरणाशीच हो अबवा मरणाशीचमें जन्माशीच हो जाय तो परणाशौचके अधिकारमें जन्माशौचको भी निवृत्त मानकर अपनी शुद्धिका कार्य करना चाहिये। जन्माशीचके साथ भरणाशीचकी निवृत्ति नहीं होती। यदि एक समान दो अशौच हों (अर्थात जन्म-सुतकमें जन्म-सुतक और मरणाशीचमें मरणाशीच पड जाय) तो प्रथम अशीचके साथ दूसरेको भी समाप्त कर देना चाहिये और यदि असमान अशौच हो (अर्थात् जन्माशौचमें मरणाशौच और मरणाशौचमें जन्माशौच हो) तो द्वितीय अशौचके साथ प्रथमको निवृत्त करना चाहिये --ऐसा धर्मराजका कथन है। मरणाशौचके भीतर

<sup>\*</sup> देवल-स्मृतिमें लिखा है कि 'बाण्डालको अग्नि, अपवित्र अग्नि, सृतिका-गृहको अग्नि, पतितके परको अग्नि तथा बिताको अग्नि — इन्हें जिष्ट पुरुषको नहीं ग्रहण करना चाहिये। अतः सौकिक अग्नि सेते समय उपर्युक्त अग्नियोंको स्थाग देना चाहिये। <sup>\*</sup>चाण्डालाग्निरमेध्याग्निः सृतिकाग्निश्च कर्हिचित्। पतिताग्निश्चिताःश्च न शिष्टग्रहणोविताः ॥

दूसरा मरणाशीच आनेपर वह पहले अशीचके साथ निवृत्त हो जाता है। गुरु अशौचसे लघु अशौच बाधित होता है; लघुसे गुरु अशौचका बाध नहीं होता। मृतक अथवा सुतकमें यदि अन्तिम रात्रिके मध्यभागमें दूसरा अशौच आ पड़े तो उस शेष समयमें ही उसकी भी निवृत्ति हो जानेके कारण सभी सपिण्ड पुरुष शुद्ध हो जाते हैं। यदि रात्रिके अन्तिम भागमें दूसरा अशौच आवे तो दो दिन अधिक बीतनेपर अशीचकी निवृत्ति होती है तथा यदि अन्तिम

यत्रि बिताकर अन्तिम दिनके प्रात:काल अशौचान्तर प्राप्त हो तो तीन दिन और अधिक बीतनेपर सपिण्डॉकी शुद्धि होती है। दोनों ही प्रकारके अशीचोंमें दस दिनोंतक उस कुलका अत्र नहीं खाया जाता है। अशौचमें दान आदिका भी अधिकार नहीं रहता। अशौचमें किसीके यहाँ भोजन करनेपर प्रावश्चित्त करना चाहिये। अनजानमें भोजन करनेपर पातक नहीं लगता, जान-बूझकर खानेवालेको एक दिनका अशौच प्राप्त होता \$11 87-8911

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'जनन-मरणके अशीचका वर्णन' नामक एक सी अद्वावनवीं अध्याय पूरा हुआ ॥ १५८ ॥

## एक सौ उनसठवाँ अध्याय असंस्कृत आदिकी शुद्धि

पुष्कर कहते हैं- मृतकका दाह-संस्कार हुआ हो या नहीं, यदि श्रीहरिका स्मरण किया जाय तो उससे उसको स्वर्ग और मोक्ष-दोनोंकी प्राप्ति हो सकती है। पुतककी हड़ियोंको गङ्गाजीके जलमें डालनेसे उस प्रेत (मृत व्यक्ति)-का अभ्युदय होता है। मनुष्यकी हड्डी जबतक गङ्गाजीके जलमें स्थित रहती है, तबतक उसका स्वर्गलोकमें निवास होता है। अत्मत्यागी तथा पतित मनुष्येकि लिये यद्यपि पिण्डोदक-क्रियाका विधान नहीं है तथापि गङ्गाजीके जलमें उनकी हिड्डयोंका डालना भी उनके लिये हितकारक ही है। उनके उद्देश्यसे दिया हुआ अत्र और जल आकाशमें लीन हो जाता है। पतित प्रेतके प्रति महान् अनुग्रह करके उसके लिये 'नारायण-बलि' करनी चाहिये। इससे वह उस अनुग्रहका फल भोगता है।

कमलके सदश नेत्रवाले भगवान् नारायण अविनाशी हैं, अत: उन्हें जो कुछ अर्पण किया जाता है, उसका नाश नहीं होता। भगवान् जनार्दन जीवका पतनसे त्राण (उद्धार) करते हैं, इसलिये वे ही दानके सर्वोत्तम पात्र हैं ॥ १-५॥

निश्चय ही नीचे गिरनेवाले जीवोंको भी भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले एकमात्र श्रीहरि ही हैं। 'सम्पूर्ण जगतुके लोग एक-न-एक दिन मरनेवाले हैं '-यह विचारकर सदा अपने सच्चे सहायक धर्मका अनुष्ठान करना चाहिये। पतिस्रता पत्नीको छोड़कर दूसरा कोई बन्ध्-बान्धव मरकर भी मरे हुए मनुष्यके साथ नहीं जा सकता; क्योंकि यमलोकका मार्ग सबके लिये अलग-अलग है। जीव कहीं भी क्यों न जाय, एकमात्र धर्म ही उसके साथ जाता है। जो काम कल

१. 'सस्कृतस्यासंस्कृतस्य स्वर्गो मोक्षो हरिस्मृते:।'

<sup>(</sup>अस्तिक १५९ ११)

<sup>&#</sup>x27;मरनेवाला मनुष्य मरनेके समय गर्दि भगवजामका उच्चारण या भगवतमरण कर ले, तब तो उसे भगवतप्राप्ति अवस्य होती है: परंतु यदि उसके उदेश्यमे भगवत्म्माण किया जाय तो उससे भी उसको स्वर्ग और मोक्ष सुलभ हो सकते हैं।"

२ 'गङ्कातोये नरस्यास्थि यावनावद् दिवि स्थिति:।'

<sup>(</sup>अग्निक १५९।२)

करना है, उसे आज ही कर ले; जिसे दोपहर बाद करना है, उसे पहले ही पहरमें कर ले: क्योंकि मृत्यु इस बातकी प्रतीक्षा नहीं करती कि इसका कार्य पुरा हो गया है या नहीं? मन्ध्य खेत-बारी, बाजार-हाट तथा घर-द्वारमें फैसा होता है, उसका मन अन्यत्र लगा होता है; इसी दशामें जैसे असावधान भेडको सहसा भेडिया आकर उठा ले जाय, वैसे ही मृत्यु उसे लेकर चल देती है। कालके लिये न तो कोई प्रिय है. न द्वेषका पात्र\*॥६-१०॥

आयुष्य तथा प्रारम्भकर्म क्षीण होनेपर वह हठात् जीवको हर ले जाता है। जिसका काल नहीं आया है, वह सैकड़ों बाणोंसे घायल होनेपर भी नहीं मरता तथा जिसका काल आ पहुँचा है. वह कुशके अग्रभागसे ही छू जाय तो भी जीवित लिये शोक त्याग देना चाहिये॥११-१४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'असंस्कृत आदिको शुद्धिका वर्णन' नामक एक सी उनसक्ती अध्याय पूरा हुआ॥ १५९॥

の方を対象へへ

## एक सौ साठवाँ अध्याय

#### वानप्रस्थ-आश्रम

संन्यासियोंके धर्मका जैसा वर्णन करता है, सूनो । सिरपर जटा रखना, प्रतिदिन अग्निहोत्र करना, धरतीपर सोना और मुगचर्म धारण करना, वनमें रहना, फल, मूल, नीवार (तित्री) आदिसे जीवन-निर्वाह करना, कभी किसीसे कुछ भी दान न लेना, तीनों समय स्नान करना, ब्रह्मचर्यव्रतके पालनमें तत्पर रहना तथा देवता और अतिथियोंकी पूजा करना-यह सब वानप्रस्थीका धर्म है।

पुष्कर कहते हैं - अब मैं बानप्रस्थ और | गृहस्थ पुरुषको उचित है कि अपनी संतानकी संतान देखकर वनका आश्रय ले और आयुका तृतीय भाग वनवासमें ही बितावे। उस आश्रममें वह अकेला रहे या पत्नीके साथ भी रह सकता है। (परंतु दोनों ब्रह्मचर्यका पालन करें।) गर्मीके दिनोंमें पञ्चाग्निसेवन करे। वर्षाकालमें खुले आकाशके नीचे रहे। हेमन्त-ऋतुमें रातभर भीगे कपड़े ओढकर रहे। (अथवा जलमें रहे।) शक्ति रहते हुए वानप्रस्थीको इसी प्रकार उग्र तपस्या करनी

नहीं रहता। जो मृत्युसे ग्रस्त है, उसे औषध और

मन्त्र आदि नहीं बचा सकते। जैसे बछड़ा गौओंके

झुंडमें भी अपनी मौंके पास पहुँच जाता है, उसी

प्रकार पूर्वजन्मका किया हुआ कर्म जन्मान्तरमें भी कर्ताको अवश्य ही प्राप्त होता है। इस जगत्का

आदि और अन्त अव्यक्त है, केवल मध्यकी

अवस्था ही व्यक्त होती है। जैसे जीवके इस शरीरमें

कमार तथा यौवन आदि अवस्थाएँ क्रमश: आती

रहती हैं, उसी प्रकार मृत्युके पश्चात् उसे दूसरे

शरीरकी भी प्राप्ति होती है। जैसे मनुष्य (पुराने

वस्त्रको त्यागकर) दूसरे नृतन वस्त्रको धारण

करता है, उसी प्रकार जीव एक शरीरको छोड़कर

दूसरेको ग्रहण करता है। देहधारी जीवात्मा सदा

अवध्य है, वह कभी मरता नहीं; अत: मृत्युके

हरिर्धुवम् । दृष्टा लोकान् त्रियमाणान् सहायं धर्ममाचरेत्। भृतिमुक्त्यादिप्रद मुद्रम् । जायवर्जे हि सर्वस्य याम्यः पन्या विभिग्नते। वज्ञक्कामिनम् । ब:कार्यमद्य कुर्वति पूर्वाहे चाऽऽपराहिकम् ॥ गच्छति । न कालस्य प्रियः कश्चिद् द्वेष्यश्चास्य न विद्यते ॥ वकावारममसाध

चाहिये। वानप्रस्थसे फिर गृहस्थ-आश्रममें न लेकर सामनेकी दिशाकी ओर जाय अर्थात् पीछे लौटे। विपरीत या कुटिल गतिका आश्रय न न लौटकर आगे बढता रहे\*॥१-५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'वानप्रस्थाश्रमका वर्णन' नामक एक सी साठवीं अध्याय पूरा हुआ॥ १६०॥

#### no supplement एक सौ इकसठवाँ अध्याय संन्यासीके धर्म

पुष्कर कहते हैं - अब मैं ज्ञान और मोक्ष आदिका साक्षात्कार करानेवाले संन्यास-धर्मका वर्णन करूँगा। आयुके चौथे भागमें पहुँचकर, सब प्रकारके सङ्गसे दूर हो संन्यासी हो जाय। जिस ित वैराग्य हो, उसी दिन घर छोडकर चल दे-संन्यास ले ले। प्राजापत्य इष्टि (यज्ञ) करके रार्वस्वकी दक्षिणा दे दे तथा आहवनीयादि अग्नियोंको अपने-आपमें आरोपित करके ब्राह्मण घरसे निकल जाय। संन्यासी सदा अकेला ही विचरे। भोजनके लिये ही गाँवमें जाय। शरीरके प्रति उपेक्षाभाव रखे। अत्र आदिका संग्रह न करे। मननशील रहे। ज्ञान-सम्पन्न होवे। कपाल (मिडी आदिका खप्पर) ही भोजनपात्र हो, वृक्षकी जड ही निवास-स्थान हो, लैंगोटीके लिये मैला-कचैला वस्त्र हो, साथमें कोई सहायक न हो तथा सबके प्रति समताका भाव हो-यह जीवन्मक प्रथका लक्षण है। न तो मरनेकी इच्छा करे, न जीनेकी-जीवन और मृत्यमेंसे किसीका अभिनन्दन न करे॥१-५॥

जैसे सेवक अपने स्वामोको आजाकी प्रतीक्षा करता है, उसी प्रकार वह प्रारव्धवश प्राप्त होनेवाले काल (अन्तसमय)-की प्रतीक्षा करता रहे। मार्गपर दृष्टिपात करके पाँव रखे अर्थात रास्तेमें कोई कीडा-मकोडा, हड़ी, केश आदि तो नहीं है, यह भलीभौति देखकर पैर रखे। पानीको वाणी बोले। मनसे दोष-गुणका विचार करके कोई कार्य करे। लौकी, काठ, मिट्टी तथा बाँस-ये ही संन्यासीके पात्र हैं। जब गृहस्थके घरसे धुओं निकलना बंद हो गया हो, मुसल रख दिया गया हो, आग बुझ गयी हो, घरके सब लोग भोजन कर चुके हों और जूँठे शराव (मिट्रीके प्याले) फेंक दिये गये हों, ऐसे समयमें संन्यासी प्रतिदिन भिक्षाके लिये जाय। भिक्षा पाँच प्रकारको मानी गयी है-मधुकरो (अनेक घरोंसे थोडा-थोडा अत्र माँग लाना), असंक्लुस (जिसके विषयमें पहलेसे कोई संकल्प या निश्चय न हो, ऐसी भिक्षा), प्राक्प्रणीत (पहलेसे तैयार रखी हुई भिक्षा), अयाचित (बिना माँगे जो अन्न प्राप्त हो जाय, वह) और तत्काल उपलब्ध (भोजनके समय स्वत:प्राप्त)। अथवा करपात्री होकर रहे-अर्घात हाथहीमें लेकर भोजन करे और हाथमें ही पानी पीये। दूसरे किसी पात्रका उपयोग न करे। पात्रसे अपने हाथरूपी पात्रमें भिक्षा लेकर उसका उपयोग करे। मनुष्योंकी कर्मदोषसे प्राप्त होनेवाली यमयातना और नरकपात आदि गतिका चिन्तन करे ॥ ६—१०॥

जिस किसी भी आश्रममें स्थित रहकर मनुष्यको शृद्धभावसे आश्रमोचित धर्मका पालन करना चाहिये। सब भूतोंमें समान भाव रखे। केवल आश्रम-चिह्न धारण कर लेना ही धर्मका कपड़ेसे छानकर पीये। सत्यसे पवित्र की हुई हेतू नहीं है (उस आश्रमके लिये विहित कर्तव्यका

<sup>&</sup>quot; तात्पर्य यह कि पीछे गृहस्थकी ओर न लौटकर आगे संन्यासकी दिलामें बढ़ता चले।

पालन करनेसे ही धर्मका अनुष्ठान होता है)। निर्मलीका फल यद्यपि पानीमें पडनेपर उसे स्वच्छ बनानेवाला है, तथापि केवल उसका नाम लेनेमात्रसे जल स्वच्छ नहीं हो जाता। इसी प्रकार आश्रमके लिङ्ग धारणमात्रसे लाभ नहीं होता, विहित धर्मका अनुष्ठान करना चाहिये। अज्ञानवश संसार-बन्धनमें बँधा हुआ द्विज लेंगड़ा. लुला. अंधा और बहरा क्यों न हो, यदि कटिलतारहित संन्यासी हो जाय तो वह सत् और असत्-सबसे मुक्त हो जाता है। संन्यासी दिन या रातमें विना जाने जिन जीवोंकी हिंसा करता है, उनके वधरूप पापसे शुद्ध होनेके लिये वह स्नान करके छ: बार प्राणायाम करे। यह शरीररूपी गृह हड्डीरूपी खंभोंसे युक्त है, नाडीरूप रस्सियोंसे बैंधा हुआ है, मांस तथा रक्तसे लिपा हुआ और चमडेसे छाया गया है। यह मल और मुजसे भरा हुआ होनेके कारण अत्यन्त दुर्गन्थपूर्ण है। इसमें बुढापा तथा शोक व्याप्त हैं। यह अनेक रोगोंका घर और भूख-प्याससे आतुर रहनेवाला है। इसमें रजोगुणका प्रभाव अधिक है। यह अनित्य-विनाशशील एवं पृथिवी आदि पाँच भूतोंका निवास-स्थान है; विद्वान् पुरुष इसे त्याग दे-अर्थात् ऐसा प्रयत्न करे, जिससे फिर देहके बन्धनमें न आना पड़े॥ ११-१६॥

धृति, क्षमा, दम (मनोनिग्रह), चोरी न करना, बाहर-भीतरसे पवित्र रहना, इन्द्रियोंको वशमें रखना, लजा\*, विद्या, सत्य तथा अक्रोध (क्रोध न करना) —ये धर्मके दस लक्षण हैं। संन्यासी चार प्रकारके होते हैं - कुटीचक, बहुदक, हंस और परमहंस। इनमें जो-जो पिछला है, वह पहलेकी अपेक्षा उत्तम है। योगयुक्त संन्यासी पुरुष एकदण्डी हो या त्रिदण्डी, वह बन्धनसे मुक्त हो जाता है। अहिंसा, सत्य, अस्तेय (चोरीका

अभाव), ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह (संग्रह न रखना) - ये पाँच 'यम' हैं। शौच, संतोष, तप, स्वाध्याय और ईश्वरको आराधना—ये पाँच 'नियम' हैं। योगयुक्त संन्यासीके लिये इन सबका पालन आवश्यक है। पद्मासन आदि आसनोंसे उसको बैठना चाहिये॥ १७ - २०॥

प्राणायाम दो प्रकारका है-एक 'सगर्भ' और दूसरा 'अगर्भ'। मन्त्रजप और ध्यानसे युक्त प्राणायाम 'सगर्भ' कहलाता है और इसके विपरीत जप-ध्यानरहित प्राणायामको 'अगर्भ' कहते हैं। पूरक, कुम्भक तथा रेचकके भेदसे प्राणायाम तीन प्रकारका होता है। वायुको भीतर भरनेसे 'पुरक' प्राणायाम होता है, उसे स्थिरतापूर्वक रोकनेसे 'कुम्भक' होता है और फिर उस वायुको बाहर निकालनेसे 'रेचक' प्राणायाम कहा गया है। मात्राभेदसे भी वह तीन प्रकारका है-बारह मात्राका, चौबीस मात्राका तथा छत्तीस मात्राका। इसमें उत्तरोत्तर श्रेष्ठ है। ताल या हस्य अक्षरको 'मात्रा' कहते हैं। प्राणायाममें 'प्रणव' आदि मन्त्रका धीरे-धीरे जप करे। इन्द्रियोंके संयमको 'प्रत्याहार' कहा गया है। जप करनेवाले साधकोंद्वारा जो ईश्वरका चिन्तन किया जाता है, उसे 'ध्यान' कहते हैं; मनको धारण करनेका नाम 'धारणा' है: ब्रह्ममें स्थितिको 'समाधि' कहते हैं॥ २१ -- २४॥

'यह आत्मा परब्रह्म है: ब्रह्म-सत्य, ज्ञान और अनन्त है: ब्रह्म विज्ञानमय तथा आनन्दस्वरूप है; वह बहा तू है; वह बहा मैं हूँ; परब्रहा परमात्मा प्रकाशस्वरूप है; वही आत्मा है, वासुदेव है, नित्यमुक्त है; वही 'ओ३म्' शब्दवाच्य सिच्चदानन्द्यन ब्रह्म है; देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, प्राण और अहंकारसे रहित तथा जाग्रत, स्वप्न एवं सुषुप्ति आदिसे मुक्त जो तुरीय तत्त्व है, वही

<sup>&</sup>quot; मनुस्मृतिमें 'ही:' के स्थानमें 'भी:' पाट है।'भी 'का अर्थ है—शास्त्र आदिके तत्त्वका ज्ञान।

ब्रह्म है; वह नित्य शुद्ध-बृद्ध-मुक्तस्वरूप है; सत्य, आनन्दमय तथा अद्वैतरूप है: सर्वत्र व्यापक, अविनाशी ज्योति:स्वरूप परब्रह्म ही श्रीहरि है और वह मैं हैं: आदित्यमण्डलमें जो वह ज्योतिर्मय पुरुष है, वह अखण्ड प्रणववाच्य परमेश्वर मैं हैं'-इस प्रकारका सहज बोध ही ब्रह्ममें स्थितिका सुचक है। २५ - २८ ई।।

जो सब प्रकारके आरम्भका त्यागी है-अर्थात् जो फलासकि एवं अहंकारपूर्वक किसी कर्मका आरम्भ नहीं करता-कर्तृत्वाभिमानसे है। २९-३१।

ज्ञन्य होता है, दु:ख-सुखर्में समान रहता है, सबके प्रति क्षमाभाव रखनेवाला एवं सहनशील होता है, वह भावशुद्ध ज्ञानी मनुष्य ब्रह्माण्डका भेदन करके साक्षात ब्रह्म हो जाता है। यतिको चाहिये कि वह आषाढकी पूर्णिमाको चातुर्मास्यव्रत प्रारम्भ करे। फिर कार्तिक शुक्ला नवमी आदि तिथियोंसे विचरण करे। ऋतुओंकी संधिके दिन मुण्डन करावे। संन्यासियोंके लिये ध्यान तथा प्राणायाम ही प्रायश्चित

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'यतिधर्मका वर्णन' नामक एक सी इकसवर्गे अध्याप पूरा हुआ॥१६१॥

#### and the same एक सौ बासठवाँ अध्याय

#### धर्मशास्त्रका उपदेश

पुष्कर कहते हैं- मन्, विष्णु, याज्ञवल्क्य, हारीत, अत्रि, यम, अङ्गिरा, वसिष्ठ, दक्ष, संवर्त, शातातप, पराशर, आपस्तम्ब, उशना, व्यास, कात्यायन, बृहस्पति, गौतम, शङ्ख और लिखित— इन सबने धर्मका जैसा उपदेश किया है, वैसा ही मैं भी संक्षेपसे कहुँगा, सुनो। यह धर्म भोग और मोक्ष देनेवाला है। वैदिक कर्म दो प्रकारका है-एक 'प्रवृत्त' और दूसरा 'निवृत्त'। कामनायुक्त कर्मको 'प्रवृत्तकर्म' कहते हैं। ज्ञानपूर्वक निष्कामभावसे जो कर्म किया जाता है, उसका नाम 'निवृत्तकर्म' है। वेदाभ्यास, तप, ज्ञान, इन्द्रियसंयम, अहिंसा तथा गुरुसेवा-ये परम उत्तम कर्म नि:श्रेयस (मोक्षरूप कल्याण)-के साधक हैं। इन सबमें भी आत्मजान सबसे उत्तम बताया गया है॥ १-५॥

वह सम्पूर्ण विद्याओंमें श्रेष्ठ है। उससे अमृतत्वकी प्राप्ति होती है। सम्पूर्ण भूतोंमें आत्माको और

जो आत्माका ही यजन (आराधन) करता है, वह स्वाराज्य-अर्थात् मोक्षको प्राप्त होता है। आत्मज्ञान तथा राम (मनोनिग्रह)-के लिये सदा यत्नशील रहना चाहिये। यह सामर्थ्य या अधिकार द्विजमात्रको-विशेषतः ब्राह्मणको प्राप्त है। जो वेद-शास्त्रके अर्थका तत्त्वज्ञ होकर जिस-किसी भी आश्रममें निवास करता है, वह इसी लोकमें रहते हुए ब्रह्मभावको प्राप्त हो जाता है। (यदि नया अन्न तैयार हो गया हो तो) श्रावण मासकी पूर्णिमाको अथवा श्रवणनक्षत्रसे युक्त दिनको अथवा हस्तनक्षत्रसे युक्त श्रावण शुक्ला पञ्चमीको अपनी शाखाके अनुकूल प्रचलित गृह्यसूत्रकी विधिके अनुसार वेदोंका नियमपूर्वक अध्ययन प्रारम्भ करे। यदि त्रावणमासमें नयी फसल तैयार न हो तो जब वह तैयार हो जाय तभी भाइपदमासमें श्रवणनक्षत्रयुक्त दिनको वेदोंका उपाकर्म करे। (और उस समयसे लेकर लगातार आत्मामें सम्पूर्ण भूतोंको समानभावसे देखते हुए साढ़े चार मासतक वेदोंका अध्ययन चालू रखे\*।) फिर पौषमासमें रोहिणीनक्षत्रके दिन अथवा अष्टका तिथिको नगर या गाँवके बाहर जलके समीप अपने गृह्योक्त विधानसे वेदाध्ययनका उत्सर्ग (त्याग) करे। (यदि भाइपदमासमें वेदाध्ययन प्रारम्भ किया गया हो तो माघ शुक्ला प्रतिपदाको उत्सर्जन करना चाहिये - ऐसा मनुका (४।९७) कथन है।)॥६-१० है॥

शिष्य, ऋत्विज्, गुरु और बन्धुजन-इनको मृत्यु होनेपर तीन दिनतक अध्ययन बंद रखना चाहिये। उपाकमं (वेदाध्ययनका प्रारम्भ) और उत्सर्जन (अध्ययनकी समाप्ति) जिस दिन हो, उससे तीन दिनतक अध्ययन बंद रखना चाहिये। अपनी शाखाका अध्ययन करनेवाले विद्वानकी मृत्यु होनेपर भी तीन दिनोंतक अनध्याय रखना उचित है। संध्याकालमें, भेघकी गर्जना होनेपर, आकाशमें उत्पात-सूचक शब्द होनेपर, भूकम्प और उल्कापात होनेपर, मन्त्र-ब्राह्मणात्मक वेदको समाप्ति होनेपर तथा आरण्यकका अध्ययन करनेपर एक दिन और एक रात अध्ययन बंद रखना चाहिये। पूर्णिमा, चतुर्दशी, अष्टमी तथा चन्द्रग्रहण-सूर्यग्रहणके दिन भी एक दिन-रातका अनध्याय रखना उचित है। दो ऋतओंकी संधिमें आयो हुई प्रतिपदा तिथिको तथा श्राद्ध-भोजन एवं श्राद्धका प्रतिग्रह स्वीकार करनेपर भी एक दिन-रात अध्ययन बंद रखे। यदि स्वाध्याय करनेवालॉके बीचमें कोई पशु, मेढक, नेबला, कुत्ता, सर्प,

विलाव और चुहा आ जाय तो एक दिन-रातका अनध्याय होता है॥ ११-१४॥

जब इन्द्रध्वजको पताका उतारी जाय, उस दिन तथा जब इन्द्रध्वज फहराया जाय, उस दिन भी पूरे दिन-रातका अनध्याय होना चाहिये। कुत्ता, सियार, गदहा, उल्लू, सामगान, बाँस तथा आर्त प्राणीका शब्द सुनायी देनेपर, अपवित्र वस्त्, मुदां, शुद्र, अन्त्यज, श्मशान और पतित मनुष्य-इनका सानिध्य होनेपर, अशुभ ताराओंमें, बारंबार बिजली चमकने तथा बारंबार मेघ-गर्जना होनेपर तात्कालिक अनध्याय होता है। भोजन करके तथा गीले हाथ अध्ययन न करे। जलके भीतर, आधी रातके समय, अधिक आँधी चलनेपर भी अध्ययन बंद कर देना चाहिये। धुलकी वर्षा होनेपर, दिशाओंमें दाह होनेपर, दोनों संध्याओंके समय कुहासा पड़नेपर, चोर या राजा आदिका भय प्राप्त होनेपर तत्काल स्वाध्याय बंद कर देना चाहिये। दौडते समय अध्ययन न करे। किसी प्राणीपर प्राणबाधा उपस्थित होनेपर और अपने घर किसी श्रेष्ठ पुरुषके पधारनेपर भी अनध्याय रखना उचित है। गदहा, ऊँट, रथ आदि सवारी, हाथी, घोडा, नौका तथा वृक्ष आदिपर चढनेके समय और ऊसर या परुभूमिमें स्थित होकर भी अध्ययन बंद रखना चाहिये। इन सैतीस प्रकारके अनध्यार्वीको तात्कालिक (केवल उसी समयके लिये आवश्यक) माना गया है॥ १५-१८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'धर्मशास्त्रका वर्णन' नामक एक सौ पासतवी अध्याप पूरा हुआ॥ १६२॥

# एक सौ तिरसठवाँ अध्याय

श्राद्धकल्पका वर्णन

पुष्कर कहते हैं -- परशुराम! अब मैं भोग श्राद्धकर्ता पुरुष मन और इन्द्रियोंको वशमें और मोक्ष प्रदान करनेवाले श्राद्धकल्पका वर्णन रखकर, पवित्र हो, श्राद्धसे एक दिन पहले करता हूँ, सावधान होकर श्रवण कीजिये। ब्राह्मणोंको निमन्त्रित करे। उन ब्राह्मणोंको भी

<sup>\*</sup> भनुजीका कथन है—'युक्तरसन्दांत्यधीयीत मासान् विज्ञोऽर्धपश्चमान्।' (यनु० ४।९५)

<sup>1362</sup> अग्नि प्राण १२

उसी समयसे मन, वाणी, शरीर तथा क्रियाद्वारा पूर्ण संयमशील रहना चाहिये। श्राद्धके दिन अपराह्मकालमें आये हुए ब्राह्मणोंका स्वागतपूर्वक पूजन करे। स्वयं हाथमें कुशकी पवित्री धारण किये रहे। जब ब्राह्मणलोग आचमन कर लें, तब उन्हें आसनपर बिठाये। देवकार्यमें अपनी शक्तिके अनुसार युग्म (दो, चार, छ: आदि संख्यावाले) और श्राद्धमें अयुग्म (एक, तीन, पाँच आदि संख्यावाले) ब्राह्मणोंको निमन्त्रित करे। सब ओरसे घिरे हुए गोबर आदिसे लिपे-पुर्त पवित्र स्थानमें, जहाँ दक्षिण दिशाको ओर भूमि कुछ नीची हो, श्राद्ध करना चाहिये। वैश्वदेव-श्राद्धमें दो ब्राह्मणोंको पूर्वाभिमुख बिठाये और पितृकार्यमें तीन ब्राह्मणोंको उत्तराभिम्ख। अथवा दोनोंमें एक-एक ब्राह्मणको ही सम्मिलित करे। मातामहेकि श्राद्धमें भी ऐसा हो करना चाहिये। अर्थात् दो वैश्वदेव-श्राद्धमें और तीन मातामहादि-श्राद्धमें अथवा उभय पक्षमें एक-ही-एक ब्राह्मण रखे। वैश्वदेव-श्राद्धके लिये ब्राह्मणका हाथ धुलानेके निमित्त उसके हाथमें जल दे और आसनके लिये कुश दे। फिर ब्राह्मणसे पुछे — मैं विश्वेदेवींका आवाहन करना चाहता है।' तब बाह्मण आजा दें-'आबाहन करो।' इस प्रकार उनकी आजा पाकर 'विश्वेदेवास आगत०' (यज्० ७।३४) इत्यादि ऋचा पढकर विश्वेदेवोंका आवाहन करे। तब ब्राह्मणके समीपकी भूमिपर जौ विखेरे। फिर पवित्रीयुक्त अर्घ्यपात्रमें 'शं नो देवी०' (यज् ३६।१२)-इस मन्त्रसे जल छोड़े। 'यवोऽसि०'-इत्यादिसे जौ डाले। फिर बिना मन्त्रके ही गन्ध और पूष्प भी छोड़ दे। तत्पश्चात् 'या दिख्या आप:0'- इस मन्त्रसे अर्घ्यको अभिमन्त्रित करके ब्राह्मणके हाथमें संकल्पपूर्वक अर्घ्य दे और कहे-'अमुकश्राद्धे विश्वेदेवाः इदं वो हस्तार्ध्य नमः।'- यों कहकर वह अर्घ्यजल कुशयुक्त

ब्राह्मणके हाथमें या कुशापर गिरा दे। तत्पश्चात् हाथ धोनेके लिये जल देकर क्रमश: गन्ध, पुष्प, धुप, दोप तथा आच्छादन-वस्त्र अर्पण करे। पुन: हस्त-शद्धिके लिये जल दे। (विश्वेदेवोंको जो कुछ भी देना हो, यह सव्यभावसे उत्तराभिमुख होकर दे और पितरोंको प्रत्येक वस्तु अपसव्यभावसे दक्षिणाभिमुख होकर देनी चाहिये।) ॥ १-५ ई ॥ वैश्वदेव-काण्डके अनन्तर यज्ञोपवीत अपसव्य करके पिता आदि तीनों पितरोंके लिये तीन द्विगुणभूग्न कुशोंको उनके आसनके लिये अप्रदक्षिण-क्रमसे दे। फिर पूर्ववत् ब्राह्मणोंकी आज्ञा लेकर 'उशन्तस्त्वा०' (यजु० १९।७०) इत्यादि मन्त्रसे पितरोंका आवाहन करके, 'आयन्त न:०' (यजु० १९।५८) इत्यादिका जप करे। 'अपहता अस्रा रक्षाःसि वेदिवदः०'-(यजु० २।२।८)'-यह मन्त्र पढ़कर सब ओर तिल बिखेरे। वैश्वदेवश्राद्धमें जो कार्य जौसे किया जाता है, वही पितृ-श्राद्धमें तिलसे करना चाहिये। अर्घ्य आदि पूर्ववत् करे। संसव (ब्राह्मणके हाथसे चुये हुए जल) पितृपात्रमें ग्रहण करके, भूमिपर दक्षिणाग्र कुश

> रखकर, उसके ऊपर इस पात्रको अधोमुख करके इलका दे और कहे-'पितृश्य: स्थानमसि।'

> फिर उसके ऊपर अर्घ्यपात्र और पवित्र आदि

रखकर गन्ध, पृष्प, ध्रुप, दीप आदि पितरोंको निवेदित करे। इसके बाद 'अग्नौकरण' कर्म

करे। घीसे तर किया हुआ अत्र लेकर ब्राह्मणींसे

पुछे - 'अग्नी करिष्ये।' (मैं अग्निमें इसकी आहुति दुँगा।) तब ब्राह्मण इसके लिये आज्ञा दें।

इस प्रकार आज्ञा लेकर पितृ-यज्ञकी भाँति उस

अन्नकी दो आहुति दे। [उस समय ये दो मन्त्र

क्रमशः पढे — 'अग्नये कव्यवाहनाय स्वाहा नमः। सोमाय पितमते स्वाहा नमः।' (यज्० २। २९)]

फिर होमशेष अञको एकाग्रचित्त होकर यथाप्राप्त पात्रोंमें --विशेषतः चाँदीके पात्रोंमें परोसे। इस

प्रकार अन्न परोसकर, 'पृथिबी ते पात्रं द्यौरपिधानं ब्राह्मणस्य मुखे०' इत्यादि मन्त्र पढकर पात्रको अभिमन्त्रित करे। फिर 'इदं विष्णु:०' (यज् ५।१५) इत्यादि मन्त्रका उच्चारण करके अञ्चमें ब्राह्मणके अँगुठेका स्पर्श कराये। तदनन्तर तीनों व्याहतियोंसहित गायत्री-मन्त्र तथा 'मध्याता०' (यज्० १३। २७ -- २९) -- इत्यदि तीन ऋचाओंका जप करे और ब्राह्मणोंसे कहे-'आप सुखपूर्वक अत्र ग्रहण करें।' फिर वे ब्राह्मण भी मौन होकर प्रसन्नतापूर्वक भीजन करें। (उस समय यजमान क्रोध और उतावलीको त्याग दे और) जबतक ब्राह्मणलोग पूर्णतया तुप्त न हो जाये, तबतक पुछ-पुछकर प्रिय अन्न और हविष्य उन्हें परोसता रहे। उस समय पूर्वोक्त मन्त्रोंका तथा 'पावमानी' आदि ऋचाओंका जप या पाठ करते रहना चाहिये। तत्पश्चात् अत्र लेकर ब्राह्मणींसे पुछे-'क्या आप पूर्ण तुप्त हो गये ?' ब्राह्मण कर्हें —'हाँ, हम तुस हो गये।' यजमान फिर पूछे 'शेष अञ्चका क्या किया जाय?' ब्राह्मण कहें - 'इष्टजनोंके साथ भोजन करो।' उनकी इस आज्ञको 'बहुत अच्छा' कहकर स्वीकार करे। फिर हाथमें लिये हुए अन्नको ब्राह्मणोंके आगे उनकी जुठनके पास ही दक्षिणाग्र-कुश भूमिपर रखकर उन कुशॉपर तिल-जल छोडकर रख दे। उस समय 'अग्निदग्धाश्च ये०' इत्यादि मन्त्रका पाठ करे। फिर ब्राह्मणोंके हाथमें कुल्ला करनेके लिये एक-एक बार जल दे। फिर पिण्डके लिये तैयार किया हुआ सारा अत्र लेकर, दक्षिणाभिमुख हो, पितुयज्ञ-कल्पके अनुसार तिलसहित पिण्डदान करे। इसी प्रकार मातामह आदिके लिये पिण्ड दे। फिर ब्राह्मणोंके आचमनार्थ जल दे। तदनन्तर ब्राह्मणोंसे स्वस्तिबाचन कराये और उनके हाथमें जल देकर उनसे प्रार्थनापूर्वक कहे - "आपलोग 'अक्षय्यमस्तु' कहें।" तब ब्राह्मण 'अक्षय्यम् अस्त्' बोलें।

इसके बाद उन्हें यथाशक्ति दक्षिणा देकर कहे— 'अब मैं स्वधा-वाचन कराऊँगा।' ब्राह्मण कहें— 'स्वधा-वाचन कराओ।' इस प्रकार उनकी आज्ञा पाकर 'पितरों और मातामहादिके लिये आप यह स्वधा-वाचन करें'—ऐसा कहे। तब ब्राह्मण बोलेंं—'अस्तु स्वधा।' इसके अनन्तर पृथ्वीपर जल सींचे और 'विश्वेदेवाः प्रीयन्ताम्।'— यों कहे। ब्राह्मण भी इस वाक्यको दुहरायें— 'प्रीयन्तां विश्वेदेवाः'। तदनन्तर ब्राह्मणोंकी आज्ञासे श्राद्धकर्ता निम्नाङ्कित मन्त्रका जप करे—

दातारो नोऽभिवर्धन्तां वेदाः संततिरेव च। श्रद्धा च नो मा व्यगमद् बहुदेयं च नोऽस्त्वित॥

'मेरे दाता बढ़ें। वेद और संतति बढ़े। हमारी ब्रद्धा कम न हो और हमारे पास दानके लिये बहुत थन हो।'

—यह कहकर ब्राह्मणोंसे नम्रतापूर्वक प्रियवचन बोले और उन्हें प्रणाम करके विसर्जन करे— 'वाजे वाजेo' (यजु० ९।१८) इत्यादि ऋचाओंको पड़कर प्रसम्नतापूर्वक पितरोंका विसर्जन करे। पहले पितरोंका, फिर विश्वेदेवोंका विसर्जन करना चाहिये। पहले जिस अर्घ्यपात्रमें संस्रवका जल डाला गया था, उस पितृ-पात्रको उतान करके ब्राह्मणोंको विदा करना चाहिये। ग्रामकी सीमातक ब्राह्मणोंके पीछे-पीछे जाकर, उनके कहनेपर उनकी परिक्रमा करके लौटे और पितृसेवित श्राद्धात्रको इष्टजनोंके साथ भोजन करे। उस रात्रिमें यजमान और ब्राह्मण—दोनोंको ब्रह्मचारी रहना चाहिये॥६—२२॥

इसी प्रकार पुत्रजन्म और विवाहादि वृद्धिके अवसरोंपर प्रदक्षिणावृत्तिसे नान्दीमुख-पितरोंका यजन करे। दही और बेर मिले हुए अन्नका पिण्ड दे और तिलसे किये जानेवाले सब कार्य जौसे करे। एकोदिष्टश्राद्ध बिना वैश्वदेवके होता है। उसमें एक ही अर्घ्यपात्र तथा एक ही पवित्रक दिया जाता है। इसमें आवाहन और अग्नौकरणको क्रिया नहीं होती। सब कार्य जनेऊको अपसव्य रखकर किये जाते हैं। 'अक्षय्यमस्तु' के स्थानमें 'उपतिष्ठताम्' का प्रयोग करे। 'वाजे वाजे०' इस मन्त्रसे ब्राह्मणका विसर्जन करते समय 'अभिरम्यताम्।' कहे और ब्राह्मणलोग 'अभिरताः स्मः।'- ऐसा उत्तर दें। सपिण्डीकरण-त्राद्धमें पूर्वोक्त विधिसे अर्घ्यसिद्धिके लिये गन्ध, जल और तिलसे युक्त चार अर्घ्यपात्र तैयार करे। (इनमेंसे तीन तो पितरोंके पात्र हैं और एक प्रेतका पात्र होता है।) इनमें प्रेतके यात्रका जल पितरोंके पात्रोंमें डाले। उस समय 'ये समाना०' इत्यादि दो मन्त्रोंका उच्चारण करे। शेष क्रिया पूर्ववत् करे। यह सपिण्डीकरण और एकोहिष्टश्राद माताके लिये भी करना चाहिये। जिसका सपिण्डोकरण-श्राद्ध वर्ष पूर्ण होनेसे पहले हो जाता है, उसके लिये एक वर्षतक ब्राह्मणको सानोदक कुम्भदान देते रहना चाहिये। एक वर्षतक प्रतिमास मृत्यु-तिथिको एकोहिष्ट करना चाहिये। फिर प्रत्येक वर्षमें एक बार श्वयाहतिथिको एकोदिष्ट करना उचित है। प्रथम एकोदिष्ट तो मरनेके बाद ग्यारहवें दिन किया जाता है। सभी श्राद्धोंमें पिण्डोंको गाय, बकरे अथवा लेनेकी इच्छावाले ब्राह्मणको दे देना चाहिये। अथवा उन्हें अग्निमें या अगाध जलमें डाल देना चाहिये। जबतक ब्राह्मणलोग भोजन करके वहाँसे उठ न जायँ, तबतक उच्छिष्ट स्थानपर झाड न लगाये। श्राद्धमें हविष्यात्रके दानसे एक मासतक और खीर देनेसे एक वर्षतक पितरोंकी तृप्ति बनी करते हैं॥ २३-४२॥

रहती है। भाइपद कृष्णा त्रयोदशीको, विशेषत: मघा नक्षत्रका योग होनेपर जो कुछ पितरोंके निमित्त दिया जाता है, वह अक्षय होता है। एक चतुर्दशीको छोड़कर प्रतिपदासे अमावास्यातककी चौदह तिथियोंमें श्राद्धदान करनेवाला पुरुष क्रमशः इन चौदह फलोंको पाता है —रूपशीलयुक्त कन्या, बुद्धिमान् तथा रूपवान् दामाद, पशु, श्रेष्ठ पुत्र, इत-विजय, खेतीमें लाभ, व्यापारमें लाभ, दो खुर और एक खुरवाले पशु, ब्रह्मतेजसे सम्पन्न पुत्र, सुवर्ष, रजत, कृप्यक (त्रपु-सीसा आदि), जातियोंमें श्रेष्टता और सम्पूर्ण मनोरथ। जो लोग शस्त्रद्वारा मारे गये हों, उन्होंके लिये उस चतुर्दशी तिधिको श्राद्ध प्रदान किया जाता है। स्वर्ग, संतान, ओज, शौर्य, क्षेत्र, बल, पुत्र, श्रेष्ठता, सौभाग्य, समृद्धि, प्रधानता, शुभ, प्रवृत्त-चक्रता (अप्रतिहत शासन), वाणिज्य आदि, नीरोगता, यश, शोकडीनता, परम गति, धन, विद्या, चिकित्सामें सफलता, कृप्य (त्रपु-सीसा आदि), गौ, बकरी, भेड़, अश्व तथा आयु-इन सत्ताईस प्रकारके काम्य पदार्थोंको क्रमशः वही पाता है, जो कृतिकासे लेकर भरणीपर्यन्त प्रत्येक नक्षत्रमें विधिपूर्वक ब्राद्ध करता है तथा आस्तिक, श्रद्धाल एवं मद-मात्सर्व आदि दोषोंसे रहित होता है। वस्, रुद्र और आदित्य-ये तीन प्रकारके पितर ब्राद्धके देवता हैं। ये ब्राद्धसे संतुष्ट किये जानेपर मनुष्योंके पितरोंको तुप्त करते हैं। जब पितर तुप्त होते हैं, तब वे मनुष्योंको आयु, प्रजा, धन, विद्या, स्वर्ग, मोक्ष, सुख तथा राज्य प्रदान

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'ब्राद्धकल्पका वर्णन' नामक एक सौ तिरसठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥१६३॥

#### एक सौ पैंसठवाँ अध्याय विभिन्न धर्मोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! इदयमें जो सर्वसमर्थ परमात्मा दीपकके समान प्रकाशित होते हैं, मन, बुद्धि और स्मृतिसे अन्य समस्त विषयोंका अभाव करके उनका ध्यान करना चाहिये। उनका ध्यान करनेवाले ब्राह्मणको ही ब्राद्धके निमित्त दही, घी और दध आदि गव्य पटार्थ प्रदान करे। प्रियङ्ग, मसूर, बैगन और कोदोका भोजन न करावे। जब पर्व-संधिक समय राह सूर्यको ग्रसता है, उस समय 'हस्तिच्छाया-योग' होता है, जिसमें किये हुए श्राद्ध और दान आदि शुभकर्म अक्षय होते हैं। जब चन्द्रमा मघा, हंस अथवा हस्त नक्षत्रपर स्थित हो, उसे 'वैबस्वती तिथि' कहते हैं। यह भी 'हस्तिच्डाया-योग' है। बलिवेश्वदेवमें अग्रिमें होम करनेसे बचा हुआ अन्न बलिवैश्वदेवके मण्डलमें न डाले। अग्निके अभावमें वह अत्र ब्राह्मणके दाहिने हाथमें रखे। ब्राह्मण वेदोक्त कर्मसे तथा स्त्री व्यभिचारी पुरुषसे कभी दुवित नहीं होती। बलात्कारसे उपभोग की हुई और शत्रुके हाथमें पड़कर दूषित हुई स्त्रीका (ऋतुकाल-पर्यना) परित्याग करे। नारी ऋत्-दर्शन होनेपर शुद्ध हो जाती है। जो सम्पूर्ण विश्वमें व्याप्त एक आत्माके व्यतिरेकसे विश्वमें अभेदका दर्शन करता है, वही योगी, ब्रह्मके साथ एकीभावको प्राप्त, आत्मामें रमण करनेवाला और निष्पाप है। कुछ लोग इन्द्रियोंके विषयोंसे संयोगको ही 'योग' कहते हैं। उन मुखर्नि तो अधर्मको ही धर्म मानकर ग्रहण कर रखा है। दूसरे लोग मन और आत्माके संयोगको ही 'योग' मानते हैं। मनको संसारके सब विषयोंसे हटाकर, क्षेत्रज्ञ परमात्मामें एकाकार करके योगी संसार-बन्धनसे मुक्त हो जाता है। यह उत्तम 'योग' है। पाँच इन्द्रिय-

रूपी कुट्म्बॉसे 'ग्राम' होता है। छठा मन उसका 'मुखिया' है। वह देवता, असुर और मनुष्योंसे नहीं जीता जा सकता। पाँचों इन्द्रियाँ बहिर्मख हैं। उन्हें आध्यन्तरमुखी बनाकर इन्द्रियोंको मनमें और मनको आत्मामें निरुद्ध करे। फिर समस्त भावनाओंसे शुन्य क्षेत्रज्ञ आत्माको परब्रह्म परमात्मामें लगावे। यही ज्ञान और ध्यान है। इसके विषयमें और जो कुछ भी कहा गया है, वह तो ग्रन्थका विस्तार-मात्र है॥ १--१३॥

'जो सब लोगोंके अनुभवमें नहीं है, वह है'-यों कहनेपर विरुद्ध (असंगत)-सा प्रतीत होता है और कहनेपर वह अन्य मनुष्योंके हृदयमें नहीं बैठता। जिस प्रकार कुमारी स्त्री-सुखको स्वयं अनुभव करनेपर ही जान सकती है, उसी प्रकार वह ब्रह्म स्वत: अनुभव करनेयोग्य है। योगरहित पुरुष उसे उसी प्रकार नहीं जानता, जैसे जन्मान्ध मनुष्य घडेको । ब्राह्मणको संन्यास-ग्रहण करते देख सूर्य यह सोचकर अपने स्थानसे विचलित हो जाता है कि 'यह मेरे मण्डलका भेदन करके परब्रह्मको प्राप्त होगा।' उपवास, वत, स्नान, तीर्थ और तप—ये फलप्रद होते हैं, परंतु ये ब्राह्मणके द्वारा सम्पादित होनेपर सम्पन्न होते हैं और विहित फलकी प्राप्ति कराते हैं। 'प्रणव' परब्रह्म परमात्मा है, 'प्राणायाम' ही परम तप है और 'सावित्री'से बढकर कोई मन्त्र नहीं है। वह परम पावन माना गया है। पहले क्रमश: सोम, गन्धर्व और अग्नि-ये तीन देवता समस्त स्त्रियोंका उपभोग करते हैं। फिर मनुष्य उनका उपभोग करते हैं। इससे स्त्रियाँ किसीसे दृषित नहीं होती हैं। यदि असवर्ण पुरुष नारीकी योनिमें गर्भाधान करता है, तो जबतक नारी गर्भका प्रसव नहीं करती, तबतक अशुद्ध मानी जाती है।

गर्भका प्रसव होनेके बाद रजोदर्शन होनेपर नारी शुद्ध हो जाती है। श्रीहरिके ध्यानके समान पापियोंकी शुद्धि करनेवाला कोई प्रायिश्वत्त नहीं है। चण्डालके यहाँ भोजन करके भी ध्यान करनेसे शुद्धि हो जाती है। जो ब्राह्मण ऐसी भावना करता है कि ''आत्मा 'ध्याता' है, मन 'ध्यान' है, विष्णु 'ध्येय' हैं, श्रीहरि उससे प्राप्त होनेवाले 'फल' हैं और अक्षयत्वकी प्राप्तिके लिये उसका 'विसर्जन' हैं', वह श्राद्धमें पङ्किपावनोंको भी पवित्र करनेवाला है। जो द्विज नैष्ठिक धर्ममें आरूद होकर उससे च्युत हो जाता है, उस आत्मधातीके लिये मैं ऐसा कोई प्रायश्चित्त नहीं देखता, जिससे कि वह शुद्ध हो सके। जो अपनी पत्नी और पुत्रोंका (असहायावस्थामें) परित्याग करके संन्यास ग्राहण करते हैं, वे दूसरे

जन्ममें 'विदुर'-संज्ञक चण्डाल होते हैं, इसमें तिनक भी संदेह नहीं है। तदनन्तर वह क्रमशः सौ वर्षतक गीध, बारह वर्षतक कुत्ता, बीस वर्षतक जलपक्षी और दस वर्षतक शूकरयोनिका भोग करता है। फिर वह पुष्प और फलोंसे रिहत कैंटीला वृक्ष होता है और दावाग्निसे दग्ध होकर अपना अनुगमन करनेवालोंके साथ दूँठ होता है और इस अवस्थामें एक हजार वर्षतक चेतनारहित होकर पड़ा रहता है। एक हजार वर्ष बीतनेके बाद वह ब्रह्मराक्षस होता है। तदनन्तर योगरूपी नौकाका आश्रय लेनेसे अथवा कुलके उत्सादनद्वारा उसे मोक्षकी प्राप्ति होती है। इसलिये योगका ही सेवन करे; क्योंकि पापोंसे खुटकारा दिलानेके लिये दूसरा कोई भी मार्ग नहीं है। १४—२८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'विभिन्न धर्मोंका वर्णन' नामक एक सी पैसठवी अध्याय पूरा हुआ॥ १६५॥

へんが対けなって

## एक सौ छाछठवाँ अध्याय वर्णाश्रम-धर्म आदिका वर्णन

पुष्कर कहते हैं— अब मैं औत और स्मार्त-धर्मका वर्णन करता हूँ। वह पाँच प्रकारका माना गया है। वर्णमात्रका आश्रय लेकर जो अधिकार प्रवृत्त होता है, उसे 'वर्ण-धर्म' जानना चाहिये। जैसे कि ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्य — इन तीनों वर्णोंके लिये उपनयन-संस्कार आवश्यक है। यह 'वर्ण-धर्म' कहलाता है। आश्रमका अवलम्बन लेकर जिस पदार्थका संविधान होता है, वह 'आश्रम-धर्म' कहा गया है। जैसे भिन्न-पिण्डादिकका विधान होता है। जो विधि दोनोंके निमित्तसे प्रवर्तित होती है, उसको 'नैमित्तिक' मानना चाहिये। जैसे प्रायश्चित्तका विधान होता है॥१—३ ई॥ राजन्! ब्रह्मचारी, गृहस्थ, वानप्रस्थ और संन्यासी—इनसे सम्बन्धित धर्म 'आश्रम-धर्म' माना गया है। दूसरे प्रकारसे भी धर्मके पाँच भेद होते हैं। षाङ्गुण्य (संधि-विग्रह आदि)-के अधिधानमें जिसकी प्रवृत्ति होती है, यह 'दृष्टार्थ' बतलाया गया है। उसके तीन भेद होते हैं। मन्त्र-यश-प्रभृति 'अदृष्टार्थ' हैं, ऐसा मनु आदि कहते हैं। इसके सिवा 'उभयार्थक व्यवहार', 'दण्डधारण' और 'तुल्यार्थ-विकल्प'—ये भी यज्ञमूलक धर्मके अङ्ग कहे गये हैं। वेदमें धर्मका जिस प्रकार प्रतिपादन किया गया है, स्मृतिमें भी वैसे ही है। कार्यके लिये स्मृति वेदोक्त धर्मका अनुवाद करती है—ऐसा मनु आदिका मत है।

इसलिये स्मृतियोंमें उक्त धर्म वेदोक्त धर्मका गुणार्थ, परिसंख्या, विशेषतः अनुवाद, विशेष दृष्टार्थ अथवा फलार्थ है, यह राजर्षि मनुका सिद्धान्त है॥४-८३॥

निम्नलिखित अडतालीस संस्कारोंसे सम्पन्न मनुष्य ब्रह्मलोकको प्राप्त होता है - (१) गर्भाधान, (२) पुंसवन, (३) सीमन्तोन्नयन, (४) जातकर्म, (५) नामकरण, (६) अन्नप्राशन, (७) चुडाकर्म, (८) उपनयन-संस्कार, (९-१२) चार वेदव्रत (बेदाध्ययन), (१३) स्नान (समावर्तन), (१४) सहधर्मिणी-संयोग (विवाह), (१५-१९) पञ्चयज्ञ —देवयज्ञ, पितृयज्ञ, मनुष्ययज्ञ, भृतयज्ञ तथा ब्रह्मयञ्, (२०-२६) सात पाक-यञ्च-संस्था, (२७-३४) अष्टका-अष्टकासहित तीन पार्वण श्राद्ध, श्रावणी, आग्रहायणी, चैत्री और आश्रयुजी, (३५-४१) सात हविर्यंज-संस्था-अग्न्याधेय, अग्निहोत्र, दर्श-पौर्णमास, चातुर्मास्य, आग्रहायणेष्टि, निरूद्धपशुबन्ध एवं सौत्रामणि, (४२-४८) सात सोय-संस्था-अग्निष्टोप, अत्यग्निष्टोम, उक्थ्य, पोडशी, वाजपेय, अतिरात्र

और आसोर्याम। आठ आत्मगुण हैं - दया, क्षमा, अनस्या, अनायास, माङ्गल्य, अकार्पण्य, अस्पृहा तथा शीच। जो इन गुणोंसे युक्त होता है, वह परमधाम (स्वर्ग)-को प्राप्त करता है॥ ९-१७ है॥

पार्गगमन, मैथून, मल-मुत्रोत्सर्ग, दन्तधावन, स्नान और भोजन—इन छ: कार्योंको करते समय मौन धारण करना चाहिये। दान की हुई वस्तुका पुनः दान, पृथक्पाक, घृतके साथ जल पीना, दुधके साथ जल पीना, रात्रिमें जल पीना, दाँतसे नख आदि काटना एवं बहुत गरम जल पीना-इन सात बातोंका परित्याग कर देना चाहिये। स्नानके पश्चात् पुष्पचयन न करे; क्योंकि वे पुष्प देवताके चढानेयोग्य नहीं माने गये हैं। यदि कोई अन्वगोत्रीय असम्बन्धी पुरुष किसी मृतकका अग्नि-संस्कार करता है तो उसे दस दिनतक पिण्ड तथा उदक-दानका कार्य भी पूर्ण करना चाहिये। जल, तुण, भरम, द्वार एवं मार्ग-इनको बीचमें रखकर जानेसे पङ्किदोष नहीं माना जाता। भोजनके पूर्व अनामिका और अङ्गुष्ठके संयोगसे पञ्जप्राणोंको आहतियाँ देनी चाहियँ॥ १८-२२॥ इस प्रकार आदि आग्नेय यहापुराणमें 'बणांबमधर्म आदिका वर्णन' नामक

एक सौ छाछतवीं अध्याय पूरा हुआ ॥ १६६॥

## एक सौ सड़सठवाँ अध्याय ग्रहोंके अयुत-लक्ष-कोटि हवनोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ ! अब मैं शान्ति, समृद्धि एवं विजय आदिको प्राप्तिके निमित्त ग्रहयज्ञका पुनः वर्णन करता है। 'अयुतहोमात्मक'. 'लक्षहोमात्मक' 'कोटिहोमात्मक'के भेदसे तीन प्रकारका होता है। अग्निकुण्डसे ईशानकोणमें निर्मित बेदिकापर मण्डल (अष्टदलपदा) बनाकर उसमें ग्रहोंका आवाहन करे। उत्तर दिशामें गुरु, ईशानकोणमें

बुध, पूर्वदलमें शुक्र, आग्नेयमें चन्द्रमा, दक्षिणमें भौम, मध्यभागमें सूर्य, पश्चिममें शनि, नैऋत्यमें राह् और वायव्यमें केतुको अङ्क्रित करे। शिव, पार्वती, कार्तिकेय, विष्णु, ब्रह्मा, इन्द्र, यम, काल और चित्रगुप्त-ये 'अधिदेवता' कहे गये हैं। अग्नि, वरुण, भूमि, विष्णु, इन्द्र, शचीदेवी, प्रजापति, सर्प और ब्रह्मा-ये क्रमशः 'प्रत्यधिदेवता' हैं।\* गणेश, दुर्गा, वायु, आकाश तथा अश्विनीकुमार -

<sup>&</sup>quot; विष्णुधर्मोत्तरपुराणमें जिब आदिको 'प्रत्यधिदेवता' और अरूप आदिको 'अधिदेवता' माना गया है। उक्त पुराणमें अग्निके स्थानपर अरुण 'अधिदेवता' बाने गये हैं।

ये 'कर्म-साद्गुण्य-देवता' हैं। इन सबका वैदिक लिये तुम्हारा अभिषेक करें '॥ १-१७ है॥ बीज-मन्त्रोंसे यजन करे। आक, पलाश, खदिर, अपामार्ग, पीपल, गुलर, शमी, दुर्वा तथा कुशा-ये क्रमशः नवग्रहोंको समिधाएँ हैं। इनको मध् घृत एवं दिधसे संयुक्त करके शतसंख्यामें आठ बार होम करना चाहिये। एक, आठ और चार कम्भ पूर्ण करके पूर्णाहति एवं वसुधारा दे। फिर ब्राह्मणोंको दक्षिणा दे। यजमानका चार कलशोंके जलसे मन्त्रोच्चारणपूर्वक अभिषेक करे। (अभिषेकके समय यों कहना चाहिये - ) 'ब्रह्मा, विष्णु और महेश्वर आदि देवता तुम्हारा अभिषेक करें। वास्देव, जगजाथ, भगवान् संकर्षण, प्रद्यम्न और अनिरुद्ध तुम्हें बिजय प्रदान करें। देवराज इन्द्र, भगवान् अग्नि, यमराज, निर्ऋति, वरुण, पवन, धनाध्यक्ष कुबेर, शिव, ब्रह्मा, शेषनाग एवं समस्त दिक्पाल सदा तुम्हारी रक्षा करें। कीर्ति, लक्ष्मी, धृति, मेधा, पुष्टि श्रद्धा, क्रिया, मति, बुद्धि, लजा, वपु, शान्ति, तृष्टि और कान्ति - ये लोक-जननी धर्मकी पत्नियाँ तुम्हारा अभिषेक करें। आदित्य, चन्द्रमा, भौम, बुध, बृहस्पति, शुक्र, सूर्यपुत्र शनि, राहु तथा केतु-ये ग्रह पस्त्रित होकर तुम्हारा अभिषेक करें। देवता, दानव, गन्धर्व, यथ, गक्षस, सर्प, ऋषि, मन्, गीएँ, देवमाताएँ, देवाङ्गनाएँ, वृक्ष, नाग, दैत्य, अप्सराओंके समृह, अस्त्र-शस्त्र, राजा, वाहन, ओषधियाँ, रत्न, काल-विभाग, नदी-नद, समुद्र, पर्वत, तीर्थ और मेघ-ये सब सम्पूर्ण अभीष्ट कामनाओंकी सिद्धिके

तदनन्तर यजमान अलंकत होकर सुवर्ण, गौ, अन्न और भूमि आदिका निम्नाङ्कित मन्त्रोंसे दान करे-'कपिले रोहिणि! तुम समस्त देवताओंकी पूजनीया, तीर्थमयी तथा देवमयी हो; अत: मुझे शान्ति प्रदान करो ।' शङ्क ! तुम पुण्यमय पदार्थीमें पुण्यस्वरूप हो, मङ्गलोंके भी मङ्गल हो, तुम सदा विष्णुके द्वारा धारण किये जाते हो, अतएव मुझे शान्ति दो । धर्म ! आप वृषरूपसे स्थित होकर जगत्को आनन्द प्रदान करते हैं। आप अष्टमूर्ति शिवके अधिष्ठान हैं, अतः मुझे शान्ति दीजिये ॥ १८-- २१॥

'सुवर्ण! हिरण्यगर्भके गर्भमें तुम्हारी स्थिति है। तुम अग्निदेवके बीर्यसे उत्पन्न तथा अगन्त पुण्यफल वितरण करनेवाले हो, अतः मुझे शान्ति प्रदान करो"। पीताम्बर-युगल भगवान् वास्देवको अत्यन्त प्रिय हैं; अतः इसके प्रदानसे भगवान् ब्रोहरि मुझे शान्ति दें । अश्व! तुम स्वरूपसे विष्णु हो; क्योंकि तुम अमृतके साथ उत्पन्न हुए हो। तुम सूर्य-चन्द्रका सदा संबहन करते हो; अत: मुझे शान्ति दो । पृथिवी ! तुम समग्ररूपमें धेनुरूपिणी हो। तुम केशबके समान समस्त पापोंका सदा अपहरण करती हो। इसलिये मुझे शान्ति प्रदान करो"। लौह! हल और आयुध आदि कार्य सर्वदा तुम्हारे अधीन हैं, अत: मुझे शान्ति दो'॥ २२—२६॥

'छाग! तुम यज्ञोंके अङ्गरूप होकर स्थित हो। तुम अग्निदेवके नित्य वाहन हो; अतएव मुझे

सर्वदेवानां पूजनीयांसि रोडिणि। तीर्थदेवमयी यस्मादतः शानितं प्रयच्छ में॥१९॥ १. कपिले

२. पुण्यस्त्वे शङ्क पुण्यानां मङ्गलानां च मङ्गलाम् । विष्णुना विश्वतो नित्यमतः शान्ति प्रयच्छ मे ॥ २० ॥

बुषरूपेण बगदान-दकारकः। अङ्ग्रनेरिध्शतमतः शान्ति प्रयण्य मे॥ २१ ॥ ३. धर्म त्वं

हैमबीजं विभावसी: ( अनन्तपुष्यकलदम्त: लानिं प्रयच्छ मे ॥ २२ ॥ ४. हिरण्यगर्भगर्भस्यं वलभम् । प्रदानासस्य वै विष्णुरतः शान्तिं प्रयच्छ मे॥ २३ ॥ ५. पोतवस्त्रयुग

अश्वरूपेण वस्मादमृतसम्भवः । चन्द्राकंबाहनी नित्यमतः शान्तिं प्रयक्तः से ॥ २४ ॥ ६. विक्यूस्त्यं

७, यस्मास्त्रं पृथिवी सर्वा धेन्: केजवसीनेधा। सर्वधापहरा नित्यमतः ज्ञानितं प्रयच्छ मे॥ २५ ॥

कर्माणि तवाधौनानि सर्वदा । स्ताबुलाचायधादोनि अतः शान्तिं प्रयच्छ मे ॥ २६ ॥ ८. यस्मादायस

शान्तिसे संयुक्त करो<sup>1</sup>। चौदहों भुवन गौओंके अङ्गोंमें अधिष्ठित हैं। इसलिये मेरा इहलोक और परलोकमें भी मङ्गल हो<sup>1</sup>। जैसे केशव और शिवको शय्या अशुन्य है, उसी प्रकार शय्यादानके प्रभावसे जन्म-जन्ममें मेरी शय्या भी अशुन्य रहे<sup>1</sup>। जैसे सभी रलोंमें समस्त देवता प्रतिष्ठित हैं, उसी प्रकार वे देवता रलदानके उपलक्ष्यमें मुझे शान्ति प्रदान करें<sup>1</sup>। अन्य दान भूमिदानको सोलहवीं कलाके समान भी नहीं हैं, इसलिये भूमिदानके प्रभावसे मेरे पाप शान्त हो जायें 1 २७ —३१॥

दक्षिणायुक्तं अयुतहोमात्मक ग्रहयन्न युद्धमें विजय प्राप्त करानेवाला है। विवाह, उत्सव, यन्न, प्रतिष्ठादि कर्ममें इसका प्रयोग होता है। लक्षहोमात्मक और कोटिहोमात्मक—ये दोनों ग्रहयन्न सम्पूर्ण कामनाओंकी प्राप्ति करानेवाले हैं। अयुतहोमात्मक यन्नके लिये गृहदेशमें यन्नमण्डपका निर्माण करके उसमें हाथभर गहरा मेखलायोनियुक्त कुण्ड बनावे और चार ऋत्विजोंका चरण करे अथवा स्वयं अकेला सम्पूर्ण कार्य करे। लक्षहोमात्मक यन्नमें पूर्वकी अपेक्षा सभी दसगुना होता है। इसमें चार हाथ या दो हाथ प्रमाणका कुण्ड बनाये। इसमें वाहर्यकर पूजन विशेष होता है। (तार्क्य-पूजनका मन्त्र यह है—) 'तार्क्य! सामध्विन तुम्हारा शरीर है। तुम श्रीहरिके वाहन हो। विष-रोगको सदा दूर करनेवाले हो। अत्रप्व मुझे शान्ति प्रदान करों।। ३२—३५ है॥

तदनन्तर कलशोंको पूर्ववत् अभिमन्त्रित करके

लक्षहोमका अनुष्ठान करे। फिर 'वस्थारा' देकर शब्या एवं आभूषण आदिका दान करे। लक्षहोममें दस या आठ ऋत्विज होने चाहिये। दक्षिणायुक्त लक्षहोमसे साधक पुत्र, अत्र, राज्य, विजय, भोग एवं मोक्ष आदि प्राप्त करता है। कोटि-होमात्मक ग्रहयं पूर्वोक्त फलांके अतिरिक्त शत्रओंका विनाश करनेवाला है। इसके लिये चार हाथ या आठ हाथ गहरा कुण्ड बनाये और बारह ऋत्विजोंका वरण करे। पटपर पच्चीस या सोलह तथा द्वारपर चार कलशोंकी स्थापना करे। कोटिहोम करनेवाला सम्पूर्ण कामनाओंसे संयुक्त होकर विष्णुलोकको प्राप्त होता है। ग्रह-मन्त्र, वैष्णव-मन्त्र, गायत्री मन्त्र, आग्नेय-मन्त्र, शैव-मन्त्र एवं प्रसिद्ध वैदिक-मन्त्रांसे हवन करे। तिल, यव, घृत और धान्यका इवन करनेवाला अश्वमेधयज्ञके फलको प्राप्त करता है। विदेषण आदि अभिचार-कर्मोंमें त्रिकोण कुण्ड बिहित है। इनमें रक्तबस्त्रधारी और उन्मुक्तकेश मन्त्रसाधकको शत्रुके विनाशका चिन्तन करते हुए बाँवें हाथसे श्वेन पक्षीकी लक्ष अस्थियोंसे युक्त समिधाओंका हवन करना चाहिये । (हवनका मन्त्र इस प्रकार है-)

'दुर्मित्रियास्तस्य सन्तु यो द्वेष्टि हुं फट्।'

फिर छुरेसे शत्रुकी प्रतिमाको काट डाले और पिष्टमय शत्रुका अग्तिमें हवन करे। इस प्रकार जो अत्याचारी शत्रुके विनाशके लिये यज्ञ करता है, वह स्वर्गलोकको प्राप्त करता है॥ ३६—४४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'ग्रहाँके अयुत-लक्ष-कोटि हवनोंका वर्णन' नामक एक सौ सङ्सठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥१६७॥

१. यस्मात्वं सर्वेयज्ञानामञ्जलेन व्यवस्थितः । योनिर्विभावसोर्नियमतः शान्ति प्रयस्त्र मे ॥ २७ ॥

२. गवामङ्गेषु तिष्ठनित भुवनानि बतुर्दशः यस्थातस्यान्छवं मे स्वादिहः लोके परत्र च ॥ २८ ॥

यस्मदङ्ग्यं त्रवनं केलवस्य तिवस्य च । त्राच्या ममाप्यतृत्यास्तु दल्ला जन्मनि ॥ २९ ॥

४. यथा रत्नेषु सर्वेषु सर्वे देशाः प्रतिष्ठिताः । तथा ऋति प्रयन्छन् रत्नदानेन मे सुराः॥ ३०॥

५. यथा भूमिप्रदानस्य कलां नार्हीत चोडशीम् । दानान्यन्यानि मे शान्तिभूमिदानाद् भवत्विह ॥ ३१ ॥

६. यह 'विदेवण' तामस अभिचार-कर्म है। इसे तामस लोग ही किया करते हैं।

#### एक सौ अड़सठवाँ अध्याय महापातकोंका वर्णन

पुष्कर कहते हैं - जो मनुष्य पापोंका प्रायश्चित | न करें, राजा उन्हें दण्ड दे। मनुष्यको अपने पापोंका इच्छासे अथवा अनिच्छासे भी प्रायश्चित करना चाहिये। उन्मत, क्रोधी और द:खसे आतर मनुष्यका अन्न कभी भोजन नहीं करना चाहिये। जिस अन्नका महापातकी ने स्पर्श कर लिया हो. जो रजस्वला स्त्रीद्वारा छुआ गया हो, उस अन्नका भी परित्याग कर देना चाहिये। ज्यौतियो, गणिका, अधिक मुनाफा करनेवाले ब्राह्मण और क्षत्रिय, गायक, अभिशप्त, नपुंसक, घरमें उपपतिको रखनेवाली स्त्री, धोबी, नशंस, भाट, जुआरी, तपका आडम्बर करनेवाले, चोर जल्लाद कुण्डगोलक, स्त्रियोंद्वारा पराजित, वेदोंका विक्रय करनेवाले, नट, जुलाहे, कृतघ्न, लोहार, निपाद, रैंगरेज, डोंगी संन्यासी, कुलटा स्त्री, तेली, आरूढ-पतित और शत्रुके अजका सदैव परित्याग करे। इसी प्रकार ब्राह्मणके विना बुलाये ब्राह्मणका अग्न भोजन न करे। शुद्रको तो निमन्त्रित होनेपर भी ब्राह्मणके अन्नका भोजन नहीं करना चाहिये। इनमेंसे विना जाने किसीका अन्न खानेपर तीन दिनतक उपवास करे। जान-बुझकर खा लेनेपर 'कुच्छुव्रत' करे। वीर्य, मल, मूत्र तथा श्रपाक चाण्डालका अन्न खाकर 'चान्द्रायणवृत' करे। मृत व्यक्तिके उद्देश्यसे प्रदत्त, गायका सुँघा हुआ, शुद्र अथवा कुत्तेके द्वारा उच्छिष्ट किया हुआ तथा पतितका अत्र भक्षण करके 'तमकृच्छ्' करे। किसीके यहाँ सुतक होनेपर जो उसका अन्न खाता है, वह भी अशुद्ध हो जाता है। इसलिये अशौचयुक्त मनुष्यका अन्न भक्षण करनेपर 'कृच्छुवत' करे। जिस कुएँमें पाँच नखोंवाला पशु परा पडा हो, जो एक बार अपवित्र वस्तुसे युक्त हो चुका हो, उसका जल पीनेपर श्रेष्ठ ब्राह्मणको तीन

दिनतक उपवास रखना चाहिये। शुद्रको सभी प्रावश्चित एक चौधाई, वैश्यको दो चौथाई और क्षत्रियको तीन चौथाई करने चाहिये। ग्रामस्कर, गर्दभ, उष्ट, शृगाल, वानर और काक-इनके मल-मूत्रका भक्षण करनेपर ब्राह्मण 'चान्द्रायण-वत' करे। सुखा मांस, मृतक व्यक्तिके उद्देश्यसे दिया हुआ अन्न, करक तथा कच्चा मांस खानेवाले जीव, जुकर, उष्ट, शृगाल, वानर, काक, गौ, मनुष्य, अश्च, गर्दभ, छत्ता शाक, मूर्गे और हाचीका मांस खानेपर 'तसकृच्छु'से शृद्धि होती है। ब्रह्मचारी अमाश्राद्धमें भोजन, मध्यान अथवा लहसून और गाजरका भक्षण करनेपर 'प्राजापत्यकुच्छ' से पवित्र होता है। अपने लिये पकाया हुआ मांस, पेलुगव्य (अण्डकोषका मांस), पेयुष (ब्यायो हुई गौ आदि पशुओंका सात दिनके अंदरका दूध), श्लेप्यातक (बहुवार), मिट्टी एवं दूषित खिचड़ी, लप्सी, खीर, पुआ और पूरी, यज्ञ-सम्बन्धी संस्कार-रहित मांस, देवताके निमित्त रखा हुआ अन्न और हवि-इनका भक्षण करनेपर 'चान्द्रायण-व्रत' करनेसे शुद्धि होती है। गाय, भैंस और वकरीके दुधके सिवा अन्य पशुओंके दुग्धका परित्याग करना चाहिये। इनके भी ब्यानेके दस दिनके अंदरका दुध काममें नहीं लेना चाहिये। अग्निहोत्रकी प्रञ्बलित अग्निमें हवन करनेवाला ब्राह्मण यदि स्वेच्छापूर्वक जौ और गेहँसे तैयार की हुई वस्तुओं, दूधके विकारों, वागषाङ्गवचक्र आदि तथा तैल-धी आदि चिकने पदार्थीसे संस्कृत बासी अन्नको खा ले तो उसे एक मासतक 'चान्द्रायणव्रत' करना चाहिये; क्योंकि वह दोष वीरहत्याके समान माना जाता है॥१-२३॥ ब्रह्महत्या, सुरापान, चोरी, गुरुतल्पगमन-ये

'महापातक' कहे गये हैं। इन पापोंके करनेवाले | मनुष्योंका संसर्ग भी 'महापातक' माना गया है। ब्रुटको बढावा देना, राजाके समीप किसीकी चुगली करना, गुरुपर झुटा दोषारोपण-ये 'ब्रह्महत्या'के समान हैं। अध्ययन किये हुए वेदका विस्मरण, वेदनिन्दा, झुठी गवाही, सुहद्का वध, निन्दित अत्र एवं घृतका भक्षण-ये छ: पाप सुरापानके समान माने गये हैं। धरोहरका अपहरण, मनुष्य, घोड़े, चाँदी, भूमि और हीरे आदि रत्नोंकी चोरी सुवर्णकी चोरीके समान मानी गयी है। सगोत्रा स्त्री, कुमारी कन्या, चाण्डाली, मित्रपत्नी और पुत्रवध् - इनमें वीर्यपात करना 'गुरुपत्नीगमन'के समान माना गया है। गोवध, अयोग्य व्यक्तिसे यज्ञ कराना, परस्त्रीगमन, अपनेको बेचना तथा गुरु, माता, पिता, पुत्र, स्वाध्याय एवं अग्निका परित्याग. परिवेता अथवा परिवित्ति होना-इन दोनोंमेंसे किसीको कन्यादान करना और इनका यज्ञ कराना, कन्याको दुषित करना, व्याजसे जीविका-निवांह, न्नतभक्त, सरोवर, उद्यान, स्त्री एवं पुत्रको बेचना, समयपर यज्ञोपवीत ग्रहण न करना, बान्धवाँका त्याग, वेतन लेकर अध्यापन-कार्य करना, वेतनभोगी गुरुसे पढ़ना, न बेचनेयोग्य वस्तुको बेचना, सुवर्ण आदिकी खानका काम करना, विशाल यन्त्र चलाना,

लता, गुल्म आदि ओषधियोंका नाश, स्त्रियोंके द्वारा जीविका उपार्जित करना, नित्य-नैमित्तिक कर्मका उल्लङ्गन, लकड़ीके लिये हरे-भरे वृक्षको काटना, अनेक स्त्रियोंका संग्रह, स्त्री-निन्दकोंका संसर्ग, केवल अपने स्वार्थके लिये सम्पूर्ण-कर्मीका आरम्भ करना, निन्दित अन्नका भोजन, अग्निहोत्रका परित्याग, देवता, ऋषि और पितरोंका ऋण न चुकाना, असत् शास्त्रोंको पढना, द:शीलपरायण होना, व्यसनमें आसक्ति, धान्य, धातु और पशुओंकी चोरी, मद्यपान करनेवाली नारीसे समागम, स्त्री, शुद्र, वैश्य अथवा क्षत्रियका वध करना एवं नास्तिकता-ये सब 'उपपातक' हैं। ब्राह्मणको प्रहार करके रोगी बनाना, लहसुन और मद्य आदिको सुँघना, भिक्षासे निर्वाह करना, गुदामैचुन-ये सब 'जाति-भंशकर पातक' बतलाये गये हैं। गर्दभ, घोड़ा, ऊँट, मृग, हाथी, भेंड़, बकरी, पछली, सर्प और नेक्ला-इनमेंसे किसीका वध 'संकरीकरण' कहलाता है। निन्दित मनुष्योंसे धनग्रहण, वाणिज्यवृत्ति, शुद्रकी सेवा एवं असत्य-भाषण-ये 'अपात्रीकरण पातक' माने जाते हैं। कृमि और कीटोंका वध, मद्ययुक्त भोजन, फल, काष्ट और पृष्पकी चोरी तथा धैर्यका परित्याग --ये 'मलिनीकरण पातक' कहलाते हैं॥ २४ - ४०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'पहापातक आदिका वर्णन' नामक एक सी अङ्गतयाँ अध्याप पूरा हुआ॥ १६८॥

アンスのはいい

#### एक सौ उनहत्तरवाँ अध्याय ब्रह्महत्या आदि विविध पापोंके प्रायश्चित्त

पुष्कर कहते हैं - अब मैं आपको इन सब पापोंक प्रायश्चित्त बतलाता हैं। ब्रह्महत्या करनेवाला | बार गिरे। अथवा अश्वमेधयज्ञ या स्वर्गपर विजय अपनी शुद्धिके लिये भिक्षाका अन्न भोजन करते। प्राप्त करानेवाले गोमेध यज्ञका अनुष्टान करे। हुए एवं मृतकके सिरकी ध्वजा धारण करके, अथवा किसी एक वेदका पाठ करता हुआ सौ वनमें कुटी बनाकर, बारह वर्षतक निवास करे। योजनतक जाय या अपना सर्वस्व वेदवेत्ता ब्राह्मणको

अथवा नीचे मुख करके धधकती हुई आगमें तीन

दान कर दे। महापातकी मनुष्य इन व्रतीसे अपना पाप नष्ट कर डालते हैं॥ १-४॥

गोवध करनेवाला एवं उपपातको एक मासतक यवपान करके रहे। वह सिरका मुण्डन कराकर उस गौका चर्म ओढ़े हुए गोशालामें निवास करे। दिनके चतुर्थ प्रहरमें लवणहीन अन्नका नियमित भोजन करे। फिर दो महीनॉतक इन्द्रियोंको वशमें करके नित्य गोमुत्रसे स्नान करे। दिनमें गौओंके पीछे-पीछे चले और खड़े होकर उनके खुरोंसे उड़ती हुई धृलिका पान करे। व्रतका पूर्णरूपसे अनुष्ठान करके एक बैलके साथ दस गौओंका दान करे। यदि इतना न दे सके तो वेदवेता ब्राह्मणोंको अपना सर्वस्य-दान कर दे। यदि रोकनेसे गौ मर जाय तो एक चौधाई प्रायश्चित, बाँधनेके कारण मर जाय तो आधा प्रायश्चित्त, जोतनेके कारण मर जाय तो तीन पाद प्रायक्षित और मारनेपर मर जाय तो पूरा प्रायक्षित करना चाहिये। वन, दुर्गम स्थान, ऊबड़-खाबड़ भूमि और भयप्रद स्थानमें गौकी मृत्यु हो जाय तो चौथाई प्रायश्चितका विधान है। आभूषणके लिये गलेमें घण्टा बाँधनेसे गौकी मृत्य हो वो आधा प्रायश्चित्त करे। दमन करने, बाँधनं, रोकने, गाड़ीमें जोतने, खुँटे, रस्सी अथवा फंदेमें बाँधनेपर यदि गौकी मृत्यु हो जाय तो तीन चरण प्रायश्चित करे। यदि गौका सींग अथवा हड्डी टूट जाय या पुँछ कट जाय तो जबतक गौ स्वस्थ न हो जाय. तबतक जौकी लप्सी खाकर रहे और गोमती विद्याका जप करे, गौकी स्तृति एवं गोमतीका स्मरण करे। यदि बहत-से मनुष्योंके द्वारा एक गौ मारी जाय तो वे सब लोग अलग-अलग गोहत्याका एक-एक पाद प्रायश्चित करें। उपकार करते हुए यदि गौ मर जाय तो पाप नहीं लगता 書114-2811

उपपातक करनेवालोंको भी इसी व्रतका आचरण करना चाहिये। 'अवकीर्णी' को अपनी शुद्धिके लिये चान्द्रायण-व्रत करना चाहिये। अथवा अवकीर्णी रातके समय चौराहेपर जाकर पाकयज्ञके विधानसे निर्ऋतिके उद्देश्यसे काले गदहेका पूजन करे। तदनन्तर वह युद्धिमान् ब्रह्मचारी अग्नि-संचयन करके अन्तमें 'समासिञ्चन्त मरुतः '- इस ऋचासे चन्द्रमा, इन्द्र, बृहस्पति और अग्निके उद्देश्यसे घृतकी आहुति दे। अथवा गर्दभका चर्म धारण करके एक वर्षतक पृथ्वीपर विचरण करे॥ १५—१७ 🖁 ॥

अज्ञानसे भूण-हत्या करनेपर ब्रह्महत्याका प्रायश्चित्त करे। मोहवश सुरापान करनेवाला द्विज अग्निके समान जलती हुई सुराका पान करे। अथवा तपाकर अग्निके समान रंगवाले गोमूत्र या जलका पान करे। सुवर्णकी चौरी करनेवाला ब्राह्मण राजाके पास जाकर अपने चौर्य-कर्मके विषयमें वतलाता हुआ कहे-'आप मुझे दण्ड दोजिये। तब राजा मुसल लेकर अपने-आप आये हुए उस ब्राह्मणको एक बार मारे। इस प्रकार वध होनेसे अथवा तपस्या करनेसे सुवर्णकी चोरी करनेवाले ब्राह्मणकी शुद्धि होती है। गुरु-पत्नी-गमन करनेवाला स्वयं अपने लिङ्ग और अण्डकोषको काटकर उसे अञ्जलिमें ले. मरनेतक नैऋंत्यकोणकी ओर चलता जाय। अथवा इन्द्रियोंको संयममें रखकर तीन मासतक 'चान्द्रायण' व्रत करे। जान-बूझकर कोई-सा भी जाति-भ्रंशकर पातक करके 'सांतपनकृच्छ्' और अज्ञानवश हो जानेपर 'प्राजापत्यकृच्छ् ' करे । संकरीकरण अथवा

<sup>\*</sup>कामतो रेतसः सेकं व्रतस्थस्य द्विजन्पनः । अतिक्रमं व्रतस्यहर्षमंज्ञा ब्रह्मणदिनः ॥ (पनु० ११ । १२१)

<sup>&#</sup>x27;ब्रह्मचारि-व्रतमें स्थित द्विजका इच्छापूर्वक किसी स्वीमें वीर्यपात करना धर्मको जाननेवाले ब्रह्मवादियोंद्वारा व्रतका अतिक्रमण बताया गया है। ऐसा करनेवाले ब्रह्मचारीको हो 'अधकोणों' कहते हैं।'

अपात्रीकरण पातक करनेपर एक मासतक चान्द्रायणव्रत करनेसे शुद्धि होती है। मलिनीकरण पातक होनेपर तीन दिनतक तप्तयावकका पान करे। क्षत्रियका वध करनेपर ब्रह्महत्याका चौधाई प्रायश्चित बिहित है। वैश्यका वध करनेपर अष्टमांश, सदाचारी शुद्रका वध करनेपर योडशांश प्रायश्चित करे। बिल्ली, नेवला, नीलकण्ठ, मेडक, कत्ता, गोह, उलुक, काक अथवा चारोंमेंसे किसी वर्णकी स्त्रीकी हत्या होनेपर शुद्रहत्याका प्रायश्चित्त करे। स्त्रीकी अज्ञानवश हत्या करके भी शुद्रहत्याका प्रायश्चित्त करे। सर्पादिका वध होनेपर 'नकवत' और अस्थिहीन जीवोंकी हत्या होनेपर 'प्राणायाम' करे॥१८-२८॥

दूसरेके घरसे अल्पमूल्यवाली वस्तुकी चोरी करके 'सांतपनकृच्छ्' करे। व्रतके पूर्ण होनेपर शुद्धि होती है। भक्ष्य और भोज्य वस्तु, यान, शय्या, आसन, पुष्प, मूल और फलोंकी चोरीमें पञ्चगव्यके पानसे शुद्धि होती है। तुण, काष्ठ, वृक्ष, सूखे अनाज, गुड़, वस्त्र, चर्म और मांसकी चोरी करनेपर तीन दिनतक भोजनका परित्याग करे। मणि, मोती, मूँगा, ताँबा, चाँदी, लोहा, काँसा अथवा पत्थरकी चोरी करनेवाला बारह दिनतक अञ्चका कणमात्र खाकर रहे। कपास, रेशम, ऊन तथा दो खुरवाले बैल आदि, एक खुरवाले घोडे आदि पश्, पक्षी, सुगन्धित द्रव्य, है।। ३४-४१॥

औषध अथवा रस्सी चुरानेवाला तीन दिनतक दुध पोकर रहे॥ २९-३३॥

मित्रपत्नी, पुत्रवध्, कुमारी और चाण्डालीमें वीर्यपात करके गुरुपत्नी-गमनका प्रायश्चित करे। फ़फेरी बहन, मौसेरी बहन और सगी ममेरी बहनसे गमन करनेवाला चान्द्रायण-व्रत करे। मनुष्येतर वोनिमें, रजस्वला स्त्रीमें, योनिके सिवा अन्य स्थानमें अथवा जलमें वीर्यपात करनेवाला मनुष्य 'कुच्छसांतपन-व्रत' करे। पुरुष अथवा स्त्रीके साथ बैलगाडीपर, जलमें या दिनके समय मैथुन करके ब्राह्मण वस्त्रोंसहित स्नान करे। चाण्डाल और अन्त्यज जातिकी स्त्रियोंसे अज्ञानवश समागम करके, उनका अन्न खाकर या उनका प्रतिग्रह स्वीकार करके ब्राह्मण पतित हो जाता है। जान-बुझकर ऐसा करनेसे यह उन्होंके समान हो जाता है। व्यभिचारिणी स्त्रीका पति उसे एक घरमें बंद करके रखे और परस्त्रीगामी पुरुषके लिये जो प्रायश्चित विहित है, वह उससे करावे। यदि वह स्त्री अपने समान जातिवाले पुरुषके द्वारा पुन: दूषित हो तो उसकी शुद्धि 'कुच्छ' और 'चान्द्रायण-व्रत' से बतलायी गयों है। जो ब्राह्मण एक रात वृषलीका सेवन करता है, वह तीन वर्षतक नित्य भिक्षात्रका भोजन और गायत्री-जप करनेपर शुद्ध होता

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राजमें 'प्रायक्षितोंका वर्णन' नामक एक सौ उनहत्त्वी अध्याय पूरा हुआ ॥ १६९ ॥

#### एक सौ सत्तरवाँ अध्याय विभिन्न प्रायश्चित्तोंका वर्णन

no the things

हूँ। पतितके साथ एक सवारीमें चलने, एक करनेवाला तो तत्काल ही पतित हो जाता है। जो आसनपर बैठने, एक साथ भोजन करनेसे मनुष्य पनुष्य जिस पतितका संसर्ग करता है, वह उसके

पुष्कर कहते हैं - अब मैं महापातिकयोंका | एक वर्षके बाद पतित होता है, परंतु उनको यज्ञ संसर्ग करनेवाले मनुष्योंके लिये प्रायश्चित बतलाता कराने, पढ़ाने एवं उनसे यौन-सम्बन्ध स्थापित संसर्गजनित दोषकी शुद्धिके लिये, उस पतितके लिये विहित प्रायश्चित करे। पतितके सपिण्ड और बान्धवोंको एक साथ निन्दित दिनमें, संध्याके समय, जाति-भाई, ऋत्विक और गुरुजनोंके निकट, पतित प्रुषकी जीवितावस्थामें ही उसकी उदक-क्रिया करनी चाहिये। तदनन्तर जलसे भरे हुए घडेको दासीद्वारा लातसे फेंकवा दे और पतितके सपिण्ड एवं बान्धव एक दिन-रात अशौच मानें। उसके बाद वे पतितके साथ सम्भाषण न करें और धनमें उसे ज्येष्टांश भी न दें। पतितका छोटा भाई गुणोंमें श्रेष्ठ होनेके कारण ज्येष्टांशका अधिकारी होता है। यदि पतित बादमें प्रायश्चित कर लें, तो उसके सपिण्ड और बान्धव उसके साथ पवित्र जलाशयमें स्नान करके जलसे भरे हुए नवीन कुम्भको जलमें फेंके। पतित स्त्रियोंके सम्बन्धमें भी यहाँ कार्य करे; परंत उसको अन्न, बस्त्र और घरके समीप रहनेका स्थान देना चाहिये॥१-७ ।

जिन ब्राह्मणोंको समयपर विधिके अनुसार गायत्रीका उपदेश प्राप्त नहीं हुआ है, उनसे तीन प्राजापत्य कराकर उनका विधिवत उपनयन-संस्कार करावे। निषिद्ध कर्मीका आचरण करनेसे जिन ब्राह्मणोंका परित्याग कर दिया गया हो, उनके लिये भी इसी प्रायक्षित्तका उपदेश करे। ब्राह्मण संयतचित्त होकर तीन सहस्र गायत्रीका जप करके गोशालामें एक मासतक दूध पीकर निन्दित प्रतिग्रहके पापसे छूट जाता है। संस्कारहीन मनुष्योंका यज्ञ कराकर, गुरुजनोंके सिवा दूसरोंका अन्त्येष्टिकर्म, अभिचारकर्म अथवा अहीन यज कराकर ब्राह्मण तीन प्राजापत्य-वृत करनेपर शुद्ध होता है। जो द्विज शरणागतका परित्याग करता है और अनिधकारीको बेदका उपदेश करता है, वह एक वर्षतक नियमित आहार करके उस पापसे मुक्त होता है॥८-१२॥

कत्ता, सियार, गर्दभ, बिल्ली, नेवला, मनुष्य, घोडा, ऊँट और सुअरके द्वारा काटे जानेपर प्राणायाम करनेसे शद्धि होती है। स्नातकके व्रतका लोप और नित्यकर्मका उल्लङ्घन होनेपर निराहार रहना चाहिये। यदि ब्राह्मणके लिये 'हं' कार और अपनेसे श्रेष्ठके लिये 'तुं' का प्रयोग हो जाय, तो स्नान करके दिनके शेष भागमें उपवास रखे और अभिवादन करके उन्हें प्रसन्न करे। ब्राह्मणपर प्रहार करनेके लिये डंडा उठानेपर 'प्राजापत्य-व्रत' करे। यदि डंडेसे प्रहार कर दिया हो तो 'अतिकृच्छ' और यदि प्रहारसे ब्राह्मणके खुन निकल आया हो तो 'कुच्छु' एवं 'अतिकुच्छव्रत' करे। जिसके घरमें अनजानमें चाण्डाल आकर टिक गया हो तो भलीभौति जाननेपर यधासमय उसका प्रायश्चित करे। 'चान्द्रायण' अथवा 'पराकवत' करनेसे द्विजोंकी शुद्धि होती है। शुद्रोंकी शद्धि 'प्राजापत्य-व्रत'से हो जाती है, शेष कर्म उन्हें द्विजोंकी भौति करने चाहिये। घरमें जो गुड, कुसुम्भ, लवण एवं धान्य आदि पदार्थ हों, उन्हें द्वारपर एकत्रित करके अग्निदेवको समर्पित करे। मिट्टीके पात्रोंका त्याग कर देना चाहिये। शेष द्रव्योंकी शास्त्रीय विधिके अनुसार

चाण्डालके स्पर्शसे दूषित एक कूएँका जल पीनेवाले जो ब्राह्मण हैं, वे उपवास अथवा पञ्चगव्यके पानसे शुद्ध हो जाते हैं। जो द्विज इच्छानुसार चाण्डालका स्पर्श करके भोजन कर लेता है, उसे 'चान्द्रायण' अथवा 'तसकृच्छ्र' करना चाहिये। चाण्डाल आदि घृणित जातियोंके स्पर्शसे जिनके पात्र अपवित्र हो गये हैं, वे द्विज (उन पात्रोंमें भोजन एवं पान करके) 'घड्रात्रव्रत' करनेसे शुद्ध होते हैं। अन्त्यजका उच्छिष्ट खाकर द्विज 'चान्द्रायणव्रत' करे और शूद्र 'त्रिरात्र-व्रत' करे। जो द्विज चाण्डालोंके कूएँ या पात्रका जल

द्रव्यशुद्धि विहित है॥ १३-१९ ।

बिना जाने पी लेता है, वह 'सांतपनकृच्छ् ' करे एवं शद्र ऐसा करनेपर एक दिन उपवास करे। जो द्विज चाण्डालका स्पर्श करके जल पी लेता है. उसे 'त्रिरात्र-व्रत' करना चाहिये और ऐसा करनेवाले शुद्रको एक दिनका उपवास करना चाहिये॥ २० - २५ ई॥

ब्राह्मण यदि उच्छिष्ट, कृता अथवा शुद्रका स्पर्श कर दे, तो एक रात उपवास करके पञ्चगव्य पीनेसे शुद्ध होता है। बैश्य अथवा क्षत्रियका स्पर्श होनेपर स्नान और 'नकवत' करे। मार्गमें चलता हुआ ब्राह्मण यदि वन अथवा जलरहित प्रदेशमें पक्कात्र हाथमें लिये मल-मूत्रका त्याग कर देता है, तो उस द्रव्यको अलग न रखकर अपने अङ्कर्में रखे हुए ही आचमन आदिसे पवित्र होकर अज़का प्रोक्षण करके उसे सर्य एवं अग्निको प्रदर्शित करे॥ २६-- २९॥

जो प्रवासी मनुष्य म्लेच्छों, चोरोंके निवासभूत देश अथवा वनमें भोजन कर लेते हैं, अब मैं वर्णक्रमसे उनकी भक्ष्याभक्ष्यविषयक शुद्धिका उपाय बतलाता हैं। ऐसा करनेवाले ब्राह्मणको अपने गाँवमें आकर 'पूर्णकृच्छ्र', क्षत्रियको तीन चरण और वैश्यको आधा वत करके पुन: अपना संस्कार कराना चाहिये। एक चौथाई व्रत करके दान देनेसे शुद्रकी भी शुद्धि होती है॥३०-३२॥

यदि किसी स्त्रीका समान वर्णवाली रजस्वला स्त्रीसे स्पर्श हो जाय तो वह उसी दिन स्नान करके शुद्ध हो जाती है, इसमें कोई संशय नहीं है। अपनेसे निकृष्ट जातिवाली रजस्वलाका स्पर्श करके रजस्वला स्त्रीको तबतक भोजन नहीं करना चाहिये, जबतक कि यह शुद्ध नहीं हो जाती। उसकी शुद्धि चौथे दिनके शुद्ध स्नानसे ही होती है। यदि कोई द्विज मुत्रत्याग करके मार्गमें चलता हुआ भूलकर जल पी ले, तो वह एक दिन-रात उपवास रखकर पञ्चगव्यके पानसे शुद्ध

होता है। जो मूत्र त्याग करनेके पश्चात् आचमनादि शौच न करके मोहवश भोजन कर लेता है, वह तीन दिनतक यवपान करनेसे शुद्ध होता 青1133-3511

जो ब्राह्मण संन्यास आदिकी दीक्षा लेकर गृहस्थाश्रमका परित्याग कर चुके हों और पुन: संन्यासाश्रमसे गृहस्थाश्रममें लौटना चाहते हों, अब मैं उनको शुद्धिके विषयमें कहता है। उनसे तीन 'प्राजापत्य' अथवा 'चान्द्रायण-वृत' कराने चाहिये। फिर उनके जातकर्म आदि संस्कार पुनः कराने चाहिये॥ ३७-३८॥

जिसके मुखसे जुते या किसी अपवित्र बस्तुका स्पर्श हो जाय, उसकी मिट्टी और गोवरके लेपन तथा पश्चगव्यके पानसे शुद्धि होती है। नीलकी खेती, विक्रय और नीले वस्त्र आदिका धारण-ये ब्राह्मणका पतन करनेवाले हैं। इन दोषोंसे युक्त ब्राह्मणकी तीन 'प्राजापत्यव्रत' करनेसे शुद्धि होती है। यदि रजस्वला स्त्रीको अन्त्यज या चाण्डाल छ जाय तो 'त्रिरात्र-व्रत' करनेसे चौथे दिन उसकी शद्धि होती है। चाण्डाल, श्वपाक, मजा, सुतिका स्त्री, शत्र और शवका स्पर्श करनेवाले मनुष्यको छनेपर तत्काल स्नान करनेसे शुद्धि होती है। मनुष्यकी अस्थिका स्पर्श होनेपर तैल लगाकर स्नान करनेसे ब्राह्मण विशुद्ध हो जाता है। गलीके कांचडके छाँटे लग जानेपर नाधिके नीचेका भाग मिट्टी और जलसे धोकर स्नान करनेसे शुद्धि होती है। वसन अथवा विरेचनके बाद स्नान करके घुतका प्राशन करनेसे शुद्धि होती है। स्नानके बाद क्षीरकर्म करनेवाला और ग्रहणके समय भोजन करनेवाला 'प्राजापत्यव्रत' करनेसे शुद्ध होता है। पङ्किद्षक मनुष्योंके साथ पङ्किमें बैठकर भोजन करनेवाला, कृते अथवा कीटसे देशित मनुष्य पञ्चगव्यके पानसे शुद्धि

पूर्णिमा)-को उपवास रखे। फिर पञ्चगव्यपान जाता है। जो मनुष्य धन, पृष्टि, स्वर्ग एवं करके हविष्यात्रका भोजन करे। यह 'ब्रह्मकूर्च- पापनाशकी कामनासे देवताओंका आराधन और वत' होता है। इस व्रतको एक मासमें दो कुच्छवत करता है, वह सब कुछ प्राप्त कर लेता बार करनेसे मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त हो है॥१--१७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'गुप्त पापीक प्रायश्चितका वर्णन' नामक एक सौ इकहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १७१॥

MATHER THAN

#### एक सौ बहत्तरवाँ अध्याय समस्त पापनाशक स्तोत्र

पुष्कर कहते हैं - जब मनुष्योंका चित्त परस्त्रीगमन, परस्वापहरण एवं जीवहिंसा आदि पापोंमें प्रवृत्त होता है, तो स्तुति करनेसे उसका प्रायधित होता है। (उस समय निम्नलिखित प्रकारसे भगवान् श्रीविष्णुकी स्तुति करे-) "सर्वव्यापी विष्णुको सदा नमस्कार है। श्रीहरि विष्णुको नमस्कार है। मैं अपने चित्तमें स्थित सर्वव्यापी, अहंकारशून्य श्रीहरिको नमस्कार करता हैं। मैं अपने मानसमें विराजमान अव्यक्त, अनन्त और अपराजित परमेश्वरको नमस्कार करता है। सबके पूजनीय, जन्म और मरणसे रहित, प्रभावशाली श्रीविष्णुको नमस्कार है। विष्णु मेरे चित्रमें निवास करते हैं, विष्णु मेरी बुद्धिमें विराजमान हैं, विष्णु मेरे अहंकारमें प्रतिष्ठित हैं और विष्णु मुझमें भी स्थित हैं। वे श्रीविष्णु ही चराचर प्राणियोंके कर्मोंके रूपमें स्थित हैं, उनके चिन्तनसे मेरे पापका विनाश हो। जो ध्यान करनेपर पापोंका हरण करते हैं और भावना करनेसे स्वप्नमें दर्शन देते हैं, इन्द्रके अनुज, शरणागतजनोंका द:ख दर करनेवाले उन पापापहारी श्रीविष्णुको मैं नमस्कार करता हैं। मैं इस निराधार जगत्में अज्ञानान्धकारमें ड्बते हुएको हाथका सहारा देनेवाले परात्परस्वरूप श्रीविष्णुके सम्मुख प्रणत होता है। सर्वेश्वरेश्वर प्रभो! कमलनयन परमात्मन्! हवीकेश! आपको नमस्कार है। इन्द्रियोंके स्वामी श्रीविष्णो ! आपको

नमस्कार है। नुसिंह! अनन्तस्वरूप गोविन्द! समस्त भूत-प्राणियोंकी सृष्टि करनेवाले केशव! मेरे द्वारा जो दुर्वचन कहा गया हो अथवा पापपूर्ण चिन्तन किया गया हो, मेरे उस पापका प्रशमन कीजिये: आपको नमस्कार है। केशव! अपने मनके वशमें होकर मैंने जो न करनेयोग्य अत्यन्त उग्र पापपूर्ण चिन्तन किया है, उसे शान्त कीजिये। परमार्थपरायण ब्राह्मणप्रिय गोविन्द! अपनी मर्यादासे कभी व्यत न होनेवाले जगन्नाथ! जगतका भरण-पोषण करनेवाले देवेश्वर! मेरे पापका विनाश कीजिये। मैंने मध्याह, अपराह्म, सायंकाल एवं राजिके समय, जानते हुए अथवा अनजाने, शरीर, मन एवं वाणोके द्वारा जी पाप किया हो, 'पुण्डरीकाक्ष', 'हुवीकेश', 'माधव'— आपके इन तीन नामोंके उच्चारणसे मेरे वे सब पाप श्रीण हो जायेँ। कमलनयन लक्ष्मीपते! इन्द्रियोंके स्वामी माधव! आज आप मेरे शरीर एवं वाणीद्वारा किये हुए पापोंका हनन कीजिये। आज मैंने खाते, सोते, खडे, चलते अथवा जागते हुए मन, वाणी और शरीरसे जो भी नीच योनि एवं नरककी प्राप्ति करानेवाला सुक्ष्म अथवा स्थल पाप किया हो, भगवान् वासुदेवके नामोच्चारणसे वे सब विनष्ट हो जायै। जो परब्रह्म, परमधाम और परम पवित्र हैं, उन श्रीविष्णुके संकोर्तनसे मेरे पाप लुप्त हो जायँ। जिसको प्राप्त होकर ज्ञानीजन पुनः

लीटकर नहीं आते, जो गन्ध, स्पर्श आदि | परमपदको प्राप्त होता है। इसलिये किसी भी तन्मात्राओंसे रहित है; श्रीविष्णुका वह परमपद पापके हो जानेपर इस स्तोत्रका जप करे। यह स्तोत्र

स्तोत्रका पठन अथवा श्रवण करता है, वह शरीर, और ब्रतरूप प्रायश्चित्तसे सम्पूर्ण पाप नष्ट हो जाते मन और वाणीजनित समस्त पापोंसे छूट जाता है हैं। इसलिये भोग और मोक्षकी सिद्धिके लिये एवं समस्त पापग्रहोंसे मुक्त होकर श्रीविष्णुके इनका अनुष्ठान करना चाहिये ॥१९-२१॥

मेरे पापोंका शमन करे'"॥१—१८॥ जो मनुष्य पापोंका विनाश करनेवाले इस व्रत करनेवालेके लिये भी यह श्रेष्ठ है। स्तोत्र-जप

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'समस्तपापनाशक स्तोत्रका वर्णन' नामक एक सौ वहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १७२॥

CONTRACTOR CARS

#### एक सौ तिहत्तरवाँ अध्याय अनेकविध प्रायश्चित्तोंका वर्णन

द्वारा वर्णित पापोंका नाश करनेवाले प्रायक्षित कार्यमें तत्पर बहुत-से शस्त्रधारी मनुष्योंमें कोई बतलाता हूँ। जिससे प्राणोंका शरीरसे वियोग हो एक ब्राह्मणका वध करता है, तो वे सब-के-सब जाय, उस कार्यको 'हनन' कहते हैं। जो राग, द्वेष 'घातक' माने जाते हैं। ब्राह्मण किसीके द्वारा अथवा प्रमादवश दूसरेके द्वारा या स्वयं ब्राह्मणका निन्दित होनेपर, मारा जानेपर या बन्धनसे पीड़ित

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! अब मैं ब्रह्माके | वध करता है, वह 'ब्रह्मधाती' होता है। यदि एक

१. विष्यवे विष्यवे नित्यं विष्यवे विष्यवे नमः । नमामि विष्युं चित्रस्थमहेकारवर्ति हरिम्। चित्रस्थमोत्रामध्यक्रमनन्त्रमवराजितम् । विष्णुमोज्ञयसरोयेण अनादिनिधनं विष्णुशितगतो गन्ये विष्णुर्योद्धरातश यन् । यनार्यकारणे विष्णुर्योद्धरणुर्वीय संस्थितः । करोति कर्मभूतोऽसी स्थावरस्य घरस्य य । तत् वार्ष नक्तमायात् तस्मितेव हि चिनिती । ध्यातो हरति गत् पापं स्थानं दृष्टस्तु भावनात्। तमुपेन्द्रपर्वः विष्णुं प्रणतार्तिहरं हरिम्॥ जगरपश्मिमानराधारे मञ्चयाने तपान्यथः । इस्ताबलान्दर्ग विष्णु प्रथमानि परात्यरम् ॥ परमहमक्ष्येश्रज ( इपीकेश इपीकेश इपीकेश नमीऽस्तु ते । मुर्सिहानन गोविन्द भूतभावन केञ्च । दुशके दुष्कृतं ध्यातं शमयाधं गमीऽस्तु ते : यसमा विकित दुर्व स्वचित्रकार्वित । अकार्य महरायुर्व तच्छमं नय केशतः। गोबिन्द परमार्थपरायम् । जगनाम जगदानः पाप प्रमापान्युरः । यथापराह्रे सायाह्रे मध्याहे च तथा निजि। कार्यन मनसा वाका कृतं पापस्थानता । जानता च इशोकेश पुरुद्धरीकाक्ष माधव। नामक्योंचारणतः पापं यातु मम हपीकेश पुण्डरीकाक्ष माध्य । पापं प्रशासवाद्य तवं वाक्कृतं मम माध्य ॥ यद् भुञ्जन् यत् स्वर्पस्तिष्ठत् गच्छन् जाष्ठद् यदास्थितः । कृतवान् प्राप्तमदाहं कायेन मनसा निरा॥ यत् स्वरपमपि यत् स्थूलं कुयोनिनरकायहम् । तद् यतु प्रश्नमं सर्वं वासुदेवानुकोर्तनात्॥ परं ब्राह्म परं भाम पवित्रं परमं च यत्। तस्मिन् प्रकीर्तिते विष्णी यत् पापं तत् प्रणश्यत्॥ यत् प्राप्य न निवर्तन्ते गन्धस्पर्जादिवर्जितम्। मुख्यनत् पदं विष्णोस्तत् सर्वं रामयाप्यम्॥

२. पापप्रणाशनं स्तीत्रं यः यजेच्यु णुवादवि । शारीरैमांनर्सवांग्वः कृतैः पापैः प्रमुख्यते ॥ सर्वपापग्रहादिभ्यो याति विष्णोः परं पदम् । तामात् पापं कृते जय्यं स्तीत्रं सर्वाचमर्दनम्॥ प्राविश्वतमधौषानां स्टोतं वतकृते वरम्। प्राविश्वतैः स्तोत्रजपैर्वतैर्नस्यति पातकम्॥

(अग्निप्राण १७२। १९—२१)

होनेपर जिसके उद्देश्यसे प्राणींका परित्याग कर देता है, उसे 'ब्रह्महत्यारा' माना गया है। औषधोपचार आदि उपकार करनेपर किसीकी मृत्यु हो जाय तो उसे पाप नहीं होता। पुत्र, शिष्य अथवा पत्नीको दण्ड देनेपर उनकी मृत्यु हो जाय, उस दशामें भी दोष नहीं होता। जिन पापोंसे मुक्त होनेका उपाय नहीं बतलाया गया है, देश, काल, अवस्था, शक्ति और पापका विचार करके यत्नपूर्वक प्रायश्चित्तको व्यवस्था देनी चाहिये। गौ अथवा ब्राह्मणके लिये तत्काल अपने प्राणींका परित्याग कर दे, अथवा अग्निमें अपने शरीरकी आहुति दे डाले तो मनुष्य ब्रह्महत्याके पापसे मुक्त हो जाता है। ब्रह्महत्यारा मृतकके सिरका कपाल और ध्वज लेकर भिक्षात्रका भोजन करता हुआ 'मैंने ब्राह्मणका वध किया है'-इस प्रकार अपने पापकर्मको प्रकाशित करे। वह बारह वर्षतक नियमित भोजन करके शुद्ध होता है। अथवा शुद्धिके लिये प्रयत्न करनेवाला ब्रह्मघाती मनुष्य छ: वर्षीमें ही पवित्र हो जाता है। अज्ञानवश पापकर्म करनेवालोंकी अपेक्षा जान-बुझकर पाप करनेवालेके लिये दुगुना प्रायक्षित्त विहित है। ब्राह्मणके वधमें प्रवृत्त होनेपर तीन वर्षतक प्रायधित करे। ब्रह्मघाती क्षत्रियको दुगुना तथा वैश्य एवं शुद्रको छ:गुना प्रायद्यित करना चाहिये। अन्य पापोंका ब्राह्मणको सम्पूर्ण, क्षत्रियको तीन चरण, वैश्यको आधा और शूद्र, वृद्ध, स्त्री, बालक एवं रोगीको एक चरण प्रायश्चित करना चाहिये॥ १-११॥

क्षत्रियका वध करनेपर ब्रह्महत्याका एकपाद, वैश्यका वध करनेपर अष्टमांश और सदाचारपरायण शुद्रका वध करनेपर षोडशांश प्रायश्चित्त माना गया है। सदाचारिणी स्त्रीकी हत्या करके शुद्रहत्याका प्रायश्चित्त करे। गोहत्यारा संयतिचत्त होकर एक पासतक गोशालामें शयन करे, गौओंका अनुगमन करे और पञ्चमव्य पीकर रहे। फिर गोदान करनेसे वह शुद्ध हो जाता है। 'कृच्छ्' अथवा 'अतिकृच्छ्र' कोई भी व्रत हो, क्षत्रियोंको उसके तीन चरणोंका अनुष्टान करना चाहिये। अत्यन्त बृढ़ी, अत्यन्त कृश, बहुत छोटी उम्रवाली अथवा रोगिणी स्त्रीकी हत्या करके द्विज पूर्वोक्त विधिके अनुसार ब्रह्महत्याका आधा प्रायश्चित करे। फिर ब्राह्मणोंको भोजन कराये और यथाशक्ति तिल एवं सुवर्णका दान करे। मुक्के या थप्पड़के प्रहारसे, सींग तोडनेसे और लाठी आदिसे मारनेपर यदि गौ मर जाय तो उसे 'गोवध' कहा जाता है। मारने, बाँधने, गाडी आदिमें जोतने, रोकने अथवा रस्सीका फंदा लगानेसे गौकी मृत्यु हो जाय तो तीन चरण प्रायक्षित्त करे। काठसे गोवध करनेवाला 'सांतपनवृत', ढेलेसे मारनेवाला 'प्राजापत्य', पत्थरसे हत्या करनेवाला 'तसकुच्छु' और शस्त्रसे वध करनेवाला 'अतिकृच्छ' करे। बिल्ली, गोह, नेवला, मेढक, कृता अथवा पक्षीकी हत्या करके तीन दिन दूध पीकर रहे; अथवा 'प्राजापत्य' या 'चान्द्रायण' वृत करे ॥ १२ – १९ ई ॥

गुप्त पाप होनेपर गुप्त और प्रकट पाप होनेपर प्रकट प्रावश्चित करे। समस्त पापोंके विनाशके लिये सौ प्राणायाम करे। कटहल, द्राक्षा, महुआ, खज़र, ताढ़, ईख और मुनक्षेका रस तथा टंकमाध्वीक, मैरेय और नारियलका रस-ये मादक होते हुए भी मद्य नहीं हैं। पैटी ही मुख्य सुरा मानी गयी है। ये सब मदिराएँ द्विजोंके लिये निषद्ध हैं। सुरापान करनेवाला खौलता हुआ जल पीकर शुद्ध होता है। अथवा सुरापानके पापसे मुक्त होनेके लिये एक वर्षतक जटा एवं ध्वजा धारण किये हुए वनमें निवास करे। नित्य रात्रिके समय एक बार चावलके कण या तिलकी खलीका भोजन करे। अज्ञानवश मल-मूत्र अथवा मदिरासे छुये हुए पदार्थका भक्षण करके ब्राह्मण,



श्रीगङ्गाजी

[अस्नि० अ० ५०] श्रीयमुनाजी

[अग्नि० अ० ५०]

क्षत्रिय और वैश्य-तीनों वर्णोंके लोग पुनः संस्कारके योग्य हो जाते हैं। सुरापात्रमें रखा हुआ जल पीकर सात दिन व्रत करे। चाण्डालका जल पीकर छ: दिन उपवास रखे तथा चाण्डालोंके कूएँ अथवा पात्रका पानी पीकर 'सांतपन-वत' करे। अन्त्यजका जल पीकर द्विज तीन रात उपवास रखकर पञ्चगव्यका पान करे। नवीन जल या जलके साथ मत्स्य, कण्टक, शम्बुक, शङ्क, सीप और काँड़ी पीनेपर पञ्चगव्यका आवमन करनेसे शुद्धि होती है। शबयुक्त कृपका जल पीनेपर मनुष्य 'त्रिरात्रव्रत' करनेसे शुद्ध होता है। चाण्डालका अत्र खाकर 'चान्द्रायणवत' करे। आपत्कालमें शुद्रके बर भोजन करनेपर पश्चातापसे शुद्धि हो जाती है। शुद्रके पात्रमें भोजन करनेवाला ब्राह्मण उपवास करके पञ्चगव्य पीनेसे शुद्ध होता है। कन्द्रपक्क (भूजा), स्नेहपक्क (भी-तैलमें पके पदार्थ), घी-तैल, दही, सन्, गुड़, दूध और रस आदि-ये वस्तुएँ शुद्रके घरसे ली जानेपर भी निन्दित नहीं हैं। बिना स्नान किसे भोजन करनेवाला एक दिन उपवास रखकर दिनभर जप करनेसे पवित्र होता है। मूत्र-त्याग करके अशौचावस्थामें भोजन करनेपर 'त्रिरात्रव्रवसे' शुद्धि होती है। केश एवं कीटसे युक्त, जान-बुझकर पैरसे छूआ हुआ, भूणघातीका देखा हुआ, रजस्वला स्त्रीका छुआ हुआ, कौए आदि पक्षियोंका जुता किया हुआ, कुत्तेका स्पर्श किया हुआ अथवा गौका सुँघा हुआ अन्न खाकर तीन दिन उपवास करे। वीर्य, मल या मूत्रका भक्षण करनेपर 'प्राजापत्य-व्रत' करे। नवश्राद्धमें 'चान्द्रायण'. मासिक श्राद्धमें 'पराकवत', त्रिपाक्षिक ब्राद्धमें 'अतिकुच्छ', षाणुमासिक श्राद्धमें 'प्राजापत्य' और वार्षिक श्राद्धमें 'एकपाद प्राजापत्य-वृत' करे। पहले और दूसरे दोनों दिन वार्षिक श्राद्ध स्त्रीका आलिङ्गन करके प्राणत्याग करनेसे शुद्ध

हो तो दूसरे वार्षिक श्राद्धमें एक दिनका उपवास करे। निविद्ध वस्तुका भक्षण करनेपर उपवास करके प्रायश्चित करे। भूतृण (छत्राक), लहसून और शिग्रुक (श्वेत मरिच) खा लेनेपर 'एकपाद प्राजापत्य' करे। अभोज्यात्र, शुद्रका अत्र, स्त्री एवं शुद्रका उच्छिष्ट या अभक्ष्य मांसका भक्षण करके सात दिन केवल दूध पीकर रहे। जो ब्रह्मचारी, संन्यासी अथवा ब्रतस्थ द्विज मधु, मांस या जननाशीच एवं मरणाशीचका अत्र भोजन कर लेता है, वह 'प्राजापत्य-कृच्छ् 'करे ॥ २० – ३९ ॥ अन्यायपूर्वक दूसरेका धन हड्प लेनेको 'चोरो' कहते हैं। सुवर्णको चोरो करनेवाला राजाके द्वारा मुसलसे मारे जानेपर शुद्ध होता है। सुवर्णकी चोरी करनेवाला, सुरापान करनेवाला, ब्रह्मघाती और गुरुपलीगामी बारह वर्षतक भूमिपर शयन और जटा धारण करे। वह एक समय केवल पते और फल-मुलका भोजन करनेसे शुद्ध होता है। चोरी अथवा सुरापान करके एक वर्षतक 'प्राजापत्य-व्रत' करे। मणि, मोती, मुँगा, ताँवा, चाँदी, लोहा, काँसा और पत्थरकी घोरी करनेवाला बारह दिन चावलके कण खाकर रहे। मनुष्य, स्त्री, क्षेत्र, गृह, बावली, कृप और

तालाबका अपहरण करनेपर 'चान्द्रायण-व्रत'से

शुद्धि मानी गयी है। भक्ष्य एवं भोज्य पदार्थ,

सवारी, शय्या, आसन, पुष्प, मूल अथवा फलकी

चोरी करनेवाला पञ्चगव्य पीकर शुद्ध होता है।

तुण, काष्ट, वृक्ष, सुखा अत्र, गुड, वस्त्र, चर्म या

मांस चुरानेवाला तीन दिन निराहार रहे। सौतेली

माँ, बहन, गुरुपुत्री, गुरुपत्नी और अपनी पुत्रीसे

समागम करनेवाला 'गुरुपत्नीगामी' माना गया है।

गुरुपत्नीगमन करनेपर अपने पापकी घोषणा

करके जलते हुए लोहेकी शय्यापर तस-लौहमयी

होता है। अथवा गुरुपत्नीगामी तीन मासतक संचित करता है, 'चान्द्रायण-व्रत' करे। पतित स्त्रियोंके लिये भी व्याची, भाभी, चा करेनपर जो प्रायक्षित बतलाया गया है, वहीं उनसे करावे। कुमारी कन्या, चाण्डाली, पुत्री व्याची, भाभी, बु रखी हुई), शर्भ और अपने सिपण्ड तथा पुत्रकी पत्नीमें दूसरेको चाहनेव वीर्यसेचन करनेवालेको प्राणत्याग कर देना चाहिये। कुरुपत्नीसे गमा दिज एक रात शुद्राका सेवन करके जो पाप करे॥४०—५४॥

संचित करता है, वह तीन वर्षतक नित्य गायत्री-जप एवं भिक्षात्रका भोजन करनेसे नष्ट होता है। चाची, भाभी, चाण्डाली, पुक्रसी, पुत्रवधू, बहन, सखी, मौसी, बुआ, निक्षिष्ठा (धरोहरके रूपमें रखी हुई), शरणागता, मामी, सगोत्रा बहिन, दूसरेको चाहनेवाली स्त्री, शिष्यपली अथवा गुरुपलीसे गमन करके, 'चान्द्रायण-व्रत' करे॥ ४०—५४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अनेकविध प्रायश्चितींका वर्णन' नामक एक सौ तिहत्तरवीं अध्याय पूरा हुआ॥ १७३॥

#### एक सौ चौहत्तरवाँ अध्याय प्रायश्चित्तोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - देव-मन्दिरके पूजन आदिका लोप करनेपर प्रायक्षित करना चाहिये। पूजाका लोप करनेपर एक सौ आठ बार जप करे और दुगुनी पूजाकी व्यवस्था करके पञ्चोपनिषद्-मन्त्रोंसे हवन कर ब्राह्मण-भोजन करावे। स्तिका स्त्री, अन्त्यज अथवा रजस्वलाके द्वारा देवमूर्तिका स्पर्श होनेपर सौ बार गायत्री-जप करे। दुगना स्नान करके पञ्चोपनिषद-मन्त्रोंसे पूजन एवं ब्राह्मण-भोजन कराये। होमका नियम भङ्ग होनेपर होय, स्नान और पूजन करे। होय-द्रव्यको चुहे आदि खा लें या वह कीटयुक्त हो जाय, तो उतना अंश छोड़कर तथा शेष द्रव्यका जलसे प्रोक्षण करके देवताओंका पूजन करे। भले ही अङ्कुरमात्र अर्पण करे, परंतु छिन्न-धिन्न द्रव्यका बहिष्कार कर दे। अस्पृश्य मनुष्योंका स्पर्श हो जानेपर पूजा-द्रव्यको दूसरे पात्रमें रख दे। पूजाके समय मन्त्र अथवा द्रव्यकी त्रृटि होनेपर दैव एवं मानुष विष्नोंका विनाश करनेवाले गणपतिके बीज-मन्त्रका जप करके पुन: पुजन करे। देव-मन्दिरका कलश नष्ट हो जानेपर सौ बार मन्त्र-जप करे। देवपूर्तिके हाथसे गिरने एवं

नष्ट हो जानेपर उपवासपूर्वक अग्निमें सौ आहतियाँ देनेसे शुभ होता है। जिस पुरुषके मनमें पाप करनेपर पश्चाचाप होता है, उसके लिये श्रीहरिका रमरण हो परम प्रायक्षित है। चान्द्रायण, पराक एवं प्राजापत्य-व्रत पापसमृहोंका विनाश करनेवाले हैं। सुर्य, शिव, शक्ति और विष्णुके मन्त्रका जप भी पापोंका प्रशमन करता है। गायत्री, प्रणव, पापप्रणाशनस्तोत्र एवं मन्त्रका जप पापोंका अन्त करनेवाला है। सूर्य, शिव, शक्ति और विष्णुके 'क' से प्रारम्भ होनेवाले, 'रा' बीजसे संयुक्त, रादि आदि और रान्त मन्त्र करोड़गुना फल देनेवाले हैं। इनके सिवा 'ॐ क्लीं' से प्रारम्भ होनेवाले चतुर्ध्यन एवं अन्तमें 'नमः' संयुक्त मन्त्र सम्पूर्ण कामनाओंको सिद्ध करनेवाले हैं। नृसिंह भगवान्के द्वादशाक्षर एवं अष्टाक्षर मन्त्रका जप पापसमृहोंका विनाश करता है। अग्निपुराणका पठन एवं श्रवण करनेसे भी मनुष्य समस्त पापसमृहोंसे छट जाता है। इस पुराणमें अग्निदेवका माहातम्य भी वर्णित है। परमात्मा श्रीविष्णु ही मुखस्वरूप अग्निदेव हैं, जिनका सम्पूर्ण वेदोंमें गान किया गया है। भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले उन परमेश्वरका

प्रवृत्ति और निवृत्ति-मार्गसे भी पूजन किया जाता है। अग्निरूपमें स्थित श्रीविष्णके उद्देश्यसे हवन, जप, ध्यान, पूजन, स्तवन एवं नमस्कार शरीर-सम्बन्धी सभी पापोंका विध्वंस करनेवाला है। दस प्रकारके स्वर्णदान, बारह प्रकारके धान्यदान, तुलापुरुष आदि सोलह महादान एवं सर्वश्रेष्ट अनदान-ये सब महापापींका अपहरण करनेवाले हैं। तिथि, वार, नक्षत्र, संक्रान्ति, योग, यन्वन्तरास्म आदिके समय सूर्य, शिव, शक्ति तथा विष्णुके उद्देश्यसे किये जानेवाले बत आदि पापोंका प्रशमन करते हैं। गङ्गा, गया, प्रयाग, अयोध्या, उज्जैन, कुरुक्षेत्र, पुष्कर, नैमियारण्य, पुरुषोत्तमक्षेत्र, शालग्राम, प्रभासक्षेत्र आदि तीर्थ पापसमूहोंको विनष्ट करते हैं। 'मैं परम प्रकाशस्वरूप बल हैं।'—इस प्रकारकी धारणा भी पापोंका विनाश हैं॥ १—२४॥

करनेवाली है। ब्रह्मपुराण, अग्निपुराण, ब्रह्मा, विष्णु, महेश, भगवानुके अवतार, समस्त देवताओंको प्रतिमा-प्रतिष्ठा एवं पुजन, ज्यौतिष, पुराण, स्मृतियाँ, तप, व्रत, अर्थशास्त्र, सृष्टिके आदितत्त्व, आयुर्वेद, धनुर्वेद, शिक्षा, छन्द:-शास्त्र, व्याकरण, निरुक्त, कोष, कल्प, न्याय, मीमांसा-शास्त्र एवं अन्य सब कुछ भी भगवान् त्रीविष्णकी विभृतियाँ हैं। वे श्रीहरि एक होते हुए भी सगुण-निर्गुण दो रूपोंमें विभक्त एवं सम्पूर्ण संसारमें संनिहित हैं। जो ऐसा जानता है, ब्रोहरि-स्वरूप उन महापुरुषका दर्शन करनेसे दूसरोंके पाप विनष्ट हो जाते हैं। भगवान् श्रीहरि हो अष्टादश विद्यारूप, स्क्ष्म, स्थल, सच्चित्-स्वरूप, अविनाशी परब्रह्म एवं निष्पाप विष्णु

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'प्रायश्चित-वर्णन' नामक एक सौ चौहतरवाँ अध्याप पूरा हुआ॥ १७४॥

our fill the same

#### एक सौ पचहत्तरवाँ अध्याय वृतके विषयमें अनेक जातव्य बातें

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठजी! अब मैं तिथि, बार, नक्षत्र, दिवस, मास, ऋतू, वर्ष तथा सूर्य-संक्रान्तिके अवसरपर होनेवाले स्त्री-पुरुष-सम्बन्धी व्रत आदिका क्रमशः वर्णन करूँगा, ध्यान देकर सुनिये - ॥१॥

शास्त्रोक्त नियमको ही 'वृत' कहते हैं, वही 'तप' माना गया है। 'दम' (इन्द्रियसंयम) और 'शम' (मनोनिग्रह) आदि विशेष नियम भी ब्रतके ही अङ्ग हैं। ब्रत करनेवाले पुरुषको शारीरिक संताप सहन करना पडता है, इसलिये व्रतको 'तप' नाम दिया गया है। इसी प्रकार व्रतमें इन्द्रियसमुदायका नियमन (संयम) करना होता है, इसलिये उसे 'नियम' भी कहते हैं। जो

ब्राह्मण या द्विज (क्षत्रिय-वैश्य) अग्निहोत्री नहीं हैं, उनके लिये व्रत, उपवास, नियम तथा नाना प्रकारके दानोंसे कल्याणकी प्राप्ति बतायी गयी 書川3-8川

उक्त व्रत-उपवास आदिके पालनसे प्रसन्न होकर देवता एवं भगवान भोग तथा मोक्ष प्रदान करते हैं। पापोंसे उपावृत (निवृत्त) होकर सब प्रकारके भोगोंका त्याग करते हुए जो सद्गुणोंके साथ वास करता है, उसीको 'उपवास' समझना चाहिये। उपवास करनेवाले पुरुषको काँसेके वर्तन, मांस, मसूर, चना, कोदो, साग, मधु, परावे अत्र तथा स्त्री-सम्भोगका त्याग करना चाहिये। उपवासकालमें फुल, अलंकार, सुन्दर वस्त्र, धूप, सुगन्ध, अङ्गराग, दाँत धोनेके लिये मञ्जन तथा दाँतौन -- इन सब वस्तुओंका सेवन अच्छा नहीं माना गया है। प्रात:काल जलसे मुँह धो, कुल्ला करके, पञ्चगव्य लेकर वृत प्रारम्भ कर देना चाहिये॥५-९॥

अनेक बार जल पीने, पान खाने, दिनमें सोने तथा मैथन करनेसे उपवास (व्रत) दृषित हो जाता है। क्षमा, सत्य, दया, दान, शौन, इन्द्रियसंयम, देवपूजा, अग्निहोत्र, संतोष तथा चोरीका अभाव - ये दस नियम सामान्यत: सम्पूर्ण व्रतोंमें आवश्यक माने गये हैं। व्रतमें पवित्र ऋवाओंको जपे और अपनी शक्तिके अनुसार हवन करे। व्रती पुरुष प्रतिदिन स्नान तथा परिमित भोजन करे। गुरु, देवता तथा ब्राह्मणोंका पुजन किया करे। क्षार, शहद, नमक, शराब और मांसको त्याग दे। तिल-मूँग आदिके अतिरिक्त धान्य भी त्याज्य हैं। धान्य (अत्र)-में उडद, कोदो, चीना, देवधान्य, शमीधान्य, गृङ, शितधान्य, पय तथा मुली-ये क्षारगण माने गये हैं। व्रतमें उनका त्याग कर देना चाहिये। धान, साठीका चायल, मूँग, मटर, तिल, जौ, साँवाँ, तित्रीका चावल और गेहें आदि अन्न व्रतमें उपयोगी हैं। कुम्हड़ा, लीकी, बैंगन, पालक तथा पुतिकाको त्याग दे। चरु, भिक्षामें प्राप्त अन्त्र, सत्तुके दाने, साग, दही, घी, दूध, साँबाँ, अगहनीका चावल, तित्रीका चावल, जौका हलूवा तथा मूल तण्डल -ये 'हविष्य' माने गये हैं। इन्हें व्रतमें, नकव्रतमें तथा अग्निहोत्रमें भी उपयोगी बताया गया है। अथवा मांस, मदिरा आदि अपवित्र वस्तुओंको छोडकर सभी उत्तम वस्तुएँ व्रतमें हितकर ぎ川マローマツ川

'प्राजापत्यव्रत'का अनुष्ठान करनेवाला द्विज तीन दिन केवल प्रात:काल और तीन दिन केवल संध्याकालमें भोजन करे। फिर तीन दिन केवल

बिना माँगे जो कुछ मिल जाय, उसीका दिनमें एक समय भोजन करे; उसके बाद तीन दिनोंतक उपनास करके रहे। (इस प्रकार यह बारह दिनोंका व्रत है।) इसी प्रकार 'अतिकृच्छ्-व्रत'का अनुष्टान करनेवाला द्विज पूर्ववत् तीन दिन प्रात:काल, तीन दिन सायंकाल और तीन दिनोंतक बिना माँगे प्राप्त हुए अन्नका एक-एक ग्रास भोजन करे तथा अन्तिम दिनोंमें उपवास करे। गायका मूत्र, गोबर, दूध, दही, घी तथा कुशका जल-इन सबको मिलाकर प्रथम दिन पीरे। फिर दूसरे दिन उपवास करे-यह 'सांतपनकुच्छ्' नामक व्रत है। उपर्युक्त द्रव्योंका पुधक-पुधक एक-एक दिनके क्रमसे छ: दिनींतक सेवन करके सातवें दिन उपवास करे—इस प्रकार यह एक सप्ताहका व्रत 'महासांतपन-कुच्छ' कहलाता है, जो पापोंका नाश करनेवाला है। लगातार बारह दिनोंके उपवापसे सम्पन्न होनेवाले व्रतको 'पराक' कहते हैं। यह सब पापोंका करनेवाला है। इससे तिगुने भर्धात् छत्तीस दिनोंतक उपवास करनेपर यही व्रत 'भ्रतपराक' कहलाता है। पूर्णिमाको पंद्रह ग्रास भोजन करके प्रतिदिन एक-एक ग्रास घटाता रहे; अमावास्थको उपवास करे तथा प्रतिपदाको एक ग्रास भोजन आरम्भ करके नित्य एक-एक ग्रास बढ़ाता रहे, इसे 'चान्द्रायण' कहते हैं। इसके विपरीतक्रमसे भी यह व्रत किया जाता है। (जैसे शुक्ल प्रतिपदाको एक ग्रास भोजन करे; फिर एक-एक ग्रास बढ़ाते हुए पूर्णिमाको पंद्रह ग्रास भीजन करे। तत्पश्चात् कृष्ण प्रतिपदासे एक-एक ग्रास घटाकर अमावास्याको उपवास करे) ॥ १८- २३॥

कपिला गायका मूत्र एक पल, गोबर अँगुठेके आधे हिस्सेके बराबर, दूध सात पल, दही दो पल, घी एक पल तथा कुशका जल एक पल एकमें मिला दे। इनका मिश्रण करते समय गायत्री-मन्त्रसे गोमूत्र डाले। 'गन्धद्वारां द्राधर्षां०' (श्रीसुक्त) इस मन्त्रसे गोवर मिलाये। 'आप्यायस्व०' (यजु० १२।११२) इस मन्त्रसे दूध डाल दे। 'दिध क्राव्योo' (यजु० २३।३२) इस मन्त्रसे दही मिलाये। 'तेजोऽसि शुक्रमस्यमृतमसि०' (यजु॰ २२।१) इस मन्त्रसे घो डाले तथा 'देवस्य०' (यज्० २०।३) इस मन्त्रसे कुशोदक मिलाये। इस प्रकार जो वस्तू तैयार होती है, उसका नाम 'ब्रह्मकूर्च' है। ब्रह्मकूर्च तैयार होनेपर दिनभर भुखा रहकर सायंकालमें अधमर्थण-मन्त्र अथवा प्रणवके साथ 'आपो हि छु०' (यज्० ११।५०) इत्यादि ऋचाओंका जप करके उसे पी डाले। ऐसा करनेवाला सब पापोंसे मुक्त हो विष्णुलोकमें जाता है। दिनभर उपवास करके केवल सायंकालमें भोजन करनेवाला दिनके आठ भागोंमेंसे केवल छठे भागमें आहार ग्रहण करनेवाला संन्यासी, मांसत्यागी, अश्वमेधनज्ञ करनेवाला तथा सत्यवादी पुरुष स्वर्गको आते हैं। अग्न्याधान, प्रतिष्ठा, यज्ञ, दान, बत, देवव्रत, वृषोत्सर्ग, चुडाकरण, मेखलारूथ (यज्ञोपवीत), विवाह आदि माङ्गलिक कार्य तथा अभिषेक - ये सब कार्य मलमासमें नहीं करने चाहिये॥ २४-३०॥ अमावात्यासे अमावास्यातकका समय 'चान्द्रप्रस' कहलाता है। तीस दिनोंका 'सावन मार माना गया है। संक्रान्तिसे संक्रान्तिकालवक

'सीरमास' कहलाता है तथा क्रमश: सम्पूर्ण नक्षत्रोंके परिवर्तनसे 'नाक्षत्रमास' होता है। विवाह आदिमें 'सौरमास', यज्ञ आदिमें 'सावन मास' और वार्षिक श्राद्ध तथा पितृकार्यमें 'चान्द्रमास' उत्तम माना गया है। आषाढकी पूर्णिमाके बाद जो पाँचवाँ पक्ष आता है, उसमें पितरोंका श्राह अवश्य करना चाहिये। उस समय सुर्य कन्याराशिपर गये हैं या नहीं, इसका विचार ब्राद्धके लिये अनावश्यक है॥ ३१-३३॥

मासिक तथा वार्षिक व्रतमें जब कोई तिथि दो दिनकी हो जाय तो उसमें दूसरे दिनवाली

तिथि उत्तम जाननी चाहिये और पहलीको मिलन। 'नक्षत्रव्रत'में उसी नक्षत्रको उपवास करना चाहिये, जिसमें सूर्य अस्त होते हों। 'दिवसवत'में दिनव्यापिनी तथा 'नकव्रत'में रात्रिव्यापिनौ तिथियाँ पुण्य एवं शुभ मानी गयी हैं। द्वितीयाके साथ तृतीयाका, चतुर्थी-पञ्चमीका, यष्ट्रीके साथ सप्तमीका, अष्टमी-नवमीका, एकादशीके साथ द्वादशीका, चतुर्दशीके साथ पुर्णिमाका तथा अमावास्याके साथ प्रतिपदाका वैध उत्तम है। इसी प्रकार षष्टी-सप्तमी आदिमें भी समझना चाहिये। इन तिथियोंका मेल महान फल देनेवाला है। इसके विपरीत, अर्थात् प्रतिपदासे द्वितीयाका, तृतीयासे चतुर्थी आदिका जो युग्मभाव है, वह बड़ा भयानक होता है, वह पहलेके किये हुए समस्त पुण्यको नष्ट कर देता है॥ ३४—३७॥

राजा, मन्त्री तथा व्रतधारी पुरुषोंके लिये विवाहमें, उपद्रव आदिमें, दुर्गम स्थानोंमें, संकटके समय तथा युद्धके अवसरपर तत्काल शृद्धि बतायी गयी है। जिसने दीर्घकालमें समाप्त होनेवाले व्रतको आरम्भ किया है, वह स्त्री यदि बीचमें रजस्वला हो जाय तो वह रज उसके व्रतमें बाधक नहीं होता। गर्भवती स्त्री, प्रसव-गृहमें पड़ी हुई स्त्री अथवा रजस्वला कन्या जब अशुद्ध होकर ब्रत करनेयोग्य न रह जाय तो सदा दसरेसे उस शुभ कार्यका सम्पादन कराये। यदि क्रोधसे, प्रमादसे अथवा लोभसे व्रत-भङ्ग हो जाय तो तीन दिनोंतक भोजन न करे अथवा मुँड मुँडा ले। यदि व्रत करनेमें असमर्थता हो तो पत्नी या पुत्रसे उस ब्रतको करावे। आरम्भ किये हुए व्रतका पालन जननाशीच तथा मरणाशीचमें भी करना चाहिये। केवल पूजनका कार्य बंद कर देना चाहिये। यदि ब्रती पुरुष उपवासके कारण मुर्च्छित हो जाय तो गुरु दूध पिलाकर या और किसी उत्तम उपायसे उसे होशमें लाये। जल, फल, मृल, दूध, हविष्य (घी), ब्राह्मणकी इच्छापूर्ति, गुरुका

वचन तथा औषध-ये आठ व्रतके नाशक नहीं

養\*川3と一83川

(व्रती मनुष्य व्रतके स्वामी देवतासे इस प्रकार प्रार्थना करे-) 'व्रतपते! में कीर्ति, संतान विद्या आदि, सौभाग्य, आरोग्य, अभिवृद्धि, निर्मलता तथा भोग एवं मोक्षके लिये इस व्रतका अनुष्ठान करता है। यह श्रेष्ठ व्रत मैंने आपके समक्ष ग्रहण किया है। जगत्पते! आपके प्रसादसे इसमें निर्विध्न सिद्धि प्राप्त हो। संतोंके पालक! इस श्रेष्ठ व्रतको ग्रहण करनेके पश्चात् यदि इसकी पूर्ति हुए बिना ही मेरी मृत्यु हो जाय तो भी आपके प्रसन्न होनेसे यह अवश्य ही पूर्ण हो जाय। केशव! आप व्रतस्वरूप हैं, संसारकी उत्पत्तिके स्थान एवं जगतुको कल्याण प्रदान करनेवाले हैं: मैं सम्पूर्ण मनोरथोंको सिद्धिके लिये इस मण्डलमें आपका आबाहन करता हैं। आप मेरे समीप उपस्थित हों। मनके द्वारा प्रस्तुत किये हुए पञ्चगव्य, पञ्चामृत तथा उत्तम जलके द्वारा मैं भक्तिपूर्वक आपको स्नान कराता है। आप मेरे पापोंके नाशक हों। अर्ध्यपते! गन्ध, पुष्प और जलसे युक्त उत्तम अर्घ्य एवं पाद्य ग्रहण कोजिये, आचमन कोजिये तथा मुझे सदा अर्घ (सम्मान) पानेके योग्य यनाइये। वस्त्रपते! व्रतोंके स्वामी! यह पवित्र वस्त्र ग्रहण कीजिये और मुझे सदा सुन्दर वस्त्र एवं आभूषणों आदिसे आन्छादित किये रहिये। गन्धस्वरूप परमात्मन्! यह परम निर्मल उत्तम सगन्धसे युक्त चन्दन लीजिये तथा मुझे पापकी दुर्गन्धसे रहित और पुण्यकी सुगन्धसे युक्त कीजिये। भगवन्! यह पूष्प लीजिये और मुझे सदा फल-फुल आदिसे परिपूर्ण बनाइये। यह फुलकी निर्मल सुगन्ध आयु तथा आरोग्यकी वृद्धि करनेवाली हो। संतोंके स्वामी! गुग्गुल और

घो मिलाये हुए इस दशाङ्ग धृपको ग्रहण कीजिये। धुपद्वारा पुजित परमेश्वर! आप मुझे उत्तम धुपकी मुगन्धसे सम्पन्न कीजिये। दीपस्वरूप देव! सबको प्रकाशित करनेवाले इस प्रकाशपूर्ण दीपको, जिसकी शिखा ऊपरको ओर उठ रही है, ग्रहण कीजिये और मुझे भी प्रकाशयुक्त एवं ऊर्ध्वगति (उन्नतिशील एवं ऊपरके लोकोंमें जानेवाला) बनाइये। अन्न आदि उत्तम वस्तुओंके अधीश्वर! इस अन्न आदि नैवेद्यको ग्रहण कीजिये और मुझे ऐसा बनाइये, जिससे में अत्र आदि वैभवसे सम्पन्न, अन्नदाता एवं सर्वस्वदान करनेवाला हो सकुँ। प्रभो ! व्रतके द्वारा आराध्य देव! मैंने मन्त्र, विधि तथा भक्तिके बिना हो जो आपका पूजन किया है, वह आपकी कृपासे परिपूर्ण—सफल हो जाय। आप मुझे धर्म, धन, सौभाग्य, गुण, संतति, कीर्ति, विद्या, आयु, स्वर्ग एवं मोक्ष प्रदान करें। व्रतपते! प्रभो! आप इस समय मेरे द्वारा की हुई इस पूजाको स्वीकार करके पुन: यहाँ प्रधारने और वरदान देनेके लिये अपने स्थानको जायै'॥४४-५८॥

सब प्रकारके ब्रतों में ब्रतधारी पुरुषको उचित है कि बह स्नान करके ब्रत-सम्बन्धी देवताकी स्वणंमयी प्रतिमाका यथाशकि पूजन करे तथा रातको भूमिपर सोये। ब्रतके अन्तमें जप, होम और दान सामान्य कर्तव्य है। साथ हो अपनी शक्तिके अनुसार चौबीस, बारह, पाँच, तीन अथवा एक ब्राह्मणकी एवं गुरुजनोंकी पूजा करके उन्हें भोजन करावे और यथाशक्ति सबको पृथक्-पृथक् गौ, सुवर्ण आदि; खड़ाऊँ, जूता, जलपात्र, अत्रपात्र, मृत्तिका, छत्र, आसन, शय्या, दो वस्त्र और कलश आदि वस्तुएँ दक्षिणामें दे। इस प्रकार यहाँ 'व्रत'की परिभाषा बतायी गयी है॥ ५९—६२॥

इस प्रकार आदि आरनेय महापुराणमें 'व्रत-परिभाषाका वर्णन' नामक एक सौ पचहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १७५॥

のの開発性のの

<sup>\*</sup> अष्टी तान्यवतप्नानि आपो मूलं फलं पयः। हविवांद्राजकान्या च गुरोवंचनमीवधम्॥ (अग्नि० १७५। ४३)

#### एक सौ छिहत्तस्वाँ अध्याय प्रतिपदा तिथिके व्रत

अग्निदेव कहते हैं — अव मैं आपसे प्रतिपद् आदि तिथियों के व्रतों का वर्णन करूँगा, जो सम्पूर्ण मनोरथों को देनेवाले हैं। कार्तिक, आश्विन और चैत्र मासमें कृष्णपक्षकी प्रतिपद् ब्रह्माजीकी तिथि है। पूर्णिमाको उपवास करके प्रतिपद्को ब्रह्माजीका पूजन करे। पूजा 'ॐ तत्सद्ब्रह्मणे नमः।'— इस मन्त्रसे अथवा गायत्रो-मन्त्रसे करनी चाहिये। यह व्रत एक वर्षतक करे। ब्रह्माजीके सुवर्णमय विग्रहका पूजन करे, जिसके दाहिने हाथों में स्फटिकाक्षकी माला और खुवा हों तथा बायें हाथों में खुक् एवं कमण्डलु हों। साथ ही लंबी दाढ़ी और सिरपर जटा भी हो। यथाशक्ति दूध चढ़ावे और मनमें यह उद्देश्य रखे कि 'ब्रह्माजी मुझपर प्रसन्न हों।' यों करनेवाला मनुष्य निष्पाप

होकर स्वर्गमें उत्तम भोग भोगता है और पृथ्वीपर धनवान् ब्राह्मणके रूपमें जन्म लेता है। १—४॥ अब 'धन्यव्रत'का वर्णन करता हूँ। इसका अनुष्ठान करनेसे अधन्य भी धन्य हो जाता है। पहले मार्गशीर्ष-मासकी प्रतिपद्को उपवास करके रातमें 'अग्नये नमः।'— इस मन्त्रसे होम और अग्निकी पूजा करे। इसी प्रकार एक वर्षतक प्रत्येक मासकी प्रतिपद्को अग्निकी आराधना करनेसे मन्ष्य सब सुखोंका भागी होता है।

प्रत्येक प्रतिपदाको एकभुक्त (दिनमें एक समय भोजन करके) रहे। सालभरमें व्रतकी समाप्ति होनेपर ब्राह्मण कपिला गौ दान करे। ऐसा करनेवाला मनुष्य 'वैश्वानर'-पदको प्राप्त होता है। यह 'शिखिवत' कहलाता है॥५—७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'प्रतिपद्-वर्तोका वर्णन' नामक एक सी छिड़तरकों अध्याय पूरा हुआ॥ १७६॥

#### एक सौ सतहत्तरवाँ अध्याय द्वितीया तिथिके वृत

अग्निदेख कहते हैं — अब मैं द्वितीयांके वर्तोंका वर्णन करूँगा, जो भोग और मोक्ष आदि देनेवाले हैं। प्रत्येक मासकी द्वितीयांको फूल खाकर रहे और दोनों अश्विनीकुमार नामक देवताओंकी पूजा करे। एक वर्षतक इस व्रतके अनुष्ठानसे सुन्दर स्वरूप एवं सौभाग्यको प्राप्ति होती है और अन्तमें व्रती पुरुष स्वर्गलोकका भागी होता है। कार्तिकमें शुक्लपक्षकी द्वितीयांको यमकी पूजा करे। फिर एक वर्षतक प्रत्येक शुक्ल-द्वितीयांको उपवासपूर्वक व्रत रखे। ऐसा करनेवाला पुरुष स्वर्गमें जाता है, नरकमें नहीं पड़ता॥ १-२ ई॥

अव 'अशून्य-शयन' नामक व्रत बतलाता हूँ,
जो स्त्रियोंको अवैधव्य (सदा सुहाग) और
पुरुषोंको पत्नी-सुख आदि देनेवाला है। ब्रावण
मासके कृष्णपक्षको द्वितीयाको इस व्रतका अनुष्ठान
करना चाहिये। (इस व्रतमें भगवान्से इस प्रकार
प्रार्थना को जाती है—) 'वक्ष:स्थलमें श्रोबत्सचिह्र
धारण करनेवाले श्रीकान्त! आप लक्ष्मीजीके धाम
और स्वामी हैं; अविनाशी एवं सनातन परमेश्वर
हैं। आपको कृपासे धर्म, अर्थ और काम प्रदान
करनेवाला मेरा गाहंस्थ्य-आश्रम नष्ट न हो। मेरे
घरके अग्निहोत्रकी आग कभी न बुझे, गृहदेवता
कभी अदृश्य न हों। मेरे पितर नाशसे बचे रहें

और मुझसे दाम्पत्य-भेद न हो। जैसे आप कभी लक्ष्मीजीसे विलग नहीं होते, उसी प्रकार मेरा भी पत्नीके साथका सम्बन्ध कभी टूटने या छूटने न पावे। वरदानी प्रभो! जैसे आपकी शय्या कभी लक्ष्मीजीसे सुनी नहीं होती, मधुसुदन! उसी प्रकार मेरी शय्या भी पत्नीसे सूनी न हो।' इस प्रकार व्रत आरम्भ करके एक वर्षतक प्रतिमासकी द्वितीयाको श्रीलक्ष्मी और विष्णुका विधिवत् पूजन करे। शय्या और फलका दान भी करे। साथ ही प्रत्येक मासमें उसी तिथिको चन्द्रमाके लिये मन्त्रोचारणपूर्वक अर्घ्य दे। (अर्घ्यका मन्त्र-) 'भगवान् चन्द्रदेव! आप गगन-प्राङ्गणके दीपक हैं। क्षीरसायरके मन्थनसे आपका आविर्भाव हुआ 🛊 । आप अपनी प्रभारो सम्पूर्ण दिङ्गण्डलको प्रकाशित करते हैं। भगवती लक्ष्मीके छोटे भाई! आपको नमस्कार है।'\* तत्पश्चात् 'ॐ श्रं श्रीधराय नम: ।'- इस पन्त्रसे सोपस्वरूप श्रीहरिका पूजन करे। 'घं टं हं सं श्रियै नमः।'- इस मन्त्रसे लक्ष्मीजीकी तथा 'दशरूपमहात्मने नमः।'-इस मन्त्रसे श्रीविष्णुकी पूजा करे। रातमें घीसे हवन करके ब्राह्मणको शय्या-दान करे। उसके साथ दीप, अन्नसे भरे हुए पात्र, छाता, जूता, आसन, जलसे भरा कलश, श्रीहरिकी प्रतिमा तथा पात्र भी ब्राह्मणको दे। जो इस प्रकार उक्त व्रतका पालन करता है, वह भोग और मोधका भागी होता है॥३-१२५॥

अब 'कान्तिव्रत' का वर्णन करता हैं। इसका प्रारम्भ कार्तिक शुक्ला द्वितीयाको करना चाहिये। दिनमें उपवास और रातमें भोजन करे। इसमें बलराम तथा भगवान् श्रीकृष्णका पूजन करे। एक वर्षतक ऐसा करनेसे व्रती पुरुष कान्ति, आयु

और आरोग्य आदि प्राप्त करता है॥१३-१४॥

अब मैं 'विष्ण्वत' का वर्णन करूँगा, जो मनोवाञ्चित फलको देनेवाला है। पाँच मासके शुक्लपक्षकी द्वितीयासे आरम्भ करके लगातार चार दिनोंतक इस व्रतका अनुष्ठान किया जाता है। पहले दिन सरसों-मिश्रित जलसे स्नानका विधान है। दूसरे दिन काले तिल मिलाये हुए जलसे स्नान बताया गया है। तीसरे दिन वचा या वच नामक ओषधिसे युक्त जलके द्वारा तथा चौथे दिन सर्वोषधि-मिश्रित जलके द्वारा स्नान करना चाहिये। मुरा (कपुर-कचरी), वचा (वच), कुष्ठ (कुठ), शैलेय (शिलाजीत या भूरिखरीला), दो प्रकारकी हल्दी (गाँठ हल्दी और दारुहल्दी), कच्र, चम्पा और मोधा —यह 'सर्वोषधि-समुदाय' कहा गया है। पहले दिन 'श्रीकृष्णाय नमः।', दूसरे दिन 'अच्युताय नमः।', तीसरे दिन 'अनन्ताय नम:।' और चौथे दिन 'ह्रषीकेशाय नम: ।' इस नाम-मन्त्रसे क्रमश: भगवानुके चरण, नाभि, नेत्र एवं मस्तकपर पुष्प समर्पित करते हुए पुजन करना चाहिये। प्रतिदिन प्रदोषकालमें चन्द्रमाको अर्घ्य देना चाहिये। पहले दिनके अर्घ्यमें 'शशिने नमः।', दूसरे दिनके अर्घ्यमें 'चन्द्राय नमः।', तीसरे दिन 'शशाङ्काय नमः।' और बीधे दिन 'इन्दवे नमः।' का उच्चारण करना चाहिये। रातमें जबतक चन्द्रमा दिखायी देते हों, तभीतक मनुष्यको भोजन कर लेना चाहिये। व्रती पुरुष छ: मास या एक सालतक इस व्रतका पालन करके सम्पूर्ण मनोवाञ्छित फलको प्राप्त कर लेता है। पूर्वकालमें राजाओंने, स्त्रियोंने और देवता आदिने भी इस व्रतका अनुष्ठान किया था॥ १५-२०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'द्वितोया-सम्बन्धी व्रतका वर्णन' नामक एक सौ सतहत्तरवाँ अध्याय पुरा हुआ॥ १७७॥

गगनाङ्गणसंदीप दुग्धान्धिमधनोद्भव॥ भाभासितदिताभौग रमानुज नमोऽस्तु ते। (अग्नि० १७७। ९-१०)

### एक सौ अठहत्तरवाँ अध्याय तृतीया तिथिके व्रत

अग्निदेख कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं आपके सम्मुख तृतीया तिथिको किये जानेवाले वर्तोका वर्णन करूँगा, जो भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। लिलतातृतीयाको किये जानेवाले मृलगौरी-सम्बन्धी (सीभाग्यशयन) व्रतको सुनिये॥१॥

वैत्रके शुक्लपक्षको तृतीयाको हो पार्वतीका भगवान् शिवके साथ विवाह हुआ था। इसलिये इस दिन तिलमिश्चित जलसे स्नान करके पार्वतीसहित भगवान् शंकरको स्वर्णाभूषण और फल आदिसे पूजा करनो चाहिये॥ २॥

'नमोऽस्तु पाटलायै' (पाटला देवीको नमस्कार)-यह कहकर पार्वतीदेवी और भगवान् शंकरके चरणोंका पूजन करे। 'शिवाय नमः' (भगवान् शिवको नमस्कार)—यह कहकर शिवको और 'जयायै नमः' (जयाको नमस्कार)-याँ कहकर गौरी देवीकी अर्चना करे। 'त्रिप्रघ्नाय रुद्राय नमः ' (त्रिपुरविनाशक रुद्रदेवको नमस्कार) तथा 'भवान्ये नमः' (भवानीको नमस्कार)-यह कहकर क्रमश: शिव-पार्वतीकी दोनों जङ्गाओंका और 'रुद्रायेश्वराय नमः' (सबके ईश्वर रुद्रदेवको नमस्कार है) एवं 'विजयाये नमः' (विजयाको नमस्कार)-यह कहकर क्रमश: शंकर और पार्वतीके घुटनोंका पूजन करे। 'ईशायै नमः' (सर्वेश्वरीको नमस्कार)-यह कहकर देवीके और 'शंकराय नमः'- ऐसा कहकर शंकरके कटिभागकी पूजा करे। 'कोटब्यै नमः' (कोटवीदेवीको नमस्कार) और 'शुलपाणये नमः' (त्रिश्लधारीको नमस्कार)-याँ कहकर क्रमशः गौरीशंकरके कुक्षिदेशका पूजन करे। 'मङ्गलायै नमः' (मङ्गलादेवीको नमस्कार) कहकर भवानीके और 'तुभ्यं नमः' (आपको नमस्कार)-यह कहकर शंकरके उदरका पूजन करे। 'सर्वात्मने

नमः' (सम्पूर्ण प्राणियोंके आत्मभूत शिवको नमस्कार)-यों कहकर रुद्रके और 'ईशान्यै नमः' (ईशानीको नमस्कार) कहकर पार्वतीके स्तनवुगलका पूजन करे। 'देवात्मने नमः' (देवताओंके आत्मभूत शंकरको नमस्कार)— कहकर शिवके और उसी प्रकार 'ह्रादिन्यै नमः' (सबको आह्यद प्रदान करनेवाली गाँरीको नमस्कार) कहकर पार्वतीके कण्ठप्रदेशकी अर्चना करे। 'महादेवाय नमः' (महादेवको नमस्कार) और 'अनन्तायै नमः' (अनन्ताको नमस्कार) कहकर क्रमशः शिव-पार्वतीके दोनों हाथोंका पूजन करे। 'त्रिलोचनाय नमः' (त्रिलोचनको नमस्कार) और 'कालानलप्रियायै नमः' (कालाग्निस्वरूप शिवको प्रियतमाको नमस्कार) कहकर भूजाओंका तथा 'महेशाय नमः' (महेश्वरको नमस्कार) एवं 'सौभाग्यायै नमः' (सौभाग्यवतीको नमस्कार) कहकर शिव-पार्वतीके आभूषणोंकी पूजा करे। तदनन्तर 'अशोकमध्वासिन्यै नमः' (अशोक-पुष्पके मधुसे सुवासित पार्वतीको नमस्कार) और 'ईश्वराय नमः' (ईश्वरको नमस्कार) कहकर दोनोंके ओष्ट्रभागका तथा 'चतुर्मखप्रियायै नमः' (चतुर्मुख ब्रह्माको प्रिय पुत्रवधुको नमस्कार) और 'हराय स्थाणवे नमः' (पापहारी स्थाणस्वरूप शिवको नमस्कार) कहकर क्रमशः गौरीशंकरके मुखका पूजन करे। 'अर्धनारीशाय नमः' (अर्धनारीश्वरको नमस्कार) कहकर शिवकी और 'अमिताङ्कायै नमः' (अपरिमित अङ्गोंवाली देवीको नमस्कार) कहकर पार्वतीकी नासिकाका पूजन करे। 'उग्राय नमः' (उग्रस्वरूप शिवको नमस्कार) कहकर लोकेश्वर शिवका और 'ललितायै नमः' (ललिताको नमस्कार) कहकर पार्वतीकी भाँहोंका पूजन करे। 'शर्वाय नमः' (शर्वको नमस्कार)

कहकर त्रिपुरारि शिवके और 'वासन्त्यै नमः'
(वासन्तीदेवीको नमस्कार) कहकर पार्वतीके
तालुप्रदेशका पूजन करे। 'श्रीकण्ठनाथायै नमः'
(श्रीकण्ठ शिवकी पत्नी उमाको नमस्कार) और
'शितिकण्ठाय नमः' (नीलकण्ठको नमस्कार)
कहकर गौरी-शंकरके केशपाशका पूजन करे।
'भीमोग्राय नमः' (भयंकर एवं उग्रस्वरूप धारण
करनेवाले शिवको नमस्कार) कहकर शंकरके
और 'सुरूपिण्यै नमः' (सुन्दर रूपवतीको नमस्कार)
कहकर भगवती उमाके शिरोभागको अर्चना करे।
'सर्वात्मने नमः' (सर्वात्मा शिवको नमस्कार)
कहकर पूजाका उपसंहार करे॥ ३—११ ।

शिवकी पूजांके लिये ये पुष्प क्रमशः चैत्रादि मासोंमें ग्रहण करनेयोग्य बताये गये हैं — मिल्लका, अशोक, कमल, कुन्द, तगर, मालती, कदम्ब, कनेर, नीले रंगका सदाबहार, अम्लान (औं बोली), कुङ्कुम और सेंधुवार॥१२-१३॥

उमा-महेश्वरका पूजन करके उनके सम्मुख
अष्ट सौभाग्य-द्रव्य रख दे। पृतमित्रित निष्पाव
(एक द्विदल), कुसुम्भ (केसर), दुग्ध, जीवक
(एक ओषधिवशेष), दूर्वा, ईख, नमक और
कुस्तुम्बुरु (धनियाँ)—ये अष्ट सौभाग्य-द्रव्य हैं।
वैत्रमासमें पहाड़ोंके शिखरोंका (गङ्गा आदिका)
जल पान करके रुद्रदेव और पार्वतीदेवोके आगे
शयन करे। प्रात:काल स्नान करके गाँरीशंकरका पूजन कर ब्राह्मण-दम्पतिकी अर्चना करे
और वह अष्ट सौभाग्य-द्रव्य 'लिलता प्रीयतां
मम।' (लिलता मुझपर प्रसन्न हों)—ऐसा कहकर
ब्राह्मणको दे॥ १४—१६॥

व्रत करनेवालेको चैत्रादि मासोंमें व्रतके दिन क्रमशः यह आहार करना चाहिये—चैत्रमें शृङ्गजल (झरनेका जल), वैशाखमें गोबर, ज्येष्ठमें मन्दार (आक)-का पुष्प, आषाढ्में बिल्वपत्र, श्रावणमें कुशजल, भाद्रपदमें दही, आश्चिनमें दुग्ध, कार्तिकमें घुतमित्रित दिध, मार्गशोर्षमें गोमूत्र, पौषमें घृत, माघमें काले तिल और फाल्गुनमें पञ्चगव्य। ललिता, विजया, भद्रा, भवानी, कुमुदा, शिवा, वासुदेवी, गौरी, मङ्गला, कमला और सती-चैत्रादि मासोंमें सौभाग्याष्ट्रकके दानके समय उपर्वृक्त नामोंका 'प्रीयतां मम' से संयुक्त करके उच्चारण करे। ब्रतके पूर्ण होनेपर किसी एक फलका सदाके लिये त्याग कर दे तथा गुरुदेवको तकियोंसे युक्त शय्या, उमा-महेश्वरकी स्वर्णनिर्मित प्रतिमा एवं गौसहित वृषभका दान करे। गुरु और ब्राह्मण-दम्पतिका वस्त्र आदिसे सत्कार करके साधक भोग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्त कर लेता है। इस 'सीभाग्यशयन' नामक व्रतके अनुष्टानसे मनुष्य सौधाग्य, आरोग्य, रूप और दीर्घायु प्राप्त करता है॥ १७ - २१॥

यह ब्रत भाद्रपद, वैशाख और मार्गशोर्षके शुक्लपक्षको तृतीयाको भी किया जा सकता है। इसमें 'लिलतायै नमः' (लिलताको नमस्कार)— इस प्रकार कहकर पार्वतीका पूजन करे। तदनन्तर व्रतको समाप्तिके समय प्रत्येक पक्षमें ब्राह्मण-दम्पतिको पूजा करनी चाहिये। उनकी चौबीस वस्त्र आदिसे अर्चना करके मनुष्य भोग और मोख—दोनोंको प्राप्त कर लेता है। 'सौभाग्यशयन'की यह दूसरी विधि बतायी गयी। अब मैं 'सौभाग्यव्रत'के विषयमें कहता हूँ। फाल्गुन आदि मासोंमें शुक्लपक्षकी तृतीयाको व्रत करनेवाला नमकका परित्याग करे। व्रत समाप्त होनेपर ब्राह्मण-दम्पतिका पूजन करके 'भवानी प्रीयताम्।' (भवानी प्रसन्न हों) कहकर शय्या और सम्पूर्ण सामग्रियोंसे युक्त गृहका दान करे। यह 'सौभाग्य-

<sup>\*</sup> डमामहेश्वरी पूज्य सीभाग्याष्ट्रकमयतः । स्थापपेद् धृतनिष्णावकुसुम्भक्षीरजीवकम्॥ तृषराजेश्वसवणं कुस्तुम्बृहममाष्टकम् । जैत्रे शृङ्गोदकं प्राप्त्य देवदेकायतः स्वपेत्॥ (अग्नि० १७८।१४-१५)

तृतीया' व्रत कहा गया, जो पार्वती आदिके लोकोंको प्रदान करनेवाला है। इसी प्रकार माध, भाद्रपद और वैशाखकी तृतीयाको व्रत करना चाहिये॥ २२ -- २६॥

चैत्रमें 'दमनक-तृतीया'का वृत करके पार्वतीको है। इसमें पार्वतीका पूजन करके ब्राह्मणको प्राप्त करता है। २७-२८॥

इच्छानुसार भोजन करावे। मार्गशीर्षकी तृतीयासे आरम्भ करके, क्रमशः पाँष आदि मासोंमें उपर्युक्त व्रतका अनुष्टान करके निम्नलिखित नामोंको 'प्रीयताम्' से संयुक्त करके, कहे-गौरी, काली, उमा, भद्रा, दुर्गा, कान्ति, सरस्वती, 'दमनक' नामक पुष्पोंसे पूजन करनी चाहिये। वैष्णवी, लक्ष्मी, प्रकृति, शिवा और नारायणी। मार्गशोर्षमें 'आत्म-तृतीया' का व्रत किया जाता इस प्रकार व्रत करनेवाला सौभाग्य और स्वर्गको

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराचर्ये 'तृतीयाके व्रतीका वर्णन' नामक एक सी अवहत्तारवी अध्याय पूरा हुआ॥ १७८॥

## एक सौ उनासीवाँ अध्याय चतुर्थी तिथिके वत

सम्मुख भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले चतुर्थी-सम्बन्धी व्रतींका वर्णन करता है। माधके मुक्तपक्षकी चतुर्थीको उपवास करके गणेशका पूजन करे। तदनन्तर पञ्चमीको तिलका भोजन करे। ऐसा करनेसे मनुष्य बहुत वर्षातक विष्नरहित होकर सुखी रहता है। 'गं स्वाहा।'- यह मुलमन्त्र है। 'गां नमः।' आदिसे हृदयादिका न्यास करे"॥ १-२॥

'आगच्छोल्काय' कहकर गणेशका आवाहन और 'गच्छोल्काय' कहकर विसर्जन करे। इस प्रकार आदिमें गकारयुक्त और अन्तमें 'उल्का' शब्दयुक्त मन्त्रसे उनके आवाहनादि कार्य करे। गन्धादि उपचारों एवं लड्डुओं आदिद्वारा गणपतिका | करता है॥ ४—६॥

अग्निदेख कहते हैं - बसिष्ठ ! अब मैं आपके | पूजन करे ॥ ३ ॥ (तदनन्तर निम्नलिखित गणेश-गायत्रीका जप करे-)

> ॐ महोल्काय विदाहे यक्रतुण्डायधीमहि। दनी प्रचोदयात्॥ भाइपदके शुक्लपक्षकी चतुर्थीको व्रत करनेवाला शिवलोकको प्राप्त करता है। 'अङ्गारक-चतुर्थी' (मङ्गलवारसे युक्त चतुर्थी)-को गणेशका पूजन करके मनुष्य सम्पूर्ण अभीष्ट वस्तुओंको प्राप्त कर लेता है। फाल्गुनकी चतुर्थीको रात्रिमें ही भोजन करे। यह 'अविघ्ना चतुर्थी'के नामसे प्रसिद्ध है। वैत्र मासको चतुर्थीको 'दमनक' नामक पुष्पींसे गणेशका पूजन करके मनुष्य सुख-भोग प्राप्त

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'चतुर्थीके व्रतींका कथन' नामक एक सौ उनासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १७९॥

の間の関われ

<sup>\*</sup> निम्नलिखित विधिसे हदयादि षडक्कोंका न्यास करे --

<sup>&#</sup>x27;गां हृदयाय नमः। गों शिरसे स्वाहा। गुं शिखायै वषट्। गैं नेत्रत्याय बीचट् ॥ गीं कवचाय हुम्। गः अस्त्राय फट्।'

# एक सौ अस्सीवाँ अध्याय

पञ्जमी तिथिके वत

स्वर्ग और मोक्ष प्रदान करनेवाले पश्चमी-व्रतका वर्णन नामक नागोंका पूजन करना चाहिये॥ १-२॥ करता हैं। श्रावण, भाइपद, आश्विन और कार्तिकके ये सभी नाग अभय, आयु, विद्या, यश और शुक्लपक्षकी पञ्चमीको बासुकि, तक्षक, कालिय, लक्ष्मी प्रदान करनेवाले हैं॥३॥

अग्निदेव कहते हैं- वसिष्ठ! अब मैं आरोग्य, | मणिभद्र, ऐरावत, धृतराष्ट्र, कर्कोटक और धनंजय

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'पञ्चमीके व्रतींका वर्णन' नामक एक सौ अस्सीचौ अध्याय पुरा हुआ॥ १८०॥

#### एक सौ इक्यासीवाँ अध्याय षष्ट्री तिथिके वत

मोक्ष प्राप्त करता है। इसे 'स्कन्दवष्ठी-व्रत' कहते | कर लेता है।। १-२।।

अग्निदेव कहते हैं-- अब मैं वही-सम्बन्धी | हैं। भारपदके कृष्णपक्षकी यही तिथिमें 'अक्षयपही व्रतोंको कहता हूँ। कार्तिकके कृष्णपक्षकी बष्ठीको | व्रत' करना चाहिये। इसे मार्गशीर्थमें भी करना फलमात्रका भोजन करके कार्तिकेयके लिये चाहिये। इस अक्षयषष्ठीके दिन किसी भी एक अर्घ्यदान करना चाहिये। इससे मनुष्य भौग और वर्ष निराहार रहनेसे मानव भोग और मोक्ष प्राप्त

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'चडीके वर्तोका वर्णन' नामक एक सी हक्यासीयों अध्याय पूरा हुआ॥ १८१॥

#### एक सौ बयासीवाँ अध्याय सममी तिथिके वत

अग्निदेव कहते हैं - विसष्ट ! अब मैं सप्तमी | तिथिके व्रत कहँगा। यह सबको भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। मात्र मासके शुक्लपक्षकी ससमी तिथिको (अष्टदल अथवा द्वादशदल) कमलका निर्माण करके उसमें भगवान सूर्यका पूजन करना चाहिये। इससे मनुष्य शोकरहित हो जाता है॥१॥

भाद्रपद मासमें शुक्लपक्षकी सप्तमीको भगवान् आदित्यका पूजन करनेसे समस्त अभीष्ट वस्तुओंको प्राप्ति होती है। पौषमासमें शक्लपक्षकी सप्तमीको

नियहार रहकर सूर्यदेवका पूजन करनेसे सारे पापोंका विनाश होता है॥ २॥

माधके कृष्णपक्षमें 'सर्वाप्ति-सप्तमी'का व्रत करना चाहिये। इससे सभी अभीष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति होती है। फाल्गुनके कृष्णपक्षमें 'नन्द-सप्तमी 'का व्रत करना चाहिये। मार्गशीर्षके शुक्ल-पक्षमें 'अपराजिता सप्तमी'को भगवान सूर्यका पूजन और व्रत करना चाहिये। एक वर्षतक मार्गशीर्षके शुक्लपक्षका 'पुत्रीया सप्तमी' व्रत स्त्रियोंको पुत्र प्रदान करनेवाला है॥३-४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सप्तमीके व्रतोंका वर्णन' नामक एक सौ बयासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १८२॥

CALL THE CALL

1241 2002 mmm an

#### एक सौ तिरासीवाँ अध्याय अष्टमी तिथिके व्रत

अग्निदेव कहते हैं — विसष्ट! अब मैं अष्टमीको किये जानेवाले व्रतोंका वर्णन करूँगा। उनमें पहला रोहिणी नक्षत्रयुक्त अष्टमीका व्रत है। भाद्रपद मासके कृष्णपक्षकी रोहिणी नक्षत्रसे युक्त अष्टमी तिथिको ही अर्धरात्रिके समय भगवान् श्रीकृष्णका प्राकट्य हुआ था, इसलिये इसी अष्टमीको उनको जयन्ती मनायी जाती है। इस तिथिको उपवास करनेसे मनुष्य सात जन्मोंके किये हुए पापोंसे मुक्त हो जाता है॥ १-२॥

अतएव भाद्रपदके कृष्णपक्षको रोहिणीनश्चत्रयुक्त अष्टमीको उपवास रखकर भगवान् श्रीकृष्णका पूजन करना चाहिये। यह भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है॥ ३॥

(पूजनको विधि इस प्रकार है—)

आवाहन-मन्त्र और नमस्कार आवाहयाम्यहं कृष्णं बलभद्रं च देवकीम्। वसुदेवं यशोदां गाः पूजयामि नमोऽस्तु ते॥ योगाय योगपतये योगेशाय नमो नमः। योगादिसम्भवायैव गोविन्दाय नमो नमः॥

'मैं श्रीकृष्ण, बलभद्र, देवकी, वसुदेव, यशोदादेवी और गौओंका आवाहन एवं पूजन करता हूँ; आप सबको नमस्कार है। योगस्वरूप, योगपति एवं योगेश्वर श्रीकृष्णके लिये नमस्कार है। योगके आदिकारण, उत्पत्तिस्थान श्रीगोविन्दके लिये बारंबार नमस्कार है'॥ ४-५॥

तदनन्तर भगवान् श्रीकृष्णको स्नान कराये और इस मन्त्रसे उन्हें अर्घ्यदान करे—

और इस मन्त्रस उन्हें अध्यदान करें —
यज्ञेश्वराय यज्ञाय यज्ञानां पत्रचे नमः॥
यज्ञादिसम्भवायैव गोविन्दाय नमो नमः।
'यज्ञेश्वर, यज्ञस्वरूप, यज्ञोंके अधिपति
एवं यज्ञके आदि कारण श्रीगोविन्दको बारंबार
नमस्कार है।'

#### पुष्प-धूप

गृहाण देव पुष्पाणि सुगन्धीनि प्रियाणि ते॥ सर्वकामप्रदो देव भव मे देववन्दित। धृपधृपित धूपं त्वं धृपितैस्त्वं गृहाण मे॥ सुगन्धिधूपगन्धाद्धं कुरु मां सर्वदा हरे।

'देव! आपके प्रिय ये सुगन्धयुक्त पुष्प ग्रहण कीजिये। देवताओंद्वारा पूजित भगवन्! मेरी सारी कामनाएँ सिद्ध कीजिये। आप धूपसे सदा धूपित हैं, मेरे द्वारा अर्पित धूप-दानसे आप धूपको सुगन्ध ग्रहण कीजिये। श्रीहरे! मुझे सदा सुगन्धित पुष्पों, धूप एवं गन्धसे सम्मन्न कीजिये।'

#### दीप-दान

दीपदीत महादीपं दीपदीतिद सर्वदा॥
भया दर्श गृहाण त्वं कुरु चोध्वंगति च माम्।
विद्याय विद्यपतये विश्वेशाय नमो नमः॥
विद्यादिसम्भवायेव गोविन्दाय निवेदितम्।

'प्रभो! आप सर्वदा दीपके समान देदीप्यमान एवं दीपको दीसि प्रदान करनेवाले हैं। मेरे द्वारा दिया गया यह महादीप ग्रहण कीजिये और मुझे भी (दीपके समान) ऊर्ध्वगतिसे युक्त कीजिये। विश्वरूप, विश्वपति, विश्वेश्वर श्रीकृष्णके लिये नमस्कार है, नमस्कार है। विश्वके आदिकारण श्रीगोविन्दकों में यह दीप निवेदन करता हूँ।'

#### शयन-मन्त्र

धर्माय धर्मपतये धर्मेशाय नमो नमः॥ धर्मादिसम्भवायैव गोविन्द शयनं कुरु। सर्वाय सर्वपतये सर्वेशाय नमो नमः॥ सर्वादिसम्भवायैव गोविन्दाय नमो नमः। 'धर्मस्वरूप, धर्मके अधिपति, धर्मेश्वर एवं धर्मके आदिस्थान श्रीवासुदेवको नमस्कार है। गोविन्द! अब आप शयन कीजिये। सर्वरूप, सबके अधिपति, सर्वेश्वर, सबके आदिकारण श्रीगोविन्दको बारंबार नमस्कार है।'

(तदनन्तर रोहिणीसहित चन्द्रमाको निम्नाङ्कित मन्त्र पढकर अर्घ्यदान दे—)

क्षीरोदार्णवसम्भूत अत्रिनेत्रसमुद्भव॥ गृहाणाध्यै शशाक्केदं रोहिण्या सहितो मम।

'क्षीरसमुद्रसे प्रकट एवं अत्रिके नेत्रसे उद्भूत तेज:स्वरूप शशाङ्क! रोहिणीके साथ मेरा अर्घ्य स्वीकार कीजिये।'

फिर भगवद्विग्रहको वेदिकापर स्थापित करे और चन्द्रमासहित रोहिणोका पूजन करे। तदनन्तर अर्धरात्रिके समय वसुदेव, देवकी, नन्द-यशोदा और बलरामका गुड़ और घृतमिश्रित दुग्ध- धारासे अभिषेक करे॥६-१५॥

तत्पश्चात् व्रत करनेवाला मनुष्य ब्राह्मणोंको भोजन करावे और दक्षिणामें उन्हें वस्त्र और सुवणं आदि दे। जन्माष्टमीका व्रत करनेवाला पुत्रयुक्त होकर विष्णुलोकका भागी होता है। जो मनुष्य पुत्रप्राप्तिको इच्छासे प्रतिवर्ष इस व्रतका अनुष्ठान करता है, वह 'पुम्' नामक नरकके भयसे मुक्त हो जाता है। (सकाम व्रत करनेवाला भगवान् गोविन्दसे प्रार्थना करे—) 'प्रभो! मुझे पुत्र, धन, आयु, आरोग्य और संतति दोजिये। गोविन्द! मुझे धर्म, काम, सौभाग्य, स्वर्ग और मोक्ष प्रदान कीजिये'॥ १६—१८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अष्ट्रमीके व्रतोंका वर्णन' नामक एक सौ तिरासीवी अध्याय पूरा हुआ॥ १८३॥

ついかないない

## एक सौ चौरासीवाँ अध्याय अष्टमी-सम्बन्धी विविध वत

अग्निदेव कहते हैं — मुनिश्रेष्ट वसिष्ट! पैत्र मासके शुक्लपक्षकी अष्टमीको व्रत करे और उस दिन ब्रह्मा आदि देवताओं तथा मातृगणोंका जप-पूजन करे। कृष्णपक्षकी अष्टमीको एक वर्ष श्रीकृष्णकी पूजा करके मनुष्य संतानरूप अर्थकी प्राप्ति कर लेता है॥ १॥

अब मैं 'कालाष्ट्रमी'का वर्णन करता हूँ। यह व्रत मार्गशीर्ष मासके कृष्णपक्षकी अष्टमीको करना चाहिये। रात्रि होनेपर व्रत करनेवाला स्नानादिसे पवित्र हो, भगवान् 'शंकर'का पूजन करके गोमूत्रसे व्रतका पारण करे। रात्रिको भूमिपर शयन करे। पौष मासमें 'शम्भु'का पूजन करके घृतका आहार तथा माधमें 'महेश्वर'की अर्चना करके दुग्धका पान करे। फाल्गुनमें 'महादेव'की पूजा करके अच्छी प्रकार उपवास करनेके बाद तिलका भोजन करे। चैत्रमें 'स्थाणु'का पूजन करके जौका भोजन करे। वैशाखमें 'शिव'की पूजा करे और कुशजलसे पारण करे। ज्येष्टमें 'पशुपति'का पूजन करके शृङ्गजल (झरनेके जल)-का पान करे। आषाढमें 'उग्र'की अर्चना करके गोमयका भक्षण और श्रावणमें 'शर्व'का पूजन करके मन्दारके पुष्पका भक्षण करे। भाद्रपदमें रात्रिके समय 'त्र्यम्बक'का पूजन करके बिल्यपत्रका पक्षण करे। आश्विनमें 'ईश'की अर्चना करके चावल और कार्तिकमें 'रुद्र'का पूजन करके दिधका भोजन करे। वर्षकी समाप्ति होनेपर होम करे और सर्वतो (लिङ्गतो)-भद्रका निर्माण करके उसमें भगवान् शंकरका पूजन करे। तदनन्तर आचार्यको गौ, वस्त्र और सुवर्णका दान करे। अन्य ब्राह्मणोंको भी उन्हीं वस्तुओंका दान करे। ब्राह्मणोंको आमन्त्रित करके भोजन कराकर मनुष्य भोग और मोक्ष प्राप्त कर लेता है।। २-७ ई।।

प्रत्येक मासके दोनों पक्षोंकी अष्टमी तिथियोंको रात्रिमें भोजन करे और वर्षके पूर्ण होनेपर गोदान करे। इससे मनुष्य इन्द्रपदको प्राप्त कर लेता है। यह 'स्वर्गति-व्रत' कहा जाता है। कृष्ण अथवा शुक्ल-किसी भी पक्षमें अष्टमोको बुधवारका योग हो, उस दिन व्रत रखे और एक समय भोजन करे। जो मनुष्य अष्टमीका व्रत कस्ते हैं, उनके घरमें कभी सम्पत्तिका अभाव नहीं होता। दो अँगुलियाँ छोड़कर आठ मुट्ठी चावल ले और उसका भात बनाकर कुशयुक्त आम्रपत्रके दोनेमें रखे। कुलाम्बिकासहित बुधका पूजन करना चाहिये और 'बुधाष्टमी-व्रत'की कथा सुनकर भोजन करे। तदनन्तर ब्राह्मणको ककड़ी और चावलसहित यथाशक्ति दक्षिणा दे॥ ८-१२॥

('बुधाष्ट्रमी-व्रत'की कया निम्नलिखित है-) धीर नामक एक ब्राह्मण था। उसकी पत्नीका नाम था रम्भा और पुत्रका नाम कौशिक था। उसके एक पुत्री भी थी, जिसका नाम विजया था। उस ब्राह्मणके धनद नामका एक बैल था। कौशिक उस बैलको ग्वालोंके साथ चरानेको ले गया। कौशिक गङ्गामें स्नानादि कर्म करने लगा. उस समय चोर बैलको चुरा ले गये। कौशिक जब नदीसे नहाकर निकला, तब बैलको वहाँ न पाकर अपनी बहिन विजयाके साथ उसकी खोजमें चल पडा। उसने एक सरोवरमें देवलोकको स्वियोंका समूह देखा और उनसे भोजन माँगा। इसपर उन स्त्रियोंने कहा-'आप आज हमारे अतिथि हुए हैं, इसलिये व्रत करके भोजन कीजिये।' तदनन्तर कौशिकने 'बुधाष्टमी 'का व्रत करके भोजन किया। उधर धीर वनरक्षकके पास पहुँचा और अपना

बैल लेकर विजयाके साथ लौट आया। धीर ब्राह्मणने यथासमय विजयाका विवाह कर दिया और स्वयं मृत्युके पश्चात् यमलोकको प्राप्त हुआ। परंतु कौशिक व्रवके प्रभावसे अयोध्याका राजा हुआ। विजया अपने माता-पिताको नरकको यातना भोगते देख यमराजके शरणापत्र हुई। कौशिक जब मृगयाके उद्देश्यसे वनमें आया, तब उसने पूछा—'मेरे माता-पिता नरकसे मुक्त कैसे हो सकते हैं?' उस समय यमराजने वहाँ प्रकट होकर कहा—'बुधाष्टमीके दो व्रतोंके फलसे।' तब कौशिकने अपने माता-पिताके उद्देश्यसे दो बुधाष्टमी-व्रतोंका फल दिया। इससे उसके माता-पिता स्वर्गमें चले गये। तदनन्तर विजयाने भी हर्षित होकर भोग-मोक्षादिकी सिद्धिके लिये इस व्रतका अनुष्ठान किया॥ १३—२० ।

वसिष्ठ! चैत्र मासके शुक्लपक्षकी अष्टमीको जब पुनर्वसु नक्षत्रका योग हो, उस समय जो मनुष्य अशोक-पुष्पको आठ कलिकाओंका रस-पान करते हैं, वे कभी शोकको प्राप्त नहीं होते। (कलिकाओंका रसपान निम्नलिखित मन्त्रसे करना चाहिये—)

त्वामशोक हराभीष्टं मधुमाससमुद्धव। पित्रामि शोकसंततो मामशोकं सदा कुरु॥

'चैत्र मासमें विकसित होनेवाले अशोक! तुम भगवान् शंकरके प्रिय हो। मैं शोकसे संतप्त होकर तुम्हारी कलिकाओंका पान करता हूँ। अपनी ही तरह मुझे भी सदाके लिये शोकरहित कर दो।' चैत्रादि मासोंकी अष्टमीको मातृगणकी पूजा करनेवाला मनुष्य शत्रुओंपर विजय प्राप्त कर लेता है। २१—२३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अष्टमीके विविध व्रतोंका वर्णन' नामक एक सौ चौरासीवों अध्याय पूरा हुआ॥ १८४॥

no the store

#### एक सौ पचासीवाँ अध्याय नवमी तिथिके व्रत

और मोक्ष आदिकी सिद्धि प्रदान करनेवाले नवमी-सम्बन्धी व्रतोंका वर्णन करता हूँ। आश्विनके शुक्लपक्षमें 'गौरी-नवमी'का व्रत करके देवीका पूजन करना चाहिये। इस नवमीको 'पिष्टका-नवमी' होती है। उसका ब्रत करनेवाले मनुष्यको देवीका पूजन करके पिष्टात्रका भोजन करना चाहिये। आश्विनके शुक्लपक्षकी जिस नवमीको अष्टमी और मूलनक्षत्रका योग हो एवं सूर्य कन्या-राशिपर स्थित हों, उसे 'महानवमी' कहा गया है। वह सदा पापोंका विनाश करनेवाली है। इस दिन नवदुर्गाओंको नौ स्थानोंमें अथवा एक स्थानमें स्थित करके उनका पूजन करना चाहिये। मध्यमें अष्टादशभुजा महालक्ष्मी एवं दोनों पार्श्व-भागोंमें शेष दुर्गाओंका पूजन करना चाहिये। अञ्जन और डमरूके साथ निम्नलिखित क्रमसे नवदुर्गाओंकी स्थापना करनी चाहिये-रुद्रचण्डा, प्रचण्डा, चण्डोग्रा, चण्डनायिका, चण्डा, चण्डवती, पूज्या, चण्डरूपा और अतिचण्डिका। इन सबके मध्यभागमें अष्टादशभुजा उग्रचण्डा महिषमर्दिनी दुर्गाका पूजन करना चाहिये। 'ॐ दुर्गे दुर्गे रक्षसि स्वाहा।'—यह दशाक्षर-मन्त्र है-॥१-६॥

जो मनुष्य इस विधिसे पूर्वोक्त दशाक्षर- विविध उपचारे मन्त्रका जप करता है, वह किसीसे भी बाधा नहीं किया हुआ ध्र प्राप्त करता। भगवती दुर्गा अपने वाम करोंमें कमं अभोष्ट कपाल, खेटक, घण्टा, दर्पण, तर्जनी-मुद्रा, धनुष, है॥ ११—१५॥

अग्निदेव कहते हैं— विसष्ट! अब मैं भोग ध्वजा, डमरू और पाश एवं दक्षिण र मोक्ष आदिकी सिद्धि प्रदान करनेवाले करोंमें शक्ति, मुद्गर, त्रिशूल, वज्र, खड्न, भाला, मी-सम्बन्धी व्रतोंका वर्णन करता हूँ। आधिनके अङ्कुश, चक्र तथा शलाका लिये हुए हैं। उनके इन लपक्षमें 'गौरी-नवमी'का व्रत करके देवीका आयुर्धोंकी भी अर्चना करे॥ ७ —१०॥

> फर 'कालि कालि' आदि मन्त्रका जप करके खड़से पशुका वध करे। (पशुबलिका मन्त्र इस प्रकार है—) 'कालि कालि वजेश्वरि लोहदण्डायै नमः।' बलि-पशुका रुधिर और मांस, 'पूतनाय नमः।' कहकर नैर्ऋत्यकोणमें, 'पापराक्षस्यै नमः।' कहकर वायव्यकोणमें, 'चरक्यै नमः।' कहकर इंशानकोणमें एवं 'विदारिकायै नमः।' कहकर अग्निकोणमें उनके उद्देश्यसे समर्पित करे। राजा उसके सम्मुख स्नान करे और स्कन्द एवं विशाखके निमित्त पिष्टनिर्मित शत्रुकी बलि दे। राजिमें बाह्मी आदि शक्तियोंका पूजन करे—

जयन्ती मङ्गला काली भद्रकाली कपालिनी। दुर्गा शिवा क्षमा धात्री स्वाहा स्वधा नमोऽस्तुते॥

'जयन्ती, मङ्गला, काली, भद्रकाली, कपालिनी, दुर्गा, शिवा, क्षमा, धात्री, स्वाहा और स्वधा— इन नामोंसे प्रसिद्ध जगदम्बिके! तुम्हें मेरा नमस्कार हो।' आदि मन्त्रोंसे देवीकी स्तुति करे और देवीको पञ्चामृतसे स्नान कराके उनकी विविध उपचारोंसे पूजा करे। देवीके उद्देश्यसे किया हुआ ध्वजदान, रथयात्रा एवं बलिदान-कर्म अभोष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति करानेवाला है॥ ११—१५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नवमीके व्रतोंका वर्णन' नामक एक सौ पचासीवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १८५॥

NO SERVIN

# एक सौ छियासीवाँ अध्याय

दशमी तिथिके वृत

दशमी-सम्बन्धी व्रतके विषयमें कहता हैं, प्रतिमाओंका दान करे। ऐसा करनेसे मनुष्य जो धर्म-कामादिको सिद्धि करनेवाला है। ब्राह्मण आदि चारों वर्णोंका अधिपति होता दशमीको एक समय भोजन करे और व्रतके है। १॥

अग्निदेव कहते हैं- वसिष्ठ! अब मैं समाप्त होनेपर दस गौओं और स्वर्णमयी

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'दलमीके व्रतींका वर्णन' नामक एक सौ क्रियासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १८६॥

### एक सौ सतासीवाँ अध्याय एकादशी तिथिके वत

और मोक्ष प्रदान करनेवाले एकादशी-वृतका वर्णन करूँगा। वत करनेवाला दशमीको मांस और मैथुनका परित्याग कर दे एवं भजन भी नियमित करे। दोनों पक्षोंकी एकादशीको भोजन न करे॥ १५॥

द्वादशी-विद्धा एकादशीमें स्वयं श्रीहरि स्थित होते हैं, इसलिये द्वादशी-विद्धा एकादशीके व्रतका त्रयोदशीको पारण करनेसे मनुष्य सौ यज्ञोंका पुण्यफल प्राप्त करता है। जिस दिनके पूर्वभागमें एकादशी कलामात्र अवशिष्ट हो और शेषभागमें द्वादशी व्याप्त हो, उस दिन एकादशीका व्रत करके त्रयोदशीमें पारण करनेसे सौ यज्ञोंका पुण्य प्राप्त होता है। दशमी-विद्धा एकादशीको कभी उपवास नहीं करना चाहिये; क्योंकि वह नरककी प्राप्ति करानेवाली है। होता है॥२-९॥

अग्निदेव कहते हैं - विसष्ट! अब मैं भोग | एकादशीको निराहार रहकर, दूसरे दिन यह कहकर भोजन करे-'पुण्डरीकाक्ष! मैं आपकी शरण ग्रहण करता हैं। अध्युत। अब मैं भोजन करुँगा।' जुक्तपक्षको एकादशीको जब पुष्पनश्चत्रका योग हो, उस दिन उपवास करना चाहिये। वह अक्षयफल प्रदान करनेवाली है और 'पापनाशिनी' कही जाती है। श्रवणनक्षत्रसे युक्त द्वादशीविद्धा एकादशी 'विजया' नामसे प्रसिद्ध है और भक्तोंको विजय देनेवाली है। फाल्गुन मासमें पुष्यनक्षत्रसे युक्त एकादशीको भी सत्पुरुषोंने 'विजया' कहा है। वह गुणोंमें कई करोड़गुना अधिक मानी जाती है। एकादशीको सबका उपकार करनेवाली विष्णुपुजा अवश्य करनी चाहिये। इससे मनुष्य इस लोकमें धन और पुत्रोंसे युक्त हो (मृत्युके पश्चात्) विष्णुलोकमें पृजित

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'एकादशीके वर्तीका वर्णन' नामक एक सौ सतासीची अध्याय पूरा हुआ॥ १८७॥

> > ~~SISSA~~

#### एक सौ अठासीवाँ अध्याय द्वादशी तिथिके व्रत

अग्निदेव कहते हैं — मुनिश्रेष्ठ! अब मैं भोग | एवं मोक्षप्रद द्वादशी-सम्बन्धी व्रत कहता हैं। द्वादशी तिथिको मनुष्य रात्रिको एक समय भोजन करे और किसीसे कुछ नहीं माँगे। उपवास करके भी भिक्षा-ग्रहण करनेवाले मनुष्यका द्वादशीवत सफल नहीं हो सकता। चैत्र मासके शुक्लपक्षकी द्वादशी तिथिको 'मदनद्वादशी' का व्रत करनेवाला भोग और मोक्षकी इच्छासे कामदेख-रूपी श्रीहरिका अर्चन करे। माधके शुक्लपक्षकी द्वादशी-को 'भीमद्वादशी'का व्रत करना चाहिये और 'नमो नारायणाय।' मन्त्रसे श्रीविष्णुका पुजन करना चाहिये। ऐसा करनेवाला मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर लेता है। फाल्गुनके शुक्लपक्षमें 'गोविन्दद्वादशी'का व्रत होता है। आश्विनमें 'विशोकद्वादशी'का व्रत करनेवालेको श्रीहरिका पूजन करना चाहिये। मार्गशीर्षके शुक्लपक्षकी द्वादशीको श्रीकृष्णका पूजन करके जो मनुष्य लवणका दान करता है, वह सम्पूर्ण रसोंके दानका फल प्राप्त करता है। भाइपदमें 'गोबत्सद्वादशी'का व्रत करनेवाला गोवत्सका पूजन करे। माघ मासके व्यतीत हो जानेपर फाल्गुनके कृष्णपक्षकी द्वादशी, जो श्रवणनक्षत्रसे संयुक्त हो, उसे 'तिलद्वादशी' कहा गया है। इस दिन तिलोंसे ही स्नान और होम करना चाहिये तथा तिलके लड्डुऑका भीग लगाना चाहिये। द्वादशी'का वृत करे॥ १--१४॥

मन्दिरमें तिलके तेलसे युक्त दीपक समर्पित करना चाहिये तथा पितरोंको तिलाञ्जलि देनी वाहिये। ब्राह्मणोंको तिलदान करे। होम और उपवाससे ही 'तिलद्वादशी'का फल प्राप्त होता है। 'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय।' मन्त्रसे श्रीविष्णुकी पूजा करनी चाहिये। उपर्युक्त विधिसे छ: बार 'तिलद्वादशी'का व्रत करनेवाला कुलसहित स्वर्गको प्राप्त करता है। फाल्गुनके शुक्लपक्षमें 'मनोरधद्वादशी'का व्रत करनेवाला श्रीहरिका पूजन करे। इसी दिन 'नामद्वादशी'का व्रत करनेवाला 'केशव' आदि नामोंसे श्रीहरिका एक वर्षतक पूजन करे। वह मनुष्य मृत्युके पश्चात् स्वर्गमें ही जाता है। वह कभी नरकगामी नहीं हो सकता। फाल्गुनके शुक्लपक्षमें 'सुमितिद्वादशी'का व्रत करके विष्णुका पूजन करे। भाद्रपद मासके शुक्लपक्षमें 'अनन्तद्वादशी'का व्रत करे। माघके शुक्लपक्षमें आश्लेषा अथवा मुलनक्षत्रसे युक्त 'तिलद्वादशी' करनेवाला मनुष्य 'कृष्णाय नमः।' मन्त्रसे ब्रीकृष्णका पूजन करे और विलोंका होम करे। फाल्गुनके शुक्लपक्षमें 'सुगतिद्वादशी'का व्रत करनेवाला 'जय कृष्ण नमस्तुभ्यम्' मन्त्रसे एक वर्षतक श्रीकृष्णकी पूजा करे। ऐसा करनेसे मनुष्य भोग और मोक्ष-दोनों प्राप्त कर लेता है। पौषके शुक्लपक्षकी द्वादशीको 'सम्प्राप्ति-

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'द्वादशीके व्रतींका वर्णन' नामक एक सी अठासीची अध्याय पूरा हुआ॥ १८८॥

へいが対対なへい

#### एक सौ नवासीवाँ अध्याय श्रवण-द्वादशी-व्रतका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - अब मैं भाद्रपदमासके विषयमें कहता हैं। यह श्रवण नक्षत्रसे संयुक्त शुक्लपक्षमें किये जानेवाले 'ब्रवणद्वादशी' व्रतके होनेपर श्रेष्ठ मानी जाती है एवं उपवास करनेपर महान फल प्रदान करनेवाली है। श्रवण-द्वादशीके दिन नदियोंके संगमपर स्नान करनेसे विशेष फल प्राप्त होता है तथा बुधवार और श्रवणनक्षत्रसे युक्त द्वादशी दान आदि कर्मोंमें महान् फलदायिनी होती है॥ १-२॥

त्रयोदशीके निषिद्ध होनेपर भी इस व्रतका पारण त्रयोदशीको करना चाहिये-

#### संकल्प-मन्त

द्वादश्यां च निराहारो वापनं पुजयाप्यहम्॥ उदक्रम्भे स्वर्णमयं त्रयोदश्यां त् पारणम्। 'मैं द्वादशीको निराहार रहकर जलपूर्ण कलशपर

स्थित स्वर्णनिर्मित वामन-मूर्तिका पूजन करता हैं एवं मैं व्रतका पारण त्रयोदशीको करूँगा।

#### आवाहन-मन्त्र

आवाहयाम्यहं विष्णुं वामनं शङ्कविकणम्॥ सितवस्मयुगच्छन्ने घटे सच्छत्रपादके। 'मैं दो श्वेतबस्त्रोंसे आच्छादित एवं छत्र-पादकाओंसे युक्त कलशपर शङ्क-चक्रधारी वामनावतार विष्णुका आवाहन करता है।' स्नानार्पण-मन्त्र

स्नापवामि जलैः शुद्धैर्विक्तं पञ्चामृतादिभिः॥ छत्रदण्डधरं विष्णुं वामनाय नमो नमः। 'मैं छत्र एवं दण्डसे विभूषित सर्वव्यापी श्रीविष्णुको पञ्चामृत आदि एवं विशुद्ध जलका स्नान समर्पित करता हूँ। भगवान वामनको नमस्कार है।

अर्घ्यदान-मन्त्र

अर्घ्यं ददापि देवेश अर्घ्याहाँदी: सदार्चित:॥ भृक्तिमुक्तिप्रजाकीर्तिसर्वे श्वयंयुतं 'देवेश्वर! आप अर्घ्यके अधिकारी पुरुषों तथा दूसरे लोगोंद्वारा भी सदैव पुजित हैं। मैं आपको अर्घ्यदान करता हैं। मुझे भोग, मोक्ष, संतान, यश और सभी प्रकारके ऐश्वयाँसे युक्त कीजिये।" फिर 'वामनाय नमः' इस मन्त्रसे गन्धद्रव्य समर्पित करे और इसी मन्त्रद्वारा श्रीहरिके उद्देश्यसे एक सौ आठ आहतियाँ दे॥ ३-७॥

'ॐ नमो वासदेवाय।' मन्त्रसे श्रीहरिके शिरोभागको अर्चना करे। 'श्रीधराय नमः।' से मुखका, 'कृष्णाय नमः।' से कण्ठ-देशका, 'श्रीपतये नमः ।' कहकर वक्षःस्थलका, 'सर्वास्त्रधारिणे नमः ।' कहकर दोनों भुजाओंका, 'ख्यापकाय नम: ।' से नाभि और 'वामनाय नमः।' बोलकर कटिप्रदेशका पूजन करे। 'त्रैलोक्यजननाय नमः।' मन्त्रसे भगवान् वापनके उपस्थकों, 'सर्वाधिपतये नमः ।' से दोनों जङ्काओंकी एवं 'सर्वात्मने नम: ।' कहकर श्रीविष्णुके चरणोंकी पूजा करे ॥ ८- १०॥

तदनन्तर वामन भगवानुको मृतसिद्ध नैवेघ और दही-भातसे परिपूर्ण कुम्भ समर्पित करें। रात्रिमें जागरण करके प्रात:काल संगममें स्नान करे। फिर गन्ध-पृथ्यादिसे भगवानुका पूजन करके निम्नाङ्कित मन्त्रसे पुष्पाञ्जलि समर्पित करे-नमो नमस्ते गोविन्द बुधक्षवणसंद्रित॥ अधीयसंक्षयं कृत्वा सर्वसीख्यप्रदो भव। प्रायतां देवदेवेश मम नित्यं जनार्दन।।

'ब्ध एवं श्रवणसंज्ञक गोविन्द! आपको नमस्कार है, नमस्कार है। मेरे पापसमूहका विनाश करके समस्त साँख्य प्रदान कीजिये। देवदेवेश्वर जनार्दन! आप मेरी इस पुष्पाञ्जलिसे नित्य प्रसन्न हों ॥ ११-१३॥

(तत्पश्चात् सम्पूर्ण पूजन-द्रव्य इस मन्त्रसे किसी विद्वान् ब्राह्मणको दे-)

वामनो बुद्धिदो दाता द्रव्यस्थो बामनः स्वयम्। वामनः प्रतिगृह्णाति वामनो मे ददाति च॥ द्रव्यस्थो वामनो नित्यं वामनाव नमो नमः।

'भगवान् वामनने मुझे दानकी बुद्धि प्रदान की है। वे ही दाता हैं। देय-द्रव्यमें भी स्वयं वामन स्थित हैं। वामन भगवान् ही इसे ग्रहण कर रहे हैं और वामन ही मुझे प्रदान करते

हैं। भगवान् वामन नित्य सभी द्रव्योंमें स्थित हैं। उन श्रीवामनावतार विष्णुको नमस्कार है, नमस्कार है।'

इस प्रकार ब्राह्मणको दक्षिणासहित पूजन-द्रव्य देकर ब्राह्मणोंको भोजन कराके स्वयं भोजन करे॥ १४-१५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'श्रवणहादशो व्रतका वर्णन' नामक एक सौ नवासीयों अध्याय पूरा हुआ॥१८९॥

north parties

#### एक सौ नब्बेवाँ अध्याय अखण्डद्वादशी-व्रतका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं— अब मैं अखण्डद्वादशी'-ब्रतके विषयमें कहता हूँ, जो समस्त व्रतोंकों सम्पूर्णताका सम्पादन करनेवाली है। मार्गशीर्थके शुक्लपक्षकी द्वादशीको उपवास करके भगवान् श्रीविष्णुका पूजन करे। व्रत करनेवाला मनुष्य पञ्चगव्य-मिश्रित जलसे स्नान करे और उसीका पारण करे। इस द्वादशीको ब्राह्मणको जौ और धानसे भरा हुआ पात्र दान दे। भगवान् श्रीविष्णुके सम्मुख इस प्रकार प्रार्थना करे—'भगवन्! सात जन्मोंमें मेरे द्वारा जो व्रत खण्डित हुआ हो, आपकी कृपासे वह मेरे लिये अखण्ड फलदायक हो जाय। पुरुषोत्तम! जैसे आप इस अखण्ड

चराचर विश्वके रूपमें स्थित हैं, उसी प्रकार मेरे किये हुए समस्त व्रत अखण्ड हो जायेँ।' इस प्रकार (मार्गशीर्षसे आरम्भ करके फाल्गुनतक) प्रत्येक मासमें करना चाहिये। इस व्रतको चार महीनेतक करनेका विधान है। चैत्रसे आयाद्यर्यन्त यह व्रत करनेपर सत्तूसे भरा हुआ पात्र दान करे। त्रावणसे प्रारम्भ करके इस व्रतको कार्तिकमें समाप्त करना चाहिये। उपर्युक्त विधिसे 'अखण्डद्वादशी' का व्रत करनेपर सात जन्मोंके खण्डित व्रतोंको यह सफल बना देता है। इसके करनेसे मनुष्य दीर्घ आयु, आरोग्य, सौभाग्य, राज्य और विविध भोग आदि प्राप्त करता है। १—६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अखण्डद्वादशी-वतका वर्णन' नामक एक सी नव्येवी अध्याय पूरा हुआ॥ १९०॥

randistations

#### एक सौ इक्यानबेवाँ अध्याय त्रयोदशी तिधिके व्रत

अग्निदेख कहते हैं — अब मैं त्रयोदशी तिथिके व्रत कहता हूँ, जो सब कुछ देनेवाले हैं। पहले मैं 'अनङ्गत्रयोदशी'के विषयमें बतलाता हूँ। पूर्वकालमें अनङ्ग (कामदेव)-ने इसका व्रत किया था। मार्गशीर्थ शुक्ला त्रयोदशीको कामदेवस्वरूप 'हर' की पूजा करे। रात्रिमें मधुका भोजन करे तथा तिल और अक्षत-मिश्रित घृतका होम करे। पौषमें 'योगेश्वर'का पूजन एवं होम करके चन्दनका प्राशन करे। माधमें 'महेश्वर'की अर्चना करके मौक्तिक (रास्ना नामक पौधेके) जलका आहार करे। इससे मनुष्य स्वर्गलोकको प्राप्त करता है। व्रत करनेवाला फाल्गुनमें 'वीरभद्र' का पूजन करके कङ्कोलका प्राशन करे। चैत्रमें 'सुरूप' नामक शिवकी अर्चना करके कर्पूरका आहार करनेवाला मनुष्य सौभाग्ययुक्त होता है। वैशाखमें 'महारूप' की पूजा करके जायफलका भोजन करे। व्रत करनेवाला मनुष्य ज्येष्ट मासमें 'प्रद्युम्न' का पूजन करे और लॉंग चबाकर रहे। आधाढ़में 'उमापति' की अर्चना करके तिलमिश्रित जलका पान करे। श्रावणमें 'शूलपाणि' का पूजन करके सुगन्धित जलका पान करे। भाद्रपदमें अगुरुका प्राशन करे और 'सद्योजात' का पूजन करे। आधिनमें 'त्रिदशाधिप शंकर' के पूजनपूर्वक स्वणंजलका पान करे। व्रती पुरुष कार्तिकमें 'विश्वेश्वर'की अर्चनाके अनन्तर लवणका भक्षण करे। इस प्रकार वर्षके समाप्त

होनेपर स्वर्णनिर्मित शिवलिङ्गको आमके पत्तों और वस्त्रसे ढककर ब्राह्मणको सत्कारपूर्वक दान दे। साथ हो गौ, शय्या, छत्र, कलश, पादुका तथा रसपूर्ण पात्र भी दे॥ १—९॥

वैत्रके शुक्लपक्षको त्रयोदशीको सिन्दूर और काजलसे अशोकवृक्षको अङ्कित करके उसके नीचे रित और प्रीति (कामकी पिलयों)-से युक्त कामदेवका स्मरण करे। इस प्रकार कामनायुक्त साधक एक वर्षतक कामदेवका पूजन करे। यह 'कामत्रयोदशी व्रव' कहलाता है॥१०-११॥

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराणमें 'त्रयोदशीके व्रतका वर्णन' नामक एक सौ इक्यानवंत्रों अध्याप पूरा हुआ॥१९१॥

## एक सौ बानबेवाँ अध्याय चतुर्दशी-सम्बन्धी वृत

अग्निदेख कहते हैं— वसिष्ठ! अब मैं चतुर्दशी तिथिको किये जानेवाले व्रतका वर्णन करूँगा। वह व्रत भोग और मोक्ष देनेवाला है। कार्तिककी चतुर्दशीको निराहार रहकर भगवान् शिवका पूजन करे और वहाँसे आरम्भ करके प्रत्येक मासकी शिव-चतुर्दशीको व्रत और शिवपूजनका क्रम चलाते हुए एक वर्षतक इस नियमको निभावे। ऐसा करनेवाला पुरुष भोग, धन और दीर्घायुसे सम्पन्न होता है। १ई॥

मार्गशीर्ष मासके शुक्लपक्षमें अष्टमी, तृतीया, द्वादशी अथवा चतुर्दशीको मौन धारण करके फलाहारपर रहे और देवताका पूजन करे तथा कुछ फलोंका सदाके लिये त्याग करके उन्हींका दान करे। इस प्रकार 'फलचतुर्दशी' का व्रत करनेवाला पुरुष शुक्ल और कृष्ण—दोनों पक्षोंकी चतुर्दशी एवं अष्टमीको उपवासपूर्वक भगवान् शिवकी पूजा करे। इस विधिसे दोनों पक्षोंकी चतुर्दशीका व्रत करनेवाला मनुष्य स्वर्गलोकका भागी होता है। कृष्णपक्षकी अष्टमी तथा चतुर्दशीको

नकवत (केवल रातमें भोजन) करनेसे साथक इहलोकमें अभीष्ट भोग तथा परलोकमें शुभ गति पाता है। कार्तिककी कृष्णा चतुर्दशीको स्नान करके ध्वजके आकारवाले बाँसके इंडोंपर देवराज इन्द्रकी आराधना करनेसे मनुष्य सुखी होता है॥ २—६॥

तदनन्तर प्रत्येक मासकी शुक्ल चतुर्दशीको ब्रॉहरिके कुशमय विग्रहका निर्माण करके उसे जलसे भरे पात्रके कपर पधरावे और उसका पूजन करे। उस दिन अगहनी धानके एक सेर चावलके आटेका पूजा बनवा ले। उसमेंसे आधा ब्राह्मणको दे दे और आधा अपने उपयोगमें लावे॥ ७-८॥

नदियोंके तटपर इस व्रत और पूजनका आयोजन करके वहीं श्रीहरिके 'अनन्तव्रत'की कथाका भी श्रवण या कीर्तन करना चाहिये। उस समय चतुर्दश ग्रन्थियोंसे युक्त अनन्तसूत्रका निर्माण करके अनन्तकी भावनासे ही उसका पूजन करे। फिर निम्नाङ्कित मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके उसे

अपने हाथ या कण्ठमें बाँध ले। मन्त्र इस प्रकार है-

अनन्तसंसारमहासम्द्रे मग्नान् समभ्यद्भर वासदेव॥ अनन्तरूपे विनियोजयस्य हानन्तरूपाय नमो नमस्ते।

"हे बासुदेव! संसाररूपी अपार पारावारमें इबे हुए हम-जैसे प्राणियोंका आप उद्घार है॥ ९-१०॥

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अनेक प्रकारके चतुर्दशी-व्रतींका वर्णन' नामक एक सी वानवेर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ १९२॥

#### एक सौ तिरानबेवाँ अध्याय शिवरात्रि-वृत

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ । अब मैं भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले 'शिवरात्रि-व्रत' का वर्णन करता हैं; एकाग्रचित्तसे उसका श्रवण करो । फालानके कृष्ण-पक्षकी चतुर्दशीको मनुष्य कामनासहित उपवास करे। वृत करनेवाला रात्रिको जागरण करे और यह कहे-'मैं चतुर्दशीको भोजनका परित्याग करके शिवरात्रिका व्रत करता हैं। मैं व्रतयुक्त होकर रात्रि-जागरणके द्वारा शिवका पूजन करता हैं। मैं भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले शंकरका आबाहन करता है। शिव! सुन्दरसेन व्याधने भी पुण्य प्राप्त किया॥ १—६॥

आप नरक-समुद्रसे पार करानेवाली नौकाके समान हैं; आपको नमस्कार है। आप प्रजा और राज्यादि प्रदान करनेवाले, मङ्गलमय एवं शान्तस्वरूप हैं: आपको नमस्कार है। आप सीभाग्य, आरोग्य, विद्या, धन और स्वर्ग-मार्गकी प्राप्ति करानेवाले हैं। मुझे धर्म दीजिये, धन दीजिये और कामभोगादि प्रदान कोजिये। मुझे गुण, कीर्ति और सुखसे सम्पन्न कीजिये तथा स्वर्ग और मोक्ष प्रदान कीजिये।' इस शिवरात्रि-वृतके प्रभावसे पापात्मा

करें। आपके स्वरूपका कहीं अन्त नहीं है। आप हमें अपने उसी 'अनन्त' स्वरूपमें

मिला लें। आप अनन्तरूप परमेश्वरको बारंबार

नमस्कार है।" इस प्रकार अनन्तव्रतका अनुष्टान

करनेवाला मनुष्य परमानन्दका भागी होता

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'शिवरात्रि-वतका वर्णन' नामक एक सौ तिसनबेवाँ काष्याय पूरा हुआ॥ १९३॥

~~日田田~~

### एक सौ चौरानबेवाँ अध्याय अशोकपूर्णिमा आदि व्रतोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- अब मैं 'अशोकपूर्णिमा 'के | 'वृषोत्सर्गवत 'के नामसे प्रसिद्ध है। आश्वनके विषयमें कहता हूँ। फाल्गुनके जुक्लपक्षकी पूर्णिमाको भगवान् वराह और भूदेवीका पूजन करे। एक वर्ष ऐसा करनेसे मनुष्य भोग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्त कर लेता है। कार्तिककी पूर्णिमाको वृषोत्सर्ग करके रात्रिव्रतका अनुष्ठान करे। इससे मनुष्य शिवलोकको प्राप्त होता है। यह उत्तम व्रत (सावित्रीसहित) ब्रह्माका पूजन करके मनुष्य

पितृपक्षकी अमावास्याको पितरोंके उद्देश्यसे जो कुछ दिया जाता है, यह अक्षय होता है। मनुष्य किसी वर्ष इस अमावास्याको उपवासपूर्वक पितरोंका पूजन करके पापरहित होकर स्वर्गको प्राप्त कर लेता है। माघ मासकी अमावास्याको

सम्पूर्ण अभीष्ट कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। अब में 'वटसावित्री '-सम्बन्धी अमावास्याके विषयमें कहता है, जो पुण्यमयी एवं भोग और मोक्षकी प्राप्ति करानेवाली है। व्रत करनेवाली नारी (त्रयोदशीसे अमावास्यातक) 'त्रिरात्रवत' करे और ज्येष्टकी अमावास्याको वटवृक्षके मूलभागमें महासती सावित्रीका सप्तधान्यसे पूजन करे। जब रात्रि कुछ शेष हो, उसी समय वटके कण्ठ-सूत्र लपेटकर कुङ्कुमादिसे उसका पूजन करे।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्रभातकालमें वटके समीप नृत्य करे और गीत गाये। 'नम: सावित्रयै सत्यवते।' (सत्यवान्-सावित्रीको नमस्कार है)—ऐसा कहकर सत्यवान्-सावित्रीको नमस्कार करे और उनको समर्पित किया हुआ नैवेद्य ब्राह्मणको दे। फिर अपने घर आकर ब्राह्मणोंको भोजन कराके स्वयं भी भोजन करे। 'सावित्रीदेवी प्रीयताम्।' (सावित्रीदेवी प्रसन्न हों)—ऐसा कहकर व्रतका विसर्जन करे। इससे नारी सौभाग्य आदिको प्राप्त करती है॥ १-८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'तिथि-व्रतका वर्णन' नामक एक सौ चौरानवेर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ १९४॥

#### एक सौ पंचानबेवाँ अध्याय वार-सम्बन्धी वर्तोका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! अब मैं भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले वार-सम्बन्धी व्रतींका वर्णन करता हूँ। जब रविवारको इस्त अथवा पुनर्वसु नक्षत्रका योग हो, तब पवित्र सर्वीवधिमित्रित जलसे स्नान करना चाहिये। इस प्रकार रविवारको श्राद्ध करनेवाला सात जन्मोंमें रोगसे पीडित नहीं होता। संक्रान्तिके दिन यदि रविवार हो, तो उसे पवित्र 'आदित्य-हृदय' माना गया है। उस दिन अथवा हस्तनक्षत्रयुक्त रविवारको एक वर्षतक नक्तव्रत करके मनुष्य सब कुछ पा लेता है। चित्रानक्षत्रयुक्त सोमवारके सात व्रत करके मनुष्य सुख प्राप्त करता है। स्वातीनक्षत्रसे युक्त मङ्गलवारका | निवृत्त हो जाता है॥ १—५॥

व्रत आरम्भ करे। इस प्रकार मङ्गलवारके सात नक्तवत करके मनुष्य दु:ख-बाधाओंसे छुटकारा पाता है। बुध-सम्बन्धी व्रतमें विशाखा नक्षत्रयुक्त बुधवारको ग्रहण करे। उससे आरम्भ करके बुधवारके सात नकव्रत करनेवाला बुधग्रहजनित पीड़ासे मुक्त हो जाता है। अनुराधानक्षत्रयुक्त पुरुवारसे आरम्भ करके सात नक्तव्रत करनेवाला बृहस्पति-ग्रहकी पीड़ासे, ज्येष्टानक्षत्रयुक्त शुक्रवारको व्रत ग्रहण करके सात नक्तव्रत करनेवाला शुक्रग्रहकी पीड़ासे और मूलनक्षत्रयुक्त शनिवारसे आरम्भ करके सात नक्तव्रत करनेवाला शनिग्रहकी पीड़ासे

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'वार-सम्बन्धी वर्तीका वर्णन' नामक एक सी पंचानबेर्वा अध्याय पूरा हुआ।। १९५॥

#### एक सौ छियानबेवाँ अध्याय नक्षत्र-सम्बन्धी वृत

सम्बन्धी व्रतोंका वर्णन करता हूँ। नक्षत्र-विशेषमें मासमें पूजन करे। मूल नक्षत्रमें श्रीहरिके चरण-पूजन करनेपर श्रीहरि अभीष्ट मनोरथकी पूर्ति कमलोंको और रोहिणी नक्षत्रमें उनकी जङ्घाओंकी

अग्निदेव कहते हैं- वसिष्ठ! अब मैं नक्षत्र- | करते हैं। सर्वप्रथम नक्षत्र-पुरुष श्रीहरिका चैत्र

अर्चना करे। अश्विनी नक्षत्रके प्राप्त होनेपर जान्यग्मका, पूर्वांषाढा और उत्तराषाढामें इनकी दोनों ऊरुओंका, पूर्वाफाल्गुनी और उत्तराफाल्गुनीमें उपस्थका, कृत्तिका नक्षत्रमें कटिप्रदेशका, पूर्वाभाइपदा और उत्तराभाद्रपदामें पार्श्वभागका, रेवती नक्षत्रमें कृक्षिदेशका, अनुराधामें स्तनवुगलका, धनिष्ठामें पृष्ठभागका, विशाखामें दोनों भुजाओंका एवं पुनर्वस् नक्षत्रमें औगुलियोंका पूजन करे। आश्लेषामें नखोंका पूजन करके ज्येष्टामें कण्ठका यजन करे। श्रवण नक्षत्रमें सर्वव्यापी श्रीहरिके कर्णद्वयका और पुष्य नक्षत्रमें वदन-मण्डलका पूजन करे। स्वाती नक्षत्रमें उनके दाँतोंके अग्रभागकी, शतभिषा नक्षत्रमें मुखकी अर्चना करे। मधा नक्षत्रमें नासिकाकी, मृगशिरा नक्षत्रमें नेत्रोंकी, चित्रा नक्षत्रमें ललाटकी एवं आर्द्रा नक्षत्रमें केशसमृहकी पूजा करे। वर्षके समाप्त होनेपर गुइसे परिपूर्ण कलशपर श्रीहरिकी स्वर्णमयी मूर्तिकी पूजा करके ब्राह्मणको दक्षिणासहित शय्या, गौ और धनादिका दान दे॥१-७॥

सबके पूजनीय नक्षत्रपुरुष त्रीविष्णु शिवसे अभिन्न हैं, इसलिये शाम्भवायनीय (शिव-सम्बन्धी) व्रत करनेवालेको कृत्तिका-नक्षत्र-सम्बन्धौ कार्तिक मासमें और मृगशिरा-नक्षत्र-सम्बन्धी मार्गशीर्ष मासमें केशव आदि नामों एवं 'अच्युताय नप:।' आदि मन्त्रोंद्वारा श्रीहरिका पूजन करना चाहिये-

संकल्प-मन्त्र

कार्तिके कृत्तिकाभेऽद्वि मासनक्षत्रगं हरिम्। शाम्भवायनीयव्रतके करिच्ये भृक्तिमृक्तिदम्॥ 'मैं कार्तिक मासकी कृत्तिकानक्षत्रसे युक्त पूर्णिमा तिथिको मास एवं नक्षत्रमें स्थित श्रीहरिका पूजन करूँगा तथा भोग एवं मोक्ष प्रदान करनेवाले शाम्भवायनीय व्रतका अनुष्ठान करूँगा।'

आवाहन-मन्त्र

केशवादिमहामूर्तिमच्यतं सर्वदायकम्। आवाहयाम्यहं देवमाय्सरोग्यवृद्धिदम्॥

'जो केशव आदि महामूर्तियोंके रूपमें स्थित हैं और आयु एवं आरोग्यकी वृद्धि करनेवाले हैं, मैं उन सर्वप्रद भगवान अच्यतका आवाहन करता है।'

वृतकर्ता कार्तिकसे माधतक चार मासोंमें सदा अत्र-दान करे। फाल्गुनसे ज्येष्ठतक खिचडीका और आषाढसे आश्विनतक खीरका दान करे। भगवान श्रीहरि एवं ब्राह्मणोंको रात्रिके समय नैवेद्य समर्पित करे। पञ्चगव्यके जलसे स्नान एवं उसका आचमन करनेसे मनुष्य पवित्र हो जाता है। मूर्तिके विसर्जनके पूर्व भगवानुको समर्पित किये हुए समस्त पदार्थीको 'नैवेद्य' कहा जाता है, परंतु जगदीश्वर श्रीहरिके विसर्जनके अनन्तर वह तत्काल हो 'निर्माल्य' हो जाता है। (तदनन्तर भगवानसे निम्नलिखित प्रार्थना करे—) 'अच्युत! आपको नमस्कार है, नमस्कार है। मेरे पापोंका विनाश हो और पुण्योंकी वृद्धि हो। मेरे ऐश्वर्य और धनादि सदा अक्षय हों एवं मेरी संतान-परम्परा कभी उच्छित्र न हो। परात्परस्वरूप! अप्रमेय परमेश्वर! जिस प्रकार आप परसे भी परे एवं ब्रह्मभावमें स्थित होकर अपनी मर्यादासे कभी ज्युत नहीं होते हैं, उसी प्रकार आप मेरे मनोवाञ्चित कार्यको सिद्ध कीजिये। पापापहारी भगवन्! मेरे द्वारा किये गये पापोंका अपहरण कीजिये। अच्युत्। अनन्त! गोविन्द! अप्रमेयस्वरूप पुरुषोत्तम ! मुझपर प्रसन्न होइये और मेरे मनोभिलवित पदार्थको अक्षय कीजिये।' इस प्रकार सात वर्षोतक श्रीहरिका पूजन करके मनुष्य भोग और मोक्षको सिद्ध कर लेता है॥ ८-१७ है॥

अब मैं नक्षत्र-सम्बन्धी व्रतोंके प्रकरणमें अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति करानेवाले 'अनन्तव्रत'का वर्णन करूँगा। मार्गशीर्ष मासमें जब मुगशिरा नक्षत्र प्राप्त हो, तब गोमूत्रका प्राशन करके श्रीहरिका यजन करे। वे भगवान अनन्त समस्त कामनाओंका अनन्त फल प्रदान करते हैं।

इतना ही नहीं, वे पुनर्जन्ममें भी व्रतकर्ताको भोजन करे। भगवान् अनन्तके उद्देश्यसे मार्गशीर्षसे अनन्त पुण्यफलसे संयुक्त करते हैं। यह महाव्रत फाल्गुनतक घृतका, चैत्रसे आषाढ़तक अगहनीके अनन्त पुण्यका संचय करनेवाला है। यह चावलका और श्रावणसे कार्तिकतक दुग्धका अभिलिषत वस्तुकी प्राप्ति कराके उसे अक्षय हवन करे। इस 'अनन्त' व्रतके प्रभावसे बनाता है। भगवान् अनन्तके चरणकमल ही युवनाश्वको मान्धाता पुत्ररूपमें प्राप्त हुए आदिका पूजन करके रात्रिके समय तैलरहित थे॥१८-२३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नक्षत्र-व्रतींका वर्णन' नामक एक सी छिपानवेची अध्याप पूरा हुआ॥ १९६॥

ついをおり

# एक सौ सत्तानबेवाँ अध्याय

#### दिन-सम्बन्धी वृत

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ट! अब मैं दिवस- | सम्बन्धी व्रतोंका वर्णन करता है। सबसे पहले 'धेनुव्रत'के विषयमें बतलाता हैं। जो मनुष्य विपुल स्वर्णराशिके साथ उभयमुखी गौका दान करता है और एक दिनतक पर्योवतका आचरण करता है, वह परमपदको प्राप्त होता है। स्वर्णमय कल्पवृक्षका दान देकर तीन दिनतक 'पयोत्रत' करनेवाला ब्रह्मपदको प्राप्त कर लेता है। इसे 'कल्पवृक्ष-वृत' कहा गया है। बीस पलसे अधिक स्वर्णकी पृथ्वीका निर्माण कराके दान दे और एक दिन पयोग्रतका अनुष्ठान करे। केवल दिनमें वत रखनेसे मनुष्य रुद्रलोकको प्राप्त होता है। जो प्रत्येक पक्षकी तीन रात्रियोंमें 'एकभुक-व्रत' रखता है, वह दिनमें निराहार रहकर 'त्रिरात्रव्रत' करनेवाला मनुष्य विपुल धन प्राप्त करता है। प्रत्येक मासमें तीन एकभूक नक्तवत करनेवाला गणपतिके सायुज्यको प्राप्त होता है। जो भगवान् जनार्दनके उद्देश्यसे 'त्रिरात्रव्रत'का अनुष्ठान करता है, वह अपने सौ कुलोंके साथ भगवान श्रीहरिके वैकुण्ठधामको जाता है। व्रतानुरागी मनुष्य मार्गशीर्षके शुक्लपक्षकी नवमीसे विधिपूर्वक त्रिरात्रवत प्रारम्भ करे। 'नमो भगवते वासदेवाय' मन्त्रका सहस्र अथवा सौ बार जप

करे। अष्टमीको एकभुक्त (दिनमें एक बार भोजन करना) व्रत और नवमी, दशमी, एकादशीको उपवास करे। द्वादशीको भगवान् श्रीविष्णुका पूजन करे। यह व्रत कार्तिकमें करना चाहिये। व्रतकी समातिपर ब्राह्मणोंको भोजन कराके, उन्हें वस्त्र, शय्या, आसन्, छत्र, यज्ञोपवीत और पात्र दान करे। देते समय ब्राह्मणोंसे यह प्रार्थना करे-'इस दुष्कर व्रतके अनुष्ठानमें मेरे द्वारा जो त्रुटि हुई हो. आप लोगोंकी आज्ञासे वह परिपूर्ण हो जाय।' यह 'त्रिरात्रव्रत' करनेवाला इस लोकमें भोगोंका उपभोग करके मृत्युके पश्चात् भगवान् श्रीविष्णुके सांनिध्यको प्राप्त करता है॥ १--११॥

अब मैं भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले कार्तिकव्रतके विषयमें कहता हैं। दशमीको पञ्चगव्यका प्राशन करके एकादशीको उपवास करे। इस व्रवके पालनमें कार्तिकके शुक्लपक्षकी द्वादशीको श्रीविष्णुका पूजन करनेवाला मनुष्य विमानचारी देवता होता है। चैत्रमें त्रिरात्रव्रत करके केवल एत्रिके समय भोजन करनेवाला एवं व्रतकी समाप्तिमें पाँच बकरियोंका दान देनेवाला सुखी होता है। कार्तिकके शुक्लपक्षकी पष्टीसे आरम्भ करके तीन दिनतक केवल दुग्ध पीकर रहे। फिर तीन दिनतक उपवास करे। इसे 'माहेन्द्रकुच्छ'

कहा जाता है। कार्तिकके शुक्लपक्षकी एकादशीको | कहलाता है। शुक्लपक्षकी पञ्चमीसे आरम्भ करके आरम्भ करके 'पञ्चरात्रव्रत' करे। प्रथम दिन छ: दिनतक क्रमश: यवकी लपसी, शाक, दिध, दुग्धपान करे, दूसरे दिन दिधका आहार करे, फिर दुग्ध, घृत और जल-इन वस्तुओंका आहार

तीन दिन उपवास करे। यह अर्थप्रद 'भास्करकृच्छ्' करे। इसे 'सांतपनकृच्छ्' कहा गया है॥ १२-१६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'दिवस-सम्बन्धी व्रतका वर्णन' नामक एक सी सतानवेदाँ अध्याय पूरा हुआ॥ १९७॥

#### - PARTON एक सौ अट्ठानबेवॉ अध्याय मास-सम्बन्धी वत

अग्निदेव कहते हैं-मृनिश्रेष्ट! अब मैं मास-व्रतोंका वर्णन करूँगा, जो भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। आषाढसे प्रारम्भ होनेवाले चातुर्मास्यमें अभ्यङ्ग (मालिश और उबटन)-का त्याग करे। इससे मनुष्य उत्तम बुद्धि प्राप्त करता है। वैशाखमें पुष्परेणुतकका परित्याग करके गोदान करनेवाला राज्य प्राप्त करता है। एक मास उपवास रखकर गोदान करनेवाला इस भीमव्रतके प्रभावसे श्रीहरिस्वरूप हो जाता है। आषादसे प्रारम्भ होनेवाले चातुर्मास्यमें नियमपूर्वक प्रात:स्नान करनेवाला विष्णुलोकको जाता है। माघ अचवा चैत्र मासकी तृतीयाको गुड़-धेनुका दान दे, इसे 'गुडब्रत' कहा गया है। इस महान् व्रतका अनुष्टान करनेवाला शिवस्वरूप हो जाता है। मार्गशीर्ष आदि मासोंमें 'नक्तव्रत' (रात्रिमें एक बार भोजन) करनेवाला विष्णुलोकका अधिकारी होता है। 'एकभुक्त व्रत'का पालन करनेवाला उसी प्रकार पृथक् रूपसे द्वादशीवतका भी पालन करे। 'फलव्रत' करनेवाला चातुर्मास्यमें फलोंका त्याग करके उनका दान करे॥ १-५॥

श्रावणसे प्रारम्भ होनेवाले चातुर्मास्यमें व्रतोंके अनुष्ठानसे व्रतकर्ता सब कुछ प्राप्त कर लेता है। चातुर्मास्य-व्रतोंका इस प्रकार विधान करे-आषाढके शुक्लपक्षकी एकादशीको उपवास रखे। प्राय: आषाढमें प्राप्त होनेवाली कर्क-संक्रान्तिमें श्रीहरिका पूजन करे और कहे- भगवन ! मैंने

आपके सम्मुख यह व्रत ग्रहण किया है। केशव! आपको प्रसन्नतासे इसकी निर्विघ्न सिद्धि हो। देवाधिदेव जनार्दन! यदि इस व्रतके ग्रहणके अनन्तर इसकी अपूर्णतामें ही मेरी मृत्यु हो जाय, तो आपके कृपा-प्रसादसे यह बत सम्पूर्ण हो।' वृत करनेवाला द्विज मांस आदि निषिद्ध वस्तुओं और तेलका त्याग करके श्रीहरिका यजन करे। एक दिनके अन्तरसे उपवास रखकर त्रिरात्रवत करनेवाला विष्णुलोकको प्राप्त होता है। 'चान्द्रायण व्रत' करनेवाला विष्णुलोकका और 'मौन व्रत' करनेवाला मोक्षका अधिकारी होता है। 'प्राजापत्य व्रत' करनेवाला स्वर्गलोकको जाता है। सत्तु और यवका भक्षण करके, दुग्ध आदिका आहार करके, अथवा पञ्चगव्य एवं जल पीकर कृच्छ्रताँका अनुष्ठान करनेवाला स्वर्गको प्राप्त होता है। शाक, मूल और फलके आहारपूर्वक कृच्छुव्रत करनेवाला मनुष्य वैकुण्ठको जाता है। मांस और रसका परित्याग करके जीका भोजन करनेवाला श्रीहरिके सानिध्यको प्राप्त करता है॥६-१२ ॥

अब मैं 'कौमुदवत' का वर्णन करूँगा। आश्विनके शुक्लपक्षकी एकादशीको उपवास रखे। द्वादशीको श्रीविष्णुके अङ्गोमें चन्दनादिका अनुलेपन करके कमल और उत्पल आदि पुष्पोंसे उनका पूजन करे। तदनन्तर तिल-तैलसे परिपूर्ण दीपक और धृतसिद्ध पक्राञका नैवेद्य समर्पित करे। श्रीविष्णुको मालतीपुष्पोंकी माला भी निवेदन करे। 'ॐ नमो

वासुदेवाय'— इस मन्त्रसे व्रतका विसर्जन करे। हस्तगत कर लेता है। मासोपवास व्रत करनेवाला इस प्रकार 'कौमुदव्रत'का अनुष्टान करनेवाला श्रोविष्णुका पूजन करके सब कुछ प्राप्त कर धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष-चारों पुरुषार्थोंको लेता है ॥ १३-१६ ॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'मास-सम्बन्धी व्रतका वर्णन' नामक एक सौ अङ्गानवेची अध्याय पूरा हुआ॥१९८॥

# एक सौ निन्यानबेवाँ अध्याय

ऋतु, वर्ष, मास, संक्रान्ति आदि विभिन्न व्रतोंका वर्णन

सम्मुख ऋत्-सम्बन्धी ब्रतोंका वर्णन करता है, जो भोग और मोक्षको सलभ करनेवाले हैं। जो वर्षा, शरद, हेमन्त और शिशिर ऋतुमें इन्धनका दान करता है, एवं व्रतान्तमें घृत-धेनुका दान करता है, वह 'अग्निव्रत'का पालन करनेवाला मनुष्य दूसरे जन्ममें ब्राह्मण होता है। जो एक मासतक संध्याके समय मौन रहकर मासान्तमें ब्राह्मणको पुतकुम्भ, तिल, घण्टा और वस्त्र देता है, वह 'सारस्वतव्रत' करनेवाला मनुष्य सुखका उपभोग करता है। एक वर्षतक पञ्चामृतसे स्नान करके गोदान करनेवाला राजा होता है॥१-३॥

चैत्रकी एकादशीको नक्तभुक्तवत करके चैत्रके समाप्त होनेपर विष्णुभक्त ब्राह्मणको स्वर्णमयी विष्णु-प्रतिमाका दान करे। इस विष्णु-सम्बन्धी उत्तम व्रतका पालन करनेवाला विष्णुपदको प्राप्त करता है। (एक वर्षतक) खीरका भोजन करके गोयुग्मका दान करनेवाला इस 'देवीव्रत'के पालनके प्रभावसे श्रीसम्पन्न होता है। जो (एक वर्षतक) पितृदेवोंको समर्पित करके भोजन करता

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! अब मैं आपके | है, वह राज्य प्राप्त करता है। ये वर्ध-सम्बन्धी व्रत कहे गये। अब मैं संक्रान्ति-सम्बन्धी व्रतींका वर्णन करता है। मनुष्य संक्रान्तिकी रात्रिको जागरण करनेसे स्वर्गलोकको प्राप्त होता है। जब संक्रान्ति अमावास्या तिथिमें हो तो शिव और सूर्यका पूजन करनेसे स्वर्गकी प्राप्ति होती है। उत्तरायण-सम्बन्धिनी मकर-संक्रान्तिमें प्रात:काल स्नान करके भगवान् श्रीकेशवको अर्चना करनी चाहिये। उद्यापनमें बत्तीस पल स्वर्णका दान देकर वह सम्पूर्ण पापोंसे मुक्त हो जाता है। विषुव आदि योगोंमें भगवान् ब्रीहरिको चुतमिश्रित दुग्ध आदिसे स्नान कराके मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर लेता है॥४-८॥

खियोंके लिये 'उपावत' लक्ष्मी प्रदान करनेवाला है। उन्हें तृतीया और अष्टमी तिथिको गौरीशंकरकी पूजा करनी चाहिये। इस प्रकार शिव-पार्वतीकी अर्चना करके नारी अखण्ड सौभाग्य प्राप्त करती है और उसे कभी पतिका वियोग नहीं होता। 'मूलवत' एवं 'उमेश-व्रत' करनेवाली तथा सूर्यमें भक्ति रखनेवाली स्त्री दूसरे जन्ममें अवश्य पुरुषत्व प्राप्त करती है॥ ९--११॥

इस प्रकार आदि आरनेय महापुराणमें 'विभिन्न वर्तोका वर्णन' नामक एक सौ निन्यानवेवी अध्याय पूरा हुआ॥ १९९॥

# दो सौवाँ अध्याय

दीपदान-व्रतकी महिमा एवं विदर्भराजकुमारी ललिताका उपाख्यान

अग्निदेव कहते हैं— वसिष्ठ! अब मैं भोग | वर्णन करता हूँ। जो मनुष्य देवमन्दिर अथवा और मोक्ष प्रदान करनेवाले 'दीपदान-व्रत'का ब्राह्मणके गृहमें एक वर्षतक दीपदान करता है,

वह सब कुछ प्राप्त कर लेता है। चातुर्मास्यमें दीपदान करनेवाला विष्णुलोकको और कार्तिकमें दीपदान करनेवाला स्वर्गलोकको प्राप्त होता है। दीपदानसे बढकर न कोई व्रत है, न था और न होगा ही। दीपदानसे आयु और नेत्रज्योतिको प्राप्ति होती है। दीपदानसे धन और पुत्रादिकी भी प्राप्ति होती है। दीपदान करनेवाला सौभाग्ययुक्त होकर स्वर्गलोकमें देवताओंद्वारा पृजित होता है। विदर्भराजकुमारी ललिता दीपदानके पुण्यसे ही राजा चारुधर्माकी पत्नी हुई और उसकी सौ रानियोंमें प्रमुख हुई। उस साध्वीने एक बार विष्णुमन्दिरमें सहस्र दीपोंका दान किया। इसपर उसकी सपिलायोंने उससे दीपदानका माहात्म्य पूछा। उनके पूछनेपर उसने इस प्रकार कहा - ॥ १-५॥

लिलता बोली - पहलेकी बात है, सौवीरराजके यहाँ मैलेय नामक प्रोहित थे। उन्होंने देविका नदीके तटपर भगवान् श्रीविष्णुका मन्दिर बनवाया। कार्तिक मासमें उन्होंने दीपदान किया। बिलावके डरसे भागती हुई एक चुहियाने अकस्मात् अपने मुखके अग्रभागसे उस दीपकको बत्तीको बढा दिया। बत्तीके बढ़नेसे वह बुझता हुआ दीपक प्रज्वलित हो उठा। मृत्युके पश्चात् वही चुहिया राजकुमारी हुई और राजा चारुधर्माकी सौ रानियोंमें पटरानी हुई। इस प्रकार मेरे द्वारा बिना सोचे समझे जो विष्णुमन्दिरके दीपककी वर्तिका बढा दी गयी, उसी पुण्यका मैं फल भोग रही हूँ। इसीसे पुझे अपने पूर्वजन्मका स्मरण भी है। इसलिये मैं सदा दीपदान किया करती हैं। एकादशीको दीपदान करनेवाला स्वर्गलोकमें विमानपर आरूढ़ होकर प्रमुदित होता है। मन्दिरका सभी वृतोंसे विशेष फलदायक है ॥ १९ ॥

दीपक हरण करनेवाला गुँगा अथवा मुर्ख हो जाता है। वह निश्चय ही 'अन्धतामिस्न' नामक नरकमें गिरता है, जिसे पार करना दुष्कर है। वहाँ रुदन करते हुए मनुष्योंसे यमदत कहता है-"अरे! अब यहाँ विलाप क्यों करते हो ? यहाँ विलाप करनेसे क्या लाभ है ? पहले तुमलोगोंने प्रमादवश सहस्रों जन्मोंके बाद प्राप्त होनेवाले मनुष्य-जन्मको उपेक्षा को थी। वहाँ तो अत्यन्त मोहयुक्त चित्तसे तुमने भोगोंके पीछे दौड लगायी। पहले तो विषयोंका आस्वादन करके खब हँसे थे, अब यहाँ क्यों रो रहे हो? तुमने पहले ही यह क्यों नहीं सोचा कि किये हुए कुकर्मीका फल भोगना पड़ता है। पहले जो परनारीका कुचमर्दन तुम्हें प्रीतिकर प्रतीत होता था, वही अब तुम्हारे दु:खका कारण हुआ है। महर्तभरका विषयोंका आस्वादन अनेक करोड़ वर्षीतक दु:ख देनेवाला होता है। तुमने परस्त्रीका अपहरण करके जो कुकर्म किया, वह मैंने बतलाया। अब 'हा! मात: ' कहकर विलाप क्यों करते हो ? भगवान ब्रीहरिके नामका जिह्नासे उच्चारण करनेमें कौन-सा बड़ा भार है ? बत्ती और तेल अल्प मुल्यकी वस्तुएँ हैं और अग्नि तो वैसे ही सदा सुलभ है। इसपर भी तुमने दीपदान न करके विष्णु-मन्दिरके दीपकका हरण किया, वही तुम्हारे लिये दु:खदायी हो रहा है। विलाप करनेसे क्या लाभ ? अब तो जो यातना मिल रही है, उसे सहन करो"॥६-१८॥

अग्निदेव कहते हैं - लिलताकी सीतें उसके द्वारा कहे हुए इस उपाख्यानको सुनकर दीपदानके प्रभावसे स्वर्गको प्राप्त हो गर्यो । इसलिये दीपदान

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'दीपटानकी महिमाका वर्णन' नामक दो सौर्वा अध्याय पुरा हुआ । २००॥

## दो सौ एकवाँ अध्याय नवव्यूहार्चन

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं
नवव्यूहार्चनकी विधि बताऊँगा, जिसका उपदेश
भगवान् श्रीहरिने नारदजीके प्रति किया था।
पद्मय मण्डलके बीचमें 'अं' बीजसे युक्त
वासुदेवकी पूजा करे (यथा—अं वासुदेवाय
नमः)।'आं' बीजसे युक्त संकर्षणका अग्निकोणमें, 'अं' बीजसे युक्त प्रद्युम्नका दक्षिणमें, 'अः' बीजवाले अनिरुद्धका नैष्ट्यं कोणमें, प्रणवयुक्त
नारायणका पश्चिममें, तत्सद् बह्मका वायव्यकोणमें,
'हं' बीजसे युक्त विष्णुका और' श्लीं और बराहका
ईशानकोणमें तथा पश्चिम द्वारमें पूजन करे॥ १—३॥

'कं टे शं सं'— इन बीजोंसे युक्त पूर्वाधिमुख गरुड़का दक्षिण दिशामें पूजन करे। 'खं छं खं हुं फद्' तथा 'खं ठं फं शं'— इन बीजोंसे युक्त गदाकी चन्द्रमण्डलमें पूजा करे। 'खं णं में श्वं' तथा 'शं धं दं भं हं'— इन बीजोंसे युक्त श्रीदेवीका कोणभागमें पूजन करे। दक्षिण तथा उत्तर दिशामें 'गं डं खं शं'— इन बीजोंसे युक्त पृष्टिदेवीकी अर्चना करे। पीठके पश्चिम भागमें 'धं खं'— इन बीजोंसे युक्त वनमालाका पूजन करे। 'सं हं लं'— इन बीजोंसे युक्त श्रीवत्सकी पश्चिम दिशामें पूजा करे और 'छं तं खं'— इन बीजोंसे युक्त कौरनुभका जलमें पूजन करे॥ ४—६॥

फिर दशमाङ्ग-क्रमसे विष्णुका और उनके अधोभागमें भगवान् अनन्तका उनके नामके साथ 'नमः' पद जोड़कर पूजन करे। दस\* अङ्गादिका तथा महेन्द्र आदि दस दिक्पालोंका पूर्वादि दिशाओंमें पूजन करे। पूर्वादि दिशाओंमें चार कलशोंका भी पूजन करे। तोरण, वितान (चैंदोवा) तथा अग्नि, वायु और चन्द्रमाके बीजोंसे युक्त मण्डलोंका क्रमतः ध्यान करके अपने शरीरको वन्द्रनापूर्वक अमृतसे प्लावित करे। आकाशमें स्थित आत्माके सूक्ष्मरूपका ध्यान करके यह भावना करे कि वह चन्द्रमण्डलसे झरे हुए श्वेत अमृतकी धारामें निमम्न है। प्लवनसे जिसका संस्कार किया गया है, वह अमृत ही आत्माका बीज है। उस अमृतसे उत्पन्न होनेवाले पुरुषको आत्मा (अपना स्वरूप) माने। यह भावना करे कि 'मैं स्वयं ही विष्णुरूप-से प्रकट हुआ हूँ।' इसके बाद द्वादश बीजोंका न्यास करे। क्रमशः वक्षःस्थल, मस्तक, शिखा, पृष्ठभाग, नेत्र तथा दोनों हाथोंमें हृदय, सिर, शिखा, कवच, नेत्रत्रय और अस्त्र—इन अंगोंका न्यास करे। दोनों हाथोंमें अस्त्रका न्यास करनेक पशात् साधकके शरीरमें दिव्यता आ जाती है। ७—१२॥

वैसे अपने शरीरमें न्यास करे, वैसे ही देवताके विग्रहमें भी करे तथा शिष्यके शरीरमें भी उसी तरह न्यास करे। हृदयमें जो बीहरिका पूजन किया जाता है, उसे 'निर्माल्यरहित पूजा' कहा गया है। मण्डल आदिमें निर्माल्यरहित पूजा की जाती है। दीक्षाकालमें शिष्योंके नेत्र बैंधे रहते हैं। उस अवस्थामें इष्टदेवके विग्रहपर वे जिस फूलको फेंकें, तदनुसार ही उनका नामकरण करना चाहिये। शिष्योंको वामभागमें बैठाकर अग्निमें तिल, चावल और घीकी आहुति दे। एक सौ आठ आहुतियों देनेके पश्चात् कायशुद्धिके लिये एक सहस्र आहुतियों को हवन करे। नवव्यहकी मूर्तियों तथा अंगोंके लिये सौसे अधिक आहुतियों देनी चाहिये। तदनन्तर पूर्णाहुति देकर गुरु उन शिष्योंको दोक्षा दे तथा शिष्योंको चाहिये कि वे धनसे गुरुको पूजा करें॥ १३—१६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मक्क्यूहार्चनवर्णन' नामकः दो सौ एकवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २०१॥

ついると

<sup>\*</sup> पाँच अङ्गन्यास तथा पाँच करन्यास।

## दो सौ दोवाँ अध्याय देवपूजाके योग्य और अयोग्य पुष्प

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ ! भगवान् श्रीहरि | पुष्प, गन्ध, धूप, दीप और नैवेदाके समर्पणसे ही प्रसन्न हो जाते हैं। मैं तुम्हारे सम्मुख देवताओंके योग्य एवं अयोग्य पुष्पोंका वर्णन करता हैं। पुजनमें मालती-पूष्प उत्तम है। तमाल-पूष्प भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। मिक्का (मोतिया) समस्त पापोंका नाश करती है तथा यूथिका (जुही) विष्णुलोक प्रदान करनेवाली है। अतिमुक्तक (मोगरा) और लोधपुष्प विष्णुलोककी प्राप्ति करानेवाले हैं। करवीर-कुसुमोंसे पूजन करनेवाला वैकुण्डको प्राप्त होता है तथा जपा-पुष्पोंसे मनुष्य पुष्य उपलब्ध करता है। पावन्ती, कुब्जक और तगर-पृथ्पोंसे पूजन करनेवाला विष्णुलोकका अधिकारी होता है। कर्णिकार (कनेर)-द्वारा पूजन करनेसे वैकुण्ठकी प्राप्ति होती है एवं कुरुण्ट (पीली कटसरैया)-के पृथ्योंसे किया हुआ पूजन पापींका नाश करनेवाला होता है। कमल, कृन्द एवं केतकीके पृष्पोंसे परमगतिकी प्राप्ति होती है। बाणपुष्प, वर्बर-पुष्प और कृष्ण तुलसीके पत्तींसे पूजन करनेवाला श्रीहरिके लोकमें जाता है। अशोक, तिलक तथा आटरूव (अड्से)-के फूलोंका पूजनमें उपयोग करनेसे मनुष्य मोक्षका भागी होता है। बिल्वपत्रों एवं शमीपत्रोंसे परमगति सुलभ होती है। तमालदल तथा भृद्धराज-कुसुमोंसे पूजन करनेवाला विष्णुलोकमें निवास करता है। कृष्ण तुलसी, शुक्ल तुलसी, कल्हार, उत्पल, पद्म एवं कोकनद-ये पुष्प पुष्यप्रद माने गये हैं ॥ १-७ ॥

भगवान् श्रीहरि सौ कमलोंकी माला समर्पण करनेसे परम प्रसन्न होते हैं। नीप, अर्जुन, कदम्ब, सुगन्धित बकुल (मौलसिरी), किंशुक (पलाश), मुनि (अगस्त्यपुष्प), गोकर्ण, नागकर्ण (रक्त एरण्ड), संध्यापुष्पी (चमेली), बिल्वातक, रञ्जनी एवं केतकी तथा कृष्माण्ड, ग्रामकर्कटी, कुश, कास, सरपत, विभीतक, मरुआ तथा अन्य सुगन्धित पत्रोंद्वारा भिक्तपूर्वक पूजन करनेसे भगवान् श्रोहरि प्रसन्न हो जाते हैं। इनसे पूजन करनेवालेके पाप नाश होकर उसको भोग-मोक्षकी प्राप्ति होती है। लक्ष स्वर्णभारसे पुष्प उत्तम है, पुष्पमाला उससे भी करोड़गुनी श्रेष्ठ है, अपने तथा दूसरोंके उद्यानके पुष्पोंकी अपेक्षा वन्य पुष्पोंका तिगुना फल माना गया है॥ ८—११ है॥

झड़कर गिरे, अधिकाङ्ग एवं मसले हुए पुष्पोंसे ब्रीहरिका पूजन न करे। इसी प्रकार कचनार, धत्तूर, गिरिकर्णिका (सफेद किणही), कुटज, शाल्मिल (सेमर) एवं शिरीष (सिरस) वृक्षके पुष्पोंसे भी ब्रीविष्णुकी अर्चना न करे। इससे पूजा करनेवालेका नरक आदिमें पतन होता है। विष्णुभगवान्का सुगन्धित रक्तकमल तथा नीलकमल-कुसुमोंसे पूजन होता है। भगवान् शिवका आक, मदार, धत्तूर-पुष्पोंसे पूजन किया जाता है; किंतु कुटज, कर्कटी एवं केतकी (केवड़े)-के फूल शिवके ऊपर नहीं चढ़ाने चाहिये। कृष्माण्ड एवं निम्बके पुष्प तथा अन्य गन्धहोन पुष्प 'पैशाच' माने गये हैं॥१२—१५॥

अहिंसा, इन्द्रियसंयम, क्षमा, ज्ञान, दया एवं स्वाध्याय आदि आठ भावपुष्पोंसे देवताओंका यजन करके मनुष्य भोग-मोक्षका भागी होता है। इनमें अहिंसा प्रथम पुष्प है, इन्द्रिय-निग्रह द्वितीय पुष्प है, सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंपर दया तृतीय पुष्प है, क्षमा चौथा विशिष्ट पुष्प है। इसी प्रकार क्रमशः शम, तप एवं ध्यान पाँचवें, छठे और सातवें पुष्प है। सत्य आठवाँ पुष्प है। इनसे पूजित होनेपर भगवान केशव प्रसन्न हो जाते हैं। इन आठ भावपुष्पोंसे पुजा करनेपर ही भगवान केशव संतुष्ट होते हैं। नरश्रेष्ठ! अन्य पुष्प तो पूजाके बाह्य उपकरण हैं, श्रीविष्णु तो भक्ति एवं दयासे समन्वित भाव-पृष्पोंद्वारा पृजित होनेपर परितृष्ट होते हैं॥ १६-१९॥

जल वारुण पुष्प है; घृत, दुग्ध, दिध सौम्य पुष्प हैं; अज़ादि प्राजापत्य पुष्प हैं, धूप-दीप आग्नेय पुष्प हैं, फल-पुष्पादि पञ्चम वानस्यत्य पुष्प हैं, कुशमूल आदि पार्थिव पुष्प हैं; गन्ध- | पुष्पोंसे भी पूजन किया जाता है।। २० - २३।।

चन्दन वायव्य कुसुम हैं, श्रद्धादि भाव वैष्णव प्रसून हैं। ये आठ पुष्पिकाएँ हैं, जो सब कुछ देनेबाली है। आसन (योगपीठ), मूर्ति-निर्माण, पञ्चाङ्गन्यास तथा अष्टपृष्पिकाएँ - ये विष्णुरूप हैं। भगवान श्रोहरि पूर्वोक्त अष्टपृष्पिकाद्वारा पूजन करनेसे प्रसन्न होते हैं। इसके अतिरिक्त भगवान श्रीविष्णका 'वासुदेव' आदि नामोंसे एवं श्रीशिवका 'ईशान' आदि नाम-

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'पृष्पाध्याय' नामक दो सौ दोनों अध्याय पूरा हुआ। २०२॥

#### THE PROPERTY. दो सौ तीनवाँ अध्याय नरकोंका वर्णन

अग्निदेख कहते हैं- वसिष्ट! अब मैं नरकोंका | वर्णन करता हैं। भगवान् श्रीविष्णुका पुष्पादि उपचारोंसे पूजन करनेवाले नरकको नहीं प्राप्त होते। आयुके समाप्त होनेपर मनुष्य न चाहता हुआ भी प्राणोंसे बिछुड़ जाता है। देहधारी जीव जल, अग्नि, विष, शस्त्राधात, भुख, व्याधि या पर्वतसे पतन -- किसी-न-किसी निमित्तको पाकर प्राणोंसे हाथ धो बैठता है। वह अपने कमेंकि अनुसार यातनाएँ भोगनेके लिये दूसरा शरीर ग्रहण करता है। इस प्रकार पापकर्म करनेवाला द:ख भोगता है, परंतु धर्मात्मा पुरुष सुखका भोग करता है। मृत्युके पश्चात् पापी जीवको यमदृत बड़े दुर्गम मार्गसे ले जाते हैं और वह यमपुरीके दक्षिण द्वारसे यमराजके पास पहुँचाया जाता है। वे यमदूत बड़े डरावने होते हैं। परंतु धर्मात्मा मनुष्य पश्चिम आदि द्वारोंसे ले जाये जाते हैं। वहाँ पापी जीव यमराजकी आज्ञासे यमदुर्तोद्वारा नरकोंमें गिराये जाते हैं, किंतु वसिष्ठ आदि ऋषियोंद्वारा प्रतिपादित धर्मका आचरण करनेवाले स्वर्गमें ले जाये जाते हैं। गोहत्यारा 'महावीचि' नामक नरकमें एक लाख वर्षतक पीडित किया जाता है।

ब्रह्मधाती अत्यन्त दहकते हुए 'ताम्रकुम्भ' नामक नरकमें गिराये जाते हैं और भूमिका अपहरण करनेवाले पापीको महाप्रलय कालतक 'रौरव-नरक'में धीरे-धीरे दु:सह पीड़ा दी जाती है। स्त्री, बालक अथवा वृद्धोंका वध करनेवाले पापी चौदह इन्द्रोंके राज्यकालपर्यन्त 'महारौरव' नामक रौद्र नरकमें क्लेश भोगते हैं। दूसरोंके घर और खेतको जलानेवाले अत्यन्त भयंकर 'महारौरव' नरकमें एक कल्पपर्यन्त पकाये जाते हैं। चोरी करनेवालेको 'तामिख' नामक नरकमें गिराया जाता है। इसके बाद उसे अनेक कल्पॉतक यमराजके अनुचर भालोंसे बींधते रहते हैं और फिर 'महातामिस्न' नरकमें जाकर वह पापी सपौ और जोकोंद्वारा पीडित किया जाता है। मातृघाती आदि मनुष्य 'असिपत्रवन' नामक नरकमें गिराये जाते हैं। वहाँ तलवारोंसे उनके अङ्ग तबतक काटे जाते हैं, जबतक यह पृथ्वी स्थित रहती है। जो इस लोकमें दूसरे प्राणियोंके हृदयको जलाते हैं, वे अनेक कल्पॉतक 'करम्भवालुका' नरकमें जलती हुई रेतमें भूने जाते हैं। दूसरोंको बिना दिये अकेले मिष्टात्र भोजन करनेवाला 'काकोल'

नामक नरकमें कीडा और विष्ठाका भक्षण करता है। पञ्चमहायञ्ज और नित्यकर्मका परित्याग करनेवाला 'कुट्टल' नामक नरकमें जाकर मूत्र और रक्तका पान करता है। अभक्ष्य वस्तुका भक्षण करनेवालेको महादुर्गन्धमय नरकमें गिरकर रक्तका आहार करना पडता है ॥ १-१२॥

दसरोंको कष्ट देनेवाला 'तैलपाक' नामक नरकमें तिलोंकी भौति पेरा जाता है। शरणागतका वध करनेवालेको भी 'तैलपाक'में पकाया जाता है। यज्ञमें कोई चीज देनेकी प्रतिज्ञा करके न देनेवाला 'निरुच्छास'में, रस-विक्रय करनेवाला 'वज्रकटाह' नामक नरकमें और असत्यभाषण करनेवाला 'महापात' नामक नरकमें गिराया जाता 1183-8811

पापपूर्ण विचार रखनेवाला 'महाञ्चाल'में, अगम्या स्त्रीके साथ गमन करनेवाला 'क्रकच'में, वर्णसंकर संतान उत्पन्न करनेवाला 'गृडपाक'में, दसरोंके मर्मस्थानोंमें पीडा पहुँचानेवाला 'प्रतृद'में, प्राणिहिंसा करनेवाला 'श्वारहद'में, भूमिका अपहरण करनेवाला 'श्वरधार'में, गौ और स्वर्णकी चोरौ करनेवाला 'अम्बरीय'में, वक्ष काटनेवाला 'वज्रशस्त्र'में, मधु चुरानेवाला 'परीताप'में, दूसरोंका धन अपहरण करनेवाला 'कालसूत्र'में, अधिक मांस खानेवाला 'कश्मल'में और पितरोंको पिण्ड न देनेवाला 'उग्रगन्ध' नामक नरकमें यमदतोंद्वारा | मनुष्य नरकोंमें नहीं जाता ॥ २२-२३ ॥

ले जाया जाता है। घूस खानेवाले 'दुर्धर' नामक नरकमें और निरपराध मनुष्योंको कैद करनेवाले 'लौहमय मंजूष' नामक नरकमें यमदुतींद्वारा ले जाकर कैद किये जाते हैं। वेदनिन्दक मनुष्य 'अप्रतिष्ठ' नामक नरकमें गिराया जाता है। झुठी गवाही देनेवाला 'पृतिवक्त्र'में, धनका अपहरण करनेवाला 'परिलुण्ड'में, बालक, स्त्री और वृद्धकी हत्या करनेवाला तथा ब्राह्मणको पीडा देनेवाला 'कराल'में, मद्यपान करनेवाला ब्राह्मण 'विलेप'में और मित्रोंमें परस्पर भेदभाव करानेवाला 'महाप्रेत' नरकको प्राप्त होता है। परायी स्त्रीका उपभोग करनेवाले पुरुष और अनेक पुरुषोंसे सम्भोग करनेवाली नारीको 'शाल्पल' नामक नरकमें जलती हुई लौहमयी शिलाके रूपमें अपनी उस प्रिया अथवा प्रियका आलिङ्गन करना पडता \$1184-2811

नरकोंमें चुगली करनेवालोंकी जीभ खींचकर निकाल ली जाती है, परायी स्त्रियोंको कुदृष्टिसे देखनेवालोंकी आँखें फोडी जाती हैं, माता और पुत्रीके साथ व्यभिचार करनेवाले धधकते हुए अंगारॉपर फेंक दिये जाते हैं, चोरोंको छुरोंसे काटा जाता है और मांस-भक्षण करनेवाले नरपिशाचोंको उन्होंका मांस काटकर खिलाया जाता है। मासोपवास, एकादशीवृत अधवा भीष्मपञ्चकव्रत करनेवाला

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'एक सौ नवासौ नरकोंके स्वरूपका वर्णन' नामक दो सी तीनवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २०३॥

#### run Milli Marie दो सौ चारवाँ अध्याय

#### मासोपवास-वत

मैं तुम्हारे सम्पुख सबसे उत्तम मासोपवास-व्रतका | करना चाहिये। वानप्रस्थ, संन्यासी एवं विधवा वर्णन करता हैं। वैष्णव-यज्ञका अनुष्ठान करके, आचार्यकी आज्ञा लेकर, कच्छ आदि व्रतोंसे है। १-२॥

अग्निदेव कहते हैं - मुनिश्रेष्ठ वसिष्ठ ! अब | अपनी शक्तिका अनुमान करके मासोपवासवत स्त्री-इनके लिये मासोपवास-व्रतका विधान

आश्विनके शुक्ल पक्षको एकादशीको उपवास रखकर तीस दिनोंके लिये निम्नलिखित संकल्प करके मासोपवास-व्रत ग्रहण करे-'श्रीविष्णो! में आजसे लेकर तीस दिनतक आपके उत्थानकालपर्यन्त निराहार रहकर आपका पूजन करूँगा। सर्वव्यापी श्रीहरे! आश्चिन शुक्ल एकादशीसे आपके उत्थानकाल कार्तिक शुक्ल एकादशीके मध्यमें यदि मेरी मृत्यु हो जाय तो (आपकी कपासे) मेरा व्रत भङ्ग न हो । व्रत करनेवाला दिनमें तीन बार स्नान करके सुगन्धित द्रव्य और पृष्पोंद्वारा प्रात:, मध्याह एवं सायंकाल श्रीविष्यका पूजन करे तथा विष्ण्-सम्बन्धी गान, जप और ध्यान करे। व्रती पुरुष वकवादका परित्याग करे और धनकी इच्छा भी न करे। वह किसी भी व्रतहीन मनुष्यका स्पर्श न करे और शास्त्रनिषिद्ध कर्मोंमें लगे हुए लोगोंका बालक - प्रेरक न बने। उसे तीस दिनतक देवपन्दिरमें ही निवास करना चाहिये। व्रत करनेवाला मनुष्य कार्तिकके शुक्लपक्षकी द्वादशीको भगवान त्रीविष्णकी पूजा करके ब्राह्मणोंको भोजन करावे। तदनन्तर उन्हें दक्षिणा देकर और स्वयं पारण करके वतका विसर्जन करे। इस प्रकार तेरह पूर्ण मासोपवास-व्रतोंका अनुष्टान करनेवाला भोग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्त कर लेता है॥ ३--९॥

(उपर्युक्त विधिसे तेरह मासोपवास-व्रतींका अनुष्ठान करनेके बाद व्रत करनेवाला व्रतका उद्यापन करें।) वह वैष्णवयज्ञ करावे, अर्थात् तेरह ब्राह्मणोंका पूजन करे। तदनन्तर उनसे आज्ञा लेकर किसी ब्राह्मणको तेरह कथ्वंवस्त्र, अधोवस्त्र, पात्र, आसन, छत्र, पवित्री, पादुका, योगपट्ट और यज्ञोपवीतोंका दान करे॥ १०—१२॥

तत्पश्चात् शय्यापर अपनी और श्रीविष्णुकी स्वर्णमयी प्रतिमाका पूजन करके उसे किसी दूसरे ब्राह्मणको दान करे एवं उस ब्राह्मणका वस्त्र आदिसे सत्कार करे। तदनन्तर व्रत करनेवाला यह कहे — मैं सम्पूर्ण पापोंसे मुक्त होकर ब्राह्मणों और त्रोविष्णुभगवानुके कृपा-प्रसादसे विष्णुलोकको जाऊँगा। अब मैं विष्णुस्वरूप होता है।' इसके उत्तरमें ब्राह्मणोंको कहना चाहिये-'देवात्मन्। तुम विष्णुके उस रोग-शोकरहित परमपदको जाओ-जाओ और वहाँ विष्णुका स्वरूप धारण करके विमानमें प्रकाशित होते हुए स्थित होओ।' फिर व्रत करनेवाला द्विजोंको प्रणाम करके वह शय्या आचार्यको दान करे। इस विधिसे व्रत करनेवाला अपने सौ कुलोंका उद्धार करके उन्हें विष्णुलोकमें ले जाता है। जिस देशमें मासोपवास-व्रत करनेवाला रहता है, वह देश पापरहित हो जाता है। फिर दस सम्पूर्ण कुलकी तो बात ही क्या है, जिसमें मासोपवास-व्रतका अनुष्ठान करनेवाला उत्पन्न हुआ होता है। व्रतयुक्त मनुष्यको मृर्च्छित देखकर उसे घृतमिश्रित दुग्धको पान कराये। निम्नलिखित वस्तुएँ व्रतको नष्ट नहीं करतीं - ब्राह्मणकी अनुमतिसे ग्रहण किया हुआ हविष्य, दुग्ध, आचार्यकी आज्ञासे ली हुई ओषधि, जल, मूल और फल। 'इस व्रतमें भगवान् श्रीविष्णु ही महान् ओवधिरूप हैं '-इसी विश्वाससे व्रत करनेवाला इस व्रतसे उद्घार पाता है॥ १३-१८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मासोपवास-व्रतका वर्णन' नामक दो सी चारवाँ अध्याय पूरा हुआ॥२०४॥

ついがおおいい

अद्यप्रभूत्यहं विष्यो यायदुत्यानकं
 कार्तिकाश्विनयोर्विष्यो यावदुत्यानकं

तव । अर्थेये त्यामनस्तन् हि यावितिंशिहिनानि तु॥ तव । प्रिये वद्यन्तरालेऽहं कृतभङ्गो प मे भवेत्॥

# दो सौ पाँचवाँ अध्याय

#### भीष्मपञ्चकव्रत

अग्निदेव कहते हैं—अब मैं सब कुछ देनेवाले व्रतराज 'भीष्मपञ्चक' के विषयमें कहता हैं। कार्तिक के शुक्लपक्षकी एकादशीको यह व्रत ग्रहण करे। पाँच दिनोंतक तीनों समय स्नान करके पाँच तिल और यवोंके द्वारा देवता तथा पितरोंका तर्पण करे। फिर मौन एक्कर भगवान् श्रीहरिका पूजन करे। देवाधिदेव श्रीविष्णुको पञ्चगव्य और पञ्चामृतसे स्नान करावे और उनके श्रीअङ्गोमें चन्दन आदि सुगन्धित द्रव्योंका आलेपन करके उनके सम्मुख युत्रयक्त गुग्गुल जलावे॥ १—३॥

प्रातःकाल और रात्रिके समय भगवान् श्रीविष्णुको दीपदान करे और उत्तम भोज्य-पदार्थका नैवेद्य समर्पित करे। वृती पुरुष 'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय' इस द्वादशाक्षर-मन्त्रका एक सौ आठ बार जप करे। तदनन्तर मृतसिक तिल और जौका अन्तमें 'स्वाहा'से संयुक्त 'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय'— इस द्वादशाक्षर-मन्त्रसे

हवन करे। पहले दिन भगवानके चरणोंका कमलके पृष्योंसे, दूसरे दिन घटनों और सक्थिभाग (दोनों ऊरुओं)-का बिल्वपत्रोंसे, तीसरे दिन नाभिका भुङ्गराजसे, चौथे दिन बाणपुष्प, बिल्वपत्र और जपापुष्पोंद्वारा एवं पाँचवें दिन मालती-पृथ्योंसे सर्वाङ्गका पूजन करे। व्रत करनेवालेको भूमिपर शयन करना चाहिये। एकादशीको गोमय, द्वादशीको गोमुत्र, त्रयोदशीको दक्षि, चतुर्दशीको दुग्ध और अन्तिम दिन पश्चगव्यका आहार करे। पौर्णमासीको 'नकन्नत' करना चाहिये। इस प्रकार वत करनेवाला भोग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्त कर लेता है। भीष्मपितामह इसी व्रतका अनुष्ठान करके भगवान् श्रीहरिको प्राप्त हुए थे, इसीसे यह 'भीष्मपञ्चक'के नामसे प्रसिद्ध है। ब्रह्माजीने भी इस व्रतका अनुष्टान करके श्रीहरिका पूजन किया था। इसलिये यह वृत पाँच उपवास आदिसे युक्त 事用水一く用

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'भीष्मपञ्चक-व्रतका कथन' नामक दो सौ पाँचर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २०५॥

# दो सौ छठा अध्याय

### अगस्त्यके उद्देश्यसे अर्घ्यंदान एवं उनके पूजनका कथन

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ ! महर्षि अगस्त्य साक्षात् भगवान् विष्णुके स्वरूप हैं। उनका पूजन करके मनुष्य श्रीहरिको प्राप्त कर लेता है। जब सूर्य कन्या-राशिको प्राप्त न हुए हों (किंतु उसके निकट हों) तब ३ दें दिनतक उपवास रखकर अगस्त्यका पूजन करके उन्हें अर्ब्यदान दे। पहले दिन जब चार घंटा दिन बाकी रहे, तब व्रत आरम्भ करके प्रदोषकालमें अगस्त्य मुनिकी काश-पुष्पमयो मूर्तिको कलशपर स्थापित करे और उस कलशस्थित

मृर्तिका पूजन करे। अर्घ्य देनेवालेको रात्रिमें जागरण भी करना चाहिये॥ १-२ । (अगस्त्यके आवाहनका मन्त्र यह है —)

अगस्त्य मुनिशार्दूल तेजोराशे महामते॥ इमां मम कृतां पूजां गृहीच्च प्रियया सह।

मुनिश्रेष्ठ अगस्त्य! आप तेज:पुञ्जमय और महाबुद्धिमान् हैं। अपनी प्रियतमा पत्नी लोपामुद्राके साथ मेरे द्वारा की गयी इस पूजाको ग्रहण कीजिये॥ ३ ई ॥

इस प्रकार अगस्त्यका आवाहन करे और उन्हें गन्ध, पृष्प, फल, जल आदिसे अर्घ्यदान दे। तदननार मुनिश्रेष्ठ अगस्त्यकी ओर मुख करके चन्दनादि उपचारोंद्वारा उनका पूजन करे। दूसरे दिन प्रात:काल कलशस्थित अगस्त्यकी मूर्तिको किसी जलाशयके समीप ले जाकर निम्नलिखित मन्त्रसे उन्हें अर्घ्य समर्पित करे॥ ४ ई॥

काशपृष्पप्रतीकाश अग्निमारुतसम्भव॥ मित्रावरुणयोः पुत्र कुम्भयोने नमोऽस्तु ते। आतापिर्धक्षितो येन वातापिक महासरः॥ समुद्रः शोषितो येन सोऽगस्त्यः सम्मुखोऽस्तु मे । अगस्ति प्रार्थयिष्यामि कर्मणा मनसा गिरा॥ अर्चयिष्यान्यहं मैत्रं परलोकाधिकाइक्षया।

काशपुष्पके समान उज्ज्वल, अग्नि और वायसे प्राद्भृत, मित्रावरुणके पुत्र, कम्भसे प्रकट होनेवाले अगस्त्य ! आपको नमस्कार है । जिन्होंने राक्षसग्रज आतापी और वातापीका भक्षण कर लिया था तथा समुद्रको सुखा डाला था, वे अगस्त्य मेरे सम्पृष्ठ प्रकट हों। मैं मन, कर्म और वचनसे अगस्त्यकी प्रार्थना करता हैं। मैं उत्तम लोकोंकी आकाइकासे अगस्त्यका पूजन करता है॥५-७ ई॥

चन्दन-दान-मन्त्र

द्वीपान्तरसमृत्पन्नं देवानां परमं प्रियम्॥ राजानं सर्ववृक्षाणां चन्दनं प्रतिगृह्यताम्। जम्बुद्वीपके बाहर उत्पन्न, देवताओंके परमप्रिय, समस्त कुशंकि राजा चन्दनको ग्रहण कीजिये॥ ८ । पृथ्यमाला-अर्पण

धर्मार्थकाममोक्षाणां भाजनी पापनाशनी॥ सौभाग्यारोग्यलक्ष्मीदा पृथ्यमाला प्रगृह्यताम्।

महर्षि अगस्त्य! यह पुष्पमाला धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष-चारों पुरुपार्थोंको देनेवाली एवं पापोंका नाश करनेवाली है। सौभाग्य, आरोग्य और लक्ष्मीकी प्राप्ति करानेवाली इस पुष्पमालाको आप ग्रहण कीजिये॥ ९ ै॥

ध्पदान-मन्त्र

ध्योऽयं गृह्यतां देव! भक्तिं मे ह्यचलां कुरु॥ इंप्सितं मे वरं देहि परमां च शुभां गतिम्।

भगवन्। अब यह ध्रप ग्रहण कीजिये और आपमें मेरी भक्तिको अविचल कीजिये। मुझे इस लोकमें मनोवाञ्छित वस्तुएँ और परलोकमें शुभगति प्रदान कीजिये॥ १० ।।।

वस्व, धान्य, फल, सुवर्णसे युक्त अर्घ्य-दान-मन्त्र स्रास्रम्निकोष्ठ सर्वकामफलप्रद ॥

वस्त्रचीहिफलैहँम्ना दत्तस्त्वर्थी हार्व मया।

देवताओं तथा असूरोंसे भी समादत मृनिश्रेष्ठ अगस्त्य! आप सम्पूर्ण अभीष्ट फल प्रदान करनेवाले हैं। मैं आपको वस्त्र, धान्य, फल और सुवर्णसे युक्त यह अर्घ्य प्रदान करता हैं॥११ ई॥

फलार्घ्यदान-मन्त्र अगसर्व बोधियव्यामि यमवा मनसोद्धतम्। फलैरध्यं प्रदास्यामि गृहाणाध्यं महामुने॥

महामुने। मैंने मनमें जो अभिलाषा कर रखी थी, तदनसार मैं अगस्त्यजीको जगाऊँगा। आपको फलार्घ्य अर्पित करता हूँ, इसे ग्रहण कीजिये॥ १२॥

(केवल द्विजोंके लिये उच्चारणीय अर्घ्यदानका वैदिक मन्त्र )

अगस्य एवं खनमानो धरित्री प्रजामपत्यं बलमीहमानः । उभी कर्णावृषिरुप्रतेजाः पूर्वोष सत्या देवेष्वाशिषो जगाम।।

महर्षि अगस्त्य इस प्रकार प्रजा-संतति तथा बल एवं पृष्टिके लिये सचेष्ट हो कुदाल या खनित्रसे धरतीको खोदते रहे। उन उग्रतेजस्वी ऋषिने दोनों कर्णों (सम्पूर्ण इन्द्रियोंकी शक्ति)-का पोषण किया। देवताओं के प्रति उनकी सारी आशी:प्रार्थना सत्य हुई॥१३॥

( तदनन्तर निप्नलिखित मन्त्रसे लोपामुद्राको अर्घ्यदान दे )

राजपुत्रि नमस्तुभ्यं पुनिपत्नि महाव्रते। अर्घ्यं गृह्णीच्य देवेशि लोपामुद्रे यशस्विति॥

महान् व्रतका पालन करनेवाली राजपुत्री अगस्त्यपत्नी देवेश्वरी लोपामुद्रे! आपको नमस्कार है। यशस्विनि! इस अर्घ्यको ग्रहण कीजिये॥ १४॥

अगस्त्यके लिये पञ्चरत्न, सुवर्ण और रजतसे युक्त एवं सप्तधान्यसे पूर्ण पात्र तथा दधि-चन्दनसे समन्वित अर्घ्य प्रदान करे। स्त्रियों और शुद्रोंको 'काशपुष्पप्रतीकाश' आदि पौराणिक मन्त्रसे अर्घ्यं देना चाहिये॥ १५ ई॥

विसर्जन-मन्त्र

अगस्य मुनिशार्द्ल तेजोराशे च सर्वदा॥ इमा मम कृतां पूजां गृहीत्वा क्रज शान्तये। मुनिश्रेष्ठ अगस्त्य। आप तेज:पुत्रसे प्रकाशित और सब कुछ देनेवाले हैं। मेरे द्वारा की गयी इस

पुजाको ग्रहणकर शान्तिपूर्वक पधारिये॥ १६ दे ॥ इस प्रकार अगस्त्यका विसर्जन करके उनके उद्देश्यसे किसी एक धान्य, फल और रसका त्याग करे। तदनन्तर ब्राह्मणोंको घृतमिश्रित खीर और लड्डू आदि पदार्थीका भोजन करावे और उन्हें गौ, वस्त्र, सुवर्ण एवं दक्षिणा दे। इसके बाद उस कुम्भका मुख घृतमिश्रित खीरयुक्त पात्रसे ढककर, उसमें सुवर्ण रखकर वह कलश ब्राह्मणको दान दे। इस प्रकार सात वर्षोतक अगस्त्यको अर्घ्य देकर सभी लोग सब कुछ प्राप्त कर सकते हैं। इससे स्त्री सौभाग्य और पुत्रोंको, कऱ्या पतिको और राजा पृथ्वीको प्राप्त करता है॥ १७-२०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'अगरत्यके लिये अर्घ्यदानका वर्णन' नामक दो सी छटा अध्याय पूरा हुआ॥ २०६॥

दो सौ सातवाँ अध्याय

अग्निदेख कहते हैं- वसिष्ट! अब मैं 'कौम्द'-ब्रतके विषयमें कहता हैं। इसे आश्विनके शुक्लपक्षमें आरम्भ करना चाहिये। व्रत करनेवाला एकादशीको उपवास करके एकमासपर्यन्त भगवान् ब्रीहरिका पुजन करे॥ १॥

व्रती निम्नलिखित मन्त्रसे संकल्प करे-आश्विने शुक्लपक्षेऽहमेकाहारी हरि जपन्। मासमेकं भक्तिमुक्त्यै करिष्ये कौमुद्दं वतम्॥ मैं आश्विनके शुक्ल पक्षमें एक समय भोजन करके भगवान् श्रीहरिके मन्त्रका जप करता हुआ भोग और मोक्षकी प्राप्तिके लिये एक मासपर्यन्त कौम्द-व्रतका अनुष्ठान करूँगा॥ २॥

तदनन्तर व्रतके समाप्त होनेपर एकादशीको उपवास करे और द्वादशीको भगवान श्रीविष्णुका फल भी प्राप्त होता है॥३—६॥

पुजन करे। उनके श्रीविग्रहमें चन्दन, अगर और केसरका अनुलेपन करके कमल, उत्पल, कहार एवं मालती पृष्पोंसे विष्णुकी पूजा करे। व्रत करनेवाला बाणीको संयममें रखकर तैलपूर्ण दीपक प्रव्यक्तित करे और दोनों समय खीर, मालपूए तथा लङ्डुऑका नैवेद्य समर्पित करे। व्रती पुरुष 'ॐ नमो भगवते वासुदेवाय '—इस द्वादशाक्षर-मन्त्रका निरन्तर जप करे। अन्तमें ब्राह्मण-भोजन कराके क्षमा-प्रार्थनापूर्वक व्रतका विसर्जन करे। 'देवजागरणी' या 'हरिप्रबोधिनी' एकादशीतक एक मासपर्यन्त उपवास करनेसे 'कौम्द-व्रत' पूर्ण होता है। इतने ही दिनोंका पूर्वोक्त मासोपवास भी होता है। किंतु इस कौमुद-ब्रतसे उसकी अपेक्षा अधिक

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'कौम्द-व्रतका वर्णन' नामक दो सौ सातवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २०७॥

## दो सौ आठवाँ अध्याय

#### व्रतदानसमुच्चय

अग्निदेख कहते हैं — विसष्ट! अब मैं सामान्य व्रतों और दानोंके विषयमें संक्षेपपूर्वक कहता हूँ। प्रतिपदा आदि तिथियों, सूर्य आदि वारों, कृत्तिका आदि नक्षत्रों, विष्कुम्भ आदि योगों, मेष आदि राशियों और ग्रहण आदिके समय उस कालमें जो व्रत, दान एवं तत्सम्बन्धी द्रव्य एवं नियमादि आवश्यक हैं, उनका भी वर्णन करूँगा। व्रतदानोपयोगी द्रव्य और काल सबके अधिष्ठात् देवता भगवान् श्रीविष्णु हैं। सूर्य, शिव, ब्रह्मा, लक्ष्मी आदि सभी देव-देवियाँ श्रीहरिको ही विभृति हैं। इसिलये उनके उद्देश्यसे किया गया व्रत, दान और पूजन आदि सब कुछ देनेवाला होता है॥ १—३॥

श्रीविष्ण्-पूजन-मन्त्र

जगत्पते समागच्छ आसनं पाद्यमध्येकम्॥

मधुपर्कं तथाऽऽचामं स्नानं वस्तं च गन्धकम्।

पुष्यं भूपं च दीपं च नैवेद्यादि नमोऽस्तु ते॥

जगत्पते! आपको नमस्कार है। आइये और
आसन, पाद्य, अर्घ्यं, मधुपर्कं, आचमन, स्नान,
सस्त्र, गन्ध, पुष्य, धूप, दीप एवं नैवेद्य ग्रहण
कीजिये॥ ४~५॥

पूजा, व्रत और दानमें उपर्युक्त मन्त्रसे तीविष्णुकी और मन्वादिसम्बन्ध अर्चना करनी चाहिये। अब दानका सामान्य होता है॥११-१२॥

संकल्प भी सुनी—'आज मैं अमुक गोत्रवाले अमुक शर्मा आप ब्राह्मण देवताको समस्त पापोंकी श्रान्ति, आयु और आरोग्यकी वृद्धि, सौभाग्यके उदय, गोत्र और संतितके विस्तार, विजय एवं धनकी प्राप्ति, धर्म, अर्थ और कामके सम्पादन तथा पापनाशपूर्वक संसारसे मोक्ष पानेके लिये विष्णुदेवता—सम्बन्धी इस द्रव्यका दान करता हूँ। मैं इस दानकी प्रतिष्ठा (स्थिरता)-के लिये आपको यह अतिरिक्त सुवर्णीद द्रव्य समर्पित करता हूँ। मेरे इस दानसे सर्वलोकेश्वर भगवान् ब्रोहरि सदा प्रसन्न हों। यज्ञ, दान और व्रतोंके स्वामी। मुझे विद्या तथा यश आदि प्रदान कीजिये। मुझे धर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूप चारों पुरुषार्थ तथा मनोऽभिलिषत वस्तुसे सम्पन्न कीजिये। इस्ता तथा मनोऽभिलिषत वस्तुसे सम्पन्न

जो मनुष्य प्रतिदिन इस व्रत-दान-समुख्यका पठन अथवा श्रवण करता है, वह अभीष्ट वस्तुसे युक्त एवं पापरिहत होकर भोग और मोक्ष दोनोंको प्राप्त करता है। इस प्रकार भगवान् वामुदेव आदिसे सम्बन्धित नियम और पूजनसे अनेक प्रकारके तिथि, वार, नक्षत्र, संक्रान्ति, योग और मन्वादिसम्बन्धी व्रतोंका अनुष्ठान सिद्ध होता है॥ ११-१२॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'बतदानसमुच्चयका वर्णन' नामक दो सौ आठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २०८॥

# दो सौ नवाँ अध्याय

धनके प्रकार; देश-काल और पात्रका विचार; पात्रभेदसे दानके फल-भेद; द्रव्य-देवताओं तथा दान-विधिका कथन

अग्निदेव कहते हैं — मुनिश्रेष्ठ ! अब मैं भोग | करता हूँ, सुनो । दानके 'इष्ट' और 'पूर्त' दो भेद और मोक्ष प्रदान करनेवाले दानधर्मोंका वर्णन हैं। दानधर्मका आचरण करनेवाला सब कुछ प्राप्त

कर लेता है। बावड़ी, कुआँ, तालाब, देव-मन्दिर, अन्नका सदावर्त तथा बगीचे आदि बनवाना 'पूर्तधर्म' कहा गया है, जो मुक्ति प्रदान करनेवाला है। अग्निहोत्र तथा सत्यभाषण, वेदोंका स्वाध्याय, अतिथि-सत्कार और बलिवैश्वदेव-इन्हें 'इष्टधर्म' कहा गया है। यह स्वर्गको प्राप्ति करानेवाला है। ग्रहणकालमें, सूर्यकी संक्रान्तिमें और द्वादशी आदि तिथियोंमें जो दान दिया जाता है, यह 'पूर्त' है। यह भी स्वर्ग प्रदान करनेवाला है। देश, काल और पात्रमें दिया हुआ दान करोडगुना फल देता है। सुर्यके उत्तरायण और दक्षिणायन प्रवेशके समय, पुण्यमय विष्वकालमें, व्यतीपात, तिथिक्षय, युगारम्भ, संक्रान्ति, चतुर्दशी, अष्टमी, पूर्णिमा, द्वादशी, अष्टकान्नाद, यज्ञ, उत्सव, विवाह, मन्वन्तरारम्भ, वैधृतियोग, दु:स्बप्नदर्शन, धन एवं ब्राह्मणकी प्राप्तिमें दान दिया जाता है। अथवा जिस दिन श्रद्धा हो उस दिन या सदैव दान दिया जा सकता है। दोनों अयन और दोनों विष्व-ये चार संक्रान्तियाँ. 'षडशीतिमुखा' नामसे प्रसिद्ध चार संक्रान्तियाँ तथा 'विष्णुपदा' नामसे विख्यात चार संक्रान्तियाँ — ये बारहों संक्रान्तियाँ ही दानके लिये उत्तम मानी गयी हैं। कन्या, मिथुन, मीन और धनु राशियोंमें जो सूर्यकी संक्रान्तियाँ होती हैं वे 'षडशीतिमुखा' कही जाती हैं, वे खियासीगुना फल देनेवाली है। उत्तरायण और दक्षिणायन-सम्बन्धिनी (मकर एवं कर्ककी) संक्रान्तियोंके अतीत और अनागत (पूर्व तथा पर) घटिकाएँ पुण्य मानी गयी हैं। कर्क-संक्रान्तिको तीस-तीस घडी और मकर-संक्रान्तिकी बीस-बीस घड़ी पूर्व और परकी भी पुण्यकार्यके लिये विहित हैं। तुला और मेषकी संक्रान्ति वर्तमान होनेपर उसके पूर्वापरको दस-दस घडीका समय पुण्यकाल है। 'षडशीति-मुखा' संक्रान्तियोंके व्यतीत होनेपर साठ घडीका

समय पुण्यकालमें ग्राह्म है। 'विष्णुपदा' नामसे प्रसिद्ध संक्रान्तियोंके पूर्वापरकी सोलह-सोलह घडियोंको पुण्यकाल माना गया है। श्रवण, अश्विनी और धनिष्ठाको एवं आश्लेषाके मस्तकभाग अर्थात् प्रथम चरणमें जब रविवारका योग हो, तब यह 'व्यतीपातयोग' कहलाता है॥ १-१३॥

कार्तिकके शुक्लपक्षकी नवमीको कृतयुग और वैशाखके शुक्लपक्षकी तृतीयाको त्रेता प्रारम्भ हुआ। अब द्वापरके विषयमें सुनो—माधमासकी पूर्णिमाको द्वापरयुग और भाइपदके कृष्णपक्षकी त्रयोदशीको कलियगकी उत्पत्ति जाननी चाहिये। मन्बन्तरोंका आरम्भकाल या मन्वादि तिथियाँ इस प्रकार जाननी चाहिये - आश्विनके शुक्लपक्षकी नवमी, कार्तिककी द्वादशी, माघ एवं भारपदकी तृतीया, फाल्गुनको अमावास्या, पौषको एकादशी, आषाढको दशमी, माघमासको सप्तमी, श्रावणके कृष्णपक्षको अष्टमी, आषाढको पूर्णिमा, कार्तिक, फाल्गुन एवं ज्येष्टकी पुर्णिया॥ १४—१८॥

मार्गशीर्षमासको पुर्णिमाके बाद जो तीन अष्टमी तिथियाँ आती हैं, उन्हें तीन 'अष्टका' कहा गया है। अष्टमीका 'अष्टका' नाम है। इन अष्टकाओंमें दिया हुआ दान अक्षय होता है। गया, गङ्गा और प्रयाग आदि तीर्थीमें तथा मन्दिरोंमें किसीके बिना मौंगे दिया हुआ दान उत्तम जाने। किंतु कन्यादानके लिये यह नियम लागू नहीं है। दाता पूर्वाभिमुख होकर दान दे और लेनेवाला उत्तराभिमुख होकर उसे ग्रहण करे। दान देनेवालेकी आयु बढ़ती है, किंतु लेनेवालेकी भी आयु क्षीण नहीं होती। अपने और प्रतिगृहीताके नाम एवं गोत्रका उच्चारण करके देय वस्तुका दान किया जाता है। कन्यादानमें इसकी तीन आवृत्तियाँ की जाती हैं। स्नान और पूजन करके हाथमें जल लेकर उपर्युक्त संकल्पपूर्वक दान दे। सुवर्ण, अश्र, तिल, हाथी, दासी, रथ,

भूमि, गृह, कन्या और कपिला गौका दान-ये दस 'महादान' हैं। विद्या, पराक्रम, तपस्या, कन्या, यजमान और शिष्यसे मिला हुआ सम्पूर्ण धन दान नहीं, शुल्करूप है। शिल्पकलासे प्राप्त धन भी शुल्क ही है। व्याज, खेती, वाणिज्य और दूसरेका उपकार करके प्राप्त किया हुआ धन, पासे, जुए, चोरी आदि प्रतिरूपक (स्वाँग बनाने) और साहसपूर्ण कर्मसे उपार्जित किया हुआ धन तथा छल-कपटसे पाया हुआ धन-ये तीन प्रकारके धन क्रमश: सात्त्विक, राजस एवं तामस-तीन प्रकारके फल देते हैं। विवाहके समय मिला हुआ, ससुरालको विदा होते समय प्रीतिके निमित्त प्राप्त हुआ, पतिद्वारा दिया गया, भाईसे मिला हुआ, मातासे प्राप्त हुआ तथा पितासे मिला हुआ-ये छ: प्रकारके धन 'स्त्री-धन' माने गये हैं। ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैश्योंके अनुग्रहसे प्राप्त हुआ धन शुद्रका होता है। गौ, गृह, शय्वा और स्त्री-ये अनेक व्यक्तियोंको नहीं दी जानी चाहिये। इनको अनेक व्यक्तियोंके साझेमें देना पाप है। प्रतिज्ञा करके फिर न देनेसे प्रतिज्ञाकतकि सौ कुलोंका विनाश हो जाता है। किसी भी स्थानपर उपार्जित किया हुआ पुण्य देवता, आचार्य एवं माता-पिताको प्रयत्नपूर्वक समर्पित करना चाहिये। दूसरेसे लाभकी इच्छा रखकर दिया हुआ धन निष्फल होता है। धर्मकी सिद्धि श्रद्धासे होती है; श्रद्धापूर्वक दिया हुआ जल भी अक्षय होता है। जो ज्ञान, शील और सदगुणोंसे सम्पन्न हो एवं दूसरोंको कभी पीड़ा न पहुँचाता हो, वह दानका उत्तम पात्र माना गया है। अज्ञानी मनुष्योंका पालन एवं त्राण करनेसे वह 'पात्र' कहलाता है। माताको दिया गया दान सौगुना भूमिके विष्णु देवता हैं, कन्या और दास-दासीके

और पिताको दिया हुआ हजार गुना होता है। पुत्री और सहोदर भाईको दिया हुआ दान अनन्त एवं अक्षय होता है। मनुष्येतर प्राणियोंको दिया गया दान सम होता है, न्यून या अधिक नहीं। पापातमा मनुष्यको दिया गया दान अत्यन्त निष्फल जानना चाहिये। वर्णसंकरको दिया हुआ दान दुगुना, शुद्रको दिया हुआ दान चौगुना, वैश्य अधवा क्षत्रियको दिया हुआ आठगुना, ब्राह्मणब्रव\* (नाममात्रके ब्राह्मण)-को दिया हुआ दान सोलहगुना और वेदपाठी ब्राह्मणको दिया हुआ दान सौगुना फल देता है। वेदोंके अभिप्रायका बोध करानेवाले आचार्यको दिया हुआ दान अनन्त होता है। प्रोहित एवं याजक आदिको दिया हुआ दान अक्षय कहा गया है। घनहीन ब्राह्मणोंको और यज्ञकर्ता ब्राह्मणको दिया हुआ दान अनन्त फलदायक होता है। तपोहीन, स्वाध्यायरहित और प्रतिग्रहमें रुचि रखनेवाला ब्राह्मण जलमें पत्थरको नौकापर बैठे हुएके समान है; वह उस प्रस्तरमयी नौकाके साथ ही दुव जाता है। ब्राह्मणको स्नान एवं जलका उपस्पर्शन करके प्रयत्नपूर्वक पवित्र हो दान ग्रहण करना चाहिये। प्रतिग्रह लेनेवालेको सदैव गायत्रीका जप करना चाहिये एवं उसके साथ-ही-साथ प्रतिगृहीत द्रव्य और देवताका उच्चारण करना चाहिये। प्रतिग्रह लेनेवाले श्रेष्ठ ब्राह्मणसे दान ग्रहण करके उच्चस्वरमें, क्षत्रियसे दान लेकर मन्दस्वरमें तथा वैश्यका प्रतिग्रह स्वीकार करके उपांश (ओठोंको बिना हिलाये) जप करे। शुद्रसे प्रतिग्रह लेकर मानसिक जप और स्वस्तिवाचन करे॥ १९-३९ ई॥ मृनिश्रेष्ट ! अभयके सर्वदेवगण देवता हैं,

गर्भाधानादिषिमंन्वैवदोपनवनेत च । ताच्यापवित नाधीते स भवेद्वाद्वाणहुवः ॥ (व्यासस्मृति ४ । ४२)

<sup>&#</sup>x27;जिसके गर्भाधानके संस्कार और वेदोक्त वजीपवीत-संस्कार हुए हैं, परंतु जो अध्ययन-अध्यापनका कार्य नहीं करता, यह 'ब्राह्मणब्रव' कहलाता है।'

देवता प्रजापति कहे गये हैं, गजके देवता भी प्रजापति ही हैं। अधके यम, एक खुरवाले पशुओंके सर्वदेवगण, महिषके यम, उष्टके निर्ऋति, धेनुके रुद्र, बकरेके अग्नि, भेड़, सिंह एवं वराहके जलदेवता, वन्य-पशुओंके वायु, जलपात्र और कलश आदि जलाशयोंके वरुण, समुद्रसे उत्पन्न होनेवाले रत्नों तथा स्वर्ण-लौहादि धातुओंके अग्नि, पक्वान्न और धान्योंके प्रजापति, सुगन्धके गन्धर्व, वस्त्रके बृहस्पति, सभी पक्षियोंके वाय, विद्या एवं विद्याङ्गोंके ब्रह्मा, पुस्तक आदिकी सरस्वती देवी, शिल्पके विश्वकर्मा एवं वृक्षोंके वनस्पति देवता हैं। ये समस्त द्रव्य-देवता भगवान् श्रीहरिके अङ्गभूत हैं॥४०-४६॥

छत्र, कृष्णमृगचर्म, शय्या, रय, आसन, पादका तथा वाहन-इनके देवता 'ऊर्ध्वाङ्गिरा' (उत्तानाङ्गरा) कहे गये हैं। युद्धोपयोगी सामग्री, शस्त्र और ध्वज आदिके सर्वदेवगण देवता है। गृहके भी देवता सर्वदेवगण ही हैं। सम्पूर्ण पदार्थोंके देवता विष्णु अथवा शिव हैं; क्योंकि कोई भी वस्तु उनसे भिन्न नहीं है। दान देते समय पहले द्रव्यका नाम ले। फिर 'ददामि' (देता हैं) ऐसा कहे। फिर संकल्पका जल दान लेनेवालेके हाथमें दे। दानमें यही विधि बतलायी गयी है। प्रतिग्रह लेनेवाला यह कहे-'विष्णु दाता हैं. विष्णु ही द्रव्य हैं और मैं इस दानको ग्रहण करता हैं; यह धर्मानुकूल प्रतिग्रह कल्याणकारी हो। दाताको इससे भोग और मोक्षरूप फलोंकी प्राप्ति हो।' गुरुजनों (माता-पिता) और सेवकॉके उद्धारके लिये देवताओं और पितरोंका पूजन करना हो तो उसके लिये सबसे प्रतिग्रह ले: परंतु उसे अपने उपयोगमें न लावे। शुद्रका धन यजकार्यमें ग्रहण न करे: क्योंकि उसका फल

शुद्रको ही प्राप्त होता है॥४७-५२॥

वृत्तिरहित ब्राह्मण शुद्रसे गुड़, तक्र, रस आदि पदार्थ ग्रहण कर सकता है। जीविकाविहीन द्विज सबका दान ले सकता है; क्योंकि ब्राह्मण स्वभावसे ही अग्नि और सूर्यके समान पवित्र है। इसलिये आपत्तिकालमें निन्दित पुरुषोंको पढ़ाने, यज्ञ कराने और उनसे दान लेनेसे उसको पाप नहीं लगता। कृतयुगमें ब्राह्मणके घर जाकर दान दिया जाता है, त्रेतामें अपने घर बुलाकर, द्वापरमें माँगनेपर और कलियुगमें अनुगमन करनेपर दिया जाता है। समुद्रका पार मिल सकता है, किंतु दानका अन्त नहीं मिल सकता। दाता मन-ही-मन सत्पात्रके उद्देश्यसे निम्नलिखित संकल्प करके भूमिपर जल छोड़े — आज मैं चन्द्रमा अथवा सुर्यके ग्रहण या संक्रान्तिके समय गङ्गा, गया अथवा प्रयाग आदि अनन्तगुणसम्पन्न तीर्थदेशमें अमुक गोत्रवाले वेद-वेदाङ्गवेता महात्मा एवं सत्पात्र अमुक शर्माको विष्णु, रुद्र अथवा जो देवता हों, उन देवता-सम्बन्धी अमुक महाद्रव्य कीर्ति, विद्या, महती कामना, सौभाग्य और आरोग्यके उदयके लिये, समस्त पापोंकी शान्ति एवं स्वर्गके लिये, भीग और मोक्षके प्राप्त्यर्थ आपको दान करता है। इससे देवलोक, अन्तरिक्ष और भूमि-सम्बन्धी समस्त उत्पातींका विनाश करनेवाले मङ्गलमय श्रीहरि मुझपर प्रसन्न हों और मुझे धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्षकी प्राप्ति कराकर ब्रह्मलोक प्रदान करें।'

(तदनन्तर यह संकल्प पढे) 'अमुक नाम और गोत्रवाले ब्राह्मण अमुक शर्माको मैं इस दानकी प्रतिष्ठाके निमित्त सुवर्णकी दक्षिणा देता हूँ।' इस दान-वाक्यसे समस्त दान दे॥ ५3-६३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'दान-परिभाषा आदिका वर्णन' नामक दो सौ नवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २०९॥

#### दो सौ दसवाँ अध्याय

#### सोलह महादानोंके नाम; दस मेरुदान, दस धेनुदान और विविध गोदानोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- विसष्ट! अब मैं सभी प्रकारके दानोंका वर्णन करता हूँ। सोलह महादान होते हैं। सर्वप्रथम तुलापुरुषदान, फिर हिरण्यगर्भदान, ब्रह्माण्डदान, कल्पवृक्षदान, पाँचवाँ सहस्र गोदान, स्वर्णमयी कामधेनुका दान, सातवाँ स्वर्णनिर्मित अश्वका दान, स्वर्णमय अश्वयुक्त रथका दान, स्वर्णरचित हस्तिरथका दान, पाँच हलोंका दान, भूमिदान, विश्वचक्रदान, कल्पलतादान, उत्तम सप्त-समुद्रदान, रत्नधेनुदान और जलपूर्ण कुम्भदान। ये दान शुभ दिनमें मण्डलाकार मण्डपमें देवताओंका पूजन करके ब्राह्मणको देने चाहिये। मेरुदान भी पुण्यप्रद है। 'मेरु' दस माने गये हैं, उन्हें सुनो-धान्यमेरु एक हजार द्रोण धान्यका उत्तम माना गया है, पाँच साँ द्रोणका मध्यम और ढाई सौ द्रोणका अधम माना गया है। लवणावल सोलह द्रोणका बनाना चाहिये, वही उत्तम माना गया है। गुड-पर्वत दस भारका उत्तम माना गया है, पाँच भारका मध्यम और ढाई भारका निकृष्ट कहा जाता है। स्वर्णमेरु सहस्र पलका उत्तम, पाँच सौ पलका मध्यम और ढाई सौ पलका निकृष्ट माना गया है। तिलपर्वत क्रमशः दस द्रोणका उत्तम, पाँच द्रोणका मध्यम और तीन द्रोणका निकृष्ट कहा गया है। कार्पास (रुई) पर्वत बीस भारका उत्तम, दस भारका मध्यम तथा पाँच भारका निकृष्ट है। बीस घतपूर्ण कुम्भोंका उत्तम घुताचल होता है। रजत-पर्वत दस हजार पलका उत्तम माना गया है। शर्कराचल आठ भारका उत्तम, चार भारका मध्यम और दो भारका मन्द माना गया है॥१-९३॥

अब मैं दस धेनुओंका वर्णन करता हूँ. जिनका दान करके मनुष्य भोग और मोक्षको प्राप्त कर लेता है। पहली गुड़थेनु होती है, दूसरी घृतथेनु, तोसरी तिलधेनु, चौथी जलधेनु, पाँचवीं श्लीरथेनु, छठी मधुधेनु, सातवीं शर्कराधेनु, आठवीं दिधिथेनु, नवीं रसधेनु और दसवीं गोरूपेण कल्पित कृष्णाजिनधेनु। इनके दानकी विधि यह बतलायी जाती है कि तरल पदार्थ-सम्बन्धी धेनुओंके प्रतिनिधिरूपसे घड़ोंमें उन पदार्थीको भरकर कुम्भदान करने चाहिये और अन्य धातुओंके रूपमें उन-उन द्रव्योंकी राशिका दान करना चाहिये॥ १०—१२ ई॥

(कृष्णाजिनधेनुके दानकी विधि यह है—)
गोबरसे लिपी-पुती भूमिपर सब ओर दर्भ
बिछाकर उसके ऊपर चार हाथका कृष्णमृगचर्म
रखे। उसकी ग्रीवा पूर्व दिशाकी ओर होनी
चाहिये। इसी प्रकार गोबत्सके स्थानपर छोटे
आकारका कृष्णमृगचर्म स्थापित करे। वत्ससहित
धेनुका मुख पूर्वकी ओर और पैर उत्तर दिशाकी
ओर समझे। चार भार गुड़की गुड़धेनु सदा ही
उत्तम मानी गयी है। एक भार गुड़का गोबत्स
बनावे। दो भारकी गौ मध्यम होती है। उसके साथ
आधे भारका बछड़ा होना चाहिये। एक भारकी गौ
किन्छ कड़ी जाती है। इसके चतुर्थांशका बत्स
इसके साथ देना चाहिये। गुड़धेनु अपने गुड़संग्रहके
अनुसार बना लेनी चाहिये। १३—१६ है।

पाँच गुजाका एक 'माशा' होता है, सोलह माशंका एक 'सुवर्ण' होता है, चार सुवर्णका 'पल' और सौ पलकी 'तुला' मानी गयी है। बीस तुलाका एक 'भार' होता है एवं चार आढक (चौंसठ पल)-का एक 'द्रोण' होता है॥१७-१८॥

गुड़निर्मित धेनु और वत्सको श्वेत एवं सूक्ष्म

वस्त्रसे ढकना चाहिये। उनके कानोंके स्थानमें सीप, चरणस्थानमें ईख, नेत्रस्थानमें पवित्र मौक्तिक, अलकोंके स्थानपर श्वेतसूत्र, गलकम्बलके स्थानपर सफेद कम्बल, पृष्ठभागके स्थानपर ताम्र, रोमस्थानपर श्वेत चँवर, भाँहोंके स्थानपर विद्रममणि, स्तनोंके स्थानपर नवनीत, पुच्छस्थानपर रेशमी वस्त्र, अक्षि-गोलकोंके स्थानपर नीलमणि, मुङ्ग और शृङ्गाभरणोंके स्थानपर सुवर्ण एवं खुरोंकी जगह चाँदी रखे। दन्तस्थानपर विविध फल और नासिका-स्थानपर सुगन्धित द्रव्य स्थापित करे-साथमें काँसेकी दोहनी भी रखे। द्विजश्रेष्ट! इस प्रकार थेनुकी रचना करके निम्नलिखित मन्त्रोंसे उसको पूजा करे-"जो समस्त भूतप्राणियाँको लक्ष्मी हैं, जो देवताओं में भी स्थित हैं, वे धेनुरूपिणी देवी मुझे शान्ति प्रदान करें। जो अपने शरोरमें स्थित होकर 'रुद्राणी' के नामसे प्रसिद्ध हैं और शंकरकी सदा प्रियतमा पत्नी हैं, वे धेनुरूपधारिणी देवी मेरे पापोंका विनाश करें। जो विष्णुके वक्ष:स्थलपर लक्ष्मीके रूपसे सुशोधित होती हैं, जो ऑग्नको स्वाहा और चन्द्रमा, सूर्य एवं नक्षत्र-देवताओंकी शक्तिके रूपमें स्थित हैं, वे भेन्रूरुपिणी देवो मुझे लक्ष्मी प्रदान करें। जो चतुर्मख ब्रह्माकी साबित्री, धनाध्यक्ष कुबेरको निधि और लोकपालोंकी लक्ष्मी हैं, वे धेनुदेवी मुझे अभीष्ट वस्तु प्रदान करें। देवि। आप पितरोंकी 'स्वधा' एवं यज्ञभोक्ता अग्निकी 'स्वाहा' हैं। आप समस्त पापोंका हरण करनेवाली एवं धेनुरूपसे स्थित हैं, इसलिये मुझे शान्ति प्रदान

करें।" इस प्रकार अभिमन्त्रित की हुई धेन ब्राह्मणको दान दे। अन्य सब धेनुदानोंकी भी साधारणतया यही विधि है। इससे मनुष्य सम्पूर्ण यज्ञोंका फल प्राप्त कर पापरहित हुआ भोग और मोक्ष-दोनोंको सिद्ध कर लेता 書川 29-79川

सोनेके सींगोंसे युक्त चाँदीके खुराँवाली सीधी-सादी दधारू गौ, काँसेकी दोहती, वस्त्र एवं दक्षिणाके साथ देनी चाहिये। ऐसी गौका दान करनेवाला उस गौके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं, उतने वर्षांतक स्वर्गमें निवास करता है। यदि कपिलाका दान किया जाय तो वह सात पीढ़ियोंका उद्धार कर देती है।। ३०-३१।।

स्वर्णमय शृङ्गांसे युक्त, रजतमण्डित खुरोंवाली कपिला गौका काँसेके दोहनपात्र और यथाशक्ति दक्षिणांके साथ दान करके मनुष्य भोग और मोक्ष प्राप्त कर लेता है। 'उभयतोमुखी'" गौका दान करके दाता बछडेसहित गौके शरीरमें जितने रोएँ होते हैं, उतने युगोंतक स्वर्गमें जाकर सुख भोगता है। उभयतोमुखी गौका भी दान पूर्वोक्त विधिसे ही करना चाहिये॥ ३२-३३॥

मरणासन मनुष्यको भी पूर्वोक्त विधिसे ही बछडेसहित गौका दान करना चाहिये। (और यह संकल्प करना चाहिये-) 'अत्यन्त भयंकर यमलोकके प्रवेशद्वारपर तसजलसे युक्त वैतरणी नदी प्रवाहित होती है। उसको पार करनेके लिये में इस कृष्णवर्णा वैतरणी गौका दान करता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'महादानोंका वर्णन' नामक दो सौ दसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २१०॥

NO THE PROPERTY.

पादद्वयं मुखं योन्यां प्रसवन्त्याः प्रदृश्यते । तदा च दिमुखी गौ: स्थादेवा यावत्र स्थते ॥ (बृहत्यराहरसोहिता १० । ४४)

<sup>&</sup>quot;जब प्रसव करती हुई गौको दोनिमें प्रसव होते हुए क्लर्क दो पैर और मुख दिखायो देते हैं, उस समय वह 'उभयतोमुखी' कही जाती है; उसका तभीतक दान करना चाहिये, जबकक पूर्ण प्रसद नहीं हो जाता।"

#### दो सौ ग्यारहवाँ अध्याय नाना प्रकारके दानोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! जिसके पास दस गौएँ हों, वह एक गौ; जिसके पास सौ गौएँ हों, वह दस गाँएँ: जिसके पास एक हजार गाँएँ हों, वह सौ गौओंका दान करे तो उन सबको समान फल प्राप्त होता है। कुबेरकी राजधानी अलकापुरी, जहाँ स्वर्णनिर्मित भवन हैं एवं जहाँ गन्धर्व और अप्सराएँ विहार करती हैं, सहस्र गौओंका दान करनेवाले वहीं जाते हैं। मनुष्य सौ गौओंका दान करके तरक-समुद्रसे मुक्त हो जाता है और बिछयाका दान करके स्वर्गलोकमें पूजित होता है। गोदानसे दीर्घाय, आरोग्य, सौभाग्य और स्वर्गकी प्राप्ति होती है। 'जो इन्द्र आदि लोकपालोंको मङ्गलमयी राजमहिषी हैं. वे देवी इस महिषीदानके माहात्म्यसे मुझे सम्पूर्ण अभीष्ट वस्तुएँ प्रदान करें। जिनका पुत्र धर्मराजकी सहायतामें नियुक्त है एवं जो महिषासुरकी जननी हैं, वे देवी मुझे वर प्रदान करें।' उपर्यक्त मन्त्र पढकर महिषीदान करनेसे सौभाग्यकी प्राप्ति होती है। युषदानसे मनुष्य स्वर्गलोकमें जाता 書川を一下川

'संयुक्त हलपङ्कि' नामक दान समस्त फलोंको प्रदान करता है। काठके बने हुए दस हलोंकी पिक्कि, जो सुवर्णमय पट्टसे परस्पर जुड़ी हो और प्रत्येक हलके साथ आवश्यक संख्यामें बैल भी हों तो उसका दान 'संयुक्त हलपिक्कि' नामक दान कहा गया है। वह दान करके मनुष्य स्वर्गलोकमें पूजित होता है। ज्येष्ठपुष्कर-तीर्थमें दस कपिला गौओंका दान किया जाय तो उसका फल अक्षय बतलाया गया है। वृषोत्सर्ग करनेसे भी अक्षय फलकी प्राप्ति होती है। साँड्को चक्र और त्रिशूलसे अङ्कित करके यह मन्त्र पढ़कर छोड़े— 'देवेशर! तुम चार चरणोंसे युक्त साक्षात् धर्म हो।

ये तुम्हारी चार प्रियतमाएँ हैं। पितरों, मनुष्यों और ऋषियोंका पोषण करनेवाले वेदमूर्ति वृष! तुम्हारे मोचनसे मुझे अमृतमय शाक्षत लोकोंकी प्राप्ति हो। मैं देवऋण, भूतऋण, पितृऋण एवं मनुष्यऋणसे मुक्त हो जाऊँ। तुम साक्षात् धर्म हो; तुम्हारा आश्रय ग्रहण करनेवालोंकों जो गति प्राप्त होती हो, वह नित्य गति मुझे भी प्राप्त हो'॥७—११ ई॥

जिस मृत व्यक्तिके एकादशाह, षाण्मासिक अथवा वार्षिक ब्राह्म वृषोत्सर्ग किया जाता है, वह प्रेवलोकसे मुक्त हो जाता है। दस हाथके डंडेसे तीस डंडेके बराबरकी भूमिको 'निवर्तन' कहते हैं। दस निवर्तन भूमिकी 'गोचर्म' संज्ञा है। इतनी भूमिका दान करनेवाला मनुष्य अपने समस्त पापोंका नाश कर देता है। जो गाँ, भूमि और सुवर्णयुक्त कृष्णमृगचर्मका दान करता है, वह सम्पूर्ण पापोंके करनेपर भी ब्रह्माका सायुज्य प्राप्त कर लेता है। तिल एवं मधुसे भग्न पात्र मगधदेशीय मानके अनुसार एक प्रस्थ (चौसठ पल) कृष्णतिलका दान करे। इसके साथ उत्तम गुणोंसे युक्त शब्या देनेसे दाताको भोग और मोक्षकी प्राप्ति होती है॥ १२—१६॥

अपनी स्वर्णमयी प्रतिमा बनवाकर दान करनेवाला स्वर्गमें जाता है। विशाल गृहका निर्माण कराके उसका दान देनेवाला भोग एवं मोक्ष—दोनोंको प्राप्त करता है। गृह, मठ, सभाभवन (धर्मशाला) एवं आवासस्थानका दान करके मनुष्य स्वर्गलोकमें जाकर सुख भोगता है। गोशाला बनवाकर दान करनेवाला पापरहित होकर स्वर्गको प्राप्त होता है। यम-देवता-सम्बन्धी महिषदान करनेसे मनुष्य निष्पाप होकर स्वर्गलोकको जाता है। देवताओंसहित ब्रह्मा, शिव और विष्णुके बीचमें पाशधारी यमदृतकी (स्वर्णादिमयी) मूर्तियाँ स्थापित करके यमदतके सिरका छेदन करे; फिर उस मूर्तिमण्डलका ब्राह्मणको दान कर दे। ऐसा करनेसे दाता तो स्वर्गलोकका भागी होता है, किंतु इस 'त्रिमुख' नामक दानको ग्रहण करके द्विज पापका भागी होता है। चाँदीका चक्र बनवाकर, उसे जलमें रखकर उसके निमित्तसे होम करे। पश्चात् वह चक्र ब्राह्मणको दान कर दे। यह महान् 'कालचक्रदान' माना गया है॥ १७ -- २१॥

जो अपने वजनके बराबर लोहेका दान करता है, वह नरकमें नहीं गिरता। जो पचास पलका लौहदण्ड वस्त्रसे ढककर ब्राह्मणको दान करता है, उसे यमदण्डसे भय नहीं होता। दीर्घायुकी इच्छा रखनेवाला मृत्युज्ञयके उद्देश्यसे फल, मूल एवं द्रव्यको एक साथ अथवा पृथक-पृथक दान करे। कृष्णतिलका पुरुष निर्मित करे। उसके चाँदीके दाँत और सोनेकी आँखें हों। वह मालाधारी दीर्घाकार पुरुष दाहिने हाथमें खड़ उठाये हुए हो। लाल रंगके वस्त्र धारण किये जपापुष्पोंसे अलंकृत एवं शङ्ककी मालासे विभूषित हो। उसके दोनों चरणोंमें पादकाएँ हों और पार्श्वभागमें काला कम्बल हो। वह कालपुरुष बायें हाथमें मांस-पिण्ड लिये हो। इस प्रकार कालपुरुषका निर्माण कर गन्धादि द्रव्योंसे उसकी पूजा करके ब्राह्मणको दान करे। इससे दाता मानव मृत्यु और व्याधिसे रहित होकर राजराजेश्वर होता है। ब्राह्मणको दो बैलोंका दान देकर मनुष्य भोग और मोक्षको प्राप्त कर लेता है।। २२--२८ ।

जो मनुष्य सुवर्णदान करता है, वह सम्पूर्ण अभीष्ट वस्तुओंको प्राप्त कर लेता है। सुवर्णके दानमें उसकी प्रतिष्ठाके लिये चाँदीकी दक्षिण विहित है। अन्य दानोंकी प्रतिष्ठाके लिये सुवर्णकी

दक्षिणा प्रशस्त मानी गयी है। सुवर्णके सिवा, रजत, ताम्र, तण्डुल और धान्य भी दक्षिणाके लिये विहित हैं। नित्य श्राद्ध और नित्य देवपुजन --इन सबमें दक्षिणाकी आवश्यकता नहीं है। पितृकार्यमें रजतको दक्षिणा धर्म, काम और अर्थको सिद्ध करनेवाली है। भूमिका दान देनेवाला महाबुद्धिमान् मनुष्य सुवर्ण, रजत, ताम्र, मणि और मुक्ता-इन सबका दान कर लेता है, अर्थात् इन सभी दानोंका पुण्यफल पा लेता है। जो पृथ्वीदान करता है, वह शान्त अन्त:करणवाला पुरुष पितृलोकमें स्थित पितरोंको और देवलोकमें निवास करनेवाले देवताओंको पूर्णरूपसे तृप्त कर देता है। शस्यशालो खर्वट, ग्राम और खेटक (छोटा गाँव), सौ निवर्तनसे अधिक या उसके आधे विस्तारमें बने हुए गृह आदि अथवा गोचर्म (दस नियर्तन)-के मापकी भूमिका दान करके मनुष्य सब कुछ पा लेता है। जिस प्रकार तैल-बिन्द जल या भूमिपर गिरकर फैल जाता है, उसी प्रकार सभी दानोंका फल एक जन्मतक रहता है। स्वर्ण, भूमि और गौरी कन्याके दानका फल सात जन्मोंतक स्थिर रहता है। कन्यादान करनेवाला अपनी इक्तीस पीढ़ियोंका नरकसे उद्धार करके ब्रह्मलोकको प्राप्त होता है।" दक्षिणासहित हाथीका दान करनेवाला निष्पाप होकर स्वर्गलोकमें जाता है। अश्वका दान देकर मनुष्य दीर्घ आयु, आरोग्य, सौभाग्य और स्वर्गको प्राप्त कर लेता है। श्रेष्ठ ब्राह्मणको दासीदान करनेवाला अप्सराओं के लोकमें जाकर सुखोपभोग करता है। जो पाँच सौ पल ताँबेकी थाली या ढाई सौ पल, सवा सौ पल अथवा उसके भी आधे (६२ ई) पलोंकी बनी थाली देता है, वह भोग तथा मोक्षका भागी होता है॥ २९-३९ । बैलोंसे युक्त शकटदान करनेसे मनुष्य विमानद्वारा

<sup>\*</sup> त्रि:ससकुलमुद्धूल्य कन्यादो ब्रह्मलोकभाक् ॥(२११।३०)

<sup>1247 2182 1199 64</sup> 

स्वर्गलोकको जाता है। वस्त्रदानसे आयु, आरोग्य और अक्षय स्वर्गकी प्राप्ति होती है। धान, गेहैं, अगहनीका चावल और जी आदिका दान करनेवाला स्वर्गलोकको प्राप्त होता है। आसन, धातुनिर्मित पात्र, लवण, सुगन्धियुक्त चन्दन, धूप-दोप, ताम्बुल, लोहा, चाँदी, रत्न और विविध दिव्य पदार्थौंका दान देकर मनुष्य भोग और मोक्ष भी प्राप्त करता है। तिल और तिलपात्रका दान देकर मनध्य स्वर्ग-सुखका भागी होता है। अन्नदानसे बढकर कोई दान न तो है, न था और न होगा ही। हाथी, अश्व, रथ, दास-दासी और गृहादिके दान-ये सब अन्नदानकी सोलहवीं कलाके समान भी नहीं हैं। जो पहले बड़ा-से-बड़ा पाप करके फिर अन्नदान कर देता है, वह सप्पूर्ण पापोंसे छूटकर अक्षय लोकोंको पा लेता है। जल और प्याउका दान देकर मनुष्य भोग और मोक्ष-दोनोंको सिद्ध कर लेता है। (शीतकालमें) मार्ग आदिमें अग्नि और काष्ठका दान करनेसे मनुष्य वेजोयक होता है और स्वर्गलोकमें देवताओं, गन्धवों तथा अप्सक्जोंद्वार विमानमें सेवित होता है ॥ ४०-४७ ॥

धृत, तैल और लंबणका दान देनेसे सब कुछ मिल जाता है। छत्र, पादका और काष्ट्र आदिका दान करके स्वर्गमें सखपूर्वक निवास करता है। प्रतिपदा आदि पुण्यमयी तिधियोंमें, विष्कृम्भ आदि योगोंमें, चैत्र आदि मासोंमें, संबत्सरारम्भमें और अश्विनी आदि नक्षत्रोंमें विष्णु, शिव, ब्रह्मा तथा लोकपाल आदिकी अर्चना करके दिया गया दान महान् फलप्रद है। वृक्ष, उद्यान, भोजन, बाहन आदि तथा पैरोंमें मालिशके लिये तेल आदि देकर मनुष्य भोग और मोक्षको प्राप्त कर लेता है ॥ ४८-५०॥

इस लोकमें गौ, पृथ्वी और विद्याका दान-

ये तीनों समान फल देनेवाले हैं। वेद-विद्याका दान देकर मनुष्य पापरहित हो ब्रह्मलोकमें प्रवेश करता है। जो (योग्य शिष्यको) ब्रह्मज्ञान प्रदान करता है, उसने तो मानो सप्तद्वीपवती पृथ्वीका दान कर दिया। जो समस्त प्राणियोंको अभयदान देता है, वह मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर लेता है। प्राण, महाभारत अथवा रामायणका लेखन करके उस पुस्तकका दान करनेसे मनुष्य भोग और मोक्षकी प्राप्ति कर लेता है। जो वेद आदि शास्त्र और नृत्य-गीतका अध्यापन करता है, वह स्वर्गगामी होता है। जो उपाध्यायको वृत्ति और छात्रोंको भोजन आदि देता है, उस धर्म एवं कामादि पुरुषार्थीके रहस्यदर्शी मनुष्यने क्या नहीं दे दिया'॥ ५१-५५॥

सहस्र वाजपेय यज्ञोंमें विधिपूर्वक दान देनेसे जो फल होता है, विद्यादानसे मनुष्य वह सम्पूर्ण फल प्राप्त कर लेता है, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। जो शिवालय, विष्णुमन्दिर तथा सुर्यमन्दिरमें ग्रन्थवाचन करता है, वह सभी दानोंका फल प्राप्त करता है<sup>र</sup>। त्रैलोक्यमें जो ब्राह्मणादि चार वर्ण और ब्रह्मचर्यादि चार आश्रम हैं, वे तथा ब्रह्मा आदि समस्त देवगण विद्यादानमें प्रतिष्ठित हैं। विद्या कामधेन है और विद्या उत्तम नेत्र है। गान्धर्व आदि उपवेदोंका दान करनेसे मनुष्य गन्धवाँके साथ प्रमुदित होता है, वेदाङ्गोंके दानसे स्वर्गलोकको प्राप्त करता है और धर्मशास्त्रके दानसे धर्मके सांनिध्यको प्राप्त होकर दाता प्रमृदित होता है। सिद्धान्तोंके दानसे मनुष्य निस्संदेह मोक्ष प्राप्त करता है। पुस्तक-प्रदानसे विद्यादानके फलकी प्राप्ति होती है। इसलिये शास्त्रों और पुराणोंका दान करनेवाला सब कुछ प्राप्त कर लेता है। जो शिष्योंको शिक्षादान

धर्मकामादिदर्शिना॥ (२११।५५) १. वृत्तिं दद्यादुपाध्याये छात्राणां भीजनादिकम्। किमदत्तं भवेतेन

२. शिवालये विष्णुगृहे सूर्यस्य भवने तथा। सर्वदानप्रदः स स्यात् पुस्तकं बाचवेतु यः॥ (२११।५७)

करता है, वह पुण्डरीकयागका फल प्राप्त करता है॥५६-६२॥

जीविका-दानके तो फलका अन्त ही नहीं है। जो अपने पितरोंको अक्षय लोकोंकी प्राप्ति कराना चाहें, उन्हें इस लोकके सर्वश्रेष्ठ एवं अपनेको प्रिय लगनेवाले समस्त पदार्थीका पितरोंके उद्देश्यसे दान करना चाहिये। जो विष्णु, शिव, ब्रह्मा, देवी और गणेश आदि देवताओंकी पूजा करके पूजा-द्रव्यका ब्राह्मणको दान करता है, वह सब कुछ प्राप्त करता है। देवमन्दिर एवं देवप्रतिमाका निर्माण करानेवाला समस्त अभिलंबित बस्तुओंको प्राप्त करता है। मन्दिरमें झाड़-बुहारी और प्रक्षालन करनेवाला पुरुष पापरहित हो जाता है। देवप्रतिमाके सम्मुख विविध मण्डलोंका निर्माण करनेवाला मण्डलाभिपति होता है। देवताको गन्ध, पृष्प, धुप, दीप, नैबेच, प्रदक्षिणा, घण्टा, ध्वजा, चैंदोवा और वस्त्र आदि समर्पित करनेसे एवं है।। ६३ –७२॥

उनके दर्शन और उनके सम्पुख गाने-बजानेसे मनुष्य भोग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्त करता है। भगवानुको कस्तुरी, सिंहलदेशीय चन्दन, अगुरु, कपूर तथा मुस्त आदि सुगन्धि-द्रव्य और विजयगुग्गुल समर्पित करे और संक्रान्ति आदिके दिन एक प्रस्थ घृतसे स्नान कराके मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर लेता है। 'स्त्रान' सौ पलका और पच्चीस पलका 'अभ्यङ्ग' मानना चाहिये। 'महास्नान' हजार पलका कहा गया है। भगवानको जलस्नान करानेसे दस अपराध, दुग्धकान करानेसे सौ अपराध, दुग्ध एवं दिध दोनोंसे स्नान करानेसे सहस्र अपराध और घतस्रान करानेसे दस हजार अपराध विनष्ट हो जाते हैं। देवताके उद्देश्यसे दास-दासी, अलंकार, गी, भूमि, हाथी-घोडे और सौभाग्य-द्रव्य देकर मनुष्य धन और दीर्घायसे यक होकर स्वर्गलोकको प्राप्त होता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराष्ट्रमें 'नापा प्रकारके दानोंकी महिमाका वर्णन' नामक दो सौ ग्यारहर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ २११॥

#### へい 間が倒っい दो सौ बारहवाँ अध्याय विविध काम्य-दान एवं मेरुदानोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - विश्वष्ट अब मैं आपके सम्पुख काम्य-दानोंका वर्णन करता है, जो समस्त कामनाओंको पूर्ण करनेवाले हैं। प्रत्येक मासमें प्रतिदिन पूजन करते हुए एक दिन विशेषरूपसे पूजन किया जाता है। इसे 'काम्य-पूजन' कहते हैं। वर्षके समाप्त होनेपर गुरुपूजन एवं महापूजनके साथ व्रतका विसर्जन किया जाता 青月 2 11 等

जो मार्गशीर्षमासमें शिवका पूजन करके पिष्ट (आटा) निर्मित अश्व एवं कमलका दान करता है, वह चिरकालतक सूर्यलोकमें निवास करता है। पौषमासमें पिष्टमय हाथीका दान देकर

मनुष्य अपनी इक्षीस पीढियोंका उद्धार कर देता है। माधमें पिष्टमय अश्वयुक्त रथका दान देनेवाला नरकमें नहीं जाता। फाल्गुनमें पिष्टनिर्मित थैलका दान देकर मनुष्य स्वर्गको प्राप्त होता है तथा दूसरे जन्ममें राज्य प्राप्त करता है। चैत्रमासमें दास-दासियोंसे युक्त एवं ईख (गुड)-से भरा हुआ घर देकर मनुष्य चिरकालतक स्वर्गलोकमें निवास करता है और उसके बाद राजा होता है। वैशाखमें सप्तधान्यका दान देकर मनुष्य शिवके सायुज्यको प्राप्त कर लेता है। ज्येष्ठ तथा आषाढमें अन्नकी बलि देनेवाला शिवस्वरूप हो जाता है। श्रावणमें पुष्परथका दान देकर मनुष्य स्वर्गके सुखोंका

उपभोग करनेके पश्चात् दूसरे जन्ममें राज्यलाभ करता है और दो सौं फलोंका दान देनेवाला अपने सम्पूर्ण कुलका उद्धार करके राजपदको प्राप्त होता है। भाद्रपदमें भूपदान करनेवाला स्वर्गको प्राप्त होकर दूसरे जन्ममें राज्यका उपभोग करता है। आश्विनमें दुग्ध और घृतसे परिपूर्ण पात्रका दान स्वर्गकी प्राप्ति करानेवाला है। कार्तिकमें गुड़, शकर और घृतका दान देकर मनुष्य स्वर्गलोकमें निवास करता है और दूसरे जन्ममें राजा होता है॥ २-८ ।

अब मैं बारह प्रकारके मेरुदानोंके विषयमें कहँगा, जो भोग और मोक्षको प्राप्ति करानेवाले हैं। कार्तिककी पूर्णिमाको मेरुव्रत करके बाह्मणको 'रत्नमेरु'का दान करना चाहिये। अब क्रमशः सब मेरुओंका प्रमाण मुनिये। हीरे, माणिक्य, नीलमणि, वैदुर्यमणि, स्फटिकमणि, पुखराज, मरकतमणि और मोती-इनका एक प्रस्थका मेरु उत्तम माना गया है। इससे आधे परिमाणका मेरु मध्यम और मध्यमसे आधा निकृष्ट होता है। रलमेरुका दान करनेवाला धनकी कंजुसीका परित्याग कर दे। द्वादशदल कमलका निर्माण करके उसकी कर्णिकापर मेरुकी स्थापना करे। इसके ब्रह्मा, विष्णु और शिव देवता हैं। मेरुसे पूर्व दिशामें तीन दल हैं, उनमें क्रमश: माल्यवान, भद्राश्च तथा ऋक्ष पर्वतींका पूजन करे। मेरुसे दक्षिणवाले दलोंमें निषध, हेमकुट और हिमवानुकी पूजा करे। मेरुसे उत्तरवाले तीन दलोंमें क्रमशः नील, श्रेत और शृङ्गीका पूजन करे तथा पश्चिमवाले दलोंमें गन्धमादन, वैकङ्क एवं केतुमालकी पूजा करे। इस प्रकार बारह पर्वतोंसे युक्त मेरु पर्वतका पूजन करना चाहिये॥ ९--१४ -॥

उपवासपूर्वक रहकर स्नानके पश्चात् भगवान् विष्णु अथवा शिवका पूजन करे। भगवानुके सम्मुख मेरुका पूजन करके मन्त्रोच्चारणपूर्वक

उसका ब्राह्मणको दान कर दे॥१५ ई॥

दानका संकल्प करते समय देश-कालके उच्चारणके पश्चात् कहे — में इस द्रव्यनिर्मित उत्तम मेरू पर्वतका, जिसके देवता भगवान विष्ण हैं. अमुक गोत्रवाले ब्राह्मणको दान करता हैं। इस दानसे मेरा अन्त:करण शुद्ध हो जाय और मुझे उत्तम भोग एवं मोक्षकी प्राप्ति हो'॥ १६ 🖁 ॥

इस प्रकार दान करनेवाला मनुष्य अपने समस्त कुलका उद्धार करके देवताओंद्वारा सम्मानित हो विमानपर बैठकर इन्द्रलोक, ब्रह्मलोक, शिवलोक तथा श्रीवैकण्डघाममें क्रोडा करता है। संक्रान्ति आदि अन्य पुण्यकालोंमें मेरुका दान करना-कराना चाहिये॥ १७-१८॥

एक सहस्र पल सुवर्णके द्वारा महामेरुका निर्माण करावे। वह तीन शिखरींसे युक्त होना चाहिये और उन शिखरोंपर ब्रह्मा, विष्णु और ज्ञिवकी स्थापना करनी चाहिये। मेरके साधवाला प्रत्येक पर्वत सी-सौ पल सुवर्णका बनवाये। मेरुको लेकर उसके सहवर्ती पर्वत तेरह माने गये है। उत्तरायण अथवा दक्षिणायनकी संक्रान्तिमें या सुर्य-चन्द्रके ग्रहणकालमें विष्णुकी प्रतिपाके सम्मुख 'स्वर्णमेरु'को स्थापना करे। तदनन्तर श्रीहरि और स्वर्णमेरुकी पूजा कर उसे ब्राह्मणको समर्पित करे। ऐसा करनेसे मनुष्य चिरकालतक विष्णुलोकमें निवास करता है। जो बारह पर्वतींसे युक्त 'रजतमेरु 'का संकल्पपूर्वक दान करता है, वह उतने वर्षीतक राज्यका उपभोग करता है, जितने कि इस पृथ्वीपर परमाणु हैं। इसके सिवा वह पूर्वीक फलको भी प्राप्त कर लेता है। 'भूमिमेरु'का दान विष्णु एवं ब्राह्मणकी पूजा करके करना चाहिये। एक नगर, जनपद अथवा ग्रामके आठवें अंशसे 'भूमिमेरु'की कल्पना करके अवशिष्ट अंशसे शेष बारह अंशोंको कल्पना करनी चाहिये। भूमिमेरुके

दानका भी फल पूर्ववत् होता है॥१९-२३ ई॥

बारह पर्वतोंसे युक्त मेरुका हाथियोंद्वारा निर्माण करके तीन पुरुषोंसहित उस 'हस्तिमेरु'का दान करे। वह दान देकर मनुष्य अक्षय फलका भागी होता है ॥ २४ ई ॥

पंद्रह अश्वोंका 'अश्वमेरु' होता है। इसके साथ बारह पर्वतोंके स्थान बारह घोड़े होने चाहिये। श्रीविष्णु आदि देवताओंके पूजनपूर्वक अश्वमेरुका दान करनेवाला इस जन्ममें विविध भोगोंका उपभोग करके दूसरे जन्ममें राजा होता है। 'गोमेरु'का भी अश्वमेरुकी संख्याके परिमाण एवं विधिसे दान करना चाहिये। एक भार रेज्ञमी बस्त्रोंका 'वस्त्रमेर' होता है। उसे मध्यमें रखकर अन्य बारह पर्वतींके स्थानपर बारह वस्त्र रखे। इसका दान करके मनुष्य अक्षय फलकी प्राप्ति करता है। पाँच हजार पल घतका 'आञ्य-पर्वत' माना गया है। इसका सहवर्ती प्रत्येक पर्वत पाँच सौ पल घृतका होना चाहिये। इस आज्य-पर्वतपर श्रीहरिका यजन करे। फिर श्रीविष्णुके सम्मुख इसे ब्राह्मणको दानकर मनुष्य इस लोकमें सर्वस्व पाकर श्रीहरिके परमधामको प्राप्त होता है। उसी प्रकार 'खण्ड (खाँड) मेरु'का निर्माण एवं दान करके मनुष्य पूर्वोक्त फलको प्राप्ति कर लेता है ॥ २५-- २९ ॥

पाँच खारी धान्यका 'धान्यमेर' होता है। हैं''॥३३-३५॥

इस प्रकार आदि आग्नेष महापुराणमें 'मेरुदानका वर्णन' नामक दो सी चारहर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ २१२॥

- Allendary

#### दो सौ तेरहवाँ अध्याय पृथ्वीदान तथा गोदानकी महिमा

'पृथ्वीदान'के विषयमें कहता हैं। 'पृथ्वी' तीन कूर्म एवं कमल बनवाये। यह 'उत्तम पृथ्वी' प्रकारकी मानी गयी है। सौ करोड योजन विस्तारवाली समुद्रीपवती समुद्रोंसहित जम्बुद्वीपपर्यन्त | मानी जाती है। इसके तीसरे भागमें निर्मित पृथ्वी पृथ्वी उत्तम मानी गयी है। उत्तम पृथ्वीकी पाँच 'किनष्ठ' मानी गयी है। इसके साथ पृथ्वीके

इसके साथ अन्य बारह पर्वत एक-एक खारी धान्यके बनाने चाहिये। उन सबके तीन-तीन स्वर्णमय शिखर होने चाहिये। सबपर ब्रह्मा, विष्णु और महेश—तीनोंका पूजन करना चाहिये। श्रीविष्णुका विशेषरूपसे पुजन करना चाहिये। इससे अक्षय फलकी प्राप्ति होती है ॥ ३० 🖁 ॥

इसी प्रमाणके अनुसार 'तिलमेरु'का निर्माण करके दशांशके प्रमाणसे अन्य पर्वतोंका निर्माण करे। उसके एवं अन्य पर्वतोंके भी पूर्वोक्त प्रकारसे शिखर बनाने चाहिये। इस तिलमेरुका दान करके मनुष्य चन्धु-बान्धवींके साथ विष्णुलोकको प्राप्त होता है॥३१-३२॥

(विलमेरुका दान करते समय निम्नलिखित मन्त्रको पढ़े-) "विष्णुस्वरूप तिलमेरको नमस्कार है। ब्रह्मा, विष्णु और महेश जिसके शिखर हैं, जो पृथ्वीकी नाभिपर स्थित है, जो सहवर्ती बारहों पर्वतोंका प्रभू, समस्त पापोंका अपहरण करनेवाला, शान्तिमय, विष्णुभक्त है, उस तिलमेरुको नमस्कार है। वह मेरी सर्वथा रक्षा करे। मैं निष्पाप होकर पितरोंके साथ श्रीविष्णुको प्राप्त होता हैं। 'ॐ नमः' तुम विष्णुस्वरूप हो, विष्णुके सम्मुख मैं विष्णुस्वरूप दाता विष्णुस्वरूप बाह्यणका भक्तिपूर्वक भोग एवं मोक्षकी प्राप्तिके हेतु तुम्हारा दान करता

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! अब मैं । भार सुवर्णसे रचना करे। उसके आधेमें बतलायी गयी है। इसके आधेमें 'मध्यम पृथ्वी'

तीसरे भागमें कूर्म और कमलका निर्माण करना चाहिये॥१—३५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

एक हजार पल सुवर्णसे मूल, दण्ड, पते, फल, पुष्प और पाँच स्कन्धोंसे युक्त कल्पवृक्षकी कल्पना करे। विद्वान् ब्राह्मणोंको इसका दान संकल्प कराके पाँच ब्राह्मणोंको इसका दान फलको प्राप्ति होती है। करावे। इसका दान करनेवाला ब्रह्मलोकमें पितृगणोंके सस्य (अनाजोंके पौधे) साथ चिरकालतक आनन्दका उपभोग करता है। दान देकर मनुष्य सब पाँच सौ पल सुवर्णसे कामधेनुका निर्माण कराके विष्णुके सम्मुख दान करे। ब्रह्मा, विष्णु एवं शिव अदि समस्त देवता गौमें प्रतिष्ठित हैं। धेनुदान कर देता है॥ ४—१०॥ करनेव करनेसे अपने-आप समस्त दान हो जाते हैं। यह

सम्पूर्ण अभीष्ट कामनाओं को सिद्ध करनेवाला एवं ब्रह्मलोककी प्राप्ति करानेवाला है। श्रीविष्णुके सम्मुख किपला गौका दान करनेवाला अपने सम्मूर्ण कुलका उद्धार कर देता है। कन्याको अलंकृत करके दान करनेसे अश्वमेध-यज्ञके फलकी प्राप्ति होती है। जिसमें सभी प्रकारके सस्य (अनाजोंक पाँधे) उपज सकें, ऐसी भूमिका दान देकर मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर लेता है। ग्राम, नगर अथवा खेटक (छोटे गाँव)-का दान देनेवाला सुखो होता है। कार्तिककी पूर्णिमा आदिमें वृषोत्सर्ग करनेवाला अपने कुलका उद्धार कर देता है। ४—१०॥

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराणमें 'पृथ्वीदानका वर्णन' नामक दो सौ तेरहवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ २१३ ॥

# दो सौ चौदहवाँ अध्याय नाडीचकका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- वसिष्ठ! अब मैं| नाडीचक्रके विषयमें कहता हैं, जिसके जाननेसे श्रीहरिका ज्ञान हो जाता है। नाभिके अधोभागमें कन्द (मूलाधार) है, उससे अङ्क्रोंकी भौति नाड़ियाँ निकली हुई हैं। नाभिके मध्यमें बहत्तर हजार नाडियाँ स्थित हैं। इन नाडियोंने शरीरको ऊपर-नीचे, दायें-बायें सब ओरसे व्याप्त कर रखा है और ये चक्राकार होकर स्थित हैं। इनमें प्रधान दस नाडियाँ हैं - इड़ा, पिङ्गला, सुष्म्णा, गान्धारी, हस्तिजिह्वा, पृथा, यशा, अलम्ब्या, कृह और दसवीं शङ्किनी। ये दस प्राणोंका वहन करनेवाली प्रमुख नाड़ियाँ बतलायी गयाँ। प्राण, अपान, समान, उदान, व्यान, नाग, कुर्म, कुकर, देवदत्त और धनंजय-ये दस 'प्राणवाय' हैं। इनमें प्रथम वाय प्राण दसोंका स्वामी है। यह प्राण-रिक्तताकी पूर्ति प्रति प्राणोंको प्राणयन

(प्रेरण) करता है और सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयदेशमें स्थित रहकर अपान-वायुद्धारा मल-मूत्रादिके त्यागसे होनेवाली रिकताको नित्य पूर्ण करता है। जीवमें आश्रित यह प्राण श्वासोच्छास और कास आदिद्वारा प्रयाण (गमनागमन) करता है, इसलिये इसे 'प्राण' कहा गया है। अपानवायु मनुष्योंके आहारको नीचेकी ओर ले जाता है और मुत्र एवं शुक्र आदिका भी नीचेकी ओर वहन करता है, इस अपानयनके कारण इसे 'अपान' कहा जाता है। समानवाय मनुष्योंके खाये-पीये और सुँघे हुए पदार्थोंको एवं रक्त, पित्त, कफ तथा वातको सारे अङ्गॉमें समानभावसे ले जाता है, इस कारण उसे 'समान' कहा गया है। उदान नामक वायु मुख और अधरोंको स्पन्दित करता है, नेत्रोंकी अरुणिमाको बढाता है और मर्मस्थानोंको उद्विग्न करता है, इसीलिये उसका नाम 'उदान' है।

'व्यान' अङ्गोंको पीड़ित करता है। यही व्याधिको कृपित करता है और कण्ठको अवरुद्ध कर देता है। व्यापनशील होनेसे इसे 'व्यान' कहा गया है। 'नागवाय' उदगार (डकार-वमन आदि)-में और 'कुर्मवाय्' नयनोंके उन्मीलन (खोलने)-में प्रवृत्त होता है। 'कुकर' भक्षणमें और 'देवदत्त' वाय जैभाईमें अधिष्ठित है। 'धनंजय' पवनका स्थान घोष है। यह मृत शरीरका भी परित्याग नहीं करता। इन दसोंद्रारा जीव प्रयाण करता है, इसलिये प्राणभेदसे नाडीचक्रके भी दस भेद ぎリセーマ४川

संक्रान्ति, विषुव, दिन, रात, अयन, अधिमास, ऋण, ऊनरात्र एवं धन-ये सूर्यकी गतिसे होनेवाली दस दशाएँ शरीरमें भी होती हैं। इस शरीरमें हिका (हिचकी) ऊनरात्र, विज्ञाम्भका (जैभाई) अधिमास, कास (खाँसी) ऋण और नि:श्वास 'धन' कहा जाता है। शरीरगत वामनाडी 'उत्तरायण' और दक्षिणनाडी 'दक्षिणायन' है। दोनोंके मध्यमें नासिकाके दोनों छिद्रोंसे निर्गत होनेवाली श्वासवाय 'विषुव' कहलाती है। इस विषुववायुका ही अपने स्थानसे चलकर दूसरे स्थानसे युक्त होना 'संक्रान्ति' है। द्विजश्रेष्ठ वसिष्ठ! शरीरके मध्यभागमें 'सुष्म्णा' स्थित है, वामभागमें 'इडा' और दक्षिणभागमें 'पिङ्गला' है। ऊर्ध्वगतिवाला प्राण 'दिन' माना गया है और अधोगामी अपानको 'रात्रि' कहा गया है। एक प्राणवायु ही दस वायुके रूपमें विभाजित है। देहके भीतर जो प्राणवायुका आयाम (बदना) है, उसे 'चन्द्रग्रहण' कहते हैं। वहीं जब देहसे ऊपरतक बढ़ जाता है, तब उसे 'सर्यग्रहण' मानते हैं ॥ १५--२०॥

साधक अपने उदरमें जितनी वाय भरी जा सके, भर ले। यह देहको पूर्ण करनेवाला, 'पुरक' प्राणायाम है। श्वास निकलनेके सभी द्वारोंको रोककर, श्वासोच्छासकी क्रियासे शुन्य हो परिपूर्ण

कृम्भको भौति स्थित हो जाय-इसे 'कृम्भक' प्राणायाम कहा जाता है। तदनन्तर मन्त्रवेता साधक ऊपरकी ओर एक ही नासारन्ध्रसे वायुको निकाले। इस प्रकार उच्छासयोगसे यक्त हो वायका ऊपरकी ओर विरेचन (नि:सारण) करे (यह 'रेचक' प्राणायाम है)। यह श्वासोच्छ्रासकी क्रियाद्वारा अपने शरीरमें विराजमान शिवस्वरूप ब्रह्मका ही ('सोऽहं' 'हंस: 'के रूपमें) उच्चारण होता है, अत: तत्ववेताओंके मतमें वही 'जप' कहा गया है। इस प्रकार एक तत्त्ववेत्ता योगीन्द्र श्वास-प्रश्वासद्वारा दिन-रातमें इक्कीस हजार छ: सौकी संख्यामें मन्त्र-जप करता है। यह ब्रह्मा, विष्णु और महेश्वरसे सम्बन्ध रखनेवाली 'अजपा' नामक गायत्री है। जो इस अजपाका जप करता है, उसका पुनर्जन्म नहीं होता। चन्द्रमा, अग्नि तथा सुर्वसे युक्त मुलाधार-निवासिनी आद्या कुण्डलिनी-शक्ति इदयप्रदेशमें अंकरके आकारमें स्थित है। सात्त्विक पुरुवॉमें उत्तम वह योगी सृष्टिक्रमका अवलम्बन करके सृष्टिन्यास करे तथा ब्रह्मरन्धवर्ती शिवसे कुण्डलिनीके मुखभागमें इस्ते हुए अमृतका चिन्तन करे। शिवके दो रूप हैं-सकल और निष्कल। सगण साकार देहमें विराजित शिवको 'सकल' जानना चाहिये और जो देहसे रहित हैं, वे 'निष्कल' कहे गये हैं। वे 'हंस-हंस'का जप करते हैं। 'हंस' नाम है-'सदाशिव'का। जैसे तिलोंमें तेल और पुष्पोंमें गन्धकी स्थिति है, उसी प्रकार अन्तर्यामी पुरुष (जीवात्मा)-में बाहर और भीतर भी सदाशिवका निवास है। ब्रह्माका स्थान हृदयमें है, भगवान विष्णु कण्ठमें अधिष्ठित हैं, तालुके मध्यभागमें रुद्र, ललाटमें महेश्वर और प्राणोंके अग्रभागमें सदाशिवका स्थान है। उनके अन्तमें परात्पर ब्रह्म विराजमान हैं। ब्रह्मा, विष्णू, रुद्ध, महेश्वर और सदाशिव —इन पाँच रूपोंमें 'सकल' (साकार या सगुण) परमात्माका वर्णन किया गया

है। इसके विपरीत परमात्मा, जो निर्गृण निराकाररूप हैं, उसे 'निष्कल' कहा गया है॥ २१-३२॥

जो योगी अनाहत नादको प्रासादतक उठाकर अनवरत जप करता है, वह छ: महीनोंमें ही सिद्धि प्राप्त कर लेता है, इसमें संशय नहीं है। गमनागमनके ज्ञानसे समस्त पापोंका क्षय होता है और योगी अणिमा आदि सिद्धियों, गुणों और ऐश्वर्यको छ: महीनोंमें ही प्राप्त कर लेता है। मैंने स्थल, सुक्ष्म और परके भेदसे तीन प्रकारके प्रासादका वर्णन किया है। प्रासादको हस्व, दीर्घ और प्लुत-इन तीन रूपोंमें लक्षित करे। 'हस्व' पापोंको दग्ध कर देता है, 'दीर्घ' मोक्सप्रद होता है और 'प्लूत' आप्यायन (तृप्तिप्रदान) करनेमें समर्थ है। यह मस्तकपर बिन्दु (अनुस्वार)-से विभूषित होता है। इस्व-प्रासाद-मन्त्रके आदि और अन्तमें 'फट' लगाकर जप किया जाय तो मन्त्रोंको जानता है, वही गुरु है। ३९-४१।।

यह मारण कर्ममें हितकारक होता है। यदि उसके आदि-अन्तमें 'नमः' पद जोडकर जपा जाय तो वह आकर्षण-साधक बताया गया है। महादेवजीके दक्षिणामृतिरूप-सम्बन्धी मन्त्रका खडे होकर यदि पाँच लाख जप किया जाय तथा जपके अन्तमें घीका दस हजार होम कर दिया जाय तो वह मन्त्र आप्यावित (सिद्ध) हो जाता है। फिर उससे वशीकरण, उच्चाटन आदि कार्य कर सकते 青川33-36年日

जो ऊपर शुन्य, नीचे शुन्य और मध्यमें भी शुन्य है, उस त्रिशुन्य निरामय मन्त्रको जो जानता है, वह द्विज निश्चय ही मुक्त हो जाता है। पाँच मन्त्रोंके मेलसे महाकलेवरधारी अड़तीस कलाओंसे युक्त प्रासादमन्त्रको जो नहीं जानता है, वह आचार्य नहीं कहलाता है। जो ऑकार, गायत्री तथा रुद्रादि

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नाडोचक्रकचन' नामक दो सौ बौदहर्वा अध्याप पूरा हुआ॥ २१४॥

#### 222---दो सौ पंद्रहवाँ अध्याय संध्या-विधि

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! जो पुरुष ॐकारको जानता है, वह योगो और विष्णुस्वरूप है। इसलिये सम्पूर्ण मन्त्रोंके सारस्वरूप और सब कछ देनेवाले ॐकारका अध्यास करना चाहिये। समस्त मन्त्रोंके प्रयोगमें ॐकारका सर्वप्रथम स्मरण किया जाता है। जो कर्म उससे युक्त है, वहीं पूर्ण है। उससे विहीन कर्म पूर्ण नहीं है। आदिमें ॐकारसे युक्त ('भू: भुव: स्व:'-ये) तीन शाश्वत महाव्याहतियों एवं ('तत्सवित्वरेण्यं, भर्गो देवस्य धीमहि, धियो यो नः प्रचोदयात्' इस ) तीन पदोंसे यक्त गायत्रीको ब्रह्मका (वेद अथवा ब्रह्माका) मुख जानना चाहिये। जो मनुष्य

नित्य तीन वर्षीतक आलस्यरहित होकर गायत्रीका जप करता है, वह वायुभूत और आकाशस्वरूप होकर परब्रह्मको प्राप्त होता है। एकाक्षर ॐकार ही परब्रह्म है और प्राणायाम ही परम तप है। गायत्री-मन्त्रसे श्रेष्ठ कुछ भी नहीं है। मौन रहनेसे सत्यभाषण करना ही श्रेष्ठ है ॥ १-५॥

गायत्रीकी सात आवृत्ति पापोंका हरण करनेवाली है, दस आवृत्तियोंसे वह जपकर्ताको स्वर्गकी प्राप्ति कराती है और बीस आवृत्ति करनेपर तो स्वयं सावित्री देवी जप करनेवालेको ईश्वरलोकमें ले जाती है। साधक गायत्रीका एक सौ आठ बार जप करके संसार-सागरसे तर जाता है।

<sup>\*</sup> एकाक्षरं परं बहा प्राणायामः परं तपः। सावित्रयास्तु परं नास्ति मौनात् तार्थं विशिष्यते॥ (२१५।५)

रुद्र-मन्त्रोंके जप तथा कृष्माण्ड-मन्त्रोंके जपसे गायत्री-मन्त्रका जप श्रेष्ठ है। गायत्रीसे श्रेष्ठ कोई भी जप करनेयोग्य मन्त्र नहीं है तथा व्याहति-होमके समान कोई होम नहीं है। गायत्रीके एक चरण, आधा चरण, सम्पूर्ण ऋचा अथवा आधी ऋचाका भी जप करनेमात्रसे गायत्री देवी साधकको ब्रह्महत्या, सुरापान, सुवर्णको चोरी एवं गुरुपत्नी-गमन आदि महापातकोंसे मुक्त कर देती है।। ६-९॥

कोई भी पाप करनेपर उसके प्रायश्चितस्वरूप तिलोंका हवन और गायत्रीका जप बताया गया है। उपवासपूर्वक एक सहस्र गायत्री-मन्त्रका जप करनेवाला अपने पापोंको नष्ट कर देता है। गी-वध, पितृवध, मातुवध, ब्रह्महत्या अथवा गुरुपत्नीगमन करनेवाला, ब्राह्मणकी जीविकाका अपहरण करनेवाला, सुवर्णकी चोरी करनेवाला और सुरापान करनेवाला महापातकी भी गायत्रीका एक लाख जप करनेसे शुद्ध हो जाता है। अथवा स्नान करके जलके भीतर गायत्रीका सौ बार जप करे। तदनन्तर गायत्रीसे अभिमन्त्रित जलके सौ आचमन करे। इससे भी मनुष्य पापरहित हो जाता है। गायत्रीका सौ बार जप करनेपर वह समस्त पापोंका उपशमन करनेवाली मानी गयी है और एक सहस्र जप करनेपर उपपातकोंका भी नाश करती है। एक करोड़ जप करनेपर गायत्री देवी अभीष्ट फल प्रदान करती है। जपकर्ता देवत्व और देवराजत्वको भी प्राप्त कर लेता 青月50-635日

आदिमें ॐकार, तदनन्तर 'भूर्भुव: स्व:' का उच्चारण करना चाहिये। उसके बाद गायत्री-मन्त्रका एवं अन्तमें पुन: ॐकारका प्रयोग करना चाहिये। जपमें मन्त्रका यही स्वरूप बताया गया हैं'। गायत्री-मन्त्रके विश्वामित्र ऋषि, गायत्री छन्द और सविता देवता हैं। उपनयन, जप एवं होममें इनका विनियोग करना चाहिये। गायत्री-मन्त्रके चौबीस अक्षरोंके अधिष्ठातुदेवता क्रमश: ये हैं -अग्नि, वायु, रवि, विद्युत्, यम, जलपति, गुरु, पर्जन्य, इन्द्र, गन्धर्व, पूषा, मित्र, वरुण, त्वष्टा, वस्गण, मरुदगण, चन्द्रमा, अङ्गिरा, विश्वदेव, अश्चिनीकमार, प्रजापतिसहित समस्त देवगण, रुद्र, ब्रह्म और विष्ण्। गायत्री-जपके समय उपर्युक्त देवताओंका उच्चारण किया जाय तो वे जपकर्ताके पापोंका बिनाश करते हैं॥ १४-१८ ।

गायत्री-मन्त्रके एक-एक अक्षरका अपने निम्नलिखित अङ्गोमें क्रमशः न्यास करे। पैरॉके दोनों अङ्गष्ठ, गुल्फद्धय, नलक (दोनों पिण्डलियाँ), पुटने, दोनों जाँघें, उपस्थ, वृषण, कटिभाग, नाभि, उदर, स्तनमण्डल, इदय, ग्रोवा, मुख (अथरोष्ठ), तालु, नासिका, नेत्रद्वय, भूमध्य, ललाट, पूर्व आनन (उत्तरोच्ठ), दक्षिण पार्ध, उत्तर पार्श्व, सिर और सम्पूर्ण मुखमण्डल । गायत्रीके चौबीस अक्षरोंके वर्ण क्रमश: इस प्रकार हैं-पीत, श्वाम, कपिल, मरकतमणिसदश, अग्नित्ल्य, रुक्मसदश, विद्युत्प्रभ, धुप्र, कृष्ण, रक्त, गौर, इन्द्रनीलमणिसदृश, स्फटिकमणितुल्य, स्वर्णिम, पाण्ड्, पुखराजतुल्य, अखिलद्यति, हेमाभधूम्र, रक्तनील, रक्तकृष्ण, सुवर्णाभ, शुक्ल, कृष्ण और पलाशवर्ण । गायत्री ध्यान करनेपर पापोंका अपहरण करती और हवन करनेपर सम्पूर्ण अभीष्ट कामनाओंको प्रदान करती है। गायत्री-मन्त्रसे तिलोंका होम सम्पूर्ण पापोंका विनाश करनेवाला है। शान्तिकी इच्छा रखनेवाला जौका और दीर्घाय चाहनेवाला घृतका हवन करे। कर्मकी सिद्धिके

१. ॐकारं पूर्वमृज्यार्थं पूर्धवः स्वस्तयैव च॥

गायती प्रणवशानी जपे चैत्र मुदाहतम्। (२१६।१४-१६)

<sup>—</sup>इसके अनुसार जपनीय मन्त्रका पाठ यों होगा —' 🕉 भूभुंव: स्व: ठतसवितुवीच्यं धर्मो देवस्य धीमहि । धियो यो त: प्रचोदयात् 🕉 ।'

२. गायत्र्या विश्वामित्र ऋषिर्वायत्री छन्दः सविता देवतान्तिर्मुखपुपनवने वपे होने वा विनियोगः।

लिये सरसोंका, ब्रह्मतेजकी प्राप्तिके लिये दुग्धका, पुत्रकी कामना करनेवाला दिधका और अधिक धान्य चाहनेवाला अगहनीके चावलका हवन करे। ग्रहपीडाकी शान्तिके लिये खैर वृक्षकी समिधाओंका. धनकी कामना करनेवाला बिल्वपत्रोंका, लक्ष्मी चाहनेवाला कमल-पुष्पोंका, आरोग्यका इच्छुक और महान् उत्पातसे आतङ्कित मनुष्य दुर्वाका, सौभाग्याभिलाषी गुग्गुलका और विद्याकामी खीरका हवन करे। दस हजार आहुतियोंसे उपर्युक्त कामनाओंकी सिद्धि होती है और एक लाख आहतियाँसे साथक मनोऽभिलपित वस्तुको प्राप्त करता है। एक करोड आहतियोंसे होता ब्रह्महत्याके महापातकसे मुक्त हो अपने कुलका उद्धार करके श्रीहरिस्वरूप हो जाता है। ग्रह-यज-प्रधान होम हो, अर्थात् ग्रहोंकी शान्तिके लिये हवन किया जा रहा हो तो उसमें भी गायत्री-मन्त्रसे दस हजार आहतियाँ देनेपर अभीष्ट फलको सिद्धि होती \$1189-3011

#### संध्या-विधि

गायत्रीका आबाहन करके ॐकारका उच्चारण करना चाहिये। गायत्री मन्त्रसहित ॐकारका उच्चारण करके शिखा बाँधे। फिर आचमन करके हृदय, नाभि और दोनों कंधोंका स्पर्श करे। प्रणवके ब्रह्मा ऋषि, गायत्री छन्द, अग्नि अथवा परमात्मा देवता हैं। इसका सम्पूर्ण कर्मोंके आस्म्भमें प्रयोग होता है'। निम्नलिखित मन्त्रसे गायत्री देवीका ध्यान करे-

शुक्ला चारिनमुखी दिख्या कात्यायनसगोत्रजा। त्रैलोक्यवरणा दिव्या पृथिव्याधारसंयता॥ अक्षसूत्रधरा देवी पद्मासनगता शुभा॥

तदनन्तर निम्नाङ्कित मन्त्रसे गायत्री देवीका आवाहन करे-

'ॐ तेजोऽसि महोऽसि बलमसि भ्राजोऽसि देवानां धामनामाऽसि । विश्वमसि विश्वायु: सर्वमसि सर्वाव: ओम् अभि भृ:।'

आगच्छ बरदे देवि जपे में संनिधी भव। गायनं त्रायसे यस्माद् गायत्री त्वे ततः स्मृता॥ समस्त व्याइतियोंके ऋषि प्रजापति ही हैं; वे सब-व्यष्टि और समष्टि दोनों रूपोंसे परब्रह्मस्वरूप

एकाक्षर ॐकारमें स्थित हैं।

ससव्याहतियोंके क्रमश: ये ऋषि हैं-विश्वामित्र, जमदग्नि, भरद्वाज, गौतम, अत्रि, वसिष्ठ तथा कश्यप। उनके देवता क्रमशः ये हैं-अग्नि. वायु, सर्वं, बृहस्पति, वरुण, इन्द्र और विश्वदेव। गायत्री, उष्णिक, अनुष्टुप्, बृहती, पङ्कि, त्रिष्टुप् और जगती-ये क्रमश: सात च्याहतियोंके छन्द हैं। इन व्याहतियोंका प्राणायाम और होममें विनियोग होता है।

ॐ आपो हि ष्टा मयो भूव:, ॐ ता न ऊर्जे दधातन, ॐ पहेरणाय चक्षसे, ॐ यो वः शिवतमो रसः, ॐ तस्य भाजयतेह नः, ॐ उशतीरिव मातर:, ॐ तस्मा अरं गमाम व:, ॐ यस्य क्षयायः जिन्वध, ॐ आपो जनस्या च नः।

इन तीन ऋचाओंका तथा 'ॐ द्रपदादिव मुम्बानः स्वित्रः स्त्रातो पलादिव। पवित्रेणेवान्यमापः शुन्धन्त मैनसः।' मन्त्रका 'हिरण्यवर्णाः शृचयः' इत्यादि पावमानी ऋचाओंका उच्चारण करके (पवित्रों अथवा दाहिने हाथको अङ्गलियोंद्वारा) जलके आठ छीटे ऊपर उछाले। इससे जीवनभरके पाप नष्ट हो जाते 11 38-88 11 3

१. ॐकारस्य ब्रह्मा ऋषिगाँयती छन्दोऽन्यिदेवता गुक्तो वर्णः सर्वकर्मारम्भे विनियोगः।

२. ससय्याहतीनां विश्वामित्रकमदग्निभरद्वाकगोतमाजिवसिष्ठकरयया ऋषयो गायञ्यप्रिममनुष्टव्यकृतीपद्विजिष्टकमगरपरछन्दांस्यगिन-वाय्वादित्यबृहस्पतिवरुणेन्द्रविश्वेदेवा देवता अनादिष्टप्रायक्षिते प्राणायाचे विनियोगः ।

जलके भीतर 'ऋतं च०'- इस अधमर्यण-मन्त्रका तीन बार जप करे'।

'आपो हि ह्या' आदि तीन ऋचाओंके सिन्धुद्वीप ऋषि, गायत्री छन्द और जल देवता माने गये हैं। ब्राह्मस्नानके लिये मार्जनमें इसका विनियोग किया जाता है।

(अधमर्पण-मन्त्रका विनियोग इस प्रकार करना चाहिये -) इस अध्मर्षण-सुक्तके अध्मर्षण ऋषि, अनुष्ट्रप् छन्द और भाववृत्त देवता है। पापनि:सारणके कर्ममें इसका प्रयोग किया जाता है ।

'ॐ आपो ज्योती रसोऽमृतं ब्रह्म भूर्भवः स्वरोम् ।' यह गायत्री-मन्त्रका शिरोभाग है। इसके प्रजापति ऋषि हैं। यह छन्दरहित यजुर्मन्त्र है: क्योंकि यजुर्वेदके मन्त्र किसी नियत अक्षरवाले छन्दमें आबद्ध नहीं हैं। शिरोमन्त्रके ब्रह्मा, अग्नि, वाय और सूर्य देवता माने गये हैं'। प्राणायामसे वाय, वायसे अग्नि और अग्निसे जलकी उत्पत्ति होती है तथा उसी जलसे शुद्धि होती है। इसलिये जलका आचमन निम्नलिखित मन्त्रसे करे-

अन्तश्चरिस भृतेष गृहायां विश्वमृर्तिष्। तपो यज्ञी वषटकार आपो ज्योती रसोऽमृतम्'॥

'उदत्यं जातवेदसं०'— इस मन्त्रके प्रस्कण्व ऋषि कहे गये हैं। इसका गायत्री छन्द और सूर्य देवता है। इसका अतिरात्र और अग्निष्टोम-यागमें विनियोग होता है (परंतु संध्योपासनामें इसका सुर्योपस्थान-कर्ममें विनियोग किया जाता है 1)।

'चित्रं देवानां०'— इस ऋचाके कौत्स ऋषि कहे गये हैं। इसका छन्द त्रिष्ट्रप् और देवता सूर्य माने गये हैं। यहाँ इसका भी विनियोग सुर्योपस्थानमें ही है ॥ ४२-५०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'संध्याविधिका वर्णन' नामक हो सी पन्द्रहर्षा अध्याय पूरा हुआ॥ २१५॥

# दो सौ सोलहवाँ अध्याय

--- Hilliam

#### गायत्री-मन्त्रके तात्पर्यार्थका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! इस प्रकार संध्याका विधान करके गायत्रीका जप और स्मरण करे। यह अपना गान करनेवाले साधकाँके शरीर और प्राणोंका त्राण करती है, इसलिये इसे 'गायत्री' कहा गया है। सविता (सूर्य)-से इसका प्रकाशन—प्राकट्य हुआ है, इसलिये यह 'सावित्री' कहलाती है। वाकस्वरूपा होनेसे 'सरस्वती'

नामसे भी प्रसिद्ध है।। १-२॥

'तत' पदसे ज्योति:स्वरूप परब्रह्म परमात्मा अभिहित है। 'भर्ग:' पद तेजका वाचक है; क्योंकि 'भा' धातु दीप्त्यर्थक है और उसीसे 'भर्ग' शब्द सिद्ध है।'भातीति भर्गः'—इस प्रकार इसकी व्युत्पत्ति है। अथवा 'भ्रस्ज पाके'-इस धातुसुत्रके अनुसार पाकार्थक 'भ्रस्ज' धातुसे भी

<sup>ి.</sup> ॐ ऋतञ्ज सत्पञ्चाभीद्धानपत्तीऽध्यजायतः। ततो सायजायतः। ततः समुद्रो अर्णवः। समुद्रादर्णवादधिसंवत्सरी अजायतः। अहो रात्राणि विद्यपद्विश्वस्य मिनतो वज्ञी । सूर्योचन्द्रमसौ धाता यथापूर्वमकल्पवत् । दिवञ्च पृथिबोज्ञान्तरिक्षमधो स्यः ॥

२. आपो हिष्ठेत्यादि तुचस्य सिन्धदीप ऋषिः, गायशे छन्दः, आयो देवता ब्राह्मस्रानाय मार्जने विनियोगः।

अपमर्पणस्करयापमर्पण ऋषिरनृष्टपृष्ठन्दो भाववृत्तो देवता अध्मर्पणे विनिधोगः।

४. शिरसः प्रजापतिकंपिलियदा गायत्री छन्दी ब्रह्मान्तिवायुक्यां देवता यज्ञः प्राणायामे विनियोगः ।

५. इसका पाठ आजकलको संध्यापतियोधे इस प्रकार उपलब्ध होता है-

<sup>🌣</sup> अन्तक्षरसि भूतेषु पृहावां विश्वतोषुखः। त्वं बद्धस्त्वं वषट्कार आपो न्योती रसोऽपृतम्॥

६. उद्दर्शामति प्रस्कान्त ऋषिगांयत्री छन्दः सूर्वी देवता सूर्योपस्थाने विनियोगः।

७. चित्रमित्यस्य कीत्स ऋषिस्त्रिष्टपुणन्दः सूर्यो देवता सूर्वोपस्थाने विनियोगः।

'भर्ग' शब्द निष्पन्न होता है; क्योंकि सूर्यदेवका तेज ओषधि आदिको पकाता है। 'भ्राज्' धातु भी दीप्त्यर्थक होता है। 'भ्राजते इति भर्ग:'-इस व्यत्पत्तिके अनुसार 'भ्राज' धातुसे भी 'भर्ग' शब्द बनता है। बहलं छन्दिस -इस वैदिक व्याकरणसूत्रके अनुसार उक्त सभी धातुओंसे आवश्यक प्रत्यय आगम एवं विकारको ऊहा करनेसे 'भर्ग' शब्द बन सकता है। 'बरेण्य'का अर्थ है-'सम्पूर्ण तेजोंसे श्रेष्ठ परमपदस्वरूप'। अथवा स्वर्ग एवं मोक्षकी कामना करनेवालोंके द्वारा सदा ही वरणीय होनेके कारण भी वह 'वरेण्य' कहलाता है; क्योंकि 'कुब्' धातु वरणार्थक है। 'धीमहि' पदका यह अभिप्राय है कि 'हम जाग्रत् और सुपप्ति आदि अवस्थाओंसे अतीत नित्य शुद्ध, बुद्ध, एकमात्र सत्य एवं ज्योति:स्वरूप परब्रह्म परमेश्वरका मुक्तिके लिये ध्यान करते हैं ॥ ३ - ६ है ॥

जगतुकी सृष्टि आदिके कारण भगवान् श्रीविष्णु ही वह ज्योति हैं। कुछ लोग शिवको वह ज्योति मानते हैं, कुछ लोग शक्तिको मानते हैं और कोई सर्यको तथा कुछ अग्निहोत्री वेदन्न अग्निको वह ज्योति मानते हैं। वस्तृत: अग्नि आदि रूपोंमें स्थित विष्णु ही वेद-वेदाङ्गोंमें 'ब्रह्म' माने गये हैं। इसलिये 'देवस्य सवितः '-अर्थात् जगत्के उत्पादक श्रीविष्ण्देवका ही वह परमपद माना गया है: क्योंकि वे स्वयं ज्योति:स्वरूप भगवान ब्रीहरि महत्तत्व आदिका प्रसव (उत्पत्ति) करते हैं। वे ही पर्जन्य, वाय, आदित्य एवं शोत-ग्रीष्म आदि ऋतुओंद्वारा अन्नका पोषण करते हैं। अग्निमें विधिपूर्वक दी हुई आहित सर्वको प्राप्त होती है और सूर्यसे वृष्टि, वृष्टिसे अन्न और अन्नसे प्रजाओंकी उत्पत्ति होती है। 'धीमहि' पद धारणार्थक 'इधाज्' धातुसे भी

सिद्ध होता है। इसलिये हम उस तेजका मनसे धारण-चिन्तन करते हैं-यह भी अर्थ होगा। (य:) परमात्मा श्रीविष्णका वह तेज (त:) हम सब प्राणियोंको (धिय:) बुद्धि-वृत्तियोंको (प्रचोदयात्) प्रेरित करे। वे ईश्वर ही कर्मफलका भोग करनेवाले समस्त प्राणियोंके प्रत्यक्ष और अप्रत्यक्ष परिणामोंसे युक्त समस्त कर्मोंमें विष्णु, सूर्य और अग्निरूपसे स्थित हैं। यह प्राणी ईश्वरकी प्रेरणासे ही शुभाशुभ कर्मानुसार स्वर्ग अथवा नरकको प्राप्त होता है। त्रीहरि द्वारा महत्तत्व आदि रूपसे निर्मित यह सम्पूर्ण जगत् ईश्वरका आवासस्थान है। वे सर्वसमर्थ हंसस्वरूप परम पुरुष स्वर्गादि लोकोंसे क्रीडा करते हैं, इसलिये वे 'देव'' कहलाते हैं। आदित्यमें जो 'भर्ग' नामसे प्रसिद्ध दिव्य तेज है, वह उन्होंका स्वरूप है। मोक्ष चाहनेवाले पुरुषोंको जन्म-मरणके कष्टसे और दैहिक, दैविक तथा भौतिक त्रिविध दु:खाँसे छुटकारा पानेके लिये ध्यानस्य होकर इन परमपुरुषका सूर्यमण्डलमें दशंन करना चाहिये। वे ही 'तत्त्वमसि' आदि औपनिषद महावाक्योंद्वारा प्रतिपादित सच्चित्स्वरूप परब्रह्म है। सम्पूर्ण लोकोंका निर्माण करनेवाले सविता देवताका जो सबके लिये वरणीय भर्ग है, वह विष्णुका परमपद है और वही गायत्रीका ब्रह्मरूप 'चतुर्थ पाद' है। 'धीमहि' पदसे यह अभिप्राय ग्रहण करना चाहिये कि देहादिकी जाग्रत्-अवस्थामें सामान्य जीवसे लेकर ब्रह्मपर्यन्त मैं ही ब्रह्म हैं और आदित्यमण्डलमें जो पुरुष है, वह भी मैं ही हूँ—मैं अनन्त सर्वतः परिपूर्ण ओम् (सच्चिदानन्द) हूँ। 'प्रचोदयात्' पदके कर्तारूपसे उन परमेश्वरको ग्रहण करना चाहिये, जो सदा यज्ञ आदि शुभ कर्मोंके प्रवर्तक हैं॥ ७-१८॥

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराणमें 'गायत्री-मन्त्रके तात्पर्यका वर्णन' नामक दो सौ सोलहर्वा अध्वाय पूरा हुआ॥ २१६॥

ついの間ははないで

<sup>&</sup>quot; 'देव' शब्द क्रोडार्चक 'दिवु' धातुसे बनता है।

## दो सौ सत्रहवाँ अध्याय गायत्रीसे निर्वाणकी प्राप्ति

अग्निदेख कहते हैं — वसिष्ठ! किसी अन्य वसिष्ठने गायत्री-जपपूर्वक लिङ्गमूर्ति शिवकी स्तुति करके भगवान् शंकरसे निर्वाणस्वरूप परब्रह्मकी प्राप्ति की ॥ १ ॥

(विसष्टने कहा — ) कनकलिङ्गको नमस्कार, वेदलिङ्गको नमस्कार, परमिलङ्गको नमस्कार और आकाशिलङ्गको नमस्कार है। मैं सहस्रलिङ्ग, विह्नलिङ्ग, पुराणिलङ्ग और वेदलिङ्ग शिवको बारंबार नमस्कार करता हूँ। पातालिङ्ग, ब्रह्मलिङ्ग, सप्तद्वीपोध्येलिङ्गको बारंबार नमस्कार है। मैं सर्वात्मलिङ्ग, सर्वलोकाङ्गलिङ्ग, अञ्चकलिङ्ग, बुद्धिलिङ्ग, अहंकारिलङ्ग, भूतलिङ्ग, रजोध्यंलिङ्ग, तन्मात्रलिङ्ग, पुरुषलिङ्ग, भावलिङ्ग, रजोध्यंलिङ्ग, सत्त्वलिङ्ग, भवलिङ्ग, त्रैगुण्यलिङ्ग, अनागतलिङ्ग, तेजोलिङ्ग, वाय्थ्वलिङ्ग, श्रुतिलिङ्ग, अथर्वलिङ्ग, समिलङ्ग, यज्ञाङ्गलिङ्ग, यज्ञलिङ्ग, तत्त्वलिङ्ग और देवानुगतलिङ्गरूप आप शंकरको बारंबार नमस्कार करता हूँ। प्रभो! आप मुझे परमयोगका उपदेश कोजिये और मेरे समान पुत्र प्रदान कीजिये। भगवन्! मुझे अविनाशी परब्रह्म एवं परमशान्तिकी प्राप्ति कराइये। मेरा वंश कभी क्षीण न हो और मेरी बृद्धि सदा धर्ममें लगी रहे॥ २—१२॥

अग्निदेव कहते हैं — प्राचीनकालमें श्रीशैलपर वसिष्ठके इस प्रकार स्तुति करनेपर भगवान् शंकर प्रसन्न हो गये और वसिष्ठको वर देकर वहीं अन्तर्थान हो गये॥ १३॥

इस प्रकार आदि आग्नेष महापुराणमें 'गायत्री-निर्वाणका कथन' नामक दो सौ सत्रहर्नो अध्याय पूरा हुआ॥ २१७॥

- - THERETHOUSE

#### दो सौ अठारहवाँ अध्याय राजाके अभिषेककी विधि

अग्निदेख कहते हैं — वसिष्ठ! पूर्वकालमें परशुरामजीके पूछनेपर पुष्करने उनसे जिस प्रकार राजधर्मका वर्णन किया था, वहीं मैं तुमसे बतला रहा हूँ॥१॥

पुष्करने कहा — राम! में सम्पूर्ण राजधर्मों से संगृहीत करके राजांके धर्मका वर्णन करूँगा। राजांको प्रजांका रक्षक, शत्रुओंका नाशक और दण्डका उचित उपयोग करनेवाला होना चाहिये। वह प्रजाजनों से कहे कि 'धर्म-मार्गपर स्थित रहनेवाले आप सब लोगोंकी मैं रक्षा करूँगा' और अपनी इस प्रतिज्ञांका सदा पालन करे। राजांको वर्षफल बतानेवाले एक ज्यांतिया तथा ब्राह्मण पुरोहितका वरण कर लेना चाहिये। साथ

ही सम्पूर्ण राजशास्त्रीय विषयों तथा आत्माका ज्ञान रखनेवाले मन्त्रियोंका और धार्मिक लक्षणोंसे सम्पन्न राजमहिषीका भी वरण करना उचित है। राज्यभार ग्रहण करनेके एक वर्ष बाद राजाको सब सामग्री एकत्रित करके अच्छे समयमें विशेष समारोहके साथ अपना अभिषेक कराना चाहिये। पहलेवाले राजाकी मृत्यु होनेपर शीघ्र ही राजासन ग्रहण करना उचित है; ऐसे समयमें कालका कोई नियम नहीं है। ज्यौतिषी और पुरोहितके द्वारा तिल, सर्षप आदि सामग्रियोंका उपयोग करते हुए राजा स्नान करे तथा भद्रासनपर विराजमान होकर समूचे राज्यमें राजाकी विजय घोषित करे। फिर अभयको घोषणा कराकर राज्यके समस्त कैदियोंको वन्धनसे मुक्त कर दे। पुरोहितके द्वारा अभिषेक होनेसे पहले इन्द्र देवताकी शान्ति करानी चाहिये। अभिषेकके दिन राजा उपवास करके वेदीपर स्थापित की हुई अग्निमें मन्त्रपाठपूर्वक हवन करे। विष्णु, इन्द्र, सविता, विश्वेदेव और सोम-देवतासम्बन्धी वैदिक ऋचाओंका तथा स्वस्त्ययन, शान्ति, आयुष्य तथा अभय देनवाले मन्त्रोंका पाठ करे॥ २-८॥

तत्पश्चात् अग्निकं दक्षिण किनारे अपराजिता देवी तथा सुवर्णमय कलशकी, जिसमें जल गिरानेके लिये अनेकों छिद्र बने हुए हों, स्थापना करके चन्दन और फुलोंके द्वारा उनका पूजन करे। यदि अग्निकी शिखा दक्षिणावर्त हो, तपाये हुए सोनेक समान उसकी उत्तम कान्ति हो, रथ और मेघके समान उससे ध्वनि निकलती हो, धुआँ विलकुल नहीं दिखायी देता हो, अग्निदेव अनुकूल होकर हविष्य ग्रहण करते हों, होमाग्निसे उत्तम गन्ध फैल रही हो, अग्निसे स्वस्तिकके आकारकी लपटें निकलती हों, उसकी शिखा स्वच्छ हो और ऊँचेतक उठती हो तथा उसके भीतरसे चिनगारियाँ नहीं छटती हों तो ऐसी अग्नि-ज्वाला श्रेष्ठ एवं हितकर मानी गयी है॥९-११॥

राजा और आगके मध्यसे बिझी, मृग तथा पक्षी नहीं जाने चाहिये। राजा पहले पर्वतशिखरकी मृत्तिकासे अपने मस्तककी शुद्धि करे। फिर बाँबीको मिट्टीसे दोनों कान, भगवान् विष्णुके मन्दिरकी धूलिसे मुख, इन्द्रके मन्दिरको मिट्टोसे ग्रीवा, राजाके ऑगनकी मृत्तिकासे हृदय, हाथीके दाँतोंद्वारा खोदी हुई मिट्रीसे दाहिनी बाँह, बैलके सींगसे उठायी हुई मृत्तिकाद्वारा बायीं भूजा, पोखरेकी मिट्टीसे पीठ, दो नदियोंके संगमकी मृतिकासे पेट तथा नदीके दोनों किनारोंकी मिद्रीसे अपनी दोनों पसलियोंका शोधन करे। वेश्याके दरवाजेकी मिट्टीसे राजाके कटिभागकी शुद्धि की जाती है, यज्ञशालाकी मृत्तिकासे वह दोनों ऊरु, गोशालाकी मिट्टीसे दोनों घुटनों, घुडसारकी मिट्टीसे दोनों जाँघ तथा रथके पहियेकी मृतिकासे दोनों चरणोंकी शुद्धि करे। इसके बाद पञ्चगव्यके द्वारा राजाके मस्तककी शुद्धि करनी चाहिये। तदन-तर चार अमात्य भद्रासनपर यैठे हुए राजाका कलशोंद्वारा अभिषेक करें। ब्राह्मणजातीय सचिव पूर्व दिशाकी ओरसे घृतपूर्ण सूवर्णकलशद्वारा अभिषेक आरम्भ करे। क्षत्रिय दक्षिणको ओर खड़ा होकर दूधसे भरे हुए चाँदीके कलशसे, वैश्य पश्चिम दिशामें स्थित हो ताम्र कलश एवं दहीसे तथा शुद्र उत्तरकी ओरसे मिट्टीके घड़ेके जलसे राजाका अभिषेक करे॥ १२-१९॥ तदनन्तर बहुचों (ऋग्बेदी विद्वानों)-में श्रेष्ठ

ब्राह्मण मधुसे और 'छन्दोग' अर्थात् सामवेदी विप्र कुशके जलसे नरपतिका अभिषेक करे। इसके बाद पुरोहित जल गिरानेके अनेकों छिद्रोंसे युक्त (सुवर्णमय) कलशके पास जा, सदस्योंके बोच विधिवत् अग्रिरक्षाका कार्य सम्पादन करके, राज्याभिषेकके लिये जो मन्त्र बताये गर्य हैं, उनके द्वारा अभिषेक करे। उस समय ब्राह्मणोंको वेद-मन्त्रोच्चारण करते रहना चाहिये। तत्पश्चात् प्रोहित वेदीके निकट जाय और सुवर्णके बने हुए सौ छिद्रोंवाले कलशसे अभिषेक आरम्भ करे। 'या ओषधी:o'- इत्यादि मन्त्रसे ओपधियोंद्वारा, 'अधेत्युक्त्वा:०'— इत्यादि मन्त्रोंसे गन्धोंद्वारा, 'पुष्पवती:o'— आदि मन्त्रसे फुलोंद्वारा, 'खाह्मण:o'— इत्यादि मन्त्रसे बीजोंद्वारा, आशु: शिशान:०' आदि मन्त्रसे रत्नोंद्वारा तथा 'ये देखा:o'— इत्यादि मन्त्रसे कशयक्त जलोंद्वारा अभिषेक करे। यजुर्वेदी और अथर्ववेदी ब्राह्मण 'गन्धद्वारां दराधर्षा'— इत्यादि मन्त्रसे गोरोचनद्वारा मस्तक तथा कण्ठमें तिलक करे। इसके बाद अन्यान्य ब्राह्मण सब तीर्थोंके जलसे अभिषेक करें॥ २०- २६॥

उस समय कुछ लोग गीत और बाजे आदिके शब्दोंके साथ चँवर और व्यंजन धारण करें। राजाके सामने सर्वांषिधयुक्त कलश लेकर खड़े (ज्यांतिषों) और पुरोहि एंबी, गौ तथा अन्न व्याप्य क्रिया यह पतियोंका पूजन करके राजा व्याप्य वर्मयुक्त आदि वेलको पौठका आसनपर बैठे। उस समय पुरोहित मधुष्के आदि वेलको पौठका बछड़ेको पूजाके अनल असनपर बैठे। उस समय पुरोहित मधुष्के आदि वेलको पौठका बछड़ेको पूजाके अनल असनपर बैठे। उस समय पुरोहित मधुष्के आदि करके, उसके ऊपर सक्ते आसनपर बैठेकर राजाको मुकुट बँधाना चाहिये। 'धुवाद्यैः०'— इत्यादि मन्त्रके द्वारा उन आसनोंपर बैठे। वृष, वृषभांश, वृक, व्याप्य और सम्मानित करके विदा कर प्रवेश करे। ३७ —३५॥ विदा कर प्रवेश करे। ३७ —३५॥

प्रतीहार अमात्य और सचिव आदिको दिखाये— प्रजाजनोंसे उनका परिचय दे। तदनन्तर राजा गौ, बकरी, भेड़ तथा गृह आदि दान करके सांवत्सर (ज्यौतिषो) और पुरोहितका पूजन करे। फिर पृथ्वी, गौ तथा अन्न आदि देकर अन्यान्य ब्राह्मणोंकी भी पूजा करे। तत्पश्चात् अग्निकी प्रदक्षिणा करके गुरु (पुरोहित)-को प्रणाम करे। फिर बैलकी पौठका स्पर्श करके, गौ और बछड़ेको पूजाके अनन्तर अभिमन्त्रित अश्वपर आरूढ़ होवे। उससे उत्तरकर हाथीकी पूजा करके, उसके ऊपर सवार हो और सेना साथ लेकर प्रदक्षिण-क्रमसे सड़कपर कुछ दूरतक यात्रा करे। इसके बाद दान आदिके द्वारा सबको सम्मानित करके विदा कर दे और स्वयं राजधानीमें प्रवेश करे। २७ —३५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'राज्याभिषेकका कथन' नामक दो सौ अतुरहर्वा अध्याप पूरा हुआ॥ २१८॥

#### दो सौ उन्नीसवाँ अध्याय राजाके अभिषेकके समय पढनेयोग्य मन्त्र

- STATE OF

पुष्करने कहा — अब मैं राजा और देवता | आदिके अभिषेक-सम्बन्धी मन्त्रोंका वर्णन करूँगा, जो सम्पूर्ण पापोंको दूर करनेवाले हैं। कलशसे कुशयुक्त जलद्वारा राजाका अभिषेक करे; इससे सम्पूर्ण मनोरथोंकी सिद्धि होती है।।१॥

(उस समय निम्नाङ्कित मन्त्रोंका पाठ करना चाहिये—) "राजन्! ब्रह्मा, विष्णु और शिव आदि सम्पूर्ण देवता तुम्हारा अभिषेक करें। भगवान् वासुदेव, संकर्षण, प्रद्युम्न, अनिरुद्ध, इन्द्र आदि दस दिक्पाल, रुद्र, धर्म, मनु, दश्च, रुचि तथा श्रद्धा—ये सभी सदा तुम्हें विजय प्रदान करनेवाले हों। भृगु, अत्रि, वसिष्ठ, सनक, सनन्दन, सनत्कुमार, अङ्गिरा, पुलस्त्य, पुलह, ऋतु, मरीचि और कश्यप आदि ऋषि-महर्षि प्रजाका शासन

करनेवाले भूपतिकी रक्षा करें। अपनी प्रभासे प्रकाशित होनेवाले 'बर्हिपद्' और 'अग्निष्वात' नामवाले पितर तुम्हारा पालन करें। क्रव्याद (राक्षस), आवाहन किये हुए आज्यपा (यृतपान करनेवाले देवता और पितर), सुकाली (सुकाल लानेवाले देवता) तथा धर्मप्रिया लक्ष्मी आदि देवियाँ प्रवृद्ध अग्नियोंके साथ तुम्हारा अभिषेक करें। अनेकों पुत्रोंवाले प्रजापित, कश्यपके आदित्य आदि प्रिय पुत्रगण, अग्निनन्दन कृशाश्व तथा अरिष्टनेमिकी पिलयाँ भी तुम्हारा अभिषेक करें। चन्द्रमाकी अश्विनी आदि धार्याएँ, पुलहकी प्रिय पत्रिय जार भूता, किपशा, दंष्ट्री, सुरसा, सरमा, दनु, श्येनी, भाषी, क्रौञ्ची, धृतराष्ट्री तथा शुकी आदि देवियाँ एवं सूर्यके सार्थि अरुण—ये सब

तुम्हारे अभिषेकका कार्य सम्पन्न करें। आयति, नियति, रात्रि, निद्रा, लोकरक्षामें तत्पर रहनेवाली उमा, मेना और शची आदि देवियाँ, धूमा, ऊर्णा, नैर्ऋती, जया, गौरी, शिवा, ऋद्धि, वेला, नड्वला, असिक्नी, ज्योत्स्ना, देवाङ्गनाएँ तथा वनस्पति-ये सब तुम्हारा पालन करें॥ २-११॥

"महाकल्प, कल्प, मन्वन्तर, युग, संवत्सर, वर्ष, दोनों अयन, ऋत्, मास, पक्ष, रात-दिन, संध्या, तिथि, मुहूर्त तथा कालके विभिन्न अवयव (छोटे-छोटे भेद) तुम्हारी रक्षा करें। सूर्य आदि ग्रह और स्वायम्भुव आदि मनु तुम्हारी रक्षा करें। स्वायम्भुव, स्वारोचिष, उत्तम, तापस, रैवत, चाक्षुष, वैवस्वत, सार्वाण, ब्रह्मपुत्र, धर्मपुत्र, रुद्रपुत्र, दक्षपुत्र, रौच्य तथा भौत्य-ये चौदह मनु तुम्हारे रक्षक हों। विश्वभुक्, विपश्चित्, शिखी, विभू, मनोजव, ओजस्वो, बलि, अद्भुत शान्तियाँ, वृष, ऋतधामा, दिव:स्पृक्, कवि, इन्द्र, रैवन्त, कुमार कार्तिकेय, वत्सविनायक, वीरभद्ग, नन्दी, विश्वकर्मा, पुरोजव, देववैद्य अश्विनीकुमार तथा ध्रव आदि आठ वस् - ये सभी प्रधान देवता यहाँ पदार्पण करके तुम्हारे अभिषेकका कार्य सम्पन्न करें। अङ्गिराके कुलमें उत्पन्न दस देवता और चारों वेद सिद्धिके लिये तुम्हारा अभिषेक करें। आत्मा, आयु, मन, दक्ष, मद, प्राण, हविष्मान्, गरिष्ठ, ऋत और सत्य-ये तुम्हारी रक्षा करें तथा क्रतु, दक्ष, वसु, सत्य, काल, काम और धुरि-ये तुम्हें विजय प्रदान करें। पुरुरवा, आईवा, विश्वेदेव, रोचन, अङ्गारक (मङ्गल) आदि ग्रह, सूर्य, निर्ऋति तथा यम-ये सब तुम्हारी रक्षा करें। अजैकपाद, अहिर्बुध्न्य, धूमकेतु, रुद्रके पुत्र, भरत, मृत्यु, कापालि, किंकणि, भवन, भावन, स्वजन्य, स्वजन, क्रतुश्रवा, मुधां, याजन और उशना-ये तुम्हारी रक्षा करें। प्रसव, अव्यय, दक्ष, भृगुवंशी ऋषि, देवता, मनु, अनुमन्ता, प्राण,

नव, बलवान् अपान वायु, वीतिहोत्र, नय, साध्य, हंस, विभू, प्रभू और नारायण—संसारके हितमें लगे रहनेवाले ये श्रेष्ठ देवता तुम्हारा पालन करें। धाता, मित्र, अर्थमा, पूषा, शक्र, वरुण, भग, त्वष्टा, विवस्वान्, सविता, भास्कर और विष्णु-ये बारह सूर्य तुम्हारी रक्षा करें। एकज्योति, द्विज्योति, त्रिज्योति, चतुज्योति, एकशक्र, द्विशक्र, महाबली त्रिशक, इन्द्र, पतिकृत्, मित, सम्मित, महाबली अमित, ऋतजित्, सत्यजित्, सुषेण, सेनजित्, अतिमित्र, अनुमित्र, पुरुमित्र, अपराजित, ऋत, ऋतवाक्, धाता, विधाता, धारण, ध्रुव, इन्द्रके परम मित्र महातेजस्वी विधारण, इदक्ष, अदुक्ष, एतादुक्, अमिताशन, क्रीडित, सदुक्ष, सरभ, महातपा, धर्ता, धुर्य्य, धुरि, भीम, अभिमुक्त, अक्षपात, सह, धृति, वस्, अनाधृष्य, राम, काम, जब और विराद —ये उन्चास मरुत् नामक देवता तुम्हारा अभिषेक करें तथा तुम्हें लक्ष्मी प्रदान करें। चित्राङ्गद, चित्ररथ, चित्रसेन, कलि, ऊर्णायु, उग्रसेन, भृतराष्ट्र, नन्दक, हाहा, हुहू, नारद, विश्वावस् और तुम्बुरु—ये गन्धर्व तुम्हारे अभिषेकका कार्य सम्पन्न करें और तुम्हें विजयी बनावें। प्रधान-प्रधान मृनि तथा अनवद्या, सुकेशी, मेनका, सहजन्या, क्रतुस्थला, घृताची, विश्वाची, पुञ्जिकस्थला, प्रम्लोचा, उर्वशी, रम्भा, पञ्चचूडा, तिलोत्तमा, चित्रलेखा, लक्ष्मणा, पुण्डरीका और वारुणी—ये दिव्य अप्सराएँ तुम्हारी रक्षा करें॥ १२-३८॥

"प्रह्लाद, विरोचन, बलि, बाण और उसका पुत्र-ये तथा दूसरे-दूसरे दानव और राक्षस तुम्हारे अभिषेकका कार्य सिद्ध करें। हेति, प्रहेति, विद्युत्, स्फूर्जथ्, अग्रक, यक्ष, सिद्ध, मणिभद्र और नन्दन-ये सब तुम्हारी रक्षा करें। पिङ्गाक्ष, द्यतिमान्, पुष्पवन्त, जयावह, शङ्क, पदा, मकर और कच्छप-ये निधियाँ तुम्हें विजय प्रदान

करें, ऊर्ध्वकेश आदि पिशाच, भूमि आदिके निवासी भूत और माताएँ, महाकाल एवं नृसिंहको आगे करके तुम्हारा पालन करें। गृह, स्कन्द, विशाख, नैगमेय-ये तुम्हारा अभिषेक करें। भूतल एवं आकाशमें विचरनेवाली डाकिनी तथा योगिनियाँ, गरुड, अरुण तथा सम्पाति आदि पक्षी तुम्हारा पालन करें। अनन्त आदि बड़े-बड़े नाग, शेष, वासुकि, तक्षक, ऐरावत, महापदा, कम्बल, अश्वतर, शङ्क, कर्कोटक, धृतराष्ट्र, धनंजय, कुमुद, ऐरावत, पदा, पुष्पदन्त, वामन, सुप्रतीक तथा अञ्जन नामक नाग सदा और सब ओरसे तुम्हारी रक्षा करें। ब्रह्माजीका बाहन हंस, भगवान् शंकरका वृषभ, भगवती दुर्गाका सिंह और यमराजका भैंसा-ये सभी वाहन तुम्हारा पालन करें। अश्वराज उच्चै:श्रवा, धन्यन्तरि वैद्य, कौस्तुध-मणि, शङ्कराज पाञ्चजन्य, बन्न, शूल, जक्र और नन्दक खङ्ग आदि अस्त्र तुम्हारी रक्षा करें। दृढ निक्षय रखनेवाले धर्म, चित्रगृप्त, दण्ड, पिङ्गल, मृत्यु, काल, वालिखल्य आदि मुनि, व्यास और वाल्मीकि आदि महर्षि, पृथु, दिलीप, भरत, दुष्यन्त, अत्यन्त बलवान् शत्रुजित्, मनु, ककुत्स्थ, अनेना, युवनाश्च, जयद्रथ, मान्धाता, मुचुकुन्द और पृथ्वीपति पुरूरवा-ये सब राजा तुम्हारे रक्षक हों। वास्तुदेवता और पच्चीस तत्व तुम्हारी विजयके साधक हों। रुक्मभौम, शिलाभौम, पाताल, नीलमूर्ति, पीतरक, क्षिति, क्षेतभौम, रसातल, भूलोंक, भूवर आदि लोक तथा जम्बू-द्वीप आदि द्वीप तुम्हें राज्यलक्ष्मी प्रदान करें। उत्तरकुरु, रम्य, हिरण्यक, भद्राश्च, केतुमाल, बलाहक, हरिवर्ष, किंपुरुष, इन्द्रद्वीप, कशेरुमान्, ताम्रवर्ण, गभरितमान्, नागद्वीप, सौम्यक, गान्धर्व, वारुण और नवम आदि वर्ष तुम्हारी रक्षा करें

और तुम्हें राज्य प्रदान करनेवाले हों। हिमवान्, हेमकूट, निषध, नील, श्वेत, शृङ्गवान, मेरु, माल्यवानु, गन्धमादन, महेन्द्र, मलय, सह्य, शुक्तिमान्, ऋक्षवान् गिरि, विन्ध्य और पारियात्र -ये सभी पर्वत तुम्हें शान्ति प्रदान करें। ऋकु आदि चारों वेद, छहों अङ्ग, इतिहास, पुराण, आयुर्वेद, गान्धर्ववेद और धनुबेंद आदि उपवेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, न्यौतिष, छन्द-ये छ: अङ्ग, चार वेद, मोमांसा, न्याय, धर्मशास्त्र और पुराण-ये चौदह विद्याएँ तुम्हारी रक्षा करें॥ ३९—६०॥

"सांख्य, योग, पाशुपत, वेद, पाश्चरात्र—ये 'सिद्धान्तपञ्चक' कहलाते हैं। इन पाँचेंकि अतिरिक्त गायत्री, शिवा, दुर्गा, विद्या तथा गान्धारी नामवाली देवियाँ तुम्हारी रक्षा करें और लवण, इक्षुरस, सुरा, घृत, दिध, दुग्ध तथा जलसे भरे हुए समुद्र तुम्हें ज्ञान्ति प्रदान करें। चारों समुद्र और नाना प्रकारके तीर्थं तुम्हारी रक्षा करें। पुष्कर, प्रयाग, प्रभास, नैमिषारण्य, गयाशीर्ष, ब्रह्मशिस्तीर्थ, उत्तरमानस, कालोदक, नन्दिकुण्ड, पञ्चनदतीर्थ, भुगुतीर्थ, अमरकण्टक, जम्बूमार्ग, विमल, कपिलाश्रम, गङ्गाद्वार, कुशावर्त, विरुष, नीलगिरि, वराह पर्वत, कनखल तीर्थ, कालञ्जर, केदार, रुद्रकोटि, महातीर्थ वाराणसी, बदरिकाश्रम, द्वारका, श्रीशैल, पुरुषोत्तमतीर्थ, शालग्राम, बाराह, सिंधु और समुद्रके संगमका तीर्थ, फल्गुतीर्थ, विन्दुसर, करवीराश्रम, गङ्गानदी, सरस्वती, शतद्व, गण्डकी, अच्छोदा, विपाशा, वितस्ता, देविका नदी, कावेरी, वरुणा, निश्चिरा, गोमती नदी, पारा, चर्मण्वती, रूपा, महानदी, मन्दाकिनी, तापी, पयोच्जी, वेजा, वैतरणी, गोदावरी, भीमरथी, तुङ्गभद्रा, अरणी, चन्द्रभागा, शिवा तथा गौरी आदि पवित्र नदियाँ तुम्हारा अभिषेक और पालन करें"॥ ६१-७२॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अभिषेक-सम्बन्धी मन्त्रोंका वर्णन' नामक दो सौ उन्नीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २१९॥

## दो सौ बीसवाँ अध्याय

राजाके द्वारा अपने सहायकोंकी नियक्ति और उनसे काम लेनेका ढंग

पुष्कर कहते हैं - अभिषेक हो जानेपर उत्तम राजाके लिये यह उचित है कि वह मन्त्रीको साथ लेकर शत्रऑपर विजय प्राप्त करे। उसे ब्राह्मण या क्षत्रियको, जो कुलीन और नीतिशास्त्रका ज्ञाता हो, अपना सेनापति बनाना चाहिये। द्वारपाल भी नीतिज्ञ होना चाहिये। इसी प्रकार दतको भी मृद्भाषी, अत्यन्त बलवान् और सामर्थ्यवान् होना उचित है॥ १-२॥

राजाको पान देनेवाला सेवक, स्त्री या पुरुष कोई भी हो सकता है। इतना अवश्य है कि उसे राजभक्त, क्लेश-सहिष्णु और स्वामीका प्रिय होना चाहिये। सांधिविग्रहिक (परराष्ट्रसचिव') उसे बनाना चाहिये, जो संधि, विग्रह, यान, आसन, द्वैधीभाव और समात्रय-इन उहाँ गुणाँका समय और अवसरके अनुसार उपयोग करनेमें निपुण हो। राजाकी रक्षा करनेवाला प्रहरी हमेशा हाथमें तलवार लिये रहे। सार्राथ सेना आदिके विषयमें पूरी जानकारी रखे। रसोइयोंके अध्यक्षको राजाका हितैषी और चत्र होनेके साथ ही सदा रसोईघरमें उपस्थित रहना चाहिये। राजसभाके सदस्य धर्मके जाता हों। लिखनेका काम करनेवाला पुरुष कई प्रकारके अक्षरोंका ज्ञाता तथा हितैथी हो। द्वार-रक्षामें नियुक्त पुरुष ऐसे होने चाहिये, जो स्वामीके हितमें संलग्न हों और इस बातकी अच्छी तरह जानकारी रखें कि महाराज कब-कब उन्हें अपने पास बुलाते हैं। धनाध्यक्ष ऐसा मनुष्य हो, जो रत्न आदिकी परख कर सके और धन बढानेके साधनोंमें तत्पर रहे। राजवैद्यको आयुर्वेदका पूर्ण ज्ञान होना चाहिये। इसी प्रकार गजाध्यक्षको

हाथी-सवार परिश्रमसे थकनेवाला न हो। मोड़ोंका अध्यक्ष अश्वविद्याका विद्वान् होना चाहिये। दुर्गके अध्यक्षको भी हितेषी एवं बुद्धिमान् होना आवश्यक है। शिल्पी अथवा कारीगर वास्त्विद्याका ज्ञाता हो। जो मशीनसे हथियार चलाने, हाथसे शस्त्रोंका प्रयोग करने, शस्त्रको न छोड़ने, छोड़े हुए शस्त्रको रोकने या निवारण करनेमें तथा युद्धको कलामें कुशल और राजाका हित चाहनेवाला हो, उसे ही अस्त्राचार्यके पदपर नियुक्त करना चाहिये। रिनवासका अध्यक्ष वृद्ध पुरुषको बनाना चाहिये। पचास वर्षको स्त्रियाँ और सत्तर वर्षके बृद्धे पुरुष अन्त:पुरके सभी कार्योंमें लगाये जा सकते हैं। शस्त्रागारमें ऐसे पुरुषको रखना चाहिये, जो सदा सजग रहकर पहरा देता रहे। भृत्योंके कार्योंको समझकर उनके लिये तदनुकुल जीविकाका प्रबन्ध करना उचित है। राजाको चाहिये कि वह उत्तम, मध्यम और निकृष्ट कार्योंका विचार करके उनमें ऐसे ही पुरुषोंको नियुक्त करे। पृथ्वीपर विजय चाहनेवाला भूपाल हितैषी सहायकोंका संग्रह करे। धर्मके कार्योंमें धर्मात्मा पुरुषोंको, युद्धमें शुरवीरोंको और धनोपार्जनके कार्योमें अर्थकुशल व्यक्तियोंको लगावे। इस बातका ध्यान रखे कि सभी कार्योंमें नियुक्त हुए पुरुष शुद्ध आचार-विचार रखनेवाले हों॥ ३-१२॥

स्त्रियोंकी देख-भालमें नपुंसकोंको नियुक्त करे। कठोर कर्मोंमें तीखे स्वभाववाले पुरुषोंको लगावे। तात्पर्य यह कि राजा धर्म-अर्थ अथवा कामके साधनमें जिस पुरुषको जहाँके लिये शुद्ध भी गजविद्यासे परिचित होना आवश्यक है। एवं उपयोगी समझे, उसकी वहीं नियुक्ति करे।

<sup>\*</sup> वह मन्त्री, जिसको दूसरे देशके राजाओंसे सुलहको बतचीत करते या युद्ध छेड्नेका अधिकार दिया गया हो।

निकृष्ट श्रेणीके कामोंमें वैसे ही पुरुषोंको लगावे। राजाके लिये उचित है कि वह तरह-तरहके उपायोंसे मनुष्योंकी परीक्षा करके उन्हें वथायोग्य कार्योंमें नियोजित करे। मन्त्रीसे सलाह ले, कुछ व्यक्तियोंको यथोचित वृत्ति देकर हाथियोंके जंगलमें तैनात करे तथा उनका पता लगाते रहनेके लिये कर्ड उत्साही अध्यक्षोंको नियक्त करे। जिसको जिस काममें निपुण देखे, उसको उसीमें लगावे और बाप-दादोंके समयसे चले आते हुए भृत्योंको सभी तरहके कार्योमें नियुक्त करे। केवल उत्तराधिकारीके कार्योंमें उनकी नियक्ति नहीं करे: क्योंकि वहाँ वे सब-के-सब एक समान हैं। जो लोग दूसरे राजाके आश्रयसे हटकर अपने पास शरण लेनेकी इच्छासे आवें, वे दष्ट हों या साध् उन्हें यत्नपूर्वक आश्रय दे। दृष्ट साबित होनेपर उनका विश्वास न करे और उनकी जीविकावृत्तिको अपने ही अधीन रखे। जो लोग दूसरे देशोंसे अपने पास आये हों, उनके विषयमें गृप्तचरोंद्रारा सभी बातें जानकर उनका यथावत् सत्कार करे। शत्र, अग्नि, विष, साँप और तलवार एक ओर तथा दृष्ट स्वभाववाले भृत्य दूसरी ओर, इनमें दृष्ट भुत्योंको ही अधिक भयंकर समझना चाहिये। राजाको चारचक्ष होना उचित है। अर्थात् उसे

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

गुप्तचरोंद्वारा सभी बातें देखनी-उनकी जानकारी प्राप्त करनी चाहिये। इसलिये वह हमेशा सबकी देख-भालके लिये गुप्तचर तैनात किये रहे। गुप्तचर ऐसे हों, जिन्हें दूसरे लोग पहचानते न हों, जिनका स्वभाव शान्त एवं कोमल हो तथा जो परस्पर एक-दूसरेसे भी अपरिचित हों। उनमें कोई वैश्यके रूपमें हो, कोई मन्त्र-तन्त्रमें कुशल, कोई ज्यौतियी, कोई वैद्य, कोई संन्यास-वेषधारी और कोई बलाबलका विचार करनेवाले व्यक्तिके रूपमें हो। राजाको चाहिये कि किसी एक गुप्तचरकी बातपर विश्वास न करे। जब बहुतोंके मुखसे एक तरहकी बात सुने, तभी उसे विश्वसनीय समझे। भृत्योंके हृदयमें राजाके प्रति अनुराग है या विरक्ति, किस मनुष्यमें कौन-से गुण तथा अवगुण हैं, कौन शुभचिन्तक हैं और कौन अशुभ चाहनेवाले-अपने भृत्यवर्गको वशमें रखनेके लिये राजाको ये सभी बातें जाननी चाहिये। वह ऐसा कर्म करे, जो प्रजाका अनुराग बढानेवाला हो। जिससे लोगोंके मनमें विरक्ति हो, ऐसा कोई काम न करे। प्रजाका अनुराग बढानेवाली लक्ष्मीसे युक्त राजा ही वास्तवमें राजा है। वह सब लोगोंका रञ्जन करने - उनकी प्रसन्नता बढानेके कारण हो 'राजा' कहलाता है।। १३-२४॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'राजाकी सहायसम्पतिका वर्णन' नामक दो सौ बीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २२०॥

~~~那那哪~~~

## दो सौ इक्कीसवाँ अध्याय अनुजीवियोंका राजाके प्रति कर्तव्यका वर्णन

पुष्कर कहते हैं — भृत्यको राजाकी आज्ञाका उसी प्रकार पालन करना चाहिये, जैसे शिष्य गुरुकी और साध्वी स्त्रियाँ अपने पतिकी आज्ञाका पालन करती हैं। राजाकी बातपर कभी आक्षेप न करे, सदा ही उसके अनुकूल और प्रिय बचन बोले। यदि कोई हितकी बात बतानी हो और वह सुननेमें अप्रिय हो तो उसे एकान्तमें राजासे कहना चाहिये। किसी आयके काममें नियुक्त होनेपर राजकीय धनका अपहरण न करे; राजाके सम्मानकी उपेक्षा न करे। उसकी वेश-भूषा और बोल-चालकी नकल करना उचित नहीं है। अन्त:पुरके सेवकोंके अध्यक्षका कर्तव्य है कि वह ऐसे पुरुषोंके साथ न बैठे, जिनका राजाके | लिये राजाकी सेवामें प्रवृत्त होना चाहिये। उनके साथ वैर हो तथा जो राजदरबारसे अपमानपूर्वक निकाले गये हों। भृत्यको राजाकी गुप्त बातोंको दूसरोंपर प्रकट नहीं करना चाहिये। अपनी कोई कुशलता दिखाकर राजाको विशेष सम्मानित एवं प्रसन्न करना चाहिये। यदि राजा कोई गुप्त बात सनावें तो उसे लोगोंमें प्रकाशित न करे। यदि वे दूसरेको किसी कामके लिये आज्ञा दे रहे हों तो स्वयं ही उठकर कहे-'महाराज! मुझे आदेश दिया जाय, कौन-सा काम करना है, मैं उसे करूँगा।' राजाके दिये हुए वस्त्र-आभूषण तथा रत्न आदिको सदा धारण किये रहे। बिना आज्ञाके दरवाजेपर अथवा और किसी अयोग्य स्थानपर, जहाँ राजाकी दृष्टि पडती हो, न बैठे। जैभाई लेना, थुकना, खाँसना, क्रोभ प्रकट करना, खाटपर बैठना, भींहें टेवी करना, अधोवाय छोडना तथा डकार लेना आदि कार्य राजाके निकट रहनेपर न करे। उनके सामने अपना गुण प्रकट करनेके लिये दूसरोंको ही युक्तिपूर्वक नियुक्त करे। शठता, लोलुपता, चुगली, नास्तिकता, नीचता तथा चपलता - इन दोषोंका राजसेवकोंको सदा त्याग करना चाहिये। पहले स्वयं प्रयत्न करके अपनेमें वेदविद्या एवं शिल्पकलाकी योग्यताका सम्पादन करे। उसके बाद अपना धन बढ़ानेकी चेष्टा करनेवाले पुरुषको अभ्युदयके दे॥१-१४॥

प्रिय पुत्र एवं मन्त्रियोंको सदा नमस्कार करना उचित है। केवल मन्त्रियोंके साथ रहनेसे राजाका अपने ऊपर विश्वास नहीं होता; अत: उनके हार्दिक अभिप्रायके अनुकुल सदा प्रिय कार्य करे। राजाके स्वभावको समझनेवाले पुरुषके लिये उचित हैं कि वह विरक्त राजाको त्याग दे और अनुरक्त राजासे ही आजीविका प्राप्त करनेकी चेष्टा करे। बिना पूछे राजाके सामने कोई बात न कहे; किंतु आपत्तिके समय ऐसा करनेमें कोई हर्ज नहीं है। राजा प्रसन्न हो तो वह सेवकके विनययुक्त वचनको मानता है, उसकी प्रार्थनाको स्वीकार करता है। प्रेमी सेवकको किसी रहस्य-स्थान (अन्त:पुर) आदिमें देख ले तो भी उसपर शङ्घा-संदेह नहीं करता है। वह दरबारमें आये तो राजा उसकी कुशल पूछता है, उसे बैठनेके लिये आसन देता है। उसकी चर्चा सुनकर वह प्रसन्न होता है। वह कोई अग्निय बात भी कह दे तो वह ब्रुग नहीं मानता, उलटे प्रसन्न होता है। उसकी दी हुई छोटी-मोटी वस्तु भी राजा बडे आदरसे ले लेता है और बातचीतमें उसे याद रखता है। उक्त लक्षणोंसे राजा अनुरक्त है या विरक्त यह जानकर अनुरक्त राजाकी सेवा करे। इसके विपरीत जो विरक्त है, उसका साथ छोड

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अनुवीविवृत्त-कथन' नामक दो सी इक्रीसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ २२१॥

# दो सौ बाईसवाँ अध्याय

## राजाके दुर्ग, कर्तव्य तथा साध्वी स्त्रीके धर्मका वर्णन

विषयमें कहुँगा। राजाको दुर्गदेश (दुर्गम प्रदेश ऐसे स्थानमें रहे, जहाँ शत्रुओंका जोर न चल अथवा सुदृढ़ एवं विशाल किले)-में निवास सके। दुर्गमें थोड़े-से ब्राह्मणोंका भी रहना आवश्यक करना चाहिये। साथ रहनेवाले मनुष्योंमें वैश्यों है। राजाके रहनेके लिये वहीं देश श्रेष्ठ माना गया

पुष्कर कहते हैं - अब मैं दुर्ग बनानेके | और शुद्रोंकी संख्या अधिक होनी चाहिये। दुर्ग

है, जहाँ बहत-से काम करनेवाले लोग (किसान-मजदर) रहते हों, जहाँ पानीके लिये वर्षाकी राह नहीं देखनी पड़ती हो, नदी-तालाब आदिसे ही पर्याप्त जल प्राप्त होता रहता हो। जहाँ शत्रु पीड़ा न दे सकें, जो फल-फल और धन-धान्यसे सम्पन्न हो, जहाँ शत्रु-सेनाको गति न हो सके और सर्प तथा लुटेरोंका भी भय न हो। बलवान् राजाको निम्नाङ्कित छ: प्रकारके दुर्गोंमेंसे किसी एकका आश्रय लेकर निवास करना चाहिये। भृगुनन्दन! धन्यदुर्ग, महीदुर्ग, नरदुर्ग, बुक्षदुर्ग, जलदुर्ग और पर्वतदुर्ग-ये ही छ:' प्रकारके दुर्ग हैं। इनमें पर्वतदुर्ग सबसे उत्तम है। वह शत्रुओंके लिये अभेद्य तथा रिपुवर्गका भेदन करनेवाला है। दर्ग ही राजाका पर या नगर है। वहाँ हाट-बाजार तथा देवमन्दिर आदिका होना आवश्यक है। जिसके चारों ओर यन्त्र लगे हों, जो अस्त्र-शस्त्रोंसे भरा हो, जहाँ जलका सपास हो तथा जिसके सब ओर पानीसे भरी खाइयाँ हों, वह दुर्ग उत्तम माना गया है॥१-६॥

अब मैं राजाकी रक्षाके विषयमें कुछ निवेदन करूँगा-राजा पृथ्वीका पालन करनेवाला है, अत: विष आदिसे उसकी रक्षा करनी चाहिये। शिरीप यक्षकी जड, छाल, पता, फूल

और फल-इन पाँचों अङ्गोंको गोमुत्रमें पीसकर सेवन करनेसे विषका निवारण होता है। शतावरी, गृडचि और चौँराई विषका नाश करनेवाली है। कोषातकी (कडबी तरोई), कहारी (करियारी), ब्राह्मी, चित्रपटोलिका (कडवी परोरी), मण्डुकपणी (ब्राह्मीका एक भेद), वाराहीकन्द, आँवला, आनन्दक, भाँग और सोमराजी (बकची)-ये दवाएँ विष दूर करनेवाली हैं। विषनाशक माणिक्य और मोती आदि रत्न भी विषका निवारण करनेवाले हैं ॥ ७--१०॥

राजाको चास्तुके लक्षणोंसे युक्त दुर्गमें रहकर देवताओंका पूजन, प्रजाका पालन, दुष्टोंका दमन तथा दान करना चाहिये। देवताके धन आदिका अपहरण करनेसे राजाको एक कल्पतक नरकमें रहना पडता है। उसे देवपुजामें तत्पर रहकर देवमन्दिरोंका निर्माण कराना चाहिये। देवालयोंकी रक्षा और देवताओंकी स्थापना भी राजाका कर्तव्य है। देवविग्रह मिट्टीका भी बनाया जाता है। मिट्टीसे काठका, काठसे ईंटका, ईंटसे पत्थरका और पत्थरसे सोने तथा रत्नका बना हुआ विग्रह पवित्र माना गया है। प्रसन्नतापूर्वक देवमन्दिर बनवानेवाले पुरुषको भोग और मोक्षकी प्राप्ति होती है। देवमन्दिरमें चित्र बनवावे, गाने-बजाने

१. बालुसे भरी हुई मरुभूमिको 'धन्बद्ध' करते हैं। ग्रीष्मकालमें यह राष्ट्रजीके लिये दुर्गम होता है। जमीनके अन्दर जो निवास करनेयोग्य स्थान बनवाया जाता है, उसे 'महीदुर्ग' कहते हैं। अपने निवास-स्वानके चारों ओर अस्व-शस्त्रीसे मुसजित धारी सेनाका होना 'नरदुर्ग' कहा गया है। दूरतक यने वृक्षीं और पानीसे थिरे हुए प्रदेशों अचवा दुर्गम पर्वतमालाओंसे पिरे हुए स्थानको कमरः 'वृक्षदुर्ग', 'जलदर्ग' एवं 'पर्यतदर्ग' कहा जाता है।

२. वहाँ लिखी हुई दवाओंका प्रयोग किसी अच्छे बैद्यकी सलाह सिये किना नहीं करना चाहिये; क्योंकि यहाँ संक्षेपमें औपभोंका नाममात्र बताया गया है। सेवन-विधि आयुर्वेदके अन्य ग्रन्योंचें देखनी चाहिये। उपर्युक्त दवाओंचें कतावरीकी कह, गुरुचिकी लती और चौराईकी जडका विपनिवारणके लिये उपयोग किया जला है। कोचलको या कड़वी तरोईका फल, बीज इस कार्यके लिये उपयोगी है। एक वैद्यका कहना है कि कहवी तरोईका दो बोज प्रथमर दूधमें अब्दो तरह नियोड़े और उसे खानकर पी ले तो तमन और विरेचन— दोनों होते हैं और तबतक होते रहते हैं, जबतक कि पेटके अंदरका दोष पूर्णरूपसे निकल नहीं जाता। करियारी भी एक प्रकारका विष है और 'विषस्य विषमीपथम्'के अनुसार उपयोगमें लाया जाता है। बाहोंको गुणकारिता तो प्रसिद्ध हो है। कहनी परोरीको भी 'त्रिदीपगरनासनम्' बताया गया है। इस कार्यमें इसका मूल ही प्राद्ध है। बागडीकन्द संबोधनकाएँ औषधोंमें गिना गया है। यह अष्टवर्गमें प्रतिनिधि ओर्पाधके रूपमें गृहीत है। श्री और वृद्धि नामक दवाके स्थानपर इसका उपयोग किया जाता है। विश-निवारणके कार्यमें इसका मूल ग्राह्य है। इसी प्रकार औवलेका फल, भौगकी पत्ती और बकचोके फल विष दर करनेके लिये उपयोगी होते हैं। विषनाशक रसोंमें मोती और माणिक्य आदिका ग्रहण है। आयुर्वेदोक रीतिसे तैयार किया हुआ इनका भ्रम्म विधियवंक सेवन करनेसे लाभकारी होता है।

आदिका प्रबन्ध करे, दर्शनीय वस्तुओंका दान दे तथा तेल, घी, मधु और दूध आदिसे देवताको नहलावे तो मनुष्य स्वर्गलोकमें जाता है। ब्राह्मणोंका पालन और सम्मान करे; उनका धन न छीने। यदि राजा ब्राह्मणका एक सोना, एक गौ अथवा एक अंगुल जमीन भी छीन ले, तो उसे महाप्रलय होनेतक नरकमें डूबे रहना पड़ता है। ब्राह्मण सब प्रकारके पापोंमें प्रवृत्त तथा दुराचारी हो तो भी उससे द्वेष नहीं करना चाहिये। ब्राह्मणको हत्यासे बढ़कर भारी पाप दूसरा कोई नहीं है। महाभाग ब्राह्मण चाहें तो जो देवता नहीं हैं, उन्हें भी देवता बना दें और देवताको भी देवपदसे नीचे उतार दें; अत: सदा ही उनको नमस्कार करना चाहिये॥ ११-१७ ।।

यदि राजाके अत्याचारसे ब्राह्मणीको रुलाई आ जाय तो वह उसके कुल, राज्य तथा प्रजा-सबका नाश कर डालती है। इसलिये धर्मपरायण राजाको उचित है कि वह साध्वी स्त्रियोंका पालन करे। स्त्रीको घरके काम-काजमें चत्र और प्रसन्न होना चाहिये। वह घरके प्रत्येक सामानको साफ-सुथरा रखे; खर्च करनेमें खुले | नहीं है ॥ १८ – २६ ॥

हाथवाली न हो। कन्याको उसका पिता जिसे दान कर दे, वही उसका पति है। अपने पतिकी उसे सदा सेवा करनी चाहिये। स्वामीकी मृत्य हो जानेपर ब्रह्मचर्यका पालन करनेवाली स्त्री स्वर्गलोकमें जाती है। वह दूसरेके घरमें रहना पसंद न करे और लड़ाई-झगड़ेसे दूर रहे। जिसका पति परदेशमें हो, वह स्त्री भुङ्गार न करे, सदा अपने स्वामीके हितचिन्तनमें लगी रहकर देवताओंकी आराधना करे। केवल मङ्गलके लिये सौभाग्यचिह्नके रूपमें दो-एक आभूषण धारण किये रहे। जो स्त्री स्वामीके मरनेपर उसके साथ ही चिताकी आगमें प्रवेश कर जाती है, उसे भी स्वर्गलोककी प्राप्ति होती है। लक्ष्मीकी पूजा और घरकी सफाई आदि रखना गृहिणोका मुख्य कार्य है। कार्तिककी द्वादशीको विष्णुकी पूजा करके बछडेसहित गौका दान करना चाहिये। सावित्रीने अपने सदाचार और व्रतके प्रभावसे पतिकी मृत्युसे रक्षा की थी। मार्गशोर्ष शुक्ला सप्तमीको सूर्यको पूजा करनेसे स्त्रीको पुत्रोंकी प्राप्ति होती है; इसमें तनिक भी अन्यथा विचार करनेकी आवश्यकता

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'दुर्ग-सम्पत्ति-वर्णन तथा नारीधर्मका कथन' नामक दो सौ बाइंसवी अध्याय पूरा हुआ॥ २२२॥

# दो सौ तेईसवाँ अध्याय

のの機能を

#### राष्ट्रकी रक्षा तथा प्रजासे कर लेने आदिके विषयमें विचार

प्रकार करना चाहिये-) राजाको प्रत्येक गाँवका एक-एक अधिपति नियक्त करना चाहिये। फिर दस-दस गाँवोंका तथा सी-सी गाँवोंका अध्यक्ष नियुक्त करे। सबके ऊपर एक ऐसे पुरुषको नियुक्त करे, जो समूचे राष्ट्रका शासन कर सके। उन सबके कार्योंके अनुसार उनके लिये पृथक्-पृथक् भोग (भरण-पोषणके लिये वेतन आदि)-

पुष्कर कहते हैं — (राज्यका प्रबन्ध इस | का विभाजन करना चाहिये तथा प्रतिदिन गुप्तचरों के द्वारा उनके कार्योंकी देख-भाल एवं परीक्षण करते रहना चाहिये। यदि गाँवमें कोई दोष उत्पन्न हो - कोई मामला खडा हो तो ग्रामाधिपतिको उसे शान्त करना चाहिये। यदि वह उस दोयको दूर करनेमें असमर्थ हो जाय तो दस गाँवोंके अधिपतिके पास जाकर उनसे सब बातें बतावे। पुरी रिपोर्ट सुनकर वह दस गाँवका स्वामी उस

दोषको मिटानेका उपाय करे॥१-३ ॥

जब राष्ट्र भलीभाँति सुरक्षित होता है, तभी राजाको उससे धन आदिकी प्राप्ति होती है। धनवान धर्मका उपार्जन करता है, धनवान ही कामसुखका उपभोग करता है। जैसे गर्मीमें नदीका पानी सुख जाता है, उसी प्रकार धनके बिना सब कार्य चौपट हो जाते हैं। संसारमें पतित और निर्धन मनुष्योंमें कोई विशेष अन्तर नहीं है। लोग पतित मनुष्यके हाथसे कोई वस्तु नहीं लेते और दरिंद्र अपने अभावके कारण स्वयं हो नहीं दे पाता। धनहीनकी स्वी भी उसकी आजाके अधीन नहीं रहती; अत: राष्ट्रको पीडा पहेँचानेवाला --उसे कंगाल बनानेवाला राजा अधिक कालतक नरकमें निवास करता है। जैसे गर्भवती पत्नी अपने सुखका खयाल छोडकर गर्भके बच्चेको सुख पहुँचानेकी चेष्टा करती है, उसी प्रकार राजाको भी सदा प्रजाकी रक्षाका ध्यान रखना चाहिये। जिसकी प्रजा सुरक्षित नहीं है, उस राजाके यज्ञ और तपसे क्या लाभ? जिसने प्रजाकी भलीभौति रक्षा की है, उसके लिये स्वर्गलोक अपने घरके समान हो जाता है। जिसकी प्रजा अरक्षित-अवस्थामें कष्ट उठाती है. उस राजाका निवासस्थान है-नरक। राजा अपनी प्रजाके पुण्य और पापमेंसे भी छठा भाग ग्रहण करता है। रक्षा करनेसे उसको प्रजाके धर्मका अंश प्राप्त होता है और रक्षा न करनेसे वह लोगोंके पापका भागी होता है। जैसे परस्वीलम्पट दुराचारी पुरुषोंसे डरी हुई पतिवृता स्त्रीकी रक्षा करना धर्म है, उसी प्रकार राजाके प्रिय व्यक्तियों. चोरों और विशेषत: राजकीय कर्मचारियोंके द्वारा चूसी जाती हुई प्रजाकी रक्षा करनी चाहिये। उनके भयसे रक्षित होनेपर प्रजा राजाके काम आती है। यदि उसकी रक्षा नहीं की गयी तो वह पूर्वीक्त मनुष्योंका ही ग्रास बन जाती है। इसलिये

राजा दुष्टोंका दमन करे और शास्त्रमें बताये अनुसार प्रजासे कर ले। राज्यकी आधी आय सदा खजानेमें रख दिया करे और आधा ब्राह्मणको दे दे। श्रेष्ट ब्राह्मण उस निधिको पाकर सब-का-सब अपने हाथमें ले ले और उसमेंसे चौथा, आठवाँ तथा सोलहवाँ भाग निकालकर क्रमशः क्षत्रिय, वैश्य और शुद्रको दे। धनको धर्मके अनुसार सुपात्रके हाथमें ही देना चाहिये। झुठ बोलनेवाले मनुष्यको दण्ड देना उचित है। राजा उसके धनका आठवाँ भाग दण्डके रूपमें ले ले। जिस धनका स्वामी लापता हो, उसे राजा तीन वर्षोतक अपने अधिकारमें रखे। तीन वर्षके पहले यदि धनका स्वामी आ जाय तो वह उसे ले सकता है। उससे अधिक समय बीत जानेपर राजा स्वयं ही उस धनको ले ले। जो मनुष्य (नियत समयके भीतर आकर) 'यह मेरा धन है'—ऐसा कहकर उसका अपनेसे सम्बन्ध बतलाता है, वह विधिपूर्वक (राजाके सामने जाकर) उस धनका रूप और उसकी संख्या बतलावे। इस प्रकार अपनेको स्वामी सिद्ध कर देनेपर वह उस धनको पानेका अधिकारी होता है। जो धन छोटे बालकके हिस्सेका हो, उसकी राजा तबतक रक्षा करता रहे. जबतक कि उसका समावर्तन-संस्कार न हो जाय, अथवा जबतक उसकी वाल्यावस्था न निवृत्त हो जाय। इसी प्रकार जिनके कुलमें कोई न हो और उनके बच्चे छोटे हों, ऐसी स्त्रियोंकी भी रक्षा आवश्यक है॥४-१९॥

पतिवृता स्त्रियाँ भी यदि विधवा तथा रोगिणी हों तो उनकी रक्षा भी इसी प्रकार करनी चाहिये। यदि उनके जीते-जी कोई बन्ध-बान्धव उनके धनका अपहरण करें तो धर्मात्मा राजाको उचित है कि उन बान्धवोंको चोरका दण्ड दे। यदि साधारण चोरोंने प्रजाका धन चुराया हो तो राजा स्वयं उतना धन प्रजाको दे तथा जिन्हें चोरोंसे

रक्षा करनेका काम सौँपा गया हो, उनसे चुराया हुआ धन राजा वसुल करे। जो मनुष्य चोरी न होनेपर भी अपने धनको चराया हुआ बताता हो, वह दण्डनीय है; उसे राज्यसे बाहर निकाल देना चाहिये। यदि घरका धन घरवालोंने ही चुराया हो तो राजा अपने पाससे उसको न दे। अपने राज्यके भीतर जितनी दुकानें हों, उनसे उनकी आयका बीसवाँ हिस्सा राजाको टैक्सके रूपमें लेना चाहिये। परदेशसे माल मैंगानेमें जो खर्च और नुकसान बैठता हो, उसका व्यौरा बतानेवाला बीजक देखकर तथा मालपर दिये जानेवाले टैक्सका विचार करके प्रत्येक व्यापारीपर कर लगाना चाहिये, जिससे उसको लाभ होता रहे -वह घाटेमें न पड़े। आयका बीसवाँ भाग ही राजाको लेना चाहिये। यदि कोई राजकर्मचारी इससे अधिक वसूल करता हो तो उसे दण्ड देना उचित है। स्त्रियों और साधु-संन्यासियोंसे नावकी उतराई (सेवा) नहीं लेनी चाहिये। यदि मह्माहोंकी गलतीसे नावपर कोई चीज नुकसान हो जाय तो वह माहाहोंसे ही दिलानी चाहिये। राजा कुकधान्यका छठा भाग और शिम्बिधान्यका आठवाँ भाग करके रूपमें ग्रहण करे। इसी प्रकार जंगली फल-मल आदिमेंसे देश-कालके अनुरूप उचित कर लेना चाहिये। पशुओंका पाँचवाँ और सुवर्णका | चाहिये॥ ३० - ३४॥

छठा भाग राजाके लिये ग्राह्म है। गन्ध, ओषधि, रस, फूल, मूल, फल, पत्र, शाक, तूण, बाँस, वेण, चर्म, बाँसको चीरकर बनाये हुए टोकरे तया पत्थरके बर्तनोंपर और मध्, मांस एवं घीपर भी आमदनीका छठा भाग ही कर लेना उचित 書川マローマタ川

ब्राह्मणोंसे कोई प्रिय वस्तु अथवा कर नहीं लेना चाहिये। जिस राजाके राज्यमें श्रोत्रिय ब्राह्मण भुखसे कष्ट पाता है, उसका राज्य बीमारी, अकाल और लुटेरोंसे पीड़ित होता रहता है। अत: ब्राह्मणकी विद्या और आचरणको जानकर उसके लिये अनुकूल जीविकाका प्रबन्ध करे तथा जैसे पिता अपने औरस पुत्रका पालन करता है, उसी प्रकार राजा विद्वान् और सदाचारी ब्राह्मणकी सर्वथा रक्षा करे। जो राजासे सुरक्षित होकर प्रतिदिन धर्मका अनुष्ठान करता है, उस ब्राह्मणके धमंसे राजाकी आयु बढ़ती है तथा उसके राष्ट्र एवं खजानेकी भी उसति होती है। शिल्पकारोंको चाहिये कि महीनेमें एक दिन बिना पारिश्रमिक लिये केवल भीजन स्वीकार करके राजाका काम करें। इसी प्रकार दूसरे लोगोंको भी, जो राज्यमें रहकर अपने शरीरके परिश्रमसे जीविका चलाते है, पहीनेमें एक दिन राजाका काम करना

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'राजधर्मका कथन' नामक दो सौ तेईसर्थों अध्याय पूरा हुआ॥ २२३॥

# दो सौ चौबीसवाँ अध्याय

अन्त:पुरके सम्बन्धमें राजाके कर्त्तव्य; स्त्रीकी विरक्ति और अनुरक्तिकी परीक्षा तथा सुगन्धित पदार्थोंके सेवनका प्रकार

पुष्कर कहते हैं — अब मैं अन्त:पुरके विषयमें | पुरुषार्थ 'त्रिवर्ग' कहलाते हैं । इनकी एक-दूसरेके विचार करूँगा। धर्म, अर्थ और काम-ये तीन द्वारा रक्षा करते हुए स्त्रीसहित राजाओंको इनका

र. 'शुक्रधान्य' वह अत्र हैं, जिसके दाने बालों या सोकोंसे लगते हैं —जैसे गेहें, जौ आदि।

२. वह अत्र, जिसके पौधेमें फली (छीमी) लगती हो - जैसे चना, मटर आदि।

सेवन करना चाहिये। 'त्रिवर्ग' एक महान् वृक्षके समान है। 'धर्म' उसकी जड़, 'अर्थ' उसकी शाखाएँ और 'काम' उसका फल है। मुलसहित उस वृक्षकी रक्षा करनेसे ही राजा फलका भागी हो सकता है। राम! स्त्रियाँ कामके अधीन होती हैं, उन्हेंकि लिये रब्बेंका संग्रह होता है। विषयसुखकी इच्छा रखनेवाले राजाको स्त्रियोंका सेवन करना चाहिये, परंतु अधिक मात्रामें नहीं। आहार, मैथन और निद्रा-इनका अधिक सेवन निविद्ध है: क्योंकि इनसे रोग उत्पन्न होता है। उन्हीं स्त्रियोंका सेवन करे अथवा पलंगपर बैठावे, जो अपनेमें अनुराग रखनेवाली हों। परंतु जिस स्त्रीका आचरण दृष्ट हो, जो अपने स्वामीकी चर्चा भी पसंद नहीं करती, बल्कि उनके शत्रुऑसे एकता स्थापित करती है, उद्दण्डतापूर्वक गर्व धारण किये रहती है, चुम्बन करनेपर अपना मुँह पोंछती या धोती है, स्वामीकी दी हुई वस्तुका अधिक आदर नहीं करती, पतिके पहले सोती है, पहले सोकर भी उनके जागनेके बाद ही जागती है, जो स्पर्श करनेपर अपने शरीरको कँपाने लगती है, एक-एक अङ्गपर अवरोध उपस्थित करती है, उनके प्रिय वचनको भी बहुत कम सुनती है और सदा उनसे पराङ्मुख रहती है, सामने जाकर कोई बस्तु दी जाय, तो उसपर दृष्टि नहीं डालतो, अपने जधन (कटिके अग्रभाग)-को अत्यन्त छिपाने-पतिके स्पर्शसे बचानेकी चेष्टा करती है, स्वामीको देखते ही जिसका मुँह उतर जाता है, जो उनके मित्रोंसे भी विमुख रहती है, वे जिन-जिन स्त्रियोंके प्रति अनुराग रखते हैं, उन सबकी ओरसे जो मध्यस्थ (न अनुरक्त न विरक) दिखायी देती है तथा जो शृङ्गारका समय उपस्थित जानकर भी शृङ्गार-धारण नहीं करती. वह स्त्री 'विरक्त' है। उसका परित्याग करके अनुरागिणी स्त्रीका सेवन करना चाहिये। अनुरागवती स्त्री स्वामीको देखते ही प्रसन्नतासे खिल उठती

है, दूसरी ओर मुख किये होनेपर भी कनखियोंसे उनकी और देखा करती है, स्वामीको निहारते देख अपनी चञ्चल दृष्टि अन्यत्र हटा ले जाती है, परंतु पूरी तरह हटा नहीं पाती तथा भूगूनन्दन! अपने गप्त अङ्गोंको भी वह कभी-कभी व्यक्त कर देती है और शरीरका जो अंश सुन्दर नहीं है, उसे प्रयत्नपूर्वक छिपाया करती है, स्वामीके देखते-देखते छोटे बच्चेका आलिङ्गन और चुम्बन करने लगती है, बातचीतमें भाग लेती और सत्य बोलती है, स्वामीका स्पर्श पाकर जिसके अंगोंमें रोमाञ्च और स्वेद प्रकट हो जाते हैं. जो उनसे अत्यन्त सुलभ वस्तु ही मौंगती है और स्वामीसे थोडा पाकर भी अधिक प्रसन्नता प्रकट करती है. उनका नाम लेते ही आनन्दविभोर हो जाती तथा विशेष आदर करती है, स्वामीके पास अपनी अंगुलियोंके चिह्नसे युक्त फल भेजा करती है तथा स्वामीको भेजी हुई कोई चस्तू पाकर उसे आदरपूर्वक छातीसे लगा लेती है, अपने आलिंगनोंद्वारा मानो स्वामीके शरीरपर अमृतका लेप कर देती हैं, स्वामीके सो जानेपर सोती और पहले ही जग जाती है तथा स्वामीके ऊरुओंका स्पर्श करके उन्हें सोतेसे जगाती है ॥ १—१७ 🖁 ॥ राम! दहीकी मलाईके साथ थोडा-सा कपित्थ (कैय)-का चुर्ण मिला देनेसे जो घी तैयार होता है, उसकी गन्ध उत्तम होती है। घी, दूध आदिके साथ जी, गेहूँ आदिके आटेका मेल होनेसे उत्तम खाद्य-पदार्घ तैयार होता है। अब भिन्न-भिन्न द्रव्योंमें गन्ध छोडनेका प्रकार दिखलाया जाता है। शौच, आदमन, विरेचन, भावना, पाक, बोधन, धूपन और वासन-ये आठ प्रकारके कर्म बतलाये गये हैं। कपित्य, बिल्व, जामून, आम और करवीरके पल्लवोंसे जलको शुद्ध करके उसके

द्वारा जो किसी द्रव्यको धोकर या अभिषिक्त करके पवित्र किया जाता है, वह उस द्रव्यका

'शौचन' (शोधन अथवा पवित्रीकरण) कहलाता

है। इन पक्षवोंके अभावमें कस्तूरीमित्रित जलके द्वारा द्रव्योंकी शुद्धि होती है। नख, कृट, घन (नागरमोथा), जटामांसी, स्पुक्क, शैलेयज (शिलाजीत), जल, कुमकुम (केसर), लाखा (लाह), चन्दन, अगुरु, नीरद, सरल, देवदारु, कपूर, कान्ता, वाल (सुगन्धवाला), कुन्दुरुक, गुग्गुल, श्रीनिवास और करायल-ये धूपके इक्कोस द्रव्य है। इन इक्कीस धूप-द्रव्योंमेंसे अपनी इच्छाके अनुसार दो-दो द्रव्य लेकर उनमें करायल मिलावे। फिर सबमें नख (एक प्रकारका सुगन्धद्रव्य), पिण्याक (तिलकी खली) और मलय-चन्दनका चुर्ण मिलाकर सबको मधुसे युक्त करे। इस प्रकार अपने इच्छानुसार विधिवत् तैयार किये हुए धूपयोग होते हैं। त्वचा (छाल), नाडी (डंठल), फल, तिलका तेल, केसर, ग्रन्थिपर्वा, शैलेय, तगर, विष्णुक्रान्ता, चोल, कर्पूर, जटामांसी, मुरा, कुट-ये सब स्नानके लिये उपयोगी द्रव्य हैं। इन द्रव्योंमेंसे अपनी इच्छाके अनुसार तीन द्रव्य लेकर उनमें कस्तुरी मिला दे। इन सबसे मिश्रित जलके द्वारा यदि स्नान करे तो वह कामदेवको बढ़ानेवाला होता है। त्वचा, मुरा, नलद-इन सबको समान मात्रामें लेकर इनमें आधा सुगन्धबाला मिला दे। फिर इनके द्वारा स्नान करनेपर शरीरसे कमलकी-सी गन्ध उत्पन्न होती है। इनके ऊपर यदि तेल लगाकर झान करे तो शरीरका रंग कुमकुमके समान हो जाता है। यदि उपर्यक्त द्रव्योंमें आधा तगर मिला दिया जाय तो शरीरसे चमेलीके फुलकी भाँति सुगन्ध आती है। उनमें द्व्यामक नामवाली औषध मिला देनेसे मौलिसरीके फूलोंकी-सी मनोहारिणी सुगन्ध प्रकट होती है। तिलके तेलमें मंजिष्ठ, तगर, चोल, त्वचा, व्याघ्रनख, नख और गन्धपत्र छोड़ देनेसे बहुत ही सुन्दर और सुगन्धित तेल तैयार हो जाता है। यदि

तिलोंको सुगन्धित फुलोंसे वासित करके उनका तेल पेरा जाय तो निश्चय ही वह तेल फूलके समान ही सुगन्धित होता है। इलायची, लवंग, काकोल (कबाबचीनी), जायफल और कर्पूर-ये स्वतन्त्ररूपसे एक-एक भी यदि जायफलकी पत्तीके साथ खाये जायें तो मुँहको सुगन्धित रखनेवाले होते हैं। कर्पूर, केसर, कान्ता, कस्तूरी, मेठडका फल, कबाबचीनी, इलायची, लवंग, जायफल, सुपारी, त्वकृषत्र, त्रृटि (छोटी इलायची), मोधा, लता, कस्तूरी, लवंगके काँटे, जायफलके फल और पत्ते, कटुकफल-इन सबको एक-एक पैसेभर एकत्रित करके इनका चुर्ण बना ले और उसमें चौधाई भाग वासित किया हुआ खैरसार मिलावे। फिर आमके रसमें घोटकर इनकी सुन्दर-सुन्दर गोलियाँ बना ले। वे सुगन्धित गोलियाँ मुँहमें रखनेपर मुख-सम्बन्धी रोगोंका विनाश करनेवाली होती है। पूर्वोक्त पाँच पक्षवोंके जलसे धोयी हुई सुपारीको यथाशक्ति ऊपर बतायी हुई गोलीके द्रव्योंसे वासित कर दिया जाय तो वह मुँहको सुगन्धित रखनेवाली होती है। कटुक और दाँतनको यदि तीन दिनतक गोमूत्रमें भिगोकर रखा जाय तो वे सुपारीकी ही भौति मुँहमें सुगन्ध उत्पन्न करनेवाले होते हैं। त्वचा और जंगी हरेंको बराबर मात्रामें लेकर उनमें आधा भाग कर्प्र मिला दे तो वे मुँहमें डालनेपर पानके समान मनोहर गन्ध उत्पन्न करते हैं। इस प्रकार राजा अपने सुगन्ध आदि गुणोंसे स्त्रियोंको वशीभृत करके सदा उनकी रक्षा करे। कभी उनपर विश्वास न करे। विशेषतः पुत्रकी मातापर तो बिलकुल विश्वास न करे। सारी रात स्त्रीके घरमें न सोवे; क्योंकि उनका दिलाया हुआ विश्वास बनावटी होता है॥१८-४२॥

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'राजधर्मका कथन' नामक दो सौ चौबीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २२४॥

# दो सौ पचीसवाँ अध्याय

राज-धर्म-राजपुत्र-रक्षण आदि

पुष्कर कहते हैं— राजाको अपने पुत्रकों
रक्षा करनी चाहिये तथा उसे धर्मशास्त्र, अर्थशास्त्र,
कामशास्त्र और धनुर्वेदकी शिक्षा देनी चाहिये।
साथ ही अनेक प्रकारके शिल्पोंकी शिक्षा देनों
भी आवश्यक है। शिक्षक विश्वसनीय और प्रिय
वचन बोलनेवाले होने चाहिये। राजकुमारको
शरीर-रक्षाके लिये कुछ रक्षकोंको नियुक्त करना
भी आवश्यक है। क्रोधी, लोभी तथा अपमानित
पुरुषोंके संगसे उसको दूर रखना चाहिये। गुणोंका
आधान करना सहज नहीं होता, अतः इसके लिये
राजकुमारको सुखोंसे बाँधना चाहिये। जब पुत्र
शिक्षित हो जाय तो उसे सभी अधिकारोंमें
नियुक्त करे। मृगया, मद्यपन और जुआ—ये
राज्यका नाश करनेवाले दोष हैं। राजा इनका
परित्याग करे॥ १—४॥

दिनका सोना, व्यर्थ घूमना और कटुभाषण करना छोड़ दे। परायी निन्दा, कटोर दण्ड और अर्थद्वणका भी परित्याग करे। सुवर्ण आदिकी खानोंका विनाश और दर्ग आदिकी मरम्मत न कराना-ये अर्थके दूषण कहे गये हैं। धनको थोड़ा-थोड़ा करके अनेकों स्थानींपर रखना, अयोग्य देश और अयोग्य कालमें अपात्रको दान देना तथा बुरे कामोंमें धन लगाना-यह सब भी अर्थका दुषण (धनका दुरुपयोग) है। काम, क्रोध, मद, मान, लोभ और दर्पका त्याग करे। तत्पश्चात् भृत्योंको जीतकर नगर और देशके लोगोंको वशमें करे। इसके बाद बाह्यशत्रओंको जीतनेका प्रयत्न करे। बाह्यशत्र भी तीन प्रकारके होते हैं - एक तो वे हैं, जिनके साथ पुस्तैनी दुश्मनी हो; दूसरे प्रकारके शत्र हैं - अपने राज्यकी सीमापर रहनेवाले सामन्त तथा तीसरे हैं-कृत्रिम-अपने बनाये हुए शत्रु। इनमें पूर्व-पूर्व शत्रु गुरु (भारी या अधिक भयानक) हैं। महाभाग! मित्र भी तीन प्रकारके बतलाये जाते हैं—बाप-दादोंके समयके मित्र, शत्रुके सामन्त तथा कृत्रिम॥ ५ —१०॥

धमंत्र परशुरामजी! राजा, मन्त्री, जनपद, दुर्ग, दण्ड (सेना), कोष और मित्र-ये राज्यके सात अंग कहलाते हैं। राज्यकी जड है -स्वामी (राजा). अतः उसकी विशेषरूपसे रक्षा होनी चाहिये। राज्याङ्गके विद्रोहीको मार डालना उचित है। राजाको समयानुसार कठोर भी होना चाहिये और कोमल भी। ऐसा करनेसे राजाके दोनों लोक सुधरते हैं। राजा अपने भृत्योंके साथ हैसी-परिहास न करे; क्योंकि सबके साथ हैंस-हैंसकर बातें करनेवाले राजाको उसके सेवक अपमानित कर बैठते हैं। लोगोंको मिलाये रखनेके लिये राजाको बनावटी व्यसन भी रखना चाहिये। यह मुसकाकर बोले और ऐसा बर्ताव करे, जिससे सब लोग प्रसन्न रहें। दीर्घसूत्री (कार्यारम्भर्में विसम्ब करनेवाले) राजाके कार्यकी अवश्य हानि होती है, परंतु राग, दर्प, अधिमान, द्रोह, पापकर्म तथा अप्रिय भाषणमें दीर्घसूत्री (विलम्ब लगानेवाले) राजाको प्रशंसा होती है। राजाको अपनी मन्त्रणा गुप्त रखनी चाहिये। उसके गुप्त रहनेसे राजापर कोई आपत्ति नहीं आती॥ ११-१६॥

राजाका राज्य-सम्बन्धी कोई कार्य पूरा हो जानेपर ही दूसरोंको मालूम होना चाहिये। उसका प्रारम्भ कोई भी जानने न पावे। मनुष्यके आकार, इशारे, चाल-ढाल, चेष्टा, बातचीत तथा नेत्र और मुखके विकारोंसे उसके भीतरकी बात पकड़में आ जाती है। राजा न तो अकेले ही किसी गुप्त विषयपर विचार करे और न अधिक मनुष्योंको ही साथ रखे। बहुतोंसे सलाह अवश्य ले, किंतु अलग-अलग। (सबको एक साथ बुलाकर नहीं।) मन्त्रीको चाहिये कि राजाके गृप्त विचारको दूसरे मन्त्रियोंपर भी न प्रकट करे। मनुष्योंका सदा कहीं, किसी एकपर ही विश्वास जमता है, इसलिये एक ही विद्वान मन्त्रीके साथ बैठकर राजाको गप्त मन्त्रका निश्चय करना चाहिये। विनयका त्याग करनेसे राजाका नाश हो जाता है और विनयको रक्षासे उसे राज्यकी प्राप्ति होती है। तीनों वेदोंके विद्वानोंसे त्रयीविद्या, सनातन दण्डनीति, आन्वीक्षिकी (अध्यात्मविद्या) तथा अर्थशास्त्रका ज्ञान प्राप्त करे। साथ हो बार्ता (कृषि, गोरक्षा एवं वाणिज्य आदि)-के प्रारम्भ करनेका ज्ञान लोकसे प्राप्त करे। अपनी इन्द्रियोंको वशमें रखनेवाला राजा ही प्रजाको अधीन रखनेमें समर्थ होता है। देवताओं और समस्त ब्राह्मणींकी पुजा करनी चाहिये तथा उन्हें दान भी देना चाहिये। ब्राह्मणको दिया हुआ दान अक्षय निधि है; उसे कोई भी नष्ट नहीं कर सकता। संग्राममें पीठ न दिखाना, प्रजाका पालन करना और ब्राह्मणोंको दान देना-ये राजाके लिये परम कल्याणकी बातें हैं। दीनों, अनाथों, वृद्धों तथा विधवा स्त्रियोंके योगक्षेपका निवांह तथा उनके लिये आजीविकाका प्रबन्ध करे। वर्ण और आश्रम-धर्मकी रक्षा तथा तपस्वियोंका सत्कार

करे, किंतु तपस्वियोंपर अवश्य विश्वास करे। उसे यथार्थ युक्तियोंके द्वारा दूसरोंपर अपना विश्वास जमा लेना चाहिये। राजा बगुलेकी भौति अपने स्वार्थका विचार करे और (अवसर पानेपर) सिंहके समान पराक्रम दिखावे। भेडियेकी तरह झपटकर शत्रुको विदीर्ण कर डाले, खरगोशकी भौति छलाँगें भरते हुए अदृश्य हो जाय और सुअरकी भौति दृढतापूर्वक प्रहार करे। राजा मोरकी भाँति विचित्र आकार धारण करे, घोड़ेके समान दढ भक्ति रखनेवाला हो और कोयलकी तरह मीठे वचन बोले। कौएको तरह सबसे चीकन्न। रहे: रातमें ऐसे स्थानपर रहे, जो दूसरोंको मालम न हो: जाँच या परख किये बिना भोजन और शय्याको ग्रहण न करे। अपरिचित स्त्रीके साथ समागम न करे; बेजान-पहचानकी नावपर न चढे। अपने राष्ट्रकी प्रजाको चुसनेवाला राजा राज्य और जीवन-दोनोंसे हाथ धो बैठता है। महाभाग ! जैसे पाला हुआ बछडा बलवान होनेपर काम करनेके योग्य होता है, उसी प्रकार सुरक्षित राष्ट्र राजाके काम आता है। यह सारा कर्म दैव और पुरुषार्थके अधीन है। इनमें दैव तो अचिन्त्य है, किंतु पुरुषार्थमें कार्य करनेको शक्ति है। राजाके राज्य, पृथ्वी तथा लक्ष्मीकी उत्पत्तिका एकमात्र कारण है -- प्रजाका अनुराग। (अत: राजाको चाहिये राजाका कर्तव्य है। राजा कहीं भी विश्वास न कि वह सदा प्रजाको संतुष्ट रखे।) ॥ १७ - ३३ ॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'राजधर्मका कथन' नामक दो सौ पचीसवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ २२५ ॥

# दो सौ छब्बीसवाँ अध्याय

पुरुषार्थकी प्रशंसा; साम आदि उपायोंका प्रयोग तथा राजाकी विविध देवरूपताका प्रतिपादन

उपार्जित किये हुए अपने ही कर्मका नाम 'दैव' पुरुषार्थसे निवारण किया जा सकता है तथा समझिये। इसलिये मेधावी पुरुष पुरुषार्थको हो पहलेके सात्त्विक कर्मसे पुरुषार्थके बिना भी

पुष्कर कहते हैं— परशुरामजी! दूसरे शरीरसे | श्रेष्ठ वतलाते हैं। दैव प्रतिकृल हो तो उसका

सिद्धि प्राप्त हो सकती है। भृगुनन्दन! पुरुषार्थ ही दैवकी सहायतासे समयपर फल देता है। दैव और पुरुषार्थ -ये दोनों मनुष्यको फल देनेवाले हैं। पुरुषार्थद्वारा की हुई कृषिसे वर्षाका योग प्राप्त होनेपर समयानुसार फलकी प्राप्ति होती है। अत: धर्मानुष्टानपूर्वक पुरुषार्थ करे; आलसी न बने और दैवका भरोसा करके बैठा न रहे॥ १-४॥

साम आदि उपायोंसे आरम्भ किये हुए सभी कार्य सिद्ध होते हैं। साम, दान, भेद, दण्ड, माया, उपेक्षा और इन्द्रजाल-ये सात उपाय बतलाये गये हैं। इनका परिचय सुनिये। तथ्य और अतथ्य-दो प्रकारका 'साम' कहा गया है। उनमें 'अतथ्य साम' साधु पुरुषोंके लिये कलंकका ही कारण होता है। अच्छे कुलमें उत्पन्न, सरल, धर्मपरायण और जितेन्द्रिय पुरुष सामसे हो वशमें होते हैं। अतथ्य सामके द्वारा तो राक्षस भी वशीभृत हो जाते हैं। उनके किये हुए उपकारोंका वर्णन भी उन्हें वशमें करनेका अच्छा उपाय है। जो लोग आपसमें द्वेष रखनेवाले तथा कृपित. भयभीत एवं अपमानित हैं, उनमें भेदनीतिका प्रयोग करे और उन्हें अत्यन्त भय दिखावे। अपनी ओरसे उन्हें आशा दिखावे तथा जिस दोषसे वे दूसरे लोग डरते हों, उसीको प्रकट करके उनमें भेद डाले। शत्रुके कुटुम्बमें भेद डालनेवाले पुरुषकी रक्षा करनी चाहिये। सामन्तका क्रोध बाहरी कोप है तथा मन्त्री, अमात्य और पुत्र आदिका क्रोध भीतरी क्रोधके अन्तर्गत है: अत: पहले भीतरी कोपको शान्त करके सामन्त आदि शत्रुओंके बाह्य कोपको जीतनेका प्रयत्न करे॥५-११॥

सभी उपायोंमें 'दान' क्रेप्र माना गया है। दानसे इस लोक और परलोक-दोनोंमें सफलता प्राप्त होती है। ऐसा कोई भी नहीं है, जो दानसे वज़में न हो जाता हो। दानी मनुष्य ही परस्पर मुसंगठित रहनेवाले लोगोंमें भी भेद डाल सकता है। साम, दान और भेद-इन तीनोंसे जो कार्य न सिद्ध हो सके, उसे 'दण्ड'के द्वारा सिद्ध करना चाहिये। दण्डमें सब कुछ स्थित है। दण्डका अनुचित प्रयोग अपना ही नाज कर डालता है। जो दण्डके योग्य नहीं हैं. उनको दण्ड देनेवाला, तथा जो दण्डनीय हैं, उनको दण्ड न देनेवाला राजा नष्ट हो जाता है। यदि राजा दण्डके द्वारा सबकी रक्षा न करे तो देवता, दैत्य, नाग, मनुष्य, सिद्ध, भूत और पक्षी -ये सभी अपनी मर्यादाका उल्लह्न कर जायें। चुकि यह उद्दण्ड पुरुषोंका दमन करता और अदण्डनीय पुरुषोंको दण्ड देता है, इसलिये दमन और दण्डके कारण विद्वान् पुरुष इसे 'दण्ड' कहते हैं॥ १२ - १६॥

जब राजा अपने तेजसे इस प्रकार तप रहा हो कि उसकी ओर देखना कठिन हो जाय, तब वह 'सर्यवत' होता है। जब वह दर्शन देनेपात्रसे जगत्को प्रसन्न करता है, तब 'चन्द्रतुल्य' माना जाता है। राजा अपने गुप्तचरोंके द्वारा समस्त संसारमें व्याप्त रहता है, इसलिये वह 'वायुरूप' है तथा दोष देखकर दण्ड देनेके कारण 'सर्वसमधं यमराज' के समान माना गया है। जिस समय वह खोटी बुद्धिवाले दुष्टजनको अपने कोपसे दग्ध करता है, उस समय साक्षात् 'अग्निदेव'का रूप होता है तथा जब ब्राह्मणोंको दान देता है, उस समय उस दानके कारण वह धनाध्यक्ष 'कुबेर-तुल्य' हो जाता है। देवता आदिके निमित्त घृत आदि हविष्यकी घनी धारा बरसानेके कारण वह 'वरुण' माना गया है। भूपाल अपने 'क्षमा' नामक गुणसे जब सम्पूर्ण जगतुको धारण करता है, उस समय 'पृथ्वीका स्वरूप' जान पड़ता है तथा उत्साह, मन्त्र और प्रभुशक्ति आदिके द्वारा वह सबका पालन करता है, इसलिये साक्षात् 'भगवान् विष्णु'का स्वरूप है॥ १७ – २०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'सामादि उपायोंका कथन' नामक दो सौ छच्चीसर्वा अध्याय पुरा हुआ॥ २२६॥

# दो सौ सत्ताईसवाँ अध्याय अपराधोंके अनुसार दण्डके प्रयोग

पुष्कर कहते हैं— राम! अब मैं दण्डनीतिका प्रयोग बतलाऊँगा, जिससे राजाको उत्तम गति प्राप्त होती है। तीन जौका एक 'कृष्णल' समझना चाहिये, पाँच कृष्णलका एक 'माव' होता है, साठ कृष्णल (अथवा बारह माव) 'आधे कर्ष'के बराबर बताये गये हैं। सोलह मावका एक 'सुवर्ण' माना गया है। चार सुवर्णका एक 'निष्क' और दस निष्कका एक 'धरण' होता है। यह ताँबे, चाँदी और सोनेका मान बताया गया है॥ १—३॥

परश्रामजी! ताँबेका जो 'कर्य' होता है, उसे विद्वानोंने 'कार्षिक' और 'कार्यापण' नाम दिवा है। ढाई सी पण (पैसे) 'प्रथम साहस' दण्ड माना गया है, पाँच सौ पण 'मध्यम साहस' और एक हजार पण 'उत्तम साहस' दण्ड बताया गया है। चोरोंके द्वारा जिसके धनकी चोरी नहीं हुई है तो भी जो चोरीका धन वापस देनेवाले राजाके पास जाकर झुट ही यह कहता है कि 'मेरा इतना धन चुराया गया है', उसके कथनको असत्यता सिद्ध होनेपर उससे उतना ही धन दण्डके रूपमें वसूल करना चाहिये। जो मनुष्य चोरीमें गये हुए धनके विपरीत जितना धन बतलाता है, अधवा जो जितना झुठ बोलता है - उन दोनोंसे राजाको दण्डके रूपमें दुना धन वसल करना चाहिये: क्योंकि वे दोनों ही धर्मको नहीं जानते। झुठी गवाही देनेवाले क्षत्रिय, वैश्य और शुद्र-इन तीनों वर्णोंको कठोर दण्ड देना चाहिये; किंत् ब्राह्मणको केवल राज्यसे बाहर कर देना उचित है। उसके लिये दूसरे किसी दण्डका विधान नहीं है। धर्मज्ञ! जिसने धरोहर हडप ली हो, उसपर धरोहरके रूपमें रखे हुए वस्त्र आदिकी कीमतके

बराबर दण्ड लगाना चाहिये; ऐसा करनेसे धर्मकी हानि नहीं होती। जो धरोहरको नष्ट करा देता है, अथवा जो धरोहर रखे बिना ही किसीसे कोई वस्तु माँगता है - उन दोनोंको चोरके समान दण्ड देना चाहिये; या उनसे दूना जुर्माना वसूल करना चाहिये। यदि कोई पुरुष अनजानमें दूसरेका धन बेच देता है तो वह (भूल स्वीकार करनेपर) निर्दोष माना गया है; परंतु जो जान-बुझकर अपना बताते हुए दूसरेका सामान बेचता है, वह चोरके समान दण्ड पानेका अधिकारी है। जो अग्रिम मुल्य लेकर भी अपने हाथका काम बनाकर न दे वह भी दण्ड देनेके ही योग्य है। जो देनेकी प्रतिज्ञा करके न दे, उसपर राजाको सुवर्ण (सोलह माष)-का दण्ड लगाना चाहिये। जो मजदूरी लेकर काम न करे, उसपर आठ कृष्णल जुर्माना लगाना चाहिये। जो असमयमें भृत्यका त्याग करता है, उसपर भी उतना ही दण्ड लगाना चाहिये। कोई वस्तु खरीदने या बेचनेके बाद जिसको कुछ पश्चाताप हो, वह धनका स्वामी दस दिनके भीतर दाम लौटाकर माल ले सकता है। (अथवा खरीददारको ही यदि माल पसंद न आये तो वह दस दिनके भीतर उसे लौटाकर दाम ले सकता है।) दस दिनसे अधिक हो जानेपर यह आदान-प्रदान नहीं हो सकता। अनुचित आदान-प्रदान करनेवालेपर राजाको छ: सीका दण्ड लगाना चाहिये॥४-१४ ।

जो वस्के दोषोंको न बताकर किसी कन्याका वरण करता है, उसको वचनद्वारा दी हुई कन्या भी नहीं दी हुईके ही समान है। राजाको चाहिये कि उस व्यक्तिपर दो सौका दण्ड लगावे। जो एकको कन्या देनेकी बात कहकर फिर दूसरेको

दे डालता है, उसपर राजाको उत्तम साहस (एक हजार पण)-का दण्ड लगाना चाहिये। वाणीद्वारा कहकर उसे कार्य-रूपमें सत्य करनेसे निस्संदेह पुण्यकी प्राप्ति होती है। जो किसी वस्तुको एक जगह देनेकी प्रतिज्ञा करके उसे लोभवश दूसरेके हाथ बेच देता है, उसपर छ: सौका दण्ड लगाना चाहिये। जो ग्वाला मालिकसे भोजन-खर्च और वेतन लेकर भी उसकी गाय उसे नहीं लौटाता, अथवा अच्छी तरह उसका पालन-पोषण नहीं करता, उसपर राजा सौ सुवर्णका दण्ड लगावे। गाँवके चारों ओर सौ धनुषके घेरेमें तथा नगरके चारों ओर दो सौ या तीन सौ धनुषके घेरेमें खेती करनी चाहिये, जिसे खड़ा हुआ ऊँट न देख सके। जो खेत चारों ओरसे घेरा न गया हो, उसकी फसलको किसीके द्वारा नुकसान पहुँचनेपर दण्ड नहीं दिया जा सकता। जो भय दिखाकर दूसरोंके घर, पोखरे, बगीचे अथवा खेतको हडपनेकी चेष्टा करता है, उसके ऊपर राजाको पाँच सौका दण्ड लगाना चाहिये। यदि उसने अनजानमें ऐसा किया हो तो दो सौका ही दण्ड लगाना उचित है। सीमाका भेदन करनेवाले सभी लोगोंको प्रथम श्रेणीके साहस (ढाई सौ पण)-का दण्ड देना चाहिये॥ १५-२२॥

परशरामजी! ब्राह्मणको नीचा दिखानेवाले क्षत्रियपर सौका दण्ड लगाना उचित है। इसी अपराधके लिये वैश्यसे दो सौ जुर्माना वसूल करे और शूदको कैदमें डाल दे। क्षत्रियको कलंकित करनेपर ब्राह्मणको पचासका दण्ड, वैश्यपर दोषारोपण करनेसे पचीसका और शुद्रको कलंक लगानेपर उसे बारहका दण्ड देना उचित है। यदि वैश्य क्षत्रियका अपमान करे तो उसपर प्रथम

साहस (ढाई सौ पण)-का दण्ड लगाना चाहिये और शुद्र यदि क्षत्रियको गाली दे तो उसकी जीभको सजा देनी चाहिये। ब्राह्मणोंको उपदेश करनेवाला शुद्र भी दण्डका भागी होता है। जो अपने शास्त्रज्ञान और देश आदिका झुठा परिचय दे, उसे दुने साहसका दण्ड देना उचित है। जो श्रेष्ठ पुरुषोंको पापाचारी कहकर उनके ऊपर आक्षेप करे, वह उत्तम साहसका दण्ड पानेके योग्य है। यदि वह यह कहकर कि 'मेरे मुँहसे प्रमादवश ऐसी बात निकल गयी है', अपना प्रेम प्रकट करे तो उसके लिये दण्ड घटाकर आधा कर देना चाहिये। माता, पिता, ज्येष्ठ भाता, श्रशूर तथा गुरुपर आक्षेप करनेवाला और गुरुजनोंको रास्ता न देनेवाला पुरुष भी सौका दण्ड पानेके योग्य है। जो मनुष्य अपने जिस अंगसे दूसरे केंचे लोगोंका अपराध करे, उसके उसी अंगको बिना विचारे शीघ्र ही काट डालना चाहिये। जो घमंडमें आकर किसी उच्च पुरुषकी और थुके, राजाको उसके ओठ काट लेना उचित है। इसी प्रकार यदि वह उसकी और मैंह करके पेशाब करे तो उसका लिङ्ग और उधर पीठ करके अपशब्द करे तो उसकी गुदा काट लेनेके योग्य है। इतना ही नहीं, यदि वह कैंचे आसनपर बैठा हो तो उस नीचके शरीरके निचले भागको दण्ड देना उचित है। जो मनुष्य दूसरेके जिस-किसी अंगको घायल करे, उसके भी उसी अंगको कुतर डालना चाहिये। गाँ, हाथी, घोडे और ऊँटको हानि पहुँचानेवाले मनुष्योंके आधे हाथ और पैर काट लेने चाहिये। जो किसी (पराये) वृक्षके फल तोड़े, उसपर सुवर्णका दण्ड लगाना उचित है। जो रास्ता, खेतकी सीमा अथवा जलाशय आदिको

काटकर नष्ट करे, उससे नुकसानका दूना दण्ड दिलाना चाहिये। जो जान-बझकर या अनजानमें जिसके धनका अपहरण करे, वह पहले उसके धनको लौटाकर उसे संतुष्ट करे। उसके बाद राजाको भी जुर्माना दे। जो कुएँपरसे दूसरेकी रस्सी और घडा चरा लेता तथा पाँसले नष्ट कर देता है, उसे एक मासतक कैंदकी सजा देनी चाहिये। प्राणियोंको मारनेपर भी यही दण्ड देना उचित है। जो दस घडेसे अधिक अनाजकी चोरी करता है, वह प्राणदण्ड देनेके योग्य है। बाकीमें भी अर्थात् दस घडेसे कम अनाजकी चोरी करनेपर भी, जितने घडे अन्नकी चोरी करे, उससे ग्यारह गुना अधिक उस चौरपर दण्ड लगाना चाहिये। सोने-चाँदां आदि द्रव्यां, पुरुषां तथा रित्रयोंका अपहरण करनेपर अपराधीको वधका दण्ड देना चाहिये। चोर जिस-जिस अंगसे जिस प्रकार मनुष्योंके प्रतिकृल चेष्टा करता है, उसके उसी-उसी अंगको बैसी ही निष्ठरताके साथ कटवा डालना राजाका कर्तव्य है। इससे चोरोंको चेतावनी मिलती है। यदि ब्राह्मण बहुत धोडी मात्रामें शाक और धान्य आदि ग्रहण करता है तो वह दोषका भागी नहीं होता। गो-सेवा तथा देव-पुजाके लिये भी कोई वस्तु लेनेवाला ब्राह्मण दण्डके योग्य नहीं है। जो दृष्ट पुरुष किसीका प्राण लेनेके लिये उद्यत हो, उसका वध कर डालना चाहिये। दसरोंके घर और क्षेत्रका अपहरण करनेवाले, परस्त्रीके साथ व्यभिचार करनेवाले, आग लगानेवाले, जहर देनेवाले तथा हथियार उठाकर मारनेको उद्यत हुए पुरुषको प्राणदण्ड देना ही उचित है॥ २३ - ३९॥

राजा गौओंको मारनेवाले तथा आततायी पुरुषोंका वध करे। परायी स्त्रीसे बातचीत न करे और मना करनेपर किसीके घरमें न घुसे। स्वेच्छासे पतिका वरण करनेवाली स्त्री राजाके

द्वारा दण्ड पानेके योग्य नहीं है, किंतु यदि नीच वर्णका पुरुष ऊँचे वर्णकी स्त्रीके साथ समागम करे तो वह वधके योग्य है। जो स्त्री अपने स्वामीका उल्लंघन (करके दूसरेके साथ व्यभिचार) करे, उसको कुत्तोंसे नोचवा देना चाहिये। जो सजातीय परपुरुषके सम्पर्कसे दूषित हो चुकी हो, उसे (सम्पतिके अधिकारसे वश्चित करके) शरीर-निर्वाहमात्रके लिये अन्न देना चाहिये। पतिके ज्येष्ठ भ्रातासे व्यभिचार करके द्वित हुई नारीके मस्तकका बाल मुँडवा देना चाहिये। यदि ब्राह्मण वैश्यजातिको स्त्रीसे और क्षत्रिय नीच जातिको स्त्रीके साथ समागम करें तो उनके लिये भी यही दण्ड है। शुद्राके साथ व्यभिचार करनेवाले क्षत्रिय और वैश्यको प्रथम साहस (ढाई सौ पण)-का दण्ड देना उचित है। यदि वेश्या एक पुरुषसं वेतन लेकर लोभवश दूसरेके पास चली जाय तो वह दना वेतन वापस करे और दण्ड भी दना दे। स्त्री, पुत्र, दास, शिष्य तथा सहोदर भाई यदि अपराध करें तो उन्हें रस्सी अथवा बाँसकी छडीसे पीट देना चाहिये। प्रहार पीठपर ही करना उचित है, मस्तकपर नहीं। मस्तकपर प्रहार करनेवालेको चोरका दण्ड मिलता है ॥ ४० - ४६ ॥ जो रक्षाके कामपर नियुक्त होकर प्रजासे

रुपये ऐंठते हों. उनका सर्वस्य छीनकर राजा उन्हें अपने राज्यसे बाहर कर दे। जो लोग किसी कार्यांचींके द्वारा उसके निजी कार्यमें नियुक्त होकर वह कार्य चौपट कर डालते हैं, राजाको उचित है कि उन क्रूर और निर्दयी पुरुषोंका सारा धन छीन ले। यदि कोई मन्त्री अथवा प्राड्विवाक (न्यायाधीश) विपरीत कार्य करे तो राजा उसका सर्वस्व लेकर उसे अपने राज्यसे बाहर निकाल दे। गुरुपत्नीगामीके शरीरपर भगका चिह्न अंकित करा दे। सुरापान करनेवाले महापातकीके ऊपर शराबखानेके झंडेका चिह्न दगवा दे। चोरी

करनेवालेपर कुत्तेका नाखून गोदवा दे और ब्रह्महत्या करनेवालेके भालपर नरमण्डका चिद्व अंकित कराना चाहिये। पापाचारी नीचोंको राजा मरवा डाले और ब्राह्मणोंको देश-निकाला दे दे तथा महापातकी पुरुषोंका धन वरुण देवताके अर्पण कर दे (जलमें डाल दे)। गाँवमें भी जो लोग चोरोंको भोजन देते हों तथा चोरीका माल रखनेके लिये घर और खजानेका प्रबन्ध करते हों, उन सबका भी वध करा देना उचित है। अपने राज्यके भीतर अधिकारके कार्यपर नियुक्त हुए सामन्त नरेश भी यदि पापमें प्रवृत्त हों तो उनका अधिकार छीन लेना चाहिये। जो चोर रातमें सेंध लगाकर चोरी करते हैं, राजाको उचित है कि उनके दोनों हाथ काटकर उन्हें तीखी शुलीपर चढा दे। इसी प्रकार पोखरा तथा देवमन्दिर नष्ट करनेवाले पुरुषोंको भी प्राणदण्ड दे। जो बिना किसी आपत्तिके सडकपर पेशाब, पाखाना आदि अपवित्र वस्तु छोडता है, उसपर कार्यापणोंका दण्ड लगाना चाहिये तथा उसीसे वह अपवित्र वस्त फेंकवाकर वह जगह साफ करानी चाहिये। प्रतिमा तथा सीढीको तोडनेवाले मनुष्योंपर पाँच सौ कर्षका दण्ड लगाना चाहिये। जो अपने प्रति समान बर्ताव करनेवालोंके साथ विषमताका बर्ताव करता है, अथवा किसी वस्तुकी कीमत लगानेमें बेईमानी करता है. उसपर मध्यम साहस (पाँच सौ कर्ष)-का दण्ड लगाना चाहिये। जो लोग बनियोंसे बहुमूल्य पदार्थ लेकर उसकी कीमत रोक लें, राजा उनपर पृथक्-पृथक् उत्तम साहस (एक हजार कर्ष)-का दण्ड लगावे। जो वैश्य अपने सामानोंको खराब करके. अर्थात बढिया चीजोंमें घटिया चीजें

मिलाकर उन्हें मनमाने दामपर बेचे, वह मध्यम साहस (पाँच साँ कर्ष)-का दण्ड पानेके योग्य है। जालसाजको उत्तम साहस (एक हजार कर्ष)-का और कलहपूर्वक अपकार करनेवालेको उससे दुना दण्ड देना उचित है। अभक्ष्य-भक्षण करनेवाले ब्राह्मण अथवा शुद्रपर कृष्णलका दण्ड लगाना चाहिये। जो तराजुपर शासन करता है, अर्थात् इंडी मारकर कम तील देता है, जालसाजी करता है तथा ग्राहकोंको हानि पहुँचाता है-इन सबको-और जो इनके साथ व्यवहार करता है, उसको भी उत्तम साहसका दण्ड दिलाना चाहिये। जो स्त्री जहर देनेवाली, आग लगानेवाली तथा पति, गुरु, ब्राह्मण और संतानकी हत्या करनेवाली हो, उसके हाच, कान, नाक और ओठ कटवाकर, बैलकी पीठपर चढाकर उसे राज्यसे बाहर निकाल देना चाहिये। खेत, घर, गाँव और जंगल नष्ट करनेवाले तथा राजाकी पत्नीसे समागम करनेवाले मनुष्य चास-फुसकी आगर्में जला देने योग्य हैं। जो राजाकी आजाको घटा-बढाकर लिखता है तथा परस्त्रीगामी पुरुषों और चोरोंको बिना दण्ड दिये ही छोड देता है. वह उत्तम साहसके दण्डका अधिकारी है। राजाकी सवारी और आसनपर बैठनेवालेको भी उत्तम साहसका ही दण्ड देना चाहिये। जो न्यायानसार पराजित होकर भी अपनेको अपराजित मानता है, उसे सामने आनेपर फिर जीते और उसपर दना दण्ड लगावे। जो आमन्त्रित नहीं है, उसको बुलाकर लानेवाला पुरुष वधके योग्य है। जो अपराधी दण्ड देनेवाले पुरुषके हाथसे छटकर भाग जाता है, वह पुरुषार्थसे हीन है। दण्डकर्ताको उचित है कि ऐसे भीरु मनष्यको शारीरिक दण्ड न देकर उसपर धनका दण्ड लगावे॥ ४७ -६७॥

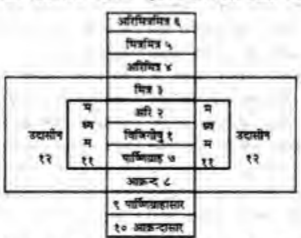
इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'दण्ड-प्रणयनका कथन' नामक दो सौ सत्ताईसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २२७॥

## दो सौ अट्टाईसवाँ अध्याय युद्ध-यात्राके सम्बन्धमें विचार

पष्कर कहते हैं- जब राजा यह समझ ले कि किसी बलवान आक्रन्द' (राजा)-के द्वारा मेरा पार्ष्णिग्राहर राजा पराजित कर दिया गया है तो वह सेनाको युद्धके लिये यात्रा करनेकी आज्ञा दे। पहले इस बातको समझ ले कि मेरे सैनिक खब इष्ट-पृष्ट हैं, भृत्योंका भलीभाँति भरण-पोषण हुआ है, मेरे पास अधिक सेना मौजूद है तथा मैं मूलकी रक्षा करनेमें पूर्ण समर्थ हैं; इसके बाद सैनिकोंसे घिरकर शिविरमें जाय। जिस समय शत्रुपर कोई संकट पड़ा हो, दैवी और मानुवी आदि बाधाओंसे उसका नगर पीडित हो, तब युद्धके लिये यात्रा करनी चाहिये। जिस दिशामें भूकम्प आया हो, जिसे केतुने अपने प्रभावसे द्वित किया हो, उसी ओर आक्रमण करे। जब सेनामें शत्रको नष्ट करनेका उत्साह हो, योद्धाओंके मनमें विपक्षियोंके शरीरके चिह्नों, फोडे-फुंसियों तथा फडकने

प्रति क्रोधका भाव प्रकट हुआ हो, शुभसूचक अंग फड़क रहे हों, अच्छे स्वप्न दिखायी देते हों तथा उत्तम निमित्त और शकन हो रहे हों, तब शत्रुके नगरपर चढ़ाई करनी चाहिये। यदि वर्षाकालमें यात्रा करनो हो तो जिसमें पैदल और हाथियोंकी संख्या अधिक हो, ऐसी सेनाको कुच करनेकी आज्ञा दे। हेमन्त और शिशिर-ऋत्में ऐसी सेना ले जाय, जिसमें रथ और घोड़ोंकी संख्या अधिक हो। वसन्त और शरदके आरम्भमें चतुरींगणी सेनाको युद्धके लिये नियुक्त करे। जिसमें पैदलींकी संख्या अधिक हो, वही सेना सदा शत्रुऑपर विजय पाती है। यदि शरीरके दाहिने भागमें कोई अंग फडक रहा हो तो उत्तम है। बार्थे अंग, पीठ तथा हृदयका फड़कना अच्छा नहीं है। इस प्रकार

१-२. अनिपुराणके दो सी वैतीसर्वे और दो सी चालीसर्वे अध्यापीमें, महाध्वरत-राणिपर्वमें तथा 'कामन्दक-पीतिसार'के आठमें सर्गर्ने द्वादश राजमण्डलका वर्णन आया है। उसमें 'विकिगोन्'को जीवमें रखकर उसके सम्मुखको दिशामें पौच ग्रजमण्डलीका और पीछेकी दिसामें चार राजमण्डलांका जिलार किया गया है। अगल-कालके दो बडे राज्य "मध्यम" और "उदाधीन मण्डल" कहे गये है। यथा--



इस चित्रमें विजिगीयुके पीछेवाला पार्णियाह राजाका मण्डल है, जो विजिगीयुका सनुराज्य है। आक्रन्द विजिगीयुका मित्र होता है। पुष्कर कहते हैं -- जब कोई बलवान् आकन्द (मित्र) पार्कियाह (क्रत्रु)-को उसके राज्यपर चढ़ाई करके दबा दे तो उस शत्रुके दर्बल पड जानेपर विजिगीय अपने मित्रोंके सहयोगसे तथा अपनी प्रकल सेनाहारा अपने सामनेवाले ऋत्-राज्यपर चढाई कर सकता है। लेना चाहिये। स्त्रियोंके लिये उसके विपरीत फल होता है। १-८॥

आदिके शुभाशुभ फलोंको अच्छी तरह समझ बतावा गया है। उनके बार्ये अंगका फड़कना शुभ

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'युद्धयात्राका वर्णन' नामक दो सौ अद्वाईसर्वो अध्याय पुरा हुआ॥ २२८॥

# दो सौ उनतीसवाँ अध्याय अश्भ और श्भ स्वप्नोंका विचार

पुष्कर कहते हैं- अब मैं शुभाशुभ स्वर्णीका वर्णन करूँगा तथा दु:स्वप्न-नाशके उपाय भी बतलाऊँगा। नाभिके सिवा शरीरके अन्य अंगोंमें तुण और वृक्षोंका उगना, काँसके बर्तनोंका मस्तकपर रखकर फोड़ा जाना, माथा मुँडाना, नम्न होना, मैले कपड़े पहनना, तेल लगना, कीचड लपेटना, ऊँचेसे गिरना, विवाह होना, गीत सुनना, बीणा आदिके बाजे सुनकर मन बहलाना, हिंडोलेपर चडना, पदा और लोहोंका उपार्जन, सर्पोंको मारना, लाल फूलसे भरे हुए वृक्षों तथा चाण्डालको देखना, सुअर, कुत्ते, गदहे और ऊँटोंपर चढ़ना, चिड़ियोंके मांसका भक्षण करना, तेल पीना, खिचडी खाना, माताके गर्भमें प्रवेश करना, चितापर चड्ना, इन्ह्रके उपलक्ष्यमें खडी की हुई ध्वजाका ट्रट पड़ना, सूर्य और चन्द्रमाका गिरना, दिव्य, अन्तरिक्ष और भूलोकमें होनेवाले उत्पातोंका दिखायी देना, देवता, ब्राह्मण, राजा और गुरुओंका कीप होना, नाचना, हँसना, व्याह करना, गीत गाना, बीणाके सिवा अन्य प्रकारके बाजोंका स्वयं बजाना, नदीमें डूबकर नीचे जाना, गोबर, कीचड तथा स्याही मिलाये हुए जलसे स्नान करना, कुमारी कन्याओंका आलिंगन, पुरुषोंका एक-दूसरेके साथ मैथून, अपने अंगोंकी हानि, वमन और विरेचन करना, दक्षिण दिशाकी ओर जाना, रोगसे पीडित होना, फलोंकी हानि, धातुओंका भेदन, घरोंका गिरना, घरोंमें झाड़ देना, पिशाचों, राक्षसों, वानरों तथा चाण्डाल आदिके साथ खेलना, शत्रुसे अपमानित होना, उसकी ओरसे संकटका प्राप्त होना, गेरुआ वस्त्र धारण

करना, गेरुए वस्त्रोंसे खेलना, तेल पीना या उसमें नहाना, लाल फुलोंको माला पहनना और लाल ही चन्दन लगाना-ये सब बुरे स्वप्न हैं। इन्हें दूसरोंपर प्रकट न करना अच्छा है। ऐसे स्वप्न देखकर फिरसे सो जाना चाहिये। इसी प्रकार स्वप्नदोषकी शान्तिके लिये स्नान, ब्राह्मणोंका पुजन, तिलोंका हवन, ब्रह्मा, विष्णु, शिव और सुर्यके गणोंकी पूजा, स्तुतिका पाठ तथा पुरुषसुक्त आदिका जप करना उचित है। रातके पहले प्रहरमें देखे हुए स्वप्न एक वर्षतक फल देनेवाले होते हैं, दूसरे प्रहरके स्वप्न छ: महीनेमें, तीसरे प्रहरके तीन महीनेमें, चौथे प्रहरके पंद्रह दिनोंमें और अरुणोदयकी बेलामें देखे हुए स्वप्न दस ही दिनोंमें अपना फल प्रकट करते हैं॥ १--१७॥

यदि एक ही रातमें शुभ और अशुभ -दोनों ही प्रकारके स्वप्न दिखायी पहें तो उनमें जिसका पीछे दर्शन होता है, उसीका फल बतलाना चाहिये। अतः शुभ स्वप्न देखनेके पश्चात् सोना अच्छा नहीं माना जाता है। स्वप्नमें पर्वत, महल, हाथी, घोडे और बैलपर चढना हितकर होता है। परशुरामजी! वदि पृथ्वीपर या आकाशमें सफेद फुलोंसे भरे हुए वृक्षोंका दर्शन हो, अपनी नाभिसे वृक्ष अथवा तिनका उत्पन्न हो, अपनी भुजाएँ और पस्तक अधिक दिखायी दें, सिरके बाल पक जायें तो उसका फल उत्तम होता है। सफेद फुलोंकी माला और श्वेत वस्त्र धारण करना, चन्द्रमा, सूर्व और ताराओंको पकडना, परिमार्जन करना, इन्द्रकी ध्वजाका आलिंगन करना, ध्वजाको

ऊँचे उठाना, पृथ्वीपर पड़ती हुई जलकी धाराको अपने ऊपर रोकना, शत्रुओंकी बुरी दशा देखना, वाद-विवाद, जूआ तथा संग्राममें अपनी विजय देखना, खीर खाना, रक्तका देखना, खुनसे नहाना, सुरा, मद्य अथवा दूध पीना, अस्त्रोंसे घायल होकर धरतीपर छटपटाना, आकाशका स्वच्छ होना तथा गाय, भेंस, सिंहिनी, हथिनी और घोडीको मुँहसे दुहना — ये सब उत्तम स्वप्न हैं। देवता, ब्राह्मण और गुरुओंकी प्रसन्नता, गौओंके सींग अथवा चन्द्रमासे गिरे हुए जलके द्वारा अपना अभिषेक होना—ये स्वप्न राज्य प्रदान करनेवाले हैं. ऐसा

समझना चाहिये। परशुरामजी! अपना राज्याभिषेक होना, अपने मस्तकका काटा जाना, मरना, आगमें पड़ना, गृह आदिमें लगी हुई आगके भीतर जलना, राजिचहाँका प्राप्त होना, अपने हाथसे वीणा बजाना-ऐसे स्वप्न भी उत्तम एवं राज्य प्रदान करनेवाले हैं। जो स्वप्नके अन्तिम भागमें राजा, हाथी, घोड़ा, सुवर्ण, बैल तथा गायको देखता है, उसका कुटुम्ब बढ़ता है। बैल, हाथी, महलको छत, पर्वत-शिखर तथा वृक्षपर चढ़ना, रोना, शरीरमें भी और विष्ठाका लग जाना तथा अगम्या स्त्रीके साथ समागम करना —ये सब शुभ स्वप्न हैं॥१८—३१॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सुधासुध स्वज एवं दु:स्वज-निवारण' नामक दो सी उनतीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २२९ ॥

# दो सौ तीसवाँ अध्याय अशुभ और शुभ शकुन

पुष्कर कहते हैं- परशुरामजी! श्वेत वस्त्र, स्वच्छ जल, फलसे भरा हुआ वृक्ष, निर्मल आकाश,खेतमें लगे हुए अत्र और काला धान्य-इनका यात्राके समय दिखायी देना अशुभ है। हई, तुणमिश्रित सुखा गोबर (कंडा), धन, अङ्गर, गृह, करायल, मूँड मुड़ाकर तेल लगाया हुआ नग्न साधु, लोहा, कीचड, चमडा, बाल, पागल मनुष्य, हिंजड़ा, चाण्डाल, श्वपच आदि, बन्धनकी रक्षा करनेवाले मनुष्य, गर्भिणी स्त्री, विधवा, तिलकी खली, मृत्यु, भूसी, राख, खोपड़ी, हड्डी और फुटा हुआ बर्तन-युद्धयात्राके समय इनका दिखायी देना अशुभ माना जाता है। बाजोंका वह शब्द, जिसमें फूटे हुए झाँझकी भयंकर ध्वनि सुनायी पड़ती हो, अच्छा नहीं माना गया है। 'चले आओ'-यह शब्द यदि सामनेकी ओरसे सुनायी पड़े तो उत्तम है, किंतु पीछेकी ओरसे शब्द हो तो अशुभ माना गया है। 'जाओ'-यह शब्द यदि पीछेकी ओरसे हो तो उत्तम है; किंत् आगेकी ओरसे हो तो निन्दित होता है। 'कहाँ जाते हो ? ठहरो, न जाओ; वहाँ जानेसे तुम्हें क्या

लाभ है ?'-ऐसे शब्द अनिष्टकी सूचना देनेवाले है। यदि ध्वजा आदिके ऊपर चील आदि मांसाहारो पक्षी बैठ जाये, घोड़े, हाथी आदि वाहन लड्खड़ाकर गिर पड़ें, हथियार टूट जायें, हार आदिके द्वारा मस्तकपर चोट लगे तथा छत्र और वस्त्र आदिको कोई गिरा दे तो ये सब अपशकुन मृत्युका कारण बनते हैं। भगवान् विष्णुको पूजा और स्तुति करनेसे अमंगलका नाश होता है। यदि दूसरी बार इन अपशकुनोंका दर्शन हो तो घर लौट जाय॥१-८ ।

यात्राके समय श्वेत पुष्पोंका दर्शन श्रेष्ठ माना गया है। भरे हुए घड़ेका दिखायी देना तो बहुत ही उत्तम है। मांस, मछली, दूरका कोलाहल, अकेला वृद्ध पुरुष, पशुओंमें बकरे, गौ, घोड़े तथा हाथी, देवप्रतिमा, प्रज्वलित अग्नि, दुर्वा, ताजा गोबर, वेश्या, सोना, चाँदी, रत्न, बच, सरसों आदि ओषधियाँ, मूँग, आयुधोंमें तलवार, छाता, पीढा, राजचिह्न, जिसके पास कोई रोता न हो ऐसा शव, फल, घी, दही, दुध, अक्षत, दर्पण, मधु, शंख, ईख, शुभसूचक वचन, भक्त पुरुषोंका

गाना-बजाना, मेघकी गम्भीर गर्जना, विजलोकी | एक ओर सब प्रकारके शुभ शकुन और दूसरी ओर चमक तथा मनका संतोष — ये सब शुभ शकुन हैं। | मनको प्रसन्नता — ये दोनों वरावर हैं॥ ९—१३॥

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'शकुन-वर्णन' नामक दो सी तीसवाँ अध्याप पूरा हुआ॥२३०॥

#### contrations. दो सौ इकतीसवाँ अध्याय

## शकुनके भेद तथा विभिन्न जीवोंके दर्शनसे होनेवाले शुभाशुभ फलका वर्णन

पुष्कर कहते हैं - राजाके टहरने, जाने अथवा प्रश्न करनेके समय होनेवाले शक्न उसके देश और नगरके लिये शुभ और अशुभ फलकी स्चना देते हैं। शक्न दो प्रकारके होते हैं-'दीस' और 'शान्त'। दैवका विचार करनेवाले ण्यौतिषियोंने सम्पूर्ण दीस शकुनोंका फल अशुभ तथा शान्त शकनोंका फल शुभ बतलाया है। वेलादीस, दिग्दीस, देशदीस, क्रियादीस, रुतदीस और जातिदीसके भेदसे दीस शकुन छ: प्रकारके बताये गये हैं। उनमें पूर्व-पूर्वको अधिक प्रवल समझना चाहिये। दिनमें विचरनेवाले प्राणी रात्रिमें और रात्रिमें चलनेवाले प्राणी दिनमें विचरते दिखायी दें तो उसे 'वेलादीप्त' जानना चाहिये। इसी प्रकार जिस समय नक्षत्र, लग्न और ग्रह आदि क्रूर अवस्थाको प्राप्त हो जायँ, वह भी 'बेलादीप्त'के ही अन्तर्गत है। सूर्य जिस दिशाको जानेवाले हों, वह 'धूमिता', जिसमें मौजूद हों. वह 'ज्वलिता' तथा जिसे छोड आये हों, वह 'अंगारिणी' मानी गयी है। ये तीन दिशाएँ 'दोप्त' और शेष पाँच दिशाएँ 'शान्त' कहलाती हैं। दीम दिशामें जो शकन हो, उसे 'दिग्दीप्त' कहा गया है। यदि गाँवमें जंगली और जंगलमें ग्रामीण पश्-पक्षी आदि मौजूद हों तो वह निन्दित देश है। इसी प्रकार जहाँ निन्दित वृक्ष हों, वह स्थान भी निन्ध एवं अश्भ माना गया है॥ १-७॥

विप्रवर! अश्भ देशमें जो शकुन होता है, उसे 'देशदीस' समझना चाहिये। अपने वर्णधर्मके विपरीत अनुचित कर्म करनेवाला पुरुष 'क्रियादीस'

वतलाया गया है। (उसका दिखायी देना 'क्रियादीप्त' शकुनके अन्तर्गत है।) फटी हुई भयंकर आवाजका मुनायी पड़ना 'रुतदीम' कहलाता है। केवल मांसभोजन करनेवाले प्राणीको 'जातिदीस' समझना चाहिये। (उसका दर्शन भी 'जातिदीस' शकुन है।) दीस अवस्थाके विपरीत जो शकुन हो, वह 'शान्त' बतलाया गया है। उसमें भी उपर्युक्त सभी भंद यत्नपूर्वक जानने चाहिये। यदि शान्त और दीसके भेद मिले हुए हों तो उसे 'मिश्र शकुन' कहते हैं। इस प्रकार विचारकर उसका फलाफल बतलाना चाहिये॥ ८-१०॥

गौ, घोड़े, ऊँट, गदहे, कुत्ते, सारिका (मैना), गृहगोधिका (गिरगिट), चटक (गौरैया), भास (चोल या पुर्गा) और कद्धए आदि प्राणी 'ग्रामवासी' करे गये हैं। बकरा, भेड़ा, तोता, गजराज, सुअर, भैंसा और कौआ—ये ग्रापीण भी होते हैं और जंगलो भी। इनके अतिरिक्त और सभी जीव जंगलो कहे गये हैं। बिझो और मुर्ग भी ग्रामीण तथा जंगली होते हैं; उनके रूपमें भेद होता है, इसीसे वे सदा पहचाने जाते हैं। गोकर्ण (खचर), मोर, चक्रवाक, गदहे, हारीत, कौए, कुलाह, कुक्कुभ, बाज, गीदह, खञ्जरीट, वानर, शतव्न, चटक, कोयल, नीलकण्ठ (श्येन), कपिञ्जल (चातक), तीतर, शतपत्र, कबुतर, खञ्जन, दात्युह (जलकाक), शुक, राजीव, मुर्गा, भरदूल और सारंग-ये दिनमें चलनेवाले प्राणी हैं। वाग्री, उल्लू, शरभ, क्रौञ्च, खरगोश, कछुआ, लोमासिका और पिंगलिका - ये रात्रिमें चलनेवाले प्राणी बताये गये हैं। हंस, मृग, बिलाव, नेवला, रीछ, सर्प, वकारि, सिंह, व्याघ्र, ऊँट, ग्रामीण सूअर, मनुष्य, श्चाविद, वृषभ, गोमायु, वृक, कोयल, सारस, घोडे, गोधा और काँपीनधारी पुरुष-ये दिन और रात दोनोंमें चलनेवाले हैं॥ ११-१९॥

युद्ध और युद्धकी यात्राके समय यदि ये सभी जीव झंड बाँधकर सामने आवें तो विजय दिलानेवाले बताये गये हैं; किंतु यदि पीछेसे आवें तो मृत्युकारक माने गये हैं। यदि नीलकण्ठ अपने घोंसलेसे निकलकर आवाज देता हुआ सामने स्थित हो जाय तो वह राजाको अपमानकी सुचना देता है और जब वह वामभागमें आ जाय तो कलहकारक एवं भोजनमें बाधा डालनेवाला होता है। यात्राके समय उसका दर्शन उत्तम माना गया है; उसके बायें अंगका अवलोकन भी उत्तम है। यदि यात्राके समय मोर जोर-जोरसे आवाज दे तो चोरोंके द्वारा अपने धनकी चोरी होनेका संदेश देता है॥ २०--२२॥

परश्रामजी! प्रस्थानकालमें यदि मृग आगे-आगे चले तो वह प्राण लेनेवाला होता है। रीछ. चूहा, सियार, बाध, सिंह, बिलाव, गदहे-ये यदि प्रतिकृल दिशामें जाते हों, गदहा जोर-जोरसे रेंकता हो और कपिञ्जल पक्षी बायों अथवा दाहिनी ओर स्थित हो तो ये सभी उत्तम माने गये हैं। किंत कपिञ्जल पक्षी यदि पीछेकी ओर हो तो उसका फल निन्दित है। यात्राकालमें तीतरका दिखायी देना अच्छा नहीं है। मृग, सूअर और चितकबरे हिरन-ये यदि बार्ये होकर फिर दाहिने हो जायेँ तो सदा कार्यसाधक होते हैं। इसके विपरीत यदि दाहिनेसे बायें चले जायें तो निन्दित माने गये हैं। बैल, घोड़े, गीदड, बाघ, सिंह, बिलाव और गदहे यदि दाहिनेसे बायें जायें तो ये मनोवाञ्छित वस्तुकी सिद्धि करनेवाले होते हैं, ऐसा समझना चाहिये। शृगाल, श्याममुख, छुच्छू (छर्जूँदर),

पिंगला, गृहगोधिका, शुकरी, कोयल तथा पुँल्लिङ नाम धारण करनेवाले जीव यदि वाम-भागमें हों तथा स्त्रीलिंग नामवाले जीव, भास, कारुष, बंदर, श्रीकर्ण, छित्त्वर, कपि, पिप्पीक, रुरु और श्येन— ये दक्षिण दिशामें हों तो शुभ हैं। यात्राकालमें जातिक, सर्प, खरगोश, सुअर तथा गोधाका नाम लेना भी शुभ माना गवा है॥ २३ -- २९॥

रोछ और वानरोंका विपरीत दिशामें दिखायी देना अनिष्टकारक होता है। प्रस्थान करनेपर जो कार्यसाधक बलवान् शकुन प्रतिदिन दिखायी देता हों, उसका फल विद्वान् पुरुषोंको उसी दिनके लिये बतलाना चाहिये, अर्थात् जिस-जिस दिन शकन दिखायो देता है, उसी-उसी दिन उसका फल होता है। परशुरामजो! पागल, भोजनार्थी वालक तथा वैरी पुरुष यदि गाँव या नगरकी सीमाके भीतर दिखायी दें तो इनके दर्शनका कोई फल नहीं होता है, ऐसा समझना चाहिये। यदि सियारिन एक, दो, तीन या चार बार आवाज लगावे तो वह शुभ मानी गयी है। इसी प्रकार पाँच और छ: बार बोलनेपर वह अशुभ और सात बार बोलनेपर शुभ बतायी गयी है। सात बारसे अधिक बोले तो उसका कोई फल नहीं होता। यदि रास्तेमें सुर्यकी ओर उठती हुई कोई ऐसी ज्वाला दिखायी दे, जिसपर दृष्टि पड़ते ही मनुष्योंके रोंगटे खड़े हो जायेँ और सेनाके वाहन भयभीत हो उठें, तो वह भय बढ़ानेवाली-महान् भयकी सुचना देनेवाली होती है, ऐसा समझना चाहिये। यदि पहले किसी उत्तम देशमें सारंगका दर्शन हो तो वह मनुष्यके लिये एक वर्षतक शुभकी सूचना देता है। उसे देखनेसे अशुभमें भी शुभ होता है। अतः यात्राके प्रथम दिन मनुष्य ऐसे गुणवाले किसी सारंगका दर्शन करे तथा अपने लिये एक वर्षतक उपर्युक्त रूपसे शुभ फलको प्राप्ति होनेवाली समझे॥ ३० - ३६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'शक्न-वर्णन' नामक दो सौ इकतीसर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ २३१॥

## दो सौ बत्तीसवाँ अध्याय

## कौए, कुत्ते, गौ, घोड़े और हाथी आदिके द्वारा होनेवाले शुभाशुभ शकुनोंका वर्णन

पुष्कर कहते हैं-जिस मार्गसे बहुतेरे कौए शत्रुके नगरमें प्रवेश करें, उसी मार्गसे घेरा डालनेपर उस नगरके ऊपर अपना अधिकार प्राप्त होता है। यदि किसी सेना या समुदायमें बायों ओरसे भयभीत कौआ रोता हुआ प्रवेश करे तो वह आनेवाले अपार भयकी सूचना देता है। छाया (तम्बू, राचटी आदि), अङ्ग, वाहन, उपानह, छत्र और वस्त्र आदिके द्वारा कौएको कुचल डालनेपर अपने लिये मृत्युकी सूचना मिलती है। उसकी पूजा करनेपर अपनी भी पूजा होती है तथा अन्त आदिके द्वारा उसका इष्ट करनेपर अपना भी शुभ होता है। यदि कौआ दरवाजेपर बारंबार आया-जाया करे तो वह उस घरके किसी परदेशी व्यक्तिके आनेकी सूचना देता है तथा यदि वह कोई लाल या जली हुई वस्तु मकानके कपर डाल देता है तो उससे आग लगनेकी सुचना मिलती है॥ १-४॥

भृगुन-दन! यदि वह मनुष्यके आगे कोई लाल वस्तु डाल देता है तो उसके कैद होनेकी बात बतलाता है और यदि कोई पीले रंगका द्रव्य सामने गिराता है तो उससे सोने-चाँदोकी प्राप्ति सूचित होती है। सारांश यह कि वह जिस द्रव्यको अपने पास ला देता है, उसकी प्राप्ति और जिस द्रव्यको अपने यहाँसे उठा ले जाता है, उसकी हानिकी ओर संकेत करता है। यदि वह अपने आगे कच्चा मांस लाकर डाल दे तो धनकी, मिट्टी गिरावे तो पृथ्वीकी और कोई ख डाल दे तो महान् साम्राज्यकी प्राप्ति होती है। यदि यात्रा करनेवालेकी अनुकूल दिशा (सामने)-की ओर कौआ जाय तो वह कल्याणकारी और कार्यसाधक होता है, परंतु यदि प्रतिकूल दिशाकी ओर जाय तो उसे कार्यमें बाधा डालनेवाला तथा भयंकर जानना चाहिये। यदि कौआ सामने काँव-काँव करता हुआ आ जाय तो वह यात्राका विघातक होता है। कौएका वामभागमें होना शुभ माना गया है और दाहिने भागमें होनेपर वह कार्यका नाश करता है। वामभागमें होकर कौआ यदि अनुकूल दिशाकी ओर चले तो 'श्रेष्ठ' और दाहिने होकर अनुकुल दिशाकी ओर चले सो 'मध्यम' माना जाता है: किंतु वामभागमें होकर यदि वह विपरीत दिशाको ओर जाय तो यात्राका निषेध करता है। यात्राकालमें घरपर कौआ आ जाय तो वह अभीष्ट कार्यको सिद्धि सुचित करता है। यदि वह एक पैर उठाकर एक आँखसे सूर्यकी ओर देखे तो भय देनेवाला होता है। यदि कौआ किसी वृक्षके खोखलेमें बैठकर आवाज दे तो वह महानु अनर्थका कारण है। ऊसर भूमिमें बैठा हो तो भी अशुभ होता है, किंतु यदि वह कीचडमें लिपटा हुआ हो तो उत्तम माना गया है। परशुरामजी! जिसकी चोंचमें मल आदि अपवित्र वस्तुएँ लगी हों, वह कौआ दीख जाय तो सभी कार्योंका साधक होता है। कौएकी भाँति अन्य पक्षियोंका भी फल जानना चाहिये॥५-१३॥

यदि सेनाकी छावनीके दाहिने भागमें कुत्ते आ जार्ये तो वे ब्राह्मणोंके विनाशकी सूचना देते हैं। इन्द्रध्वजके स्थानमें हों तो राजाका और गोपुर (नगरद्वार) पर हों तो नगराधीशकी मृत्यु सूचित करते हैं। घरके भीतर भूँकता हुआ कुत्ता आवे तो गृहस्यामोकी मृत्युका कारण होता है। वह जिसके बार्वे अङ्गको सूँघता है, उसके कार्यकी सिद्धि होती है। यदि दाहिने अङ्ग और बार्यो भुजाको सूँघे तो भय उपस्थित होता है। यात्रीके सामनेकी

ओरसे आवे तो यात्रामें विघ्र डालनेवाला होता है। भुगुनन्दन! यदि कृता राह रोककर खडा हो तो मार्गमें चोरोंका भय सुचित करता है; मुँहमें हड्डी लिये हो तो उसे देखकर यात्रा करनेपर कोई लाभ नहीं होता तथा रस्सी या चिषडा मुखमें रखनेवाला कृता भी अशुभसचक होता है। जिसके मुँहमें जुता या मांस हो, ऐसा कुत्ता सामने हो तो शुभ होता है। यदि उसके मुँहमें कोई अमाङ्गलिक वस्तु तथा केश आदि हो तो उससे अश्भकी सूचना मिलती है। कुत्ता जिसके आगे पेशाब करके चला जाता है, उसके ऊपर भय आता है: किन्तु मूत्र त्यागकर यदि वह किसी शुभ स्थान, श्रभ वृक्ष तथा माङ्गलिक वस्तुके समीप चला जाय तो वह उस पुरुषके कार्यका साधक होता है। परश्रामजी! कर्तको ही भौति गीदह आदि भी समझने चाहिये॥ १४-२०॥

यदि गौएँ अकारण ही डकराने लगें तो समझना चाहिये कि स्वामोके ऊपर भय आनेवाला है। रातमें उनके वोलनेसे चोरोंका भय सुचित होता है और यदि वे विकृत स्वरमें क्रन्दन करें तो मृत्युकी सुचना मिलती है। यदि रातमें बैल गर्जना करे तो स्वामीका कल्याण होता है और साँड आबाज दे तो राजाको विजय प्रदान करता है। यदि अपनी दी हुई तथा अपने घरपर मौजूद रहनेवाली गौएँ अभध्य-भक्षण करें और अपने बछडोंपर भी स्नेह करना छोड़ दें तो गर्भक्षयकी स्चना देनेवाली मानी गयी हैं। पैरोंसे भूमि खोदनेवाली, दीन तथा भयभीत गौएँ भय लानेवाली होती है। जिनका शरीर भीगा हो, रोम-रोम प्रसन्ततासे खिला हो और सींगोंमें मिट्टी लगी हुई हो, वे गौएँ शुभ होती हैं। विज्ञ पुरुषको भैंस आदिके सम्बन्धमें भी यही सब शकुन बताना चाहिये॥ २१-२४ 🖁 ॥

जीन कसे हुए अपने घोड़ेपर दूसरेका चढ़ना, उस घोड़ेका जलमें बैठना और भूमिपर एक हो जगह चक्कर लगाना अनिष्टका सूचक है। बिना किसी कारणके घोडेका सो जाना विपत्तिमें डालनेवाला होता है। यदि अकस्मात् जई और गृडकी ओरसे घोडेको अरुचि हो जाय, उसके मुँहसे खुन गिरने लगे तथा उसका सारा बदन काँपने लगे तो ये सब अच्छे लक्षण नहीं हैं; इनसे अशुभकी सूचना मिलती है। यदि घोड़ा बगुलों, कब्तरों और सारिकाओंसे खिलवाड करे तो पुत्युका संदेश देता है। उसके नेत्रोंसे औंसू बहे तथा वह जीभसे अपना पैर चाटने लगे तो विनाशका सुचक होता है। यदि वह बायें टापसे धरती खोदे, बायों करवटसे सोये अथवा दिनमें नींद ले तो शुभकारक नहीं माना जाता। जो घोडा एक बार मुत्र करनेवाला हो, अर्थात् जिसका मुत्र एक वार थोडा-सा निकलकर फिर रुक जाय तथा निद्राके कारण जिसका मुँह मिलन हो रहा हो, वह भय उपस्थित करनेवाला होता है। यदि वह चढने न दे अथवा चढते समय उलटे घरमें चला जाय या सवारकी बावीं पसलीका स्पर्श करने लगे तो वह यात्रामें विघ्न पड़नेकी सुचना देता है। यदि शत्र-योद्धाको देखकर हींसने लगे और स्वामीके चरणोंका स्पर्श करे तो वह विजय दिलानेवाला होता है। २५-३१॥

यदि हाथी गाँवमें मैथुन करे तो उस देशके लिये हानिकारक होता है। हथिनी गाँवमें बच्चा दे या पागल हो जाय तो राजाके विनाशकी सूचना देती है। यदि हाथी चढ़ने न दे, उलटे हथिसारमें चला जाय या मदकी धारा बहाने लगे तो वह राजाका घातक होता है। यदि दाहिने पैरको बायेंपर रखे और सूँड्से दाहिने दाँतका मार्जन करे तो वह शुभ होता है। ३२—३४॥

अपना बैल, घोड़ा अथवा हाथी शत्रुकी सेनामें चला जाय तो अशुभ होता है। यदि थोड़ी ही दूरमें बादल घिरकर अधिक वर्षा करे तो सेनाका

नाश होता है। यात्राके समय अथवा युद्धकालमें | है। यदि कौए और मांसाहारी जीव-जन्तु योद्धाओंका ग्रह और नक्षत्र प्रतिकृल हों, सामनेसे हवा आ तिरस्कार करें तो मण्डलका नाश होता है। रही हो और छत्र आदि गिर जायेँ तो भय उपस्थित | पूर्व, पश्चिम एवं ईशान दिशा प्रसन्न तथा शान्त होता है। लड़नेवाले योद्धा हर्ष और उत्साहमें भरे हों तो प्रिय और शुभ फलकी प्राप्ति करानेवाली हों और ग्रह अनुकूल हों तो यह विजयका लक्षण | होती हैं॥ ३५-३७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूराणमें 'सकुन-वर्णन' नामक दो सौ बत्तोसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ २३२॥

# दो सौ तैंतीसवाँ अध्याय

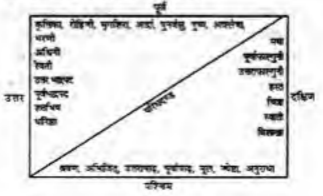
### यात्राके मुहर्त और द्वादश राजमण्डलका विचार

पुष्कर कहते हैं - अब मैं राजधर्मका आश्रय लेकर सबकी यात्राके विषयमें बताऊँगा। जब शुक्र अस्त हों अथवा नीच स्थानमें स्थित हों, विकलाङ्ग (अन्ध) हों, शत्रु-राशिपर विद्यमान हों अथवा वे प्रतिकृल स्थानमें स्थित या विध्वस्त हों तो यात्रा नहीं करनी चाहिये। बुध प्रतिकृल स्वानमें स्थित हों तथा दिशाका स्वामी ग्रह भी प्रतिकृत हो तो यात्रा नहीं करनी चाहिये। वैधृति, व्यतीपात, नाग, शकृति, चतुष्पाद तथा किंस्तुष्नयोगमें भी यात्राका परित्याग कर देना चाहिये। विपत्, मृत्यू, प्रत्यरि और जन्म-इन ताराओं में, गण्डयोगमें तथा रिक्ता तिथिमें भी यात्रा न करें ॥ १-४॥

उत्तर और पूर्व - इन दोनों दिशाओंकी एकता कही गयी है। इसी तरह पश्चिम और दक्षिण-इन दोनों दिशाओंकी भी एकता मानी गयी है। वायव्यकोणसे लेकर अग्रिकोणतक जो परिध-दण्ड रहता है, उसका उल्लह्नन करके यात्रा नहीं करनी चाहिये। रवि, सोम और शनैश्वर-ये दिन यात्राके लिये अच्छे नहीं माने गये हैं॥५-६॥

कृतिकासे लेकर सात नक्षत्रसमूह पूर्व दिशामें रहते हैं। मघा आदि सात नक्षत्र दक्षिण दिशामें रहते हैं, अनुराधा आदि सात नक्षत्र पश्चिम दिशामें रहते हैं तथा धनिष्ठा आदि सात नक्षत्र उत्तर दिशामें रहते हैं। (अग्निकोणसे वायुकोणतक परिध-दण्ड रहा करता है; अत: इस प्रकार यात्रा करनी चाहिये, जिससे परिघ-दण्डका उल्लङ्घन न हो।)\* पूर्वोक्त नक्षत्र उन-उन दिशाओंके द्वार हैं; सभी द्वार उन-उन दिशाओं के लिये उत्तम हैं। अब मैं तुम्हें छायाका मान बताता है। ७ है।। रविवारको बीस, सोमवारको सोलह,

\* पूर्व नक्षत्रमें पश्चिम या दक्षिण जानेसे परिषदण्डका सञ्चन होगा।



मङ्गलवारको पंद्रह, बुधको चौदह, बृहस्पतिको तेरह, शुक्रको बारह तथा शनिवारको ग्यारह अङ्गल 'छायामान' कहा गया है, जो सभी कमौंके लिये विहित है। जन्म-लग्नमें तथा सामने इन्द्रधन्य उदित हुआ हो तो मनुष्य यात्रा न करे। शुभ शक्न आदि होनेपर श्रीहरिका स्मरण करते हुए विजययात्रा करनी चाहिये॥८-१० 🖁

परशुरामजी! अब मैं आपसे मण्डलका विचार वतलाऊँगाः राजाकी सब प्रकारसे रक्षा करनी चाहिये। राजा, मन्त्री, दुर्ग, कोष, दण्ड, मित्र और जनपद-ये राज्यके सात अङ्ग बतलाये जाते हैं। इन सात अङ्गोंसे युक्त राज्यमें विष्न डालनेवाले पुरुषोंका विनाश करना चाहिये। राजाको उचित है कि अपने सभी मण्डलोंमें वृद्धि करे। अपना मण्डल ही यहाँ सबसे पहला मण्डल है। सामन्त-नरेशोंको ही उस मण्डलका शत्र जानना चाहिये। 'विजिगीचु' राजाके सामनेका सीमावर्ती सामन्त उसका शत्रु है। उस शत्रु-राज्यसे जिसकी सीमा लगी है, वह उक्त शत्रुका शत्रु होनेसे विजिगीषुका मित्र है। इस प्रकार शत्रु, मित्र, अरिमित्र, मित्रमित्र तथा अरिमित्र-मित्र-ये पाँच मण्डलके आगे रहनेवाले हैं। इनका वर्णन किया गया: अब पीछे रहनेवालोंको बताता है: सुनिये॥ ११-१५ ।

पीछे रहनेवालोंमें पहला 'पार्ष्णग्राह' है और उसके पीछे रहनेवाला 'आक्रन्द' कहलाता है। तदनन्तर इन दोनोंके पीछे रहनेवाले 'आसार' होते हैं, जिन्हें क्रमश: 'पार्डिंगग्राहासार' और 'आक्रन्दासार' कहते हैं। नरश्रेष्ठ! विजयकी इच्छा रखनेवाला राजा, शत्रुके आक्रमणसे युक्त हो अथवा उससे मुक्त, उसकी विजयके सम्बन्धमें कुछ रहे॥ २१-२६॥

निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता। विजिगीषु तथा शत्रु दोनोंके असंगठित रहनेपर उनका निग्रह और अनुग्रह करनेमें समर्थ तटस्थ राजा 'मध्यस्थ' कहलाता है। जो बलबान नरेश इन तीनोंके निग्रह और अनुग्रहमें समर्थ हो, उसे 'उदासीन' कहते हैं। कोई भी किसीका शत्र या मित्र नहीं है: सभी कारणवश ही एक-दूसरेके शत्रु और मित्र होते हैं। इस प्रकार मैंने आपसे यह बारह राजाओं के मण्डलका वर्णन किया है॥१६-२०॥

राष्ट्रऑके तीन भेद जानने चाहिये-कृल्य, अनन्तर और कृत्रिम। इनमें पूर्व-पूर्व शत्रु भारी होता है। अर्थात् 'कृत्रिम'की अपेक्षा 'अनन्तर' और उसकी अपेक्षा 'कुल्य' शत्रु बड़ा माना गया है; उसको दबाना बहुत कठिन होता है। 'अनन्तर' (सीमाप्रान्तवर्ती) शत्रु भी मेरी समझमें 'कृत्रिम' ही है। पार्ष्णियाह राजा शत्रुका मित्र होता है; तयापि प्रयत्नसे वह शत्रका शत्र भी हो सकता है। इसलिये नाना प्रकारके उपायोद्वारा अपने पार्ष्णियाहको शान्त रखे - उसे अपने वशमें किये रहे। प्राचीन नीतिज पुरुष मित्रके द्वारा शत्रको नष्ट करा डालनेकी प्रशंसा करते हैं। सामन्त (सीमा-निवासी) होनेके कारण मित्र भी आगे चलकर शत्र हो जाता है: अत: विजय चाहनेवाले राजाको उचित है कि यदि अपनेमें शक्ति हो तो स्वयं ही शत्रुका विनाश करे: (मित्रको सहायता न ले) क्योंकि मित्रका प्रताप बढ जानेपर उससे भी भय प्राप्त होता है और प्रतापहीन शत्रुसे भी भय नहीं होता। विजिगीष् गुजाको धर्मविजयी होना चाहिये तथा वह लोगोंको इस प्रकार अपने वशमें करे, जिससे किसीको उद्वेग न हो और सबका उसपर विश्वास बना

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'यात्रामण्डलचिन्ता आदिका कथन' नामक दो सौ तैतीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २३३॥

# दो सौ चौंतीसवाँ अध्याय

#### दण्ड, उपेक्षा, माया और साम आदि नीतियोंका उपयोग

पुष्कर कहते हैं — परशुरामजी! साम, भेद, दान और दण्डकी चर्चा हो चुकी है और अपने राज्यमें दण्डका प्रयोग कैसे करना चाहिये?—यह बात भी बतलायी जा चुकी है। अब शत्रुके देशमें इन चारों उपायोंके उपयोगका प्रकार बतला रहा हैं॥१॥

'गुप्त' और 'प्रकाश'—दो प्रकारका दण्ड कहा गया है। लूटना, गाँबको गर्दमें मिला देना, खेती नष्ट कर डालना और आग लगा देना—ये 'प्रकाश दण्ड' हैं। जहर देना, चुपकेसे आग लगाना, नाना प्रकारके मनुष्योंके द्वारा किसीका बध करा देना, सत्पुरुषोंपर दोष लगाना और पानीको दूषित करना—ये 'गुप्त दण्ड' हैं॥ २-३॥

भगनन्दन! यह दण्डका प्रयोग बताया गया: अब 'उपेक्षा'की बात सुनिये-जब राजा ऐसा समझे कि युद्धमें मेरा किसीके साथ वैर-विरोध नहीं है, व्यर्थका लगाव अनर्थका हो कारण होगा: संधिका परिणाम भी ऐसा ही (अनर्थकारी) होनेवाला है: सामका प्रयोग यहाँ किया गया, किंतु लाभ न हुआ; दानकी नीतिसे भी केवल धनका क्षय ही होगा तथा भेद और दण्डके सम्बन्धसे भी कोई लाभ नहीं है; उस दशामें 'उपेक्षा'का आश्रय ले (अर्थात् संधि-विग्रहसे अलग हो जाय)। जब ऐसा जान पढ़े कि अमुक व्यक्ति शत्रु हो जानेपर भी मेरी कोई हानि नहीं कर सकता तथा मैं भी इस समय इसका कुछ बिगाड नहीं सकता, उस समय 'उपेक्षा' कर जाय। उस अवस्थामें राजाको उचित है कि वह अपने शत्रुको अवज्ञा (उपेक्षा)-से ही उपहत करे॥ ४-७॥

अब मायामय (कपटपूर्ण) उपायोंका वर्णन करूँगा। राजा झूठे उत्पातोंका प्रदर्शन करके शत्रुको उद्वेगमें डाले। शत्रुकी छावनीमें रहनेवाले स्थूल पक्षीको पकडकर उसकी पुँछमें जलता हुआ लुक बाँध दे; वह लूक बहुत बड़ा होना चाहिये। उसे बाँधकर पक्षीको उड़ा दे और इस प्रकार यह दिखावे कि 'शत्रुकी छावनीपर उल्कापात हो रहा है।' इसी प्रकार और भी बहुत-से उत्पात दिखाने चाहिये। भौति-भौतिकी माया प्रकट करनेवाले मदारियोंको भेजकर उनके द्वारा शत्रुओंको उद्विग्न करे। ज्यौतियी और तपस्वी जाकर शत्रुसे कहें कि 'तुम्हारे नाशका योग आया हुआ है।' इस तरह पृथ्वीपर विजय पानेकी इच्छा रखनेवाले राजाको उचित है कि अनेकों उपायोंसे शत्रुको भयभीत करे। शत्रुऑपर यह भी प्रकट करा दे कि 'मुझपर देवताओंकी कृपा है-मुझे उनसे वरदान मिल चुका है।' युद्ध छिड़ जाय तो अपने सैनिकोंसे कहे-'वीरो! निर्भय होकर प्रहार करो, मेरे मित्रोंको सेनाएँ आ पहुँची; अब शत्रुओंके पाँव उखड गये हैं -वे भाग रहे हैं '-यों कहकर गर्जना करे, किलकारियाँ भरे और योद्धाओंसे कहे-'मेरा जब मारा गया।' देवताओं के आदेशसे वृद्धिको प्राप्त हुआ राजा कवच आदिसे सुसण्जित होकर युद्धमें पदार्पण करे॥८-१३ ।॥

अब 'इन्द्रजाल'के विषयमें कहता हूँ। राजा समयानुसार इन्द्रकी मायाका प्रदर्शन करे। शत्रुओंको दिखावे कि 'मेरी सहायताके लिये देवताओंकी चतुरङ्गिणो सेना आ गयी।' फिर शत्रु-सेनापर रक्तकी वर्षा करे और मायाद्वारा यह प्रयत्न करे कि महलके ऊपर शत्रुओंके कटे हुए मस्तक दिखायी दें॥ १४-१५ रूं॥

अब मैं छ: गुणोंका वर्णन करूँगा; इनमें 'संधि' और 'विग्रह' प्रधान हैं। संधि, विग्रह, यान, आसन, द्वैधीभाव और संश्रय—ये छ: गुण कहें गये हैं। किसी शर्तपर शत्रुके साथ मेल करना

'संधि' कहलाता है। युद्ध आदिके द्वारा उसे हानि पहुँचाना 'विग्रह' है। विजयाभिलाषी राजा जो शत्रुके ऊपर चढ़ाई करता है, उसीका नाम 'यात्रा' अथवा 'यान' है। विग्रह छेड़कर अपने ही देशमें स्थित रहना 'आसन' कहलाता है। (आधी सेनाको किलेमें छिपाकर) आधी सेनाके साथ युद्धकी यात्रा करना 'द्वैधीभाव' कहा गया है। उदासीन अथवा मध्यम राजाकी शरण लेनेका नाम 'संब्रय' 青川 8年-88 11 青

जो अपनेसे हीन न होकर बराबर या अधिक प्रवल हो, उसीके साथ संधिका विचार करना चाहिये। यदि राजा स्वयं बलवान् हो और शत्रु अपनेसे हीन-निर्बल जान पडे, तो उसके साथ विग्रह करना ही उचित है। हीनावस्थामें भी यदि अपना पार्षणग्राह विशुद्ध स्वभावका हो, तभी बलिष्ठ राजाका आश्रय लेना चाहिये। यदि

युद्धके लिये यात्रा न करके बैठे रहनेपर भी राजा अपने शत्रुके कार्यका नाश कर सके तो पार्ष्णिग्राहका स्वभाव शुद्ध न होनेपर भी वह विग्रह ठानकर चुपचाप बैठा रहे। अथवा पार्ष्णिग्राहका स्वभाव शुद्ध न होनेपर राजा हैधीभाव-नीतिका आश्रय ले। जो निस्संदेह बलवान् राजाके विग्रहका शिकार हो जाय, उसीके लिये संश्रय-नीतिका अवलम्बन उचित माना गया है। यह 'संश्रय' साम आदि सभी गुणोंमें अधम है। संश्रवके योग्य अवस्थामें पड़े हुए राजा यदि युद्धकी यात्रा करें तो वह उनके जन और धनका नाश करनेवाली बतायी गयी है। यदि किसीकी शरण लेनेसे पीछे अधिक लाभकी सम्भावना हो तो राजा संब्रयका अवलम्बन करे। सब प्रकारकी शक्तिका नाश हो जानेपर ही दूसरेकी शरण लेनी चाहिये॥ २० - २५॥

इस प्रकार आदि आग्नेव महापुराणमें 'बाइगुण्यका वर्णन' नामक दो सौ चौतीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २३४॥

# दो सौ पैंतीसवाँ अध्याय

#### राजाकी नित्यचर्या

पष्कर कहते हैं - परश्रामजी! अब निरन्तर किये जाने योग्य कर्मका वर्णन करता हैं, जिसका प्रतिदिन आचरण करना उचित है। जब दो घडी रात बाकी रहे तो राजा नाना प्रकारके वाद्यों, बन्दीजनोंद्वारा की हुई स्तुतियों तथा मङ्गल-गीतोंकी ध्वनि सुनकर निद्राका परित्याग करे। तत्पञ्चात् गृढ पुरुषों (गुप्तचरों)-से मिले। वे गुप्तचर ऐसे हों, जिन्हें कोई भी यह न जान सके कि ये राजाके ही कर्मचारी हैं। इसके बाद विधिपर्वक आय और व्ययका हिसाब सुने। फिर शौच आदिसे निवृत्त होकर राजा स्नानगृहमें प्रवेश करे। वहाँ नरेशको पहले दन्तधावन (दाँतून) करके फिर स्नान करना चाहिये। तत्पश्चात् संध्योपासना करके

भगवान् वासुदेवका पूजन करना उचित है। तदनन्तर ग्रजा पवित्रतापूर्वक अग्निमें आहुति दे; फिर जल लेकर पितरोंका तर्पण करे। इसके बाद ब्राह्मणोंका आशीर्वाद सुनते हुए उन्हें सुवर्णसहित दूध देनेवाली गौ दान दे॥ १-५॥

इन सब कार्योंसे अवकाश पाकर चन्दन और आभूषण धारण करे तथा दर्पणमें अपना मुँह देखे। साय ही सुवर्णयुक्त घृतमें भी मुँह देखे। फिर दैनिक-कथा आदिका श्रवण करे। तदनन्तर वैद्यकी बतायी हुई दवाका सेवन करके माङ्गलिक वस्तुओंका स्पर्श करे। फिर गुरुके पास जाकर उनका दर्शन करे और उनका आशीर्वाद लेकर राजसभामें प्रवेश करे ॥ ६-७॥

महाभाग! सभामें विराजमान होकर राजा ब्राह्मणों, अमात्यों तथा मन्त्रियोंसे मिले। साथ ही द्वारपालने जिनके आनेकी सूचना दी हो, उन प्रजाओंको भी बुलाकर उन्हें दर्शन दे; उनसे मिले। फिर इतिहासका श्रवण करके राज्यका कार्य देखे। नाना प्रकारके कार्योंमें जो कार्य अत्यन्त आवश्यक हो, उसका निश्चय करे। तत्पश्चात् प्रजाके मामले-मुकद्दमोंको देखे और मन्त्रियोंके साथ गुप्त परामर्श करे। मन्त्रणा न तो एकके साथ करे, न अधिक मनुष्योंके साथ; न मुखर्कि साथ और न अविश्वसनीय पृहचेकि साथ ही करे। उसे सदा गुप्तरूपसे ही करे: दूसरॉपर प्रकट न होने दे। मन्त्रणाको अच्छी तरह छिपाकर रखे, जिससे राज्यमें कोई बाधा न पहुँचे। यदि राजा अपनी आकृतिको परिवर्तित न होने दे-सदा एक रूपमें रहे तो यह गुप्त मन्त्रणाकी रक्षाका सबसे बडा उपाय माना गया है: क्योंकि बुद्धिमान् विद्वान् पुरुष आकार और चेष्टाएँ देखकर ही गुप्तमन्त्रणाका पता लगा लेते हैं। राजाको उचित है कि वह ज्यौतिषियों, वैद्यों और मन्त्रियोंकी बात माने। इससे वह ऐश्वर्यको प्राप्त करता है: प्रतिदिन ऐसा ही करना चाहिये॥१३ --१७॥

क्योंकि ये लोग राजाको अनुचित कार्योसे रोकते और हितकर कामोंमें लगाते हैं॥८-१२ ।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मन्त्रणा करनेके पश्चात् राजाको रथ आदि वाहनोंके हाँकने और शस्त्र चलानेका अभ्यास करते हुए कुछ कालतक व्यायाम करना चाहिये। युद्ध आदिके अवसरोंपर वह स्नान करके भलीभौति पुजित हुए भगवान विष्णुका, हवनके पश्चातु प्रज्वलित हुए अग्रिदेवका तथा दान-मान आदिसे सत्कृत ब्राह्मणोंका दर्शन करे। दान आदिके पश्चात वस्त्राभुषणोंसे विभूषित होकर राजा भलीभौति जाँचे-वृद्धे हुए अन्तका भोजन करे। भोजनके अनन्तर पान खाकर बायों करवटसे थोडी देखक लेटे। प्रतिदिन शास्त्रोंका चिन्तन और योद्धाओं, अन्त-भण्डार तथा शस्त्रागारका निरीक्षण करे। दिनके अन्तमें सायं-संध्या करके अन्य कार्योका विचार करे और आवश्यक कार्मोपर गृप्तचरोंको भेजकर राजिमें भोजनके पश्चात् अन्त:पुरमें जाकर रहे। वहाँ संगीत और वाधोंसे मनोरञ्जन करके सो जाय तथा दूसरोके द्वारा आत्मरक्षाका पूरा प्रबन्ध रखे। राजाको

इस प्रकार आदि आग्रेय महाप्राचमें 'प्रात्यहिक राजकर्मका कथन' नामक

यो सी पैतीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ २३५॥

ついまはははなっつ

# दो सौ छत्तीसवाँ अध्याय

#### संग्राम-दीक्षा—युद्धके समय पालन करनेयोग्य नियमोंका वर्णन

रणयात्राकी विधि बतलाते हुए संग्रामकालके लिये उचित कर्तव्योंका वर्णन करूँगा। जब राजाकी युद्धयात्रा एक सप्ताहमें होनेवाली हो, उस समय पहले दिन भगवान विष्णु और शंकरजीकी पूजा करनी चाहिये। साथ ही मोदक (मिठाई) आदिके द्वारा गणेशजीका पूजन करना उचित है। दूसरे दिन दिक्पालोंकी पूजा करके राजा शयन करे। शय्यापर बैठकर अथवा उसके पहले देवताओंकी

पुष्कर कहते हैं - परशुरामजी! अब मैं | पूजा करके निम्नाङ्कित (भाववाले) मन्त्रका स्मरण करे- 'भगवान् शिव! आप तीन नेत्रोंसे विभूषित, 'रुद्र'के नामसे प्रसिद्ध, वरदायक, वामन, विकटरूपधारो और स्वपने अधिष्ठाता देवता हैं; आपको बारंबार नमस्कार है। भगवन! आप देवाधिदेवोंके भी स्वामी, त्रिशृलधारी और वृषभपर सवारी करनेवाले हैं। सनातन परमेश्वर! मेरे सो जानेपर स्वप्नमें आप मुझे यह बता दें कि 'इस युद्धसे मेरा इष्ट होनेवाला है या अनिष्ट?' उस समय

पुरिहतको 'यञ्जाग्रतो दूरमुदैति०' (यज् ३४।१)— इस मन्त्रका उच्चारण करना चाहिये। तीसरे दिन दिशाओंको रक्षा करनेवाले रुद्रों तथा दिशाओंके अधिपतियोंकी पूजा करे; चौथे दिन ग्रहों और पाँचवें दिन अधिनीकुमारोंका यजन करे। मार्गमें जो देवी, देवता तथा नदी आदि पड़ें, उनका भी पूजन करना चाहिये। द्युलोकमें, अन्तरिक्षमें तथा भूमिपर निवास करनेवाले देवताओंको बलि अर्पण करे। रातमें भूतगणोंको भी बलि दे। भगवान् वासुदेव आदि देवताओं तथा भद्रकाली और लक्ष्मी आदि देवियोंकी भी पूजा करे। इसके बाद सम्पूर्ण देवताओंसे प्रार्थना करे॥१—८॥

'वास्देव, संकर्षण, प्रद्यम्न, अनिरुद्ध, नारावण, ब्रह्मा, विष्णु, नरसिंह, वराह, शिब, ईशान, तत्पुरुष, अघोर, वामदेव, सद्योजात, सूर्य, सोम, भौम, बुध, बुहस्पति, शुक्र, शनैश्चर, राह, केत्, गणेश, कार्तिकेय, चण्डिका, उमा, लक्ष्मी, सरस्वती, दुर्गा, ब्रह्माणी आदि गण, रुद्र, इन्द्रादि देव, अग्नि, नाग, गरुड तथा द्युलोक, अन्तरिक्ष एवं भूमिपर निवास करनेवाले अन्यान्य देवता मेरी विजयके साधक हों। मेरी दी हुई यह भेंट और पूजा स्वीकार करके सब देवता युद्धमें मेरे शत्रुऑका मर्दन करें। देवगण! मैं माता, पुत्र और भृत्योंसहित आपकी शरणमें आया हैं। आपलोग शत्रु-सेनाके पीछे जाकर उनका नाश करनेवाले हैं, आपको हमारा नमस्कार है। युद्धमें विजय पाकर यदि लौटुँगा तो आपलोगोंको इस समय जो पूजा और भेंट दी है, उससे भी अधिक मात्रामें पूजा चढाऊँगा'॥९-१४॥

छठे दिन राज्याभिषेककी भौति विजय-स्नान करना चाहिये तथा यात्राके सातवें दिन भगवान् त्रिविक्रम (वामन)-का पूजन करना आवश्यक है। नीराजनके लिये बताये हुए मन्त्रोंद्वारा अपने आयुध और वाहनकी भी पूजा करे। साथ ही

ब्राह्मणोंके मुखसे 'पुण्याह' और 'जय' शब्दके साथ निम्नाङ्कित भाववाले मन्त्रका श्रवण करे-'राजन्! चुलोक, अन्तरिक्ष और भूमिपर निवास करनेवाले देवता तुम्हें दीर्घायु प्रदान करें। तुम देवताओंके समान सिद्धि प्राप्त करो। तुम्हारी यह यात्रा देवताओंको यात्रा हो तथा सम्पूर्ण देवता तुम्हारी रक्षा करें।' यह आशीर्वाद सुनकर राजा आगे यात्रा करे। 'धन्वना गाo' (यजु० २।३९) इत्यादि मन्त्रद्वारा धनुष-बाण हाथमें लेकर 'तद्विष्योाः०' (यजु० ६।५) इस मन्त्रका जप करते हुए शत्रुके सामने दाहिना पैर बढ़ाकर बत्तीस पग आगे जाय; फिर पूर्व, दक्षिण, पश्चिम एवं उत्तरमें जानेके लिये क्रमशः हाथी, रथ, घोडे तथा भार डोनेमें समर्थ जानवरपर सवार होवे और जुझाऊ बाजोंके साथ आगेकी यात्रा करे; पीछे फिरकर न देखे॥ १५-२०॥

एक कोस जानेके बाद ठहर जाय और देवता तथा ब्राह्मणोंकी पूजा करे। पीछे आती हुई अपनी सेनाकी रक्षा करते हुए ही राजाको दूसरेके देशमें यात्रा करनी चाहिये। विदेशमें जानेपर भी अपने देशके आचारका पालन करना ग्रजाका कर्तव्य है। वह प्रतिदिन देवताओंका पूजन करे, किसीकी आय नष्ट न होने दे और उस देशके मनुष्योंका कभी अपमान न करे। विजय पाकर पुन: अपने नगरमें लौट आनेपर राजा देवताओंकी पूजा करे और दान दे। जब दूसरे दिन संग्राम छिड़नेवाला हो तो पहले दिन हाथी, घोड़े आदि वाहनोंको नहलावे तथा भगवान् नृसिंहका पूजन करे। रात्रिमें छत्र आदि राजिबह्रों, अस्त्र-शस्त्रों तथा भूतगणोंकी अर्चना करके सबेरे पुन: भगवान् नृसिंहकी एवं सम्पूर्ण वाहन आदिकी पूजा करे। पुरोहितके द्वारा हवन किये हुए अग्निदेवका दर्शन करके स्वयं भी उसमें आहुति डाले और ब्राह्मणोंका सत्कार करके धनुष-बाण ले, हाथी आदिपर सवार हो

युद्धके लिये जाय। शत्रुके देशमें अदृश्य रहकर प्रकृति-कल्पना (मोर्चाबंदी) करे। यदि अपने पास थोड़े-से सैनिक हों तो उन्हें एक जगह संगठित रखकर युद्धमें प्रवृत्त करे और यदि योद्धाओंकी संख्या अधिक हो तो उन्हें इच्छानुसार फैला दे (अर्थात् उन्हें बहुत दूरमें खड़ा करके युद्धमें लगावे) ॥ २१-२७॥

थोडे-से सैनिकोंका अधिक संख्यावाले योद्धाओंके साथ युद्ध करनेके लिये 'सूचीमुख' नामक व्यूह उपयोगी होता है। व्यूह दो प्रकारके बताये गये हैं - प्राणियोंके शरीरकी भौति और द्रव्यस्वरूप। गरुडव्यृह, मकरव्यृह, चक्रव्यृह, श्येनव्यृह, अर्धचन्द्रव्यृह, वज्रव्यृह, शकटव्यृह, सर्वतोभद्रमण्डलब्युह और सुचीव्युह - ये नौ व्युह प्रसिद्ध है। सभी व्यहोंके सैनिकोंको पाँच भागोंमें विभक्त किया जाता है। दो पक्ष, दो अनुपक्ष और एक पाँचवाँ भाग भी अवश्य रखना चाहिये। योद्धाओं के एक या दो भागों से युद्ध करे और तीन भागोंको उनको रक्षाके लिये रखे। स्वयं राजाको कभी व्यूहमें नियुक्त नहीं करना चाहिये: क्योंकि राजा ही सबकी जड़ है, उस जड़के कट जानेपर सारे राज्यका विनाश हो जाता है: अत: स्वयं राजा युद्धमें प्रवृत्त न हो। वह सेनाके पीछे एक कोसकी दूरीपर रहे। वहाँ रहते हुए राजाका यह कार्य बताया गया है कि वह युद्धसे भागे हुए सिपाहियोंको उत्साहित करके धैर्य बँधावे। सेनाके प्रधान (अर्थात् सेनापति)-के भागने या मारे जानेपर सेना नहीं ठहर पाती। व्युहमें योद्धाओंको न तो एक-दूसरेसे सटाकर खड़ा करे और न बहुत दूर-दूरपर ही; उनके बीचमें इतनी ही दूरी रहनी चाहिये, जिससे एक-दसरेके हथियार आपसमें टकराने न पार्वे॥ २८-३५॥

जो शत्र-सेनाकी मोर्चाबंदी तोडना चाहता हो, वह अपने संगठित योद्धाओं के द्वारा ही उसे

तोडनेका प्रयत्न करे तथा शत्रुके द्वारा भी यदि अपनी सेनाके व्यह-भेदनके लिये प्रयत्न हो रहा हो तो उसकी रक्षाके लिये संगठित बीरोंको ही नियुक्त करना चाहिये। अपनी इच्छाके अनुसार सेनाका ऐसा व्युह बनावे, जो शत्रुके व्युहमें घुसकर उसका भेदन कर सके। हाथीके पैरोंकी रक्षा करनेके लिये चार रथ नियुक्त करे। रथकी रक्षाके लिये चार घुडसवार, उनकी रक्षाके लिये उतने ही डाल लेकर युद्ध करनेवाले सिपाही तथा ढालवालोंके बराबर ही धनुर्धर वीरोंको तैनात करे। युद्धमें सबसे आगे ढाल लेनेवाले योद्धाओंको स्थापित करे। उनके पीछे धनुर्धर योद्धा, धनुर्धरींके पीछे घुडसवार, घुडसवारोंके पीछे रथ और रधोंके पीछे राजाको हाथियोंकी सेना नियुक्त करनी चाहिये॥ ३६-३९॥

पैदल, हाथीसवार और घडसवारोंको प्रयत्नपूर्वक धर्मानुकल युद्धमें संलग्न रहना चाहिये। युद्धके महानेपर शरबीरोंको ही तैनात करे, डरपोक स्वभाववाले सैनिकोंको वहाँ कदापि न खडा होने दे। शुरवीरोंको आगे खड़ा करके ऐसा प्रबन्ध करे, जिससे बीर स्वभाववाले योद्धाओंको केवल राष्ट्रऑका जत्वामात्र दिखायी दे (उनके भयंकर पराक्रमपर उनकी दृष्टि न पड़े); तभी वे शत्रुओंको भगानेवाला पुरुषार्थ कर सकते हैं। भीर पुरुष आगे रहें तो वे भागकर सेनाका व्यह स्वयं ही तोड डालते हैं: अत: उन्हें आगे न रखे। शुरवीर आगे रहनेपर भीरु पुरुषोंको युद्धके लिये सदा उत्साह ही प्रदान करते रहते हैं। जिनका कद कैंचा, नासिका तोतेके समान नुकीली, दृष्टि सौम्य तथा दोनों भौंहें मिली हुई हों, जो क्रोधी, कलहप्रिय, सदा हर्ष और उत्साहमें भरे रहनेवाले तथा कामपरायण हों, उन्हें शुरवीर समझना चाहिये॥ ४०-४३ : ॥

संगठित वीरोंमेंसे जो मारे जाये अथवा घायल

हों, उनको युद्धभूमिसे दूर हटाना, युद्धके भीतर जाकर हाथियोंको पानी पिलाना तथा हथियार पहुँचाना - ये सब पैदल सिपाहियोंके कार्य हैं। अपनी सेनाका भेदन करनेकी इच्छा रखनेवाले शत्रुओंसे उसकी रक्षा करना और संगठित होकर युद्ध करनेवाले शत्र-वीरोंका व्युह तोड डालना-यह ढाल लेकर युद्ध करनेवाले योद्धाओंका कार्य बताया गया है। युद्धमें विपक्षी योद्धाओंको मार भगाना धनुर्धर वीरोंका काम है। अत्यन्त घायल हुए योद्धाको युद्धभूमिसे दूर ले जाना, फिर युद्धमें आना तथा शत्रुकी सेनामें त्रास उत्पन्न करना-यह सब रथी वीरोंका कार्य बतलाया जाता है। संगठित व्यूहको तोड़ना, दृटे हुएको जोड़ना तथा चहारदीवारी, तोरण (सदर दरवाजा), अट्रालिका और वृक्षोंको भङ्ग कर डालना-यह अच्छे हाचीका पराक्रम है। ऊँची-नीची भूमिको पैदल सेनाके लिये उपयोगी जानना चाहिये, रध और घोड़ोंके लिये समतल भूमि उत्तम है तथा कीचड़से भरी हुई युद्धभूमि हाथियोंके लिये उपयोगी बतायी गयी है। ४४ - ४९ है।

इस प्रकार व्यूह-रचना करके जब सूर्य पीठकी ओर हों तथा शुक्र, शनैश्वर और दिक्पाल अपने अनुकुल हों, सामनेसे मन्द-मन्द हवा आ रही हो, उस समय उत्साहपूर्वक युद्ध करे तथा नाम एवं गोत्रकी प्रशंसा करते हुए सम्पूर्ण योद्धाओंमें उत्तेजना भरता रहे। साथ ही यह बात भी बताये कि 'युद्धमें विजय होनेपर उत्तम-उत्तम भोगोंकी प्राप्ति होगी और मृत्यु हो जानेपर स्वर्गका सुख मिलेगा।' वीर पुरुष शत्रुओंको जीतकर मनोवाञ्छित भोग प्राप्त करता है और युद्धमें प्राणत्याग करनेपर उसे परमगति मिलती है। इसके सिवा वह जो स्वामीका अन खाये रहता है, उसके ऋणसे छटकारा पा जाता है; अत: युद्धके समान श्रेष्ठ गति दूसरी कोई नहीं है। शुरवीरोंके

शरीरसे जब रक्त निकलता है, तब वे पापमुक्त हो जाते हैं। युद्धमें जो शस्त्र-प्रहार आदिका कष्ट सहना पडता है, वह बहुत बड़ी तपस्या है। रणमें प्राणत्याग करनेवाले शुरवीरके साथ हजारों सुन्दरी अप्सराएँ चलती हैं। जो सैनिक हतोत्साह होकर युद्धसे पीठ दिखाते हैं, उनका सारा पुण्य मालिकको मिल जाता है और स्वयं उन्हें पग-पगपर एक-एक ब्रह्महत्यांके पापका फल प्राप्त होता है। जो अपने सहायकोंको छोड़कर चल देता है, देवता उसका विनाश कर डालते हैं। जो युद्धसे पीछे पैर नहीं हटाते, उन बहादुरोंके लिये अश्वमेध-यज्ञका फल बताया गया है ॥ ५०-५६ ॥

यदि राजा धर्मपर दृढ रहे तो उसकी विजय होती है। योद्धाओंको अपने समान योद्धाओंके साथ ही युद्ध करना चाहिये। हाथीसवार आदि सैनिक हाचीसवार आदिके ही साथ युद्ध करें। भागनेवालोंको न मारें। जो लोग केवल युद्ध देखनेके लिये आये हों, अधवा युद्धमें सम्मिलित होनेपर भी जो शस्त्रहीन एवं भूमिपर गिरे हुए हों, उनको भी नहीं मारना चाहिये। जो योद्धा शान्त हो या थक गया हो, नींदमें पड़ा हो तथा नदी या जंगलके बोचमें उतरा हो, उसपर भी प्रहार न करे। दुर्दिनमें शत्रुके नाशके लिये कृटयुद्ध (कपटपूर्ण संग्राम) करे। दोनों बाहें ऊपर उठाकर जोर-जोरसे पुकारकर कहें - 'यह देखो, हमारे शत्र भाग चले, भाग चले। इधर हमारी ओर मित्रोंकी बहुत बड़ी सेना आ पहुँची; शत्रुओंकी सेनाका संचालन करनेवाला मार गिराया गया। यह सेनापति भी मौतके घाट उत्तर गया। साथ ही शत्रपक्षके राजाने भी प्राणत्याग कर दिया'॥५७-६०॥

भागते हुए विपक्षी योद्धाओंको अनायास ही मारा जा सकता है। धर्मके जाननेवाले परशुरामजी! शत्रुऑको मोहित करनेके लिये कृत्रिम धूपकी

सुगन्ध भी फैलानी चाहिये। विजयकी पताकाएँ | है। उसके प्रति देशोचित आचारादिका पालन दिखानी चाहिये, बाजोंका भयंकर समारोह करना चाहिये। इस प्रकार जब युद्धमें विजय प्राप्त हो जाय तो देवताओं और ब्राह्मणोंकी पूजा करनी चाहिये। अमात्यके द्वारा किये हुए युद्धमें जो स्त्र आदि उपलब्ध हों, वे राजाको ही अर्पण करने चाहिये। शत्रकी स्त्रियोंपर किसीका भी अधिकार नहीं होता। स्त्री शत्रुकी हो तो भी उसकी रक्षा ही करनी चाहिये। संग्राममें सहायकोंसे रहित शत्रुको पाकर उसका पुत्रकी भौति पालन करना है; इसके अनुसार कार्य करनेसे राजाको निश्चय चाहिये। उसके साथ पुन: युद्ध करना उचित नहीं | ही विजयकी प्राप्ति होती है। ६५-६६॥

करना कर्तव्य है।। ६१-६४॥

युद्धमें विजय पानेके पश्चात् अपने नगरमें जाकर 'धूव' संज्ञक नक्षत्र (तीनों उत्तरा और रोहिणी)-में राजमहलके भीतर प्रवेश करे। इसके बाद देवताओंका पूजन और सैनिकोंके परिवारके भरण-पोषणका प्रबन्ध करना चाहिये। शत्रुके यहाँसे मिले हुए धनका कुछ भाग भृत्योंको भी बाँट दे। इस प्रकार यह रणकी दीक्षा बतायी गयी

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'रणदीक्षा-वर्णन' नामक दो सी वर्तीसर्वी अध्याय पूरा हुआ ॥ २३६ ॥

# दो सौ सैंतीसवाँ अध्याय

へのかけばれいへ

लक्ष्मीस्तोत्र और उसका फल

पुष्कर कहते हैं - परशुरामजी! पूर्वकालमें | इन्द्रने राज्यलक्ष्मीकी स्थिरताके लिये जिस प्रकार भगवती लक्ष्मीकी स्तुति की थी, उसी प्रकार राजा भी अपनी विजयके लिये उनका स्तवन करे॥१॥

इन्द्र बोले- जो सम्पूर्ण लोकोंकी जननी हैं. समुद्रसे जिनका आविर्भाव हुआ है, जिनके नेत्र खिले हुए कमलके समान शोभायमान हैं तथा जो भगवान् विष्णुके वक्ष:स्थलमें विराजमान हैं, उन लक्ष्मीदेवीको मैं प्रणाम करता हैं। जगत्को पवित्र करनेवाली देवि! तुम्हीं सिद्धि हो और तुम्हीं स्वधा, स्वाहा, सुधा, संध्या, रात्रि, प्रभा, भृति, मेधा, श्रद्धा और सरस्वती हो। शोभामयी देवि! तुम्हीं यज्ञविद्या, महाविद्या, गुह्यविद्या तथा मोक्षरूप फल प्रदान करनेवाली आत्मविद्या हो। आन्वीक्षिकी (दर्शनशास्त्र), त्रयी (ऋक्, साम, यजु), वार्ता (जीविका-प्रधान कृषि, गोरक्षा और वाणिज्य कर्म) तथा दण्डनीति भी तुम्हीं हो। देखि! तुम स्वयं सौम्यस्वरूपवाली (सुन्दरी) हो; अत: तुमसे

व्याप्त होनेके कारण इस जगतुका रूप भी सौम्य-मनोहर दिखायी देता है। भगवति! तुम्हारे सिवा दूसरी कौन स्त्री है, जो कौमोदकी गदा धारण करनेवाले देवाधिदेव भगवान विष्णुके अखिल यज्ञमय विग्रहको, जिसका योगीलोग चिन्तन करते हैं, अपना निवासस्थान बना सके। देवि! तुम्हारे त्याग देनेसे समस्त त्रिलोको नष्टप्राय हो गयी थी: किंतु इस समय पुन: तुम्हारा ही सहारा पाकर यह समृद्धिपूर्ण दिखायी देती है। महाभागे! तुम्हारी कुपादृष्टिसे ही मनुष्योंको सदा स्त्री, पुत्र, गृह, मित्र और धन-धान्य आदिकी प्राप्ति होती है। देवि! जिन पुरुषोपर आपकी दयादृष्टि पड जाती है, उन्हें शरीरको नीरोगता, ऐश्वर्य, शत्रुपक्षकी हानि और सब प्रकारके सुख-कुछ भी दुर्लभ नहीं हैं। मात:! तुम सम्पूर्ण भूतोंकी जननी और देवाधिदेव विष्णु सबके पिता हैं। तुमने और भगवान् विष्णुने इस चराचर जगतको व्याप्त कर रखा है। सबको पवित्र करनेवाली देवि! तुम मेरी मान-प्रतिष्ठा, खजाना, अन्न-भण्डार, गृह,

साज-सामान, शरीर और स्त्री—िकसीका भी त्याग न करो। भगवान् विष्णुके वक्ष:स्थलमें वास करनेवाली लक्ष्मी! मेरे पुत्र, मित्रवर्ग, पशु तथा वर्णन करनेमें स जिन मनुष्योंको तुम त्याग देती हो, उन्हें सत्य, समता, शौच तथा शील आदि सद्गुण भी तत्काल ही छोड़ देते हैं। तुम्हारी कृपादृष्टि पड़नेपर गुणहीन मनुष्य भी तुरंत ही शील आदि सम्पूर्ण उत्तम गुणों तथा पीढ़ियोंतक बने रहनेवाले ऐश्वर्यसे युक्त हो और संग्राममें विज जाते हैं। देवि! जिसको तुमने अपनी दयादृष्टिसे पुरुषोंके लिये भी गुणवान्, धन्यवादका पात्र, कुलीन, बुद्धमान्, शूर और पग्रक्रमी हो जाता है। विष्णुप्रिये! तुम जगत्की करे"॥ १८-१९॥ करे"॥ १८-१९॥ करे"॥ १८-१९॥

उसके शील आदि सभी गुण तत्काल दुर्गुणके रूपमें बदल जाते हैं। कमलके समान नेत्रोंवाली देवि! ब्रह्माजीकी जिह्ना भी तुम्हारे गुणोंका वर्णन करनेमें समर्थ नहीं हो सकती। मुझपर प्रसन्न हो जाओ तथा कभी भी मेरा परित्याग न करो॥ २—१७॥

पुष्कर कहते हैं — इन्द्रके इस प्रकार स्तवन करनेपर भगवती लक्ष्मीने उन्हें राज्यकी स्थिरता और संग्राममें विजय आदिका अभीष्ट वरदान दिया। साथ ही अपने स्तोत्रका पाठ या श्रवण करनेवाले पुरुषोंके लिये भी उन्होंने भोग तथा मोक्ष मिलनेके लिये वर प्रदान किया। अतः मनुष्यको चाहिये कि सदा ही लक्ष्मीके इस स्तोत्रका पाठ और श्रवण करे \*॥ १८-१९॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'ब्रीस्तोत्रका वर्णन' नामक दो सौ सैतासर्वा अध्याय पूरा हुआ ॥ २३७ ॥

ついかがある

सर्वतंत्रकार्यः जनवेद्यंत्र्यसम्भवाम् । विवमुन्तिरपद्माशौ विष्मुवश्चःस्थलस्थिताम् ॥ लं रिरोद्धरलं स्वधा स्वाहा सुधा लं शोकपावनि । संध्या सन्तिः प्रधा पुरिर्मेधा बद्धा सरस्वती । यत्रविद्या महाविद्या मुद्रविद्या च शोभने । आठर्गविद्या च देवि त्वं विमृक्तिफलदायिनी ॥ आन्वीशिको प्रयो वार्ता दण्डनीतिस्त्वमेव च। सीम्य सीम्यं जगदूरं त्वयैतदेवि पृरितप्ध का स्वत्या त्यापुते देवि सर्वयत्रमयं वयु । अध्यास्ते देवदंबस्य योगिषित्रमं गदाभृतः । त्वया देवि परित्पकं सकतं भूवनप्रयम्। विन्द्रप्रायमभवत् त्वयेदानी समेधितम्॥ पुत्रास्तव्यकाः सुद्धान्यधनादिकम् । अवत्येतन्यद्वाधागे नित्यं त्यद्वीक्षणान्याप् । शर्वरावेग्यमेश्चयंपरिपक्षस्य: मुखम्। देवि त्वद्दहिद्दश्चनां पुरुषाणां न दुर्लभम्॥ त्वमध्या सर्वभृतानां देवदेतां हरिः पिता । त्वपैतद् विक्युना चामा बगद् व्यापं चराचरम् ॥ मानं कोषं तथा कोई मा गृहं मा परिकादम्। मा कारि कलतं च त्यानेवाः सर्वपायनि । मा पुतान मा सुहद्वर्णान् मा पञ्चन का विभूवणम्। त्यत्रेचा मम देवस्य विष्णोर्वशःस्यशालये॥ सत्येन समझौचाभ्यां तथा जोलादिभिर्गुणैः । त्यन्यन्ते ते नराः सद्यः संत्यका ये त्ययायले ॥ लयावलोकितः स्तः शोलागैर्राजलैपुर्वः । कुलैबर्वेश युज्यनो पुरुषा निर्मुणा अपिश स रताय्यः स गुणी धन्यः स कुलीनः स बुद्धिमान् । स जुरः स च विकानो यसवया देवि बीक्षितः ॥ सद्यो गैगुण्यमापान्ति सीलाद्याः सकला गुणाः । पराङ्मुखी जगद्धात्री यस्य स्वं विष्णुवस्त्तभे । न ते वर्णीयत् जन्म गुणान् निद्धपि वैधमः । प्रसीद देवि पदाश्चि मारमांस्याधीः कदावन॥

एवं स्तुता ददी औड वरिनदाय वेप्सितम्। सुस्थिएतं व राज्यस्य संग्रामविजयादिकम्॥ स्यस्ते प्रवादत्तवणकर्तृणां भुकिमुक्तिदम्। बीस्तोत्रं सततं तस्मात् पठेच्च भूणुयानरः॥

(अग्रिपुरान २३७।१—१९)

# दो सौ अड़तीसवाँ अध्याय श्रीरामके द्वारा उपदिष्ट राजनीति

अग्निदेख कहते हैं— वसिष्ठ! मैंने तुमसे पुष्करको कही हुई नीतिका वर्णन किया है। अब तुम लक्ष्मणके प्रति श्रीरामचन्द्रद्वारा कही गयी विजयदायिनी नीतिका निरूपण सुनो। यह धर्म आदिको बढानेवाली है॥१॥

श्रीराम कहते हैं — लक्ष्मण! न्याय (धान्यका छठा भाग लेने आदि)-के द्वारा धनका अर्जन करना, अर्जित किये हुए धनको व्यापार आदि द्वारा बढाना, उसकी स्वजनों और परजनोंसे रक्षा करना तथा उसका सत्पात्रमें नियोजन करना (यज्ञदिमें तथा प्रजापालनमें लगाना एवं गुणवान् पुत्रको सौपना) — ये राजाके चार प्रकारके व्यवहार बताये गये हैं। (राजा नय और पराक्रमसे सम्पन्न एवं भलीभाँति उद्योगशील होकर स्वमण्डल एवं परमण्डलकी लक्ष्मीका चिन्तन करे।) नयका मूल है विनय और विनयको प्राप्ति होती है, शास्त्रके निश्चयसे। इन्द्रिय-जयका ही नाम विनय है जो उस विनयसे युक्त होता है, वही शास्त्रोंको प्राप्त करता है। (जो शास्त्रमें निष्ठा रखता है, उसीके हृदयमें शास्त्रके अर्थ (तत्त्व) स्पष्टतया प्रकाशित होते हैं। ऐसा होनेसे स्वमण्डल और परमण्डलकी 'श्री' प्रसन्न (निष्कण्टकरूपसे प्राप्त) होती है - उसके लिये लक्ष्मी अपना द्वार खोल देती हैं) ॥ २-३ ॥

शास्त्रज्ञान, आठ' गुणोंसे युक्त बुद्धि, धृति (उद्वेगका अभाव), दक्षता (आलस्यका अभाव), प्रगल्भता (सभामें बोलने या कार्य करनेमें भय

अथवा संकोचका न होना), धारणशीलता (जानी-सुनी बातको भूलने न देना), उत्साह (शौर्यादि गुण'), प्रवचन-शक्ति, दृढ्ता (आपत्तिकालमें क्लेश सहन करनेकी क्षमता), प्रभाव (प्रभु-शक्ति), शुचिता (विविध उपार्योद्वारा परीक्षा लेनेसे सिद्ध हुई आचार-विचारकी शुद्धि), मैत्री (दूसरोंको अपने प्रति आकृष्ट कर लेनेका गुण), त्याग (सत्पात्रको दान देना), सत्य (प्रतिज्ञापालन), कृतञ्चता (उपकारको न भूलना), कुल (कुलीनता), शील (अच्छा स्वभाव) और दम (इन्द्रियनिग्रह तथा क्लेशसहनकी क्षमता)—ये सम्पत्तिक हेतुभूत गुण हैं'॥ ४-५॥

विस्तृत विषयकपी वनमें दौड़ते हुए तथा निरङ्कुश होनेके कारण विप्रमाधी (विनाशकारी) इन्द्रियरूपी हाथीको ज्ञानमय अङ्कुशसे वशमें करे। काम, क्रोध, लोभ, हर्ष, मान और मद—ये 'षड्वमं' कहे गये हैं। राजा इनका सर्वधा त्याग कर दे। इन सबका त्याग हो जानेपर वह सुखी होता है॥ ६-७॥

राजाको चाहिये कि वह विनय-गुणसे सम्पन्न हो आन्वीक्षिकी (आत्मविद्या एवं तर्कविद्या), वेदत्रयी, वार्ता (कृषि, वाणिज्य और पशुपालन) तथा दण्डनीति—इन चार विद्याओंका उनके विद्वानों तथा उन विद्याओंके अनुसार अनुष्ठान करनेवाले कर्मठ पुरुषोंके साथ बैठकर चिन्तन करे (जिससे लोकमें इनका सम्यक् प्रचार और प्रसार हो)।

१. मुद्धिके आठ गुण ये हैं —सुननेको इच्छम, सुनना, प्रहण करना, धारण करना (याद रखना), अर्थ-विज्ञान (विविध साध्य-साधनोंके स्वरूपका विवेक), कह (विकर्क), अपोह (अयुक्त-युक्तिका त्याग) तथा तत्यक्षान (वस्तुके स्वधावका निर्णय)। जैसा कि कौटिल्यने कहा है —

<sup>&#</sup>x27;सुत्र्वात्रवणग्रहणधारणविज्ञानोहायोहतत्त्वाधिनिवेताः प्रज्ञागुणाः' (कौटि० अर्थ० ६।१।९६)

२. उत्साहके सूचक चार गुण हैं –दक्षता (आलस्यका अधाव), शीष्ट्रकारिता, अमर्थ (अपमापको न सह सकना) तथा शीर्य।

यहाँ भारणशीलक बुद्धिसे और दश्ता उत्साहसे सम्बन्ध रखनेकले गुण हैं; अतः इनका वहाँ अन्तर्भाव हो सकता था; तथापि इनका जो पृथक् उपादान हुआ है, यह इन गुणाँको प्रधानता सूचित करनेके लिये हैं।

'आन्वीक्षिको'से आत्मज्ञान एवं वस्तुके यदार्थ स्वभावका बोध होता है। धर्म और अधर्मका ज्ञान 'वेदत्रयी'पर अवलम्बित है, अर्थ और अनर्थ 'वार्ता'के सम्यक उपयोगपर निर्भर हैं तथा न्याय और अन्याय 'दण्डनीति'के समुचित प्रयोग और अप्रयोगपर आधारित हैं ॥ ८-९॥

किसी भी प्राणीकी हिंसा न करना-कष्ट न पहुँचाना, मधुर वचन बोलना, सत्यभाषण करना, बाहर और भीतरसे पवित्र रहना एवं शौचाचारका पालन करना, दीनोंके प्रति दयाभाव रखना तथा क्षमा (निन्दा आदिको सह लेना) - ये चारों वर्णों तथा आश्रमोंके सामान्य धर्म कहे गये हैं। राजाको चाहिये कि वह प्रजापर अनुग्रह करे और सदाचारके पालनमें संलग्न रहे। मधुर वाणी, दीनोंपर दया, देश-कालकी अपेक्षासे सत्पात्रको दान, दीनों और शरणागतोंकी रक्षा " तथा सन्परुषोंका सङ्ग - ये सत्पुरुषोंके आचार हैं। यह आचार प्रजासंग्रहका उपाय है, जो लोकमें प्रशंसित होनेके कारण श्रेष्ठ है तथा भविष्यमें भी अभ्युदयरूप फल देनेवाला होनेके कारण हितकारक है। यह शरीर मानसिक चिन्ताओं तथा रोगोंसे घिरा हुआ है। आज या कल इसका विनाश निश्चित है। ऐसी दशामें इसके लिये कौन राजा धर्मके विपरीत आचरण करेगा ?॥ १० — १२ ई॥

राजाको चाहिये कि वह अपने लिये सुखकी इच्छा रखकर दीन-दुखी लोगोंको पीडा न दे: क्योंकि सताया जानेवाला दीन-दुखी मनुष्य दु:खजनित क्रोधके द्वारा अत्याचारी राजाका विनाश कर डालता है। अपने पूजनीय पुरुषको जिस तरह सादर हाथ जोड़ा जाता है, कल्याणकामी राजा दष्टजनको उससे भी अधिक आदर देते हुए हाथ जोड़े। (तात्पर्य यह है कि दृष्टको सामनीतिसे ही वशमें किया जा सकता है।) साधु सहदों तथा दृष्ट शत्रुओंके प्रति भी सदा प्रिय वचन ही बोलना चाहिये। प्रियवादी 'देवता' कहे गये हैं और कटवादी 'पश्'॥ १३-१५ दें॥

बाहर और भीतरसे शुद्ध रहकर राजा आस्तिकता (ईश्वर तथा परलोकपर विश्वास)-द्वारा अन्त:करणको पवित्र बनाये और सदा देवताओंका पूजन करे। पुरुजनोंका देवताओंके समान ही सम्मान करे तथा सुहदोंको अपने तुल्य मानकर उनका भलीभौति सत्कार करे। वह अपने ऐश्चर्यकी रक्षा एवं वृद्धिके लिये गुरुजनोंको प्रतिदिन प्रणामद्वारा अनुकूल बनाये। अनुचान (साङ्गवेदके अध्येता) की-सी चेष्टाओंद्वारा विद्यावृद्ध सत्पुरुषोंका साम्मुख्य प्राप्त करे। सुकृतकर्म (यजादि पुण्यकर्म तथा गन्ध-पुणादि-समर्पण)-द्वारा देवताओंको अपने अनुकूल करे। सद्भाव (विश्वास)-द्वारा मित्रका हृदय जीते, सम्भ्रम (विशेष आदर)-से बान्धवॉ (पिता और माताके कुलोंके बडे-बढों)-को अनुकुल बनाये। स्त्रीको प्रेमसे तथा भृत्यवर्गको दानसे वशमें करे। इनके अतिरिक्त जो बाहरी लोग हैं, उनके प्रति अनुकूलता दिखाकर उनका हृदय जीते॥ १६-१८ - ॥

दूसरे लोगोंके कृत्योंको निन्दा या आलोचना न करना, अपने वर्ण तथा आश्रमके अनुरूप धर्मका निरन्तर पालन, दीनोंके प्रति दया, सभी लोक-व्यवहारोंमें सबके प्रति मीठे वचन बोलना, अपने अनन्य मित्रका प्राण देकर भी उपकार करनेके लिये उद्यत रहना, घरपर आये हुए मित्र या अन्य सञ्जनोंको भी हृदयसे लगाना-उनके प्रति अत्यन्त स्रेह एवं आदर प्रकट करना, आवश्यकता हो तो उनके लिये यथाशक्ति धन देना, लोगोंके कट

<sup>&</sup>quot; यहाँ यह प्रश्न होता है कि 'जरणागतोंकी रक्षा तो दयाका ही कार्य है, अत: दयासे ही वह सिद्ध है, फिर उसका अलग कथन क्यों किया गया ?' इसके उत्तरमें निवेदन है कि दखके दो भेद हैं—'उत्कृष्ट ' और 'अनुकृष्ट। ' इनमें जो उत्कृष्टा दया है, उसके द्वारा दीनोंका उद्धार होता है और अनुत्कृष्टा दयासे उपका या शरकावकी रक्षा को जाती है—यही सचित करनेके लिये उसका अलग प्रतिपादन किया गया है।

व्यवहार एवं कठोर वचनको भी सहन करना, अपनी समृद्धिके अवसरोंपर निर्विकार रहना (हर्ष या दर्पके वशीभृत न होना), दूसरोंके अभ्युदयपर (अवक्र—सरलभावसे उनका समाराधन), उनकी मनमें ईर्ष्या या जलन न होना, दूसरोंको ताप हार्दिक सम्मतिके अनुसार कार्य करना - ये देनेवाली बात न बोलना, मौनव्रतका आचरण महात्माओंके आचार हैं॥१९-२२॥

(अधिक वाचाल न होना), बन्धुजनोंके साथ अट्ट सम्बन्ध बनाये रखना, सञ्जनोंके प्रति चतुरश्रता

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'रामोक्रनीतिका वर्णन' नामक दो सौ अड़तीसको अध्याय पूरा हुआ॥ २३८॥

## दो सौ उनतालीसवाँ अध्याय

#### श्रीरामकी राजनीति

श्रीराम कहते हैं -- लक्ष्मण! स्वामी (राजा), अमात्य (मन्त्री), राष्ट्र (जनपद), दुर्ग (किला), कोष (खजाना), बल (सेना) और सुद्धत् (मित्रादि)— ये राज्यके परस्पर उपकार करनेवांले सात अङ्ग कहे गये हैं। राज्यके अङ्गॉमें राजा और मन्त्रीके बाद राष्ट्र प्रधान एवं अर्थका साधन है, अतः उसका सदा पालन करना चाहिये। (इन अङ्गॉमें पूर्व-पूर्व अङ्ग परकी अपेक्षा श्रेष्ठ हैं।)॥ १ 🖟 ॥

कुलीनता, सत्त्व (व्यसन और अभ्युदयमें भी निर्विकार रहना), युवायस्था, शील (अच्छा स्वभाव), दाक्षिण्य (सबके अनुकृत रहना या उदारता), शीघ्रकारिता (दीर्घसूत्रताका अभाव), अविसंवादिता (वाक्छलका आश्रय लेकर परस्पर विरोधी बार्ते न करना), सत्य (मिच्याभाषण न करना), वृद्धसेवा (विद्यावृद्धोंकी सेवामें रहना और उनकी बातोंको मानना), कृतज्ञता (किसीके उपकारको न भुलाकर प्रत्युपकारके लिये उद्यत रहना), दैवसम्पन्नता (प्रबल पुरुषार्थसे दैवको भी अनुकूल बना लेना), बृद्धि (शुश्रुषा आदि आठ गुणोंसे युक्त प्रज्ञा), अश्रुद्रपरिवारता (दृष्ट परिजनोंसे युक्त न होना), शक्यसामन्तता (आसपासके

माण्डलिक राजाओंको वशमें किये रहना), दूढ़भक्तिता (सुदृढ़ अनुराग), दीर्घदर्शिता (दीर्घकालमें घटित होनेवाली बातोंका अनुमान कर लेना), उत्साह, शुद्धचित्रता, स्थुललक्षता (अत्यन्त मनस्वी होना), विनीतता (जितेन्द्रियता) और धार्मिकता —ये अच्छे आभिगामिक' गुण है ॥ २-४ ।।

जो सुप्रसिद्ध कुलमें उत्पन्न, क्रुरतारहित, गुणवान् पुरुषोंका संग्रह करनेवाले तथा पवित्र (शुद्ध) हों, ऐसे लोगोंको आत्मकल्याणकी इच्छा रखनेवाला राजा अपना परिवार बनाये॥५५॥

बाग्मी (उत्तम बका-लित, मधुर एवं अल्पाक्षरोंद्वारा ही बहुत-से अर्थीका प्रतिपादन करनेवाला), प्रगल्भ (सभामें सबको निगृहीत करके निर्भय बोलनेवाला), स्मृतिमान्' (स्वभावत: किसी बातको न भूलनेवाला), उदग्र (ऊँचे कदवाला), बलवान् (शारीरिक बलसे सम्पन एवं युद्ध आदिमें समर्थ), वशी (जितेन्द्रिय), दण्डनेता (चतुरङ्गिणी सेनाका समुचित रीतिसे संचालन करनेमें समर्थ), निपुण (व्यवहारकुशल), कृतविद्य (शास्त्रीयविद्यासे सम्पन्न), स्ववग्रह (प्रमादसे अनुचित कर्ममें प्रवृत्त होनेपर वहाँसे

१. इन गुर्जोसे युक्त राजा सबके लिये अभिगम्य -- मिलने योग्य होता है।

२. स्मृति बुद्धिका गुण है, जिसको गणना आभिगामिक गुणोंमें हो चुकी है। उसका पुन: यहाँ ग्रहण उसको श्रेष्ठता और अनिवार्यता सुचित करनेके सिये है।

सखपूर्वक निवृत्त किये जाने योग्य), पराभियोगप्रसह (शतुओंद्वारा छेड़े गये युद्धादिके कष्टको दृढ्तापूर्वक सहन करनेमें समर्थ-सहसा आत्मसमर्पण न करनेवाला), सर्वदृष्टप्रतिक्रिय (सब प्रकारके संकटीके निवारणके अमोध उपायको तत्काल जान लेनेवाला). परच्छिद्रान्ववेक्षी (गुप्तचर आदिके द्वारा शत्रुओंके छिद्रोंके अन्वेषणमें प्रयत्नशील), संधिविग्रहतत्त्ववित् (अपनी तथा शत्रुको अवस्थाके बलाबल-भेदको जानकर संधि-विग्रह आदि छहाँ गुणींके प्रयोगके ढंग और अवसरको ठीक-ठीक जाननेवाला), गुढमन्त्रप्रचार (मन्त्रणा और उसके प्रयोगको सर्वथा गुप्त रखनेवाला), देशकालविभागवित् (किस प्रकारकी सेना किस देश और किस कालमें विजयिनी होगी-इत्यादि बार्तोको विभागपूर्वक जाननेवाला), आदाता सम्यगर्थानाम् (प्रजा आदिसे न्यायपूर्वक धन लेनेवाला), विनियोक्ता (धनको उचित एवं उत्तम कार्यमें लगानेवाला), पात्रवित (सत्पात्रका ज्ञान रखनेवाला), क्रोध, लोभ, भय, द्रोह, स्तम्भ (मान) और चपलता (बिना विचारे कार्य कर बैठना) —इन दोषोंसे दूर रहनेवाला, परोपताप (दूसरोंको पीड़ा देना), पैशुन्य (चुगली करके मित्रोंमें परस्पर फूट डालना), पात्सर्य (डाह), ईर्घ्या (दूसरोंके उत्कर्षको न सह सकना) और अनृत' (असत्यभाषण)—इन दुर्गुणोंको लाँघ जानेवाला, युद्धजनीक उपदेशको मानकर चलनेवाला, श्लक्ष्ण (मधुरभाषी), मधुरदर्शन (आकृतिसे सुन्दर एवं सौम्य दिखायी देनेवाला), गुणानुरागी (गुणवानेकि गुणींपर रीझनेवाला) तथा मितभाषी (नपी-तुली बात कहनेवाला) राजा श्रेष्ठ है। इस प्रकार यहाँ राजाके आत्मसम्पत्ति-सम्बन्धी गुण (उसके स्वरूपके

उपपादक गुण) बताये गये हैं। ६-१० ई॥

उत्तम कुलमें उत्पन्न, बाहर-भीतरसे शुद्ध, शौर्य-सम्पन्न, आन्वीक्षिकी आदि विद्याओंको जाननेवाले, स्वामिभक्त तथा दण्डनीतिका समुचित प्रयोग जाननेवाले लोग राजाके सचिव (अमात्व<sup>3</sup>) होने चाहिये॥ ११ है॥

जिसे अन्यायसे हटाना कठिन न हो, जिसका जन्म उसी जनपदमें हुआ हो, जो कुलीन (ब्राह्मण आदि), सुशील, शारीरिक बलसे सम्पन, उत्तम वक्ता, सभामें निर्भीक होकर बोलनेवाला, शास्त्ररूपी नेत्रसे युक्त, उत्साहवान् (उत्साहसम्बन्धी त्रिविध' गुण-शौर्य, अमर्ष एवं दक्षतासे सम्पन्न), प्रतिपत्तिमान् (प्रतिभाशाली, भय आदिके अवसरोंपर उनका तत्काल प्रतिकार करनेवाला), स्तब्धता (मान) और चपलतासे रहित, मैत्र (मित्रोंके अर्जन एवं संग्रहमें कुशल), शीत-उष्ण आदि क्लेशोंको सहन करनेमें समर्थ, शुचि (उपधाद्वारा परीक्षासे प्रमाणित हुई शुद्धिसे सम्पन्न), सत्य (झुठ न बोलना), सत्त्व (व्यसन और अध्युदयमें भी निर्विकार रहना), धैर्य, स्थिरता, प्रभाव तथा आरोग्य आदि गुणोंसे सम्पन्न, कृतशिल्प (सम्पूर्ण कलाओंके अध्याससे सम्पन), दक्ष (शीघ्रतापूर्वक कार्यसम्यादनमें कुशल), प्रज्ञावान् (बुद्धिमान्), धारणान्वित (अविस्मरणज्ञील), दृढभक्ति (स्वामीके प्रति अविचल अनुराग रखनेवाला) तथा किसीसे वैर न रखनेवाला और दूसरोंद्वारा किये गये विरोधको शान्त कर देनेवाला पुरुष राजाका बुद्धिसचिव एवं कर्मसचिव होना चाहिये॥१२-१४ ।

स्मृति (अनेक वर्षोंकी बीती बातोंको भी न भूलना), अर्थ-तत्परता (दुर्गांदिकी रक्षा एवं संधि

आभिगामिक गुणोंमें 'सत्य' आ चुका है, यहाँ भी अनृत-त्याग कडका जो पुतः उसका प्रहण किया गया है, यह दोनों जगह उसकी अङ्गता प्रदर्शित करनेके लिये हैं।

२. कॉटिल्पने भी ऐसा ही कहा है—'अभिजनप्रवासीचर्शायांनुरागयुकान् अमात्यान् कुर्वीत।' (कॉटि० अर्थ० १।८।४)

३. कॉटिस्पने भी ऐसा ही कहा है—'शॉर्यमपर्यो दक्ष्यं चोलसहम्पा: ('कॉटि० अर्थ० ६।९।९६)

आदिमें सदैव तत्पर रहना), वितर्क (विचार), ज्ञाननिश्चय (यह ऐसा ही है, अन्यथा नहीं है—इस प्रकारका निश्चय), दृढ्ता तथा मन्त्रगुप्ति (कार्यसिद्धि होनेतक मन्त्रणाको अत्यन्त गुप्त रखना)—ये 'मन्त्रिसम्पत्'के गुण कहे गये हैं॥१५ है॥

पुरोहितको तीनों वेदों (ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद) तथा दण्डनीतिके ज्ञानमें भी कुशल होना चाहिये; वह सदा अथर्ववेदोक्त विधिसे राजाके लिये शान्तिकर्म एवं पुष्टिकर्मका सम्पादन करे'॥ १६ ई॥

बुद्धिमान् राजा तत्तद् विद्याके विद्वानोंद्वारा उन अमात्योंके शास्त्रज्ञान तथा शिल्पकर्म—इन दो गुणोंकी परीक्षा करें। यह परीक्ष या आगम प्रमाणद्वारा परीक्षण है॥१७ है॥

कुलीनता, जन्मस्थान तथा अवग्रह (उसे नियन्त्रित रखनेवाले बन्धुजन) — इन तीन बातोंकी जानकारी उसके आत्मीयजनोंके द्वारा प्राप्त करे। (यहाँ भी आगम या परोक्ष प्रमाणका ही आत्रव लिया गया है।) परिकर्म (दुर्गादि-निर्माण)-में दक्षता (आलस्य न करना), विज्ञान (बुद्धिसे अपूर्व बातको जानकर बताना) और धारियष्णुता (कौन कार्य हुआ और कौन-सा कर्म शेष रहा इत्यादि बातोंको सदा स्मरण रखना) — इन तीन गुणोंकी भी परीक्षा करे। प्रगल्भता (सभा आदिमें निर्भीकता), प्रतिभा (प्रत्युत्पन्नमतिता), वाग्मिता (प्रवचनकौशल) तथा सत्यवादिता — इन चार गुणोंको बातचीतके प्रसङ्गोंमें स्वयं अपने अनुभवसे जाने॥ १८-१९ ई॥

उत्साह (शौर्यादि), प्रभाव, क्लेश सहन करनेकी क्षमता, धैर्य, स्वामिविषयक अनुराग और स्थिरता— इन गुणोंकी परीक्षा आपत्तिकालमें करे। राजाके प्रति दृढ्भक्ति, मैत्री तथा आचार-विचारकी शुद्धि— इन गुणोंको व्यवहारसे जाने॥ २०-२१॥

आसपास एवं पड़ोसके लोगोंसे बल, सत्त्व (सम्पत्ति और विपत्तिमें भी निर्विकार रहनेका स्वभाव), आरोग्य, शोल, अस्तब्धता (मान और दर्पका अभाव) तथा अचापल्य (चपलताका अभाव एवं गम्भीरता)—इन गुणोंको जाने। वैर न करनेका स्वभाव, भद्रता (भलमनसाहत) तथा क्षुद्रता (नीचता)-को प्रत्यक्ष देखकर जाने। जिनके गुण और बर्ताव प्रत्यक्ष नहीं हैं, उनके कार्योंसे सर्वत्र उनके गुणोंका अनुमान करना चाहिये॥ २२-२३॥

जहाँ खेतीको उपज अधिक हो, विभिन्न वस्तुओंकी खानें हों, जहाँ विक्रयके योग्य तथा खनिज पदार्थ प्रचुर मात्रामें उपलब्ध होते हों, जो गौओंके लिये हितकारिणी (घास आदिसे युक्त) हो, जहाँ पानीकी बहुतायत हो, जो पवित्र जनपदोंसे थिरी हुई हो, जो सुरम्य हो, जहाँके जंगलोंमें हाथी रहते हों, जहाँ जलमार्ग (पुल आदि) तथा स्वलमार्ग (सड़कें) हों, जहाँको सिंचाई वर्षापर निर्भर न हो अर्थात् जहाँ सिंचाईके लिये प्रचुर मात्रामें जल उपलब्ध हो, ऐसी भूमि ऐश्वर्य-चृद्धिके लिये प्रशस्त मानी गयी है॥ २४-२५॥

('जो भूमि कैंकरीली और पथरीली हो, जहाँ जंगल-ही-जंगल हों, जो सदा चोरों और लुटेरोंके भयसे आक्रान्त हो, जो रूक्ष (ऊसर) हो, जहाँके जंगलोंमें कॉंटेदार वृक्ष हों तथा जो हिंसक जन्तुओंसे भरी हो, वह भूमि नहींके बराबर है।')

(जहाँ सुखपूर्वक आजीविका चल सके, जो पूर्वोक्त उत्तम भूमिके गुणोंसे सम्पन हो) जहाँ

यही अभिग्राय लेकर कीटिल्पने कहा है—

<sup>&#</sup>x27;पुरोहितम् उदितोदिरुकुलजीलं साङ्गवेदे दैवे निमित्ते दण्डनीत्वां च अधिविनीतमापदां दैवमानुपीणाम् आपर्वधिरुपार्यः प्रतिकर्तारं प्रकुर्वीत।' (कौटि॰ अर्थ॰ १।९।५०)

२. राजाओंके लिये तीन प्रमाण हैं – प्रत्यक्ष, परोक्ष और अनुमान। जैसा कि कौटिल्वका कथन हैं –

<sup>&#</sup>x27;प्रत्यक्षपरोक्षानुमेखा हि राजवृत्तिः।' इनमें स्वयं देखा हुआ 'प्रत्यक्ष', दूसरोके द्वारा कथित 'परोक्ष' तथा किये गये कमेसे अकृत कर्मका अवेक्षण 'अनुमान' है।

जलकी अधिकता हो, जिसे किसी पर्वतका सहारा प्राप्त हो, जहाँ शुद्रों, कारीगरों और वैश्योंकी बस्ती अधिक हो, जहाँके किसान विशेष उद्योगशोल एवं बडे-बडे कार्यीका आयोजन करनेवाले हों, जो राजाके प्रति अनुरक्त, उनके शत्रुओंसे द्वेष रखनेवाला और पीड़ा तथा करका भार सहन करनेमें समर्थ हो, इष्ट-पृष्ट एवं सुविस्तृत हो, जहाँ अनेक देशोंके लोग आकर रहते हों, जो धार्मिक, पश्-सम्पत्तिसे भरा-पुरा तथा धनी हो और जहाँके नायक (गाँवोंके मुखिया) मुर्ख और व्यसनग्रस्त हों, ऐसा जनपद राजाके लिये प्रशस्त कहा गया है। (मुखिया मुर्ख और व्यसनी हो तो वह राजाके विरुद्ध आन्दोलन नहीं कर सकता) ॥ २६-२७॥

जिसकी सीमा बहुत बड़ी एवं विस्तृत हो, जिसके चारों ओर विशाल खाइयाँ बनी हों, जिसके प्राकार (परकोटे) और गोपुर (फाटक) बहुत ऊँचे हों, जो पर्वत, नदी, मरुभूमि अधवा जंगलका आश्रय लेकर बना हो, ऐसे पुर (दुर्ग)-में राजाको निवास करना चाहिये। जहाँ जल, धान्य और धन प्रचुरमात्रामें विद्यमान हों, वह दुर्ग दीर्घकालतक शत्रुके आक्रमणका सामना करनेमें समर्थ होता है। जलमय, पर्वतमय, वृक्षमय, ऐरिण (उजाड या बीरान स्थानपर बना हुआ) तथा धान्वन (मरुभूमि या बालुकामय प्रदेशमें स्थित)-ये पाँच प्रकारके दुर्ग हैं। (दुर्गका विचार करनेवाले उत्तम बुद्धिमान् पुरुषोंने इन सभी दुर्गोंको प्रशस्त बतलाया है) ॥ २८-२९ ॥

[जिसमें आय अधिक हो और खर्च कम अर्थात् जिसमें जमा अधिक होता हो और जिसमेंसे धनको कम निकाला जाता हो, जिसकी ख्याति खुब हो तथा जिसमें धनसम्बन्धी देवता (लक्ष्मी, कुबेर आदि)-का सदा पूजन किया जाता हो, जो मनोवाञ्डित द्रव्योंसे भरा-पूरा हो, मनोरम हो और] विश्वस्त जनोंकी देख-रेखमें हो, जिसका अर्जन धर्म एवं न्यायपूर्वक किया गया हो तथा जो महान व्ययको भी सह लेनेमें समर्थ हो-ऐसा कोष श्रेष्ठ माना गया है। कोषका उपयोग धर्मादिकी वृद्धि तथा मुल्योंके भरण-पोषण आदिके लिये होना चाहिये॥३०॥

जो बाप-दादोंके समयसे ही सैनिक सेवा करते आ रहे हों, वशमें रहते (अनुशासन मानते) हों, संगठित हों, जिनका बेतन चुका दिया जाता हो —बाकी न रहता हो, जिनके पुरुषार्थकी प्रसिद्धि हो, जो राजाके अपने ही जनपदमें जन्मे हों, युद्धकुशल हों और कुशल सैनिकोंके साथ रहते हों, नाना प्रकारके अस्त्र-शस्त्रोंसे सम्पन्न हों, जिन्हें नाना प्रकारके युद्धोंमें विशेष कुशलता प्राप्त हो तथा जिनके दलमें बहुत-से योद्धा भरे हों, जिन सैनिकोंद्वारा अपनी सेनाके घोड़े और हाथियोंकी आरती उतारी जाती हो, जो परदेश-निवास, युद्धसम्बन्धी आयास तथा नाना प्रकारके क्लेश सहन करनेके अभ्यासी हों तथा जिन्होंने युद्धमें बहुत जम किया हो, जिनके मनमें द्विधा न हो तथा जिनमें अधिकांश क्षत्रिय जातिके लोग हों, ऐसी सेना या सैनिक दण्डनीतिवेत्ताओंके मतमें श्रेष्ठ है ॥ ३१ - ३३ ॥

जो त्याग (अलोभ एवं दूसरोंके लिये सब कुछ उत्सर्ग करनेका स्वभाव), विज्ञान (सम्पूर्ण शास्त्रोंमें प्रवीणता) तथा सत्त्व (विकारशृत्यता)-इन गुणोंसे सम्पन्न, महापक्ष (महान् आश्रय एवं बहसंख्यक बन्ध् आदिके वर्गसे सम्पन्न), प्रियंवद (मधुर एवं हितकर वचन बोलनेवाला), आयतिक्षम (सुस्थिर स्वभाव होनेके कारण भविष्यकालमें भी साथ देनेवाला), अद्वैध (दुविधामें न रहनेवाला) तथा उत्तम कुलमें उत्पन्न हो -ऐसे पुरुषको अपना मित्र बनाये। मित्रके आनेपर दूरसे ही अगवानीमें जाना, स्पष्ट एवं प्रिय वचन बोलना तथा सत्कारपूर्वक मनोवाञ्छित वस्तु देना-ये मित्रसंग्रहके तीन प्रकार हैं। धर्म, काम और अर्थकी प्राप्ति—ये मित्रसे मिलनेवाले तीन प्रकारके फल हैं। चार प्रकारके मित्र जानने चाहिये —औरस( माता-पिताके सम्बन्धसे युक्त), मित्रताके सम्बन्धसे बँधा हुआ, कुलक्रमागत तथा संकटसे बचाया हुआ। सत्यता (झूठ न बोलना), अनुराग और दु:ख-सुखमें समानरूपसे भाग लेना - ये मित्रके गुण हैं॥ ३४-३७॥

अब मैं अनुजीवी (राजसेवक) जनेकि बर्तावका वर्णन करूँगा। सेवकोचित गुणोंसे सम्पन्न पुरुष राजाका सेवन करे। दक्षता (कौशल तथा शीप्रकारिता), भद्रता (भलमनसाहत या लोकप्रियता), रहता (सुस्थिर स्नेह एवं कर्मोंमें रहतापूर्वक लगे रहना), क्षमा (निन्दा आदिको सहन करना), क्लेशसहिष्णुता (भूख-प्यास आदिके क्लेशको सहन करनेकी क्षमता), संतोष, शील और उत्साह-ये गुण अनुजीवीको अलंकत करते हैं॥ ३८ ई॥

सेवक यथासमय न्यायपूर्वक राजाकी सेवा करे; दूसरेके स्थानपर जाना, क्रुरता, उद्दण्डता या असभ्यता और ईंब्यां -- इन दोषोंको वह त्याग दे। जो पद या अधिकारमें अपनेसे बड़ा हो, उसका विरोध करके या उसकी बात काटकर राजसभामें न बोले। राजाके गुप्त कर्मी तथा मन्त्रणाको कहीं प्रकाशित न करे। सेवकको चाहिये कि वह अपने प्रति स्नेह रखनेवाले स्वामीसे ही जीविका प्राप्त करनेकी चेष्टा करे; जो राजा विरक्त हो-सेवकसे घुणा करता हो, उसे सेवक त्याग दे॥ ३९-४१॥

यदि राजा अनुचित कार्यमें प्रवृत्त हो तो उसे मना करना और यदि न्याययुक्त कर्ममें संलग्न हो तो उसमें उसका साथ देना-यह थोडेमें बन्ध, मित्र और सेवकोंका श्रेष्ठ आचार बताया गया है॥ ४२॥

राजा मेधको भौति समस्त प्राणियोंको आजीविका प्रदान करनेवाला हो। उसके यहाँ आयके जितने द्वार (साधन) हों, उन सबपर वह विश्वास न करे॥ ४८॥

विश्वस्त एवं जाँचे-परखे हुए लोगोंको नियुक्त करे। (जैसे सूर्य अपनी किरणोंद्वारा पृथ्वीसे जल लेता है, उसी प्रकार राजा उन आयक्त प्रुषोंद्वारा धन ग्रहण करे)॥४३॥

(जिन्हें उन-उन कमेंकि करनेका अध्यास तथा यथार्थ ज्ञान हो, जो उपधाद्वारा शुद्ध प्रमाणित हुए हों तथा जिनके ऊपर जाने-समझे हुए गणक आदि करणवर्गकी नियुक्ति कर दी गयी हो तथा) जो उद्योगसे सम्पन हों, ऐसे ही लोगोंको सम्पूर्ण कर्मोंमें अध्यक्ष बनाये। खेती, व्यापारियोंके उपयोगमें आनेवाले स्थल और जलके मार्ग, पर्वत आदि दुर्ग, सेतुबन्ध (नहर एवं बाँध आदि), कुञ्जरबन्धन (हाथी आदिके पकडनेके स्थान), सोने-चाँदी आदिको खानें, वनमें उत्पन्न सार-दारु आदि (साखु, शोशम आदि)-की निकासीके स्थान तथा शुन्य स्थानोंको बसाना-आयके इन आठ द्वारोंको 'अष्टवर्ग' कहते हैं। अच्छे आचार-व्यवहारवाला राजा इस अष्टवर्गको निरन्तर रक्षा करे॥ ४४-४५॥

आयुक्तक (रक्षाधिकारी राजकर्मचारी), चोर, शत्र, राजाके प्रिय सम्बन्धी तथा राजाके लोभ— इन पाँचोंसे प्रजाजनोंको पाँच प्रकारका भय प्राप्त होता है। इस भयका निवारण करके राजा उचित समयपर प्रजासे कर ग्रहण करे। राज्यके दो भेद हैं - बाह्य और आध्यन्तर। राजाका अपना शरीर ही 'आध्यन्तर राज्य' है तथा राष्ट्र या जनपदको

रक्षा करे॥ ४६-४७॥

जो पापी राजाके प्रिय होनेपर भी राज्यको हानि पहुँचा रहे हों, वे दण्डनीय हैं। राजा उन सबको दण्ड दे तथा विष आदिसे अपनी रक्षा करे। स्त्रियोंपर, पुत्रोंपर तथा शत्रुओंपर कभी

'बाह्य राज्य' कहा गया है। राजा इन दोनोंकी

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरागमें 'राजधर्मकथन' नामक दो सी उनतालीसर्वा अध्याय पुरा हुआ॥ २३९॥

つい知識を

# दो सौ चालीसवाँ अध्याय

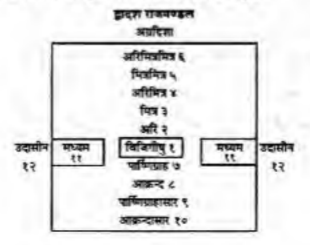
#### द्वादशराजमण्डल-चिन्तन \*

श्रीराम कहते हैं - राजाको चाहिये कि वह मुख्य द्वादश राजमण्डलका चिन्तन करे। १. अरि. २. मित्र, ३. अरिमित्र, तत्पश्चात् ४. मित्रमित्र तथा ५. अरिमित्रमित्र—ये क्रमशः विजिगीयके सामनेवाले राजा कहे गये हैं। विजिगीषुके पीछे क्रमश: चार राजा होते हैं, जिनके नाम इस प्रकार हैं - १. पार्ष्णिग्राह, उसके बाद २. आक्रन्द, तदनन्तर इन दोनोंके आसार अर्थात् ३. पार्क्षिग्राहासार एवं ४. आक्रन्दासार। अरि और विजिमीषु — दोनेंकि राज्यसे जिसकी सीमा मिलती है, वह राजा 'मध्यम' कहा गया है। अरि और विजिगीय-ये दोनों यदि परस्पर मिले हों - संगठित हो गये हों तो मध्यम राजा कोष और सेना आदिकी सहायता देकर इन दोनोंपर अनुग्रह करनेमें समर्थ होता है । पक्षकी अवस्था शोचनीय हो तो अपने कल्याणके

और यदि ये परस्पर संगठित न हों तो वह मध्यम राजा पृथक्-पृथक् या बारी-बारीसे इन दोनोंका वध करनेमें समर्थ होता है। इन सबके मण्डलसे बाहर जो अधिक बलशाली या अधिक सैनिकशक्तिसे सम्पन्न राजा है, उसकी 'उदासीन' संज्ञा है। विजिगीष, अरि और मध्यम-ये परस्पर संगठित हों तो उदासीन राजा इनपर अनुग्रहमात्र कर सकता है और यदि ये संगठित न होकर पुचक्-पुधक् हों तो वह 'उदासीन' इन सबका वध कर डालनेमें समर्थ हो जाता है॥ १-४ ई॥

लक्ष्मण! अब मैं तुम्हें संधि, विग्रह, यान और आसन आदिके विषयमें बता रहा हैं। किसी बलवान् राजाके साथ युद्ध ठन जानेपर यदि अपने

" यदि विजयकी इच्छा रखनेवाले राजाको नौ हजार योजनके श्रेष्ठफलावले चक्रवर्ति-क्षेत्रपर विजय प्राप्त करना हो, तो उसे अपने आगेके पाँच तथा पीछेके बार राजाओंकी और ध्यान देना होगा। इसी तरह अगाव-कागनके उस राज्यपर भी विचार करना होगा, जिसकी सीमा अपने राज्यसे तथा जपूके राज्यसे भी मिलती होगी; ऐसे राज्यको 'मध्यम' संज्ञा है। इस सम्पूर्ण मण्डलसे बाहर जो प्रबल राज्य या राजा है -- उसकी संज्ञा 'उदासीन' है। विकिशीयुके सामनेके जो चाँच राज्य हैं, उनके नामीका क्रमतः इस प्रकार व्यवहार होगा-(१) राष्ट्र-राज्य, (२) मित्र-राज्य, (३) राष्ट्रके मित्रका राज्य, (४) मित्रके मित्रका राज्य राधा (५) राष्ट्रके मित्रके मित्रका राज्य। विजिमीयुके पीक्षेके जो चार राज्य है, वे कमन: -१, पर्वाच्यात. २, आकन्द ३, पार्विजयातासार, ४, आकन्दासार-इन नामीसे व्यवहत होंगे। विजिगीपुसहित इन सकती संख्या काह होती है। सम्भवनात्मक संख्या दी गयी है। यदि विजिगीपु इससे अधिकके क्षेत्रको अपनी विजयका लक्ष्य बनाता है तो इसी बंगसे अन्य राज्य भी इसी मण्डलमें परियणित होंगे और ट्राट्सकी जगह अधिक राजमण्डल भी हो सकते हैं। नीचे द्वादतात्मक राजभण्डातका एक परिचयात्मक कम दिया जात है-



लिये संधि कर लेनी चाहिये। १. कपाल, २. १३. परिक्रय, १४. उच्छिन, १५. परदूषण तथा उपहार, ३. संतान, ४. संगत, ५. उपन्यास, ६. प्रतीकार, ७. संयोग, ८. पुरुषान्तर, ९. अहष्ट्रनर १०. आदिष्ट, ११. आत्मामिष, १२. उपग्रह, 'संधेय' कहलाता है। उसके दो भेद हैं-अभियोक्ता

१६. स्कन्धोपनेय-ये संधिके सोलह भेद बतलाये गये हैं।\* जिसके साथ संधि की जाती है, वह

" इन सोलह संधियोंका परिचय इस प्रकार है --

१. समान त्रक्ति तथा साधनकाले दो राजाओंमें जो बिना किसी कार्कि संधि की जाती है, इसे 'समसंधि' या 'कपालसंधि' कहते हैं। 'कपालसंधि' उसका नाम इसलिये हुआ कि वह दो कपालोंको जोड़नेके समान है। दो कपालोंके योगसे बड़ा बनता है। यदि एक कपाल फूट जाय और उसके स्थानपर दूसरा कपाल जोड़ा जाय तो वह बाहरसे जुड़ा हुआ दीखनेपर भी भीतरसे पूरा-पूरा नहीं जुड़ता। इसी तरह जो संधि समान शकिशाली पुरुषोंमें स्वाधित होतों है, यह कुछ कालके लिये कामचलाक हो होती है। इदयका मेल न होनेके कारण वह टिक नहीं पाती।

२. संधेयकी इच्छाके अनुसार फाले डी द्रव्य आदिका उपहार देनेके बाद वो उसके साथ संधि की जाती है, वह उपहार-संधि कड़ी गयी है।

कत्यादान देकर जो संधि को नातों है, वह संख्यतितुक होनेके कारण संव्यवसंधि कहलाती है।

 वीथी संगतसंधि कही गयी है, को सन्पुरुवोक्ते साथ मैकीपूर्वक स्थापित होती है। इसमें देने-लेनेकी कोई जर्त नहीं होती। उसमें दोनों पक्षोंके अर्थ (कीष) और प्रजीजन (कार्य) समान होते हैं। परस्पर आवन्त विश्वासके साथ दोनोंके हृदय एक हो जाते हैं। उस दशामें दोनों अपना खजाना एक-दूसरेके लिये खोल देते हैं और दोनों एक-दूसरेके प्रयोजनकी सिद्धिके लिये समानरूपसे प्रयक्षतील होते हैं। यह संधि जीवनपर्यना सुन्धिर रहती है। सब साँधवींने इसीका स्थान कैया है। जैसे टूटे हुए सुवर्गक टुकड़ोंको गलाकर जोड़ा जान तो ने पूर्णरूपसे जुड़ जाते हैं, उसी तरह संगतसींधमें होनों पर्धोंकी संगति अट्ट हो जाते हैं। इसीलिये इसे सुवर्णसींध या काञ्चनसंधि भी कहते हैं। यह सम्पत्ति और विपतिमें भी, कैसे हो कारण क्यों न हों, उनके द्वारा अभेग्र रहती है।

५. भविष्यमें करूपान करनेवाली एकार्यसिद्धिके उदेश्यसे जो संधि की जाय, अर्थात् अमुक शत्रु हम दोनोंको हानि पहुँचानेवाला है, अतः हम दोनों मिलकर उसका उच्छेद करें, इससे हम दोनोंको सम्यनकपसे लाभ होण —ऐसा उपन्यास (उल्लेख) करके जो सीध

की जाय, उसे उपन्यास कहा गया है।

६. मैंने पहले इसका उपकार किया है, संकटकालमें इसे सहायक दी है, अब यह ऐसे ही अवसरपर मेरी भी सहायता करके इस उपकारका क्टला चुकार्येगा — इस उद्देश्यक्षे जो संधि की जाती है, अधका मैं इसका उपकार करता है, यह मेरा भी उपकार करेगा — इस अभिप्रायसे को संधि स्वापित को जाती है, उसका नाम प्रतीकारसंधि है—जैसे श्रीराम और सुप्रीवकी संधि।

७. एकपर ही चढाई करनेके लिये जब तह और जिलिगीय दोनों जाते हैं, उस समय वाजाकालमें जो उन दोनोंमें संगठन या

स्कैठ-गाँउ हो जाती है, ऐसी संधिको संयोग कहते हैं।

८. जहीं दो राजाओं में एक नतमरतक हो बाता है और दूसरा जा जर्त रखता है कि मेरे और तुम्हारे दोनों सेनापति मिलकर मेरा अमुक कार्य सिद्ध करें, तो उस क्लंपर होनेपाली सींध पुरुषान्तर कही जाती है।

९. अकेले तुम मेरा अमुक कार्य सिद्ध करो. उसमें मैं क्षयका मेरी सेनाका कोई योद्धा साथ वहीं रहेगा—जहीं शत्रु ऐसी शर्त सामने रखे, वहाँ उस क्रांपर की जानेवाली साँध 'अहह-पुरुव'कड़ी जाती है। उसमें एक पक्षका कीई भी पुरुष देखनेमें नहीं आता, अतप्त उसका नाम अरहपुरुष है।

१०. बहाँ अपनी भूमिका एक भाग देकर लेक्को रक्षके निषये बलवान शकुके साथ सीध की जाती है, उसे आदिष्ट कहा गया है।

११. वहाँ अपनी सेना देकर संधि की जाती है, वहाँ अपने-आपको ही आमिष (भीग्य) बना देनेके कारण उस संधिका नाम आत्यामिय है।

१२, जहाँ प्राणरक्षाके लिये सर्वस्य अर्पन कर दिया जाता है, वह सीध उपग्रह कही गयी है।

१३, जहाँ कोपका एक भाग, कुप्य (वस्त्र, कम्मल आदि) अथवा सारा ही खजाना देकर शेष प्रकृति (अमाल्य, राष्ट्र आदि)-को रक्षा को जाती है, वहाँ मानो उस धनसे उन शेव प्रकृतियोंका क्रच किया जाता है; अतएव उस संधिको परिक्रय कहते हैं।

१४. जहाँ सारभूत भूमि (कोच आदिको अभिक वृद्धि करानेवाले भूभाग)-को देकर सींघ की जाती है, वह अपना उच्छेद करनेके समान होनेसे उच्छिन कहलाती है।

१५, अपनी सम्पूर्ण भूमिसे जो भी फल वा लाभ प्रान्त होता है, उसको कुछ अधिक मिलाकर देनेके बाद जो संधि होती है, वह परद्वण कही गयी है।

१६. जहाँ परिगण्ति फल (लाभ) खण्ड-खण्ड करके अर्धात् कई किलोंमें बाँटकर पहुँचाये जाते हैं, वैसी संधि स्कन्धोपनेय कही

गयी है।

और अनिभयोका। उक्त संधियों मेंसे उपन्यास, प्रतीकार और संयोग — ये तीन संधियाँ अनिभयोका (अनाक्रमणकारी) – के प्रति करनी चाहिये। शेष सभी अभियोका (आक्रमणकारी) – के प्रति कर्तव्य हैं॥ ५—८॥

परस्परोपकार, मैत्र, सम्बन्धज तथा उपहार— ये ही चार संधिके भेद जानने चाहिये—ऐसा अन्य लोगोंका मत है<sup>९</sup>॥९॥

बालक, वृद्ध, चिरकालका रोगी, भाई-बन्धऑसे बहिष्कृत, डरपोक, भीरु सैनिकॉवाला, लोभी-लालची सेवकोंसे घिरा हुआ, अमात्य आदि प्रकृतियोंके अनुरागसे विज्ञत, अत्यन्त विषयासक, अस्थिरचित और अनेक लोगोंके सामने मन्त्र प्रकट करनेवाला, देवताओं और ब्राह्मणोंका निन्दक, दैवका मारा हुआ, दैवको ही सम्पत्ति और विपत्तिका कारण मानकर स्वयं उद्योग न करनेवाला, जिसके ऊपर दुर्भिक्षका संकट आया हो वह, जिसकी सेना कैद कर ली गयी हो अथवा शत्रओंसे घर गयी हो वह, अयोग्य देशमें स्थित (अपनी सेनाको पहुँचसे बाहरके स्थानमें विद्यमान), बहुत-से ऋत्रऑसे युक्त, जिसने अपनी सेनाको युद्धके योग्य कालमें नहीं नियुक्त किया है वह, तथा सत्य और धर्मसे भ्रष्ट-ये बीस पुरुष ऐसे हैं जिनके साथ संधि न करे, केवल विग्रह करे॥ १०-१३ ई॥

एक-दूसरेके अपकारसे मनुष्योंमें विग्रह (कलह या युद्ध) होता है। राजा अपने अभ्युदयकी इच्छासे अथवा शत्रुसे पीड़ित होनेपर यदि देश-कालको अनुकूलता और सैनिक-शक्तिसे सम्पन्न हो तो विग्रह प्रारम्भ करे॥ १४-१५॥

सप्ताङ्क राज्य, स्त्री (सीता आदि-जैसी विद्वानोंने बताये हैं ॥ १९॥

असाधारण देवी), जनपदके स्थानविशेष, राष्ट्रके एक भाग, ज्ञानदाता उपाध्याय आदि और सेना-इनमेंसे किसीका भी अपहरण विग्रहका कारण है (इस प्रकार छ: हेत् बताये गये)। इनके सिवा मद (राजा दम्भोद्भव आदिको भौति शौर्यादिजनित दर्प), मान (रावण आदिकी भाँति अहंकार), जनपदकी पीडा (जनपद-निवासियोंका सताया जाना), ज्ञानविधात (शिक्षा-संस्थाओं अथवा ज्ञानदाता गुरुओंका विनाश), अर्थविघात (भूमि, हिरण्य आदिको क्षति पहुँचाना), शक्तिविधात (प्रभुशक्ति, मन्त्रशक्ति और उत्साहशक्तियोंका अपक्षय), धर्मविधात, दैव (प्रारम्भजनित दुखस्था), सुग्रीव आदि-जैसे मित्रोंके प्रयोजनकी सिद्धि, माननीय जनोंका अपमान, बन्धवर्गका विनाश, भृतानुग्रहविच्छेद (प्राणियोंको दिये गये अभयदानका खण्डन - जैसे एकने किसी वनमें वहाँके जन्तुओंको अभय देनेके लिये मृगयाकी मनाही कर दी, किंतु दूसरा उस नियमको तोडकर शिकार खेलने आ गया — यही 'भृतानुग्रहविच्छेद' है), मण्डलदूषण (द्वादशराजमण्डलमेंसे किसीको विजिगीपुके विरुद्ध उभाइना), एकार्वाभिनिवेशित्व (जो भूमि या स्त्री आदि अर्थ एकको अभीष्ट है, उसीको लेनेके लिये दसरेका भी दराग्रह)-ये बीस विग्रहके कारण हैं॥ १६-१८॥

सापत (रावण और विभीषणकी भौति सौतेले भाइयोंका वैमनस्य), वास्तुज (भूमि, सुवर्ण आदिके हरलसे होनेवाला अमर्ष), स्त्रीके अपहरणसे होनेवाला रोष, कटुवचनजनित क्रोध तथा अपराधजनित प्रतिशोधकी भावना—ये पाँच प्रकारके वैर अन्य विदानोंने बताये हैं। १९॥

१. 'परस्परोपकार' ही प्रतीकार है; 'मैत्र'का ही नाम 'संगत' सींध है। सम्बन्धनको हो 'संतान' कहा गया है और 'उपहार' तो पूर्वकथित 'उपहार' है ही। इन्हींमें अन्य सबका समावेश है।

सापत-वैरमें पूर्वोक्त एकाशांधिनियंक्तका अन्तर्भाव हो जाता है, स्वी और वास्तुके अपहरणवितत वैरमें पूर्वकियत स्वीस्थानापहारज वैरका अन्तर्भाव है। वाग्जात वैरमें पूर्वोक्त ज्ञानापहारज और अपन्यनजनित वैर अन्तर्भूत होते हैं और अपराधजनित ग्रेंग्से पूर्वोक्तरोष १४ कारणोंका समावेश हो जाता है।

(१) जिस विग्रहसे बहुत कम लाभ होनेवाला हो. (२) जो निष्फल हो. (३) जिससे फलप्राप्तिमें संदेह हो. (४) जो तत्काल दोषजनक (विग्रहके समय मित्रादिके साथ विरोध पैदा करनेवाला). (५) भविष्यकालमें भी निष्फल, (६) वर्तमान और भविष्यमें भी दोषजनक हो, (७) जो अज्ञात बल-पराक्रमवाले शत्रुके साथ किया जाय एवं (८) दूसरोंके द्वारा उभाडा गया हो, (९) जो दूसरोंको स्वार्थीसद्भिके लिये किंवा. (१०) किसी साधारण स्त्रीको पानेके लिये किया जा रहा हो. (११) जिसके दीर्घकालतक चलते रहनेकी सम्भावना हो, (१२) जो श्रेष्ठ द्विजोंके साथ छेडा गया हो. (१३) जो वरदान आदि पाकर अकस्मात् दैवबलसे सम्पन हुए पुरुषके साथ छिडनेवाला हो, (१४) जिसके अधिक बलशाली पित्र हों, ऐसे पुरुषके साथ जो छिड़नेवाला हो, (१५) जो वर्तमान कालमें फलद, किंतु भविष्यमें निष्फल हो तथा (१६) जो भविष्यमें फलद किंत वर्तमानमें निष्फल हो-इन सोलह प्रकारके

विग्रहोंमें कभी हाथ न डाले। जो वर्तमान और भविष्यमें परिशुद्ध—पूर्णतः लाभदायक हो, वही विग्रह राजाको छेड़ना चाहिये॥ २०—२४॥

राजा जब अच्छी तरह समझ ले कि मेरी सेना इ.१-पृष्ट अर्थात् उत्साह और शक्तिसे सम्पन्न है तथा शतुकी अवस्था इसके विपरीत है, तब वह उसका निग्नह करनेके लिये विग्नह आरम्भ करे। जब मित्र, आक्रन्द तथा आक्रन्दासार—इन तीनोंकी राजाके प्रति हद्भक्ति हो तथा शतुके मित्र आदि विपरीत स्थितिमें हों अर्थात् उसके प्रति भक्तिभाव न रखते हों, तब उसके साथ विग्नह आरम्भ करे॥ २५ ई॥ (जिसके बल एवं पराक्रम उच्च कोटिके हों,

जो विजिगीषुके गुणोंसे सम्पन्न हो और विजयकी अभिलाषा रखता हो तथा जिसकी अमात्यादि प्रकृति उसके सद्गुणोंसे उसमें अनुरक्त हो, ऐसे राजाका युद्धके लिये यात्रा करना 'यान' कहलाता है।) विगृह्यगमन, संधायगमन, सम्भूयगमन, प्रसङ्गतः गमन तथा उपेक्षापूर्वक गमन—ये नीतिज्ञ पुरुषोंद्वारा यानके पाँच भेद कहे गये हैं"॥ २६ है॥

<sup>\*</sup> बहरवान् राजां जब समस्त सबुओंके साथ विश्वत आरम्भ करके युद्धके लिये यात्रा करता है, तब उसकी उस यात्राको नीतिशास्त्रके विद्वान् 'विगुद्धागपन' कहते हैं; अथवा शबुके समस्त मित्रोंको अर्थात् उसके आगे और पीछेके शुर्भीधनाकोंको अपने सामने और पीछेवाले पित्रोंद्वारा छेड़े गये नियहमें फैसाकर अनुपर जो कदाई की जाती है, इसे 'विगृह्यगयन' या 'विगृह्ययान' कहते हैं। जब अपनी चेन्द्रामें अवरोध उत्पन करनेवाले सभी प्रकारके शक्तांके साथ सीध करके जो एकमात्र किसी अन्य शहूपर आक्रमण किया जाता है, यह 'संधायगमन' कहा जाता है। जावता जयने पार्कियाह संज्ञाबाले पृष्ठवर्ती राष्ट्रके साथ संधि करके जो जन्मत्र-अपने सामनेवाले शहपर आक्रमणके लिये याता को बातो है, विजिलीवकी उस व्यक्रको भी 'संधायनमन' कहते हैं। सामृहिक लाभमें समानरूपसे भागो होनेवाले सामनोंके साथ, जो झाँक और सुद्धभावसे युक्त हों, एकीभूत होकर-मिलकर जो किसी एक ही अपूपर चढ़ाई की जाती है, उसका नाम 'सम्भूयणमन' है। अथका जो विकिशीय और उसके शत्र दोनींको प्रकृतियोंका विनास करनेके कारण दोनीका शत्र हो, उसके प्रति विधिगोप तथा सत्र दोनीका मिलकर बुद्धके लिये यात्र करना 'सम्भूयगमन' है। इसके उदाहरण है—सूर्य और हनुमान्। हनुमान् वाल्यावस्थामें लोहित सूर्वपण्डलको उदित हुआ देख, 'यह क्या है'—इस बातको जाननेके लिये बालोधित चपलतावश उछलकर उसे एकडनेके लिये आगे बढे। निकट पहुँचनेपर उन्होंने देखा कि भानुको ग्रहण करनेके लिये स्वर्भानु (सहु) आया है। फिर तो उसे हो अपना प्रतिद्वन्द्वी जान हनुमानुजी उसपर टुट पहे। उस समय सूर्यने भी अपने प्रमुख कात्र राहको दवानेके लिये अपने भोले-भाले तर हनुमानुजीका ही साथ दिया। एकपर आक्रमण करनेके लिये प्रस्थित हुआ राजा यदि प्रसङ्ख्या उसके विरोधी दूसरे पक्षको अपने आक्रमणका लक्ष्य बना लेता है तो उसको उस यात्राको 'प्रसङ्घत:गमन' या 'प्रसङ्घयान' कहते हैं। इसके दशन्त है राजा शरूप। वे दुर्योधनगर पाण्डवपक्षमे आक्रमलके लिये चले वे, किंतु मार्गर्मे दुर्योधनके अति सतकारसै प्रसन्न हो उसे वर मौगनेके लिये कहकर उसकी प्रार्थनासे उसीके सेनापति हो गये और अपने भानजे युधिहिरको हो अपने आक्रमणका लक्ष्य बनाया। राष्ट्रके प्रति आक्रमण करनेवाले विजिगीयको रोकनेके लिये यदि उस शतुके बलवान् मित्र आ पहुँचें तो उस शतुकी उपेक्ष करके उसके उन मित्रॉपर ही चढाई करना 'उपेक्षायान' कहलाता है-जैसे इन्द्रकी आजासे निवातकवचोंका वध करनेके लिये प्रस्थित हुए अर्जुनको रोकनेके निमित्त जब हिरण्यपुरवासी 'कालकंत' नामक असर आ पहेंचे, तब अर्जुन उन निवासकवर्षीकी उपेक्षा करके कालकंजींपर हो टूट पहे और उनको परास्त करनेके बाद ही उन्होंने निवातकवर्षीका वध किया।

जब विजिगीषु और शतु—दोनों एक-दूसरेको शक्तिका विधात न कर सकनेके कारण आक्रमण न करके बैठ रहें तो इसे 'आसन' कहा जाता है; इसके भी 'यान'को हो भौति पाँच भेद होते हैं— १. विगृह्य आसन, २. संधाय आसन, ३. सम्भूय आसन, ४. प्रसङ्गसन तथा ५. उपेक्षसन\*॥ २७ ई॥

दो बलवान् शत्रुओंके बीचमें पड़कर वाणीद्वारा दोनोंको ही आत्मसमर्पण करे—'मैं और मेरा! राज्य दोनोंके ही हैं', यह संदेश दोनोंके ही पास गुप्तरूपसे भेजे और स्वयं दुर्गमें छिपा रहे। यह 'हैधीभाव'की नीति है। जब उक्त दोनों शत्रु पहलेसे ही संगठित होकर आक्रमण करते हों, तब जो उनमें अधिक बलशाली हो, उसकी शरण ले। यदि वे दोनों शत्रु परस्पर मन्त्रणा करके उसके साध

किसी भी शर्तपर संधि न करना चाहते हों, तब विजिगीषु उन दोनोंके ही किसी शत्रुका आश्रय ले अथवा किसी भी अधिक शक्तिशाली राजाकी शरण लेकर आत्मरक्षा करे॥ २८—३०॥

यदि विजिगीवुपर किसी बलवान् शत्रुका आक्रमण हो और वह उच्छिन होने लगे तथा किसी उपायसे उस संकटका निवारण करना उसके लिये असम्भव हो जाय, तब यह किसी कुलीन, सत्यवादी, सदाचारी तथा शत्रुकी अपेक्षा अधिक बलशाली राजाकी शरण ले। उस आश्रयदाताके दर्शनके लिये उसकी आराधना करना, सदा उसके अभिप्रायके अनुकूल बलना, उसीके लिये कार्य करना और सदा उसके प्रति आदरका भाव रखना—यह आश्रय लेनेवालेका व्यवहार बतलाया गया है॥ ३१-३२॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरानमें 'बाङ्गुण्यकथन' नामक दो सौ चालीसर्वो अध्याय पूरा हुआ ॥ २४०॥

and the same

" जब सबु और विजिनीयु परस्पर आक्रमण करके कारणवसात् युद्ध मेंट करके बैठ जानें तो इसे 'विमुद्धासन' कहते हैं। यह एक प्रकार है। विजिनीयु सबुके किसी प्रदेशको शति पहुँचाकर जब स्वतः युद्धसे विशत होकर बैठ जाता है, तब यह भी 'विमुद्धासन' कहलाता है।

यदि ताबु दुर्गके भीतर स्थित होनेके कारण पकड़ा न जा सके, तो उसके आसार (मितवर्ग) तथा खोज (अनावको फसल आदि)-को नष्ट करके उसके साथ विग्रह छोड़कर बैठ रहे। दोर्थकालतक ऐसा करनेसे प्रका आदि प्रकृतियाँ उस राष्ट्र राजासे विरक्त हो जाती हैं। अत: समयानुसार वह वक्षोभूत हो कता है। ताबु और विजिनाचु सम्यन बलताती होनेके कारण युद्ध किंद्रनेपर जब समानरूपसे खींण होने लगें, तब परस्पर सीध करके बैठ नायें। यह 'संधाय आसन' कहलाता है। पूर्वकालमें निवासकवनोंके साथ जब दिग्विजयो रावणका युद्ध होने लगा, तब दोनों यस बह्माजीके वरदानसे लिकताती होनेके कारण एक-दूसरेको परास्त न कर सके। उस दशामें ब्रह्माजीको हो बोचमें दालकर रावण सीध करके बैठ रहा। यह 'संधाय आसन' का उदाहरण है।

विजिनीषु और उसके शतुको उद्यमीन और मध्यममे आक्रमणकी समानस्पमे शक्का हो, तब उन दोनींको मिल जाना चाहिये। इस प्रकार मिलकर बैठना 'सम्पूय आसन' कहलाता है। जब मध्यम और उदासीनमेंसे कोई-सा भी विजिनीषु और उसके शतु—दोनोंका विनास करना चाहता हो, तब वह उन दोनोंका शतु समझ्य जाता है; उस दलामें विजिनीषु अपने शतुके साथ मिलकर दोनोंके ही अधिक बलवान् शतुभूत उस मध्यम या उदासीनका सामना करें। यही 'सम्भूय आसन' है।

यदि विजिगीषु किसी अन्य शतुपर आक्रमणकी इच्छा रखता हो; किंतु कार्यान्तर (अर्थलाभ या अनर्थ-प्रतिकार)-के प्रसङ्गसे अन्यत्र बैठे रहे तो इसे 'प्रसङ्गासन' कहते हैं।

अधिक शक्तिशाली शत्रुकी उपेक्षा करके अपने स्थानपर बैठे रहना 'उपेक्षासन' कहलाता है। धगवान् श्रीकृष्णने जब पारिजातहरण किया था, उस समय उन्हें अधिक शिक्ष्याली जानकर इन्द्रदेव उपेक्षा करके बैठ रहे, यह उपेक्षासनका उदाहरण है। इसका एक दूसरा उदाहरण रुक्सी है। महाभारत-युद्धमें वह क्रम और क्रेशिकोंकी सेना लेकर मारी-बारीसे कौरवों और पाण्डवोंके पास गया और बोला, 'यदि तुम डरे हुए हो तो हम दुम्हारी सहायका करके दुम्हें कित्रय दिलायें।' उसकी इस बातपर दोनोंने उसकी उपेक्षा कर दी। अत: वह किसी ओरसे युद्ध न करके अपने घरमर ही बैठा रहा।

# दो सौ इकतालीसवाँ अध्याय

#### मन्त्रविकल्प

श्रीराम कहते हैं— 'लक्ष्मण! प्रभावशक्ति और उत्साह-शक्तिसे मन्त्रशक्ति श्रेष्ठ बतायी गयी है। प्रभाव और उत्साहसे सम्पन्न शुक्राचार्यको देवपुरोहित बहस्पतिने मन्त्र-बलसे जीत लिया॥ १॥

जो विश्वसनीय होनेके साथ-हो-साथ नीतिशास्त्रका विद्वान् हो, उसीके साथ राजा अपने कर्तव्यके विषयमें मन्त्रणा करे। (जो विश्वसनीय होनेपर भी मूर्ख हो तथा विद्वान् होनेपर भी अविश्वसनीय हो, ऐसे मन्त्रीको त्याग दे। कौन कार्य किया जा सकता है और कौन अशक्य है, इसका स्वच्छ बुद्धिसे विवेचन करे।) जो अशक्य कार्यका आरम्भ करते हैं, उन्हें क्लेश उठानेके सिवा कोई फल कैसे प्राप्त हो सकता है?॥ २-३॥

अविज्ञात (परोक्ष)-का ज्ञान, विज्ञातका निक्षय, कर्तव्यके विषयमें दुविधा उत्पन्न होनेपर संशयका उच्छेद (समाधान) तथा शेष (अन्तिम निश्चित कर्तव्य)-की उपलब्धि—ये सब मन्त्रियोंके ही अधीन हैं। सहायक, कार्यसाधनके उपाय, देश और कालका विभाग, विपत्तिका निवारण तथा कर्तव्यको सिद्धि— ये मन्त्रियोंको मन्त्रणाके पाँच अङ्ग हैं॥४॥

मनकी प्रसन्तता, ब्रद्धा (कार्यसिद्धिके विषयमें हढ़ विश्वास), ज्ञानेद्रियों तथा कर्मेद्रियोंको स्वविषयक व्यापारमें क्षमता, सहाय-सम्पत्ति (सहायकोंका बाहुत्य अथवा सत्त्वादि गुणोंका योग) तथा उत्धान-सम्पत्ति (शींघ्रतापूर्वक उत्थान करनेका स्वभाव)—ये मन्त्रद्वारा निक्षित करके आरम्भ किये जानेवाले कर्मोंकी सिद्धिके लक्षण हैं॥५॥

मद (मदिय आदिका नजा), प्रमाद (कार्यान्तरके प्रसङ्गसे असावधानी), काम (कामभावनासे प्रेरित होकर स्त्रियोंपर विश्वास), स्वप्नावस्थामें किये गये प्रलाप, खंभे आदिकी ओटमें लुके-छिपे लोग, पार्श्वर्तिनी कामिनियाँ तथा उपेक्षित प्राणी (तोता, मैना, बालक, बहरे आदि) —ये मन्त्रका भेदन करनेमें कारण बनते हैं॥६॥

सभामें निर्भीक बोलनेवाला, स्मरणशक्तिसे सम्पन्न, प्रवचन-कुशल, शस्त्र और शास्त्रमें परिनिष्ठित तथा दूतोचित कर्मके अभ्याससे सम्पन्न पुरुष राजदूत होनेके योग्य होता है। निसृष्टार्थ (जिसपर संधि-विग्रह आदि कार्यको इच्छानुसार करनेका पूरा भार सौंपा गया हो, वह), मितार्थ (जिसे परिमित कार्य-भार दिया गया हो, यथा—इतना हो करना या इतना हो बोलना चाहिये), तथा शासनहारक (लिखित आदेशको पहुँचानेवाला)— ये दूतके तीन भेद कहे गये हैं॥७-८॥

दूत अपने आगमनकी सूचना दिये बिना शतुके दुर्ग तथा संसद्में प्रवेश न करे (अन्यथा वह संदेहका पात्र बन जाता है)। वह कार्यसिद्धिके लिये समयकी प्रतीक्षा करे तथा शतु राजाकी आज्ञा लेकर वहाँसे विदा हो। उसे शतुके छिद्र (दुर्बलता)-को जानकारी प्राप्त करनी चाहिये। उसके कोष, मित्र और सेनाके विषयमें भी वह जाने तथा शतुको दृष्टि एवं शरीरकी चेष्टाओंसे अपने प्रति राग और विरक्तिका भी अनुमान कर लेना चाहिये॥ ९-१०॥

वह उभय पक्षोंके कुलकी (यथा—'आप उदितोदित कुलके रत्न हैं' आदि), नामकी (यथा— 'आपका नाम दिग्दिगन्तमें विख्यात है' इत्यादि), द्रव्यकी (यथा—'आपका द्रव्य परोपकारमें लगता है' इत्यादि) तथा श्रेष्ठ कर्मकी (यथा—'आपके सत्कर्मकी श्रेष्ठ लोग भूरि-भूरि प्रशंसा करते हैं' आदि कहकर) बढ़ाई करे। इस तरह चतुर्विध स्तुति करनी चाहिये। तपस्वीके वेषमें रहनेवाले अपने चरोंके साथ संवाद करे। अर्थात् उनसे बात करके यथार्थ स्थितिको जाननेकी चेष्टा करे॥ ११॥ चर दो प्रकारके होते हैं — प्रकाश (प्रकट)
और अप्रकाश (गुप्त)। इनमें जो प्रकाश है,
उसकी 'दूत' संज्ञा है और अप्रकाश 'चर' कहा
गया है। विणक् (वैदेहक), किसान (गृहपति),
लिङ्गी (मुण्डित या जटाधारी तपस्वी), भिक्षुक
(उदास्थित), अध्यापक (छात्रवृत्तिसे रहनेवाला—
कार्पटिक)—इन चारोंकी स्थितिके लिये संस्थाएँ
हैं। इनके लिये वृत्ति (जीविका)-की व्यवस्था
की जानी चाहिये, जिससे ये सुखसे रह
सकें'॥१२॥

जब दूतकी चेंग्टा विफल हो जाय तथा शत्रु व्यसनग्रस्त हो, तब उसपर चढ़ाई करे॥ १२ 🖁 ॥

जिससे अपनी प्रकृतियाँ व्यसनग्रस्त हो गयी हों, उस कारणको शान्त करके विजिगीय शत्रपर चढाई करे। व्यसन दो प्रकारके होते हैं-मानुष और दैव। अनय और अपनय दोनोंके संयोगसे प्रकृति-व्यसन प्राप्त होता है। अथवा केवल दैवसे भी उसकी प्राप्ति होती है। वह श्रेय (अभीष्ट अर्थ)-को व्यस्त (क्षिप्त या नष्ट) कर देता है. इसलिये 'व्यसन' कहलाता है। अग्नि (आग लगना), जल (अतिवृष्टि या बाढ), रोग, दुर्भिक्ष (अकाल पडना) और मरक (महामारी) -ये पाँच प्रकारके 'दैव-व्यसन' हैं। शेष 'मानुष-व्यसन' हैं। पुरुषार्थ अथवा अथर्ववेदोक्त शान्तिकर्मसे दैव-व्यसनका निवारण करे। उत्थान-शीलता (दुर्गादि-निर्माणविषयक चेष्टा) अथवा नीति -संधि या साम आदिके प्रयोगके द्वारा मानुष-व्यसनको शान्ति करे॥ १३-१५ है॥

मन्त्र (कार्यका निश्चय), मन्त्रफलकी प्राप्ति, कार्यका अनुष्ठान, भावी उन्नतिका सम्पादन, आय- व्यय, दण्डनीति, शत्रुका निवारण तथा व्यसनको टालनेका उपाय, राजा एवं राज्यकी रक्षा—ये सब अमात्यके कर्म हैं। यदि अमात्य व्यसनग्रस्त हो तो वह इन सब कर्मोंको नष्ट कर देता है'॥१६-१७ र्हु॥

सुवर्ण, धान्य, वस्त्र, वाहन तथा अन्यान्य इब्योंका संग्रह जनपदवासिनी प्रजाके कर्म हैं। यदि प्रजा व्यसनग्रस्त हो तो वह उपर्युक्त सब कार्योंका नाश कर डालती हैं॥ १८ ई॥

आपत्तिकालमें प्रजाजनोंकी रक्षा, कोष और सेनाकी रक्षा, गुप्त या आकस्मिक युद्ध, आपत्तिग्रस्त जनोंकी रक्षा, संकटमें पड़े हुए मित्रों और अमित्रोंका संग्रह तथा सामन्तों और वनवासियोंसे प्राप्त होनेवाली बाधाओंका निवारण भी दुर्गका आश्रय लेनेसे होता है। नगरके नागरिक भी शरण लेनेके लिये दुर्गपतियोंका कोष आदिके द्वारा उपकार करते हैं। (यदि दुर्ग विपत्तिग्रस्त हो जाय तो ये सब कार्य विपन्न हो जाते हैं।)॥१९-२० ई॥

भृत्यों (सैनिक आदि)-का भरण-पोषण, दानकर्म, भूषण, हाथी-घोड़े आदिका खरीदना, स्थिरता, शत्रुपक्षकी लुब्ध प्रकृतियोंमें धन देकर फूट डालना, दुर्गका संस्कार (मरम्मत और सजावट), सेतुबन्ध (खेतीके लिये जलसंचय करनेके निमित्त बाँध आदिका निर्माण), वाणिज्य, प्रजा और मित्रोंका संग्रह, धर्म, अर्थ एवं कामकी सिद्धि—ये सब कार्य कोषसे सम्पादित होते हैं। कोषसम्बन्धी व्यसनसे राजा इन सबका नाश कर देता है; क्योंकि राजाका मूल है— कोष॥ २१-२२॥

मित्र, अमित्र (अपकारकी इच्छावाले शत्रु).

१. यहाँ कोष्टमें दिये गये 'वैदेहक' आदि कद 'वॉफक' आदि संस्थाओंके वरोंके नामानार है।

२. इन कमॉॅंमें मन्त्र या कार्यका निश्चय मन्त्रीके अधीन है, जबुओंको दूरमें हो भगाकर मन्त्रसाध्य फलको प्राप्ति दूतके अधीन है, कार्यका अनुप्तान (दुर्गोदिकर्मको प्रवृत्ति) अध्यक्षके अधीन है, आयति अधवा धावी उन्तिका सम्पादन अमारचीके अधीन है, आय और ध्यय अक्षयटिलक (अर्थमन्त्री)-के अधीन हैं, दण्डनीति धर्मस्य (न्याचाधिकारी)-के हाथमें है तथा जनुओंका निवारण मित्र-साध्य कमें है—ऐसा विभाग जयमञ्जलाकारने किया है।

सवर्ण और भूमिको अपने वशमें करना, शत्रुओंको क्चल डालना, दूरके कार्यको शीघ्र पुरा करा लेना इत्यादि कार्य दण्ड (सेना)-द्वारा साध्य हैं। उसपर संकट आनेसे ये सब कार्य बिगड जाते हैं॥ २३॥

'मित्र' विजिगीषुके विचलित होनेवाले मित्रोंको रोकता है-उनमें सुस्थिर छोह पैदा करता है. उसके शत्रुओंका नाश करता है तथा धन आदिसे विजिगीएका उपकार करता है। ये सब मित्रसे सिद्ध होनेवाले कार्य हैं। मित्रके व्यसनग्रस्त होनेपर ये कार्य नष्ट होते हैं॥ २४॥

यदि राजा व्यसनी हो तो समस्त राजकार्योंको नष्ट कर देता है। कठोर वचन बोलकर दूसरोंको दु:ख पहेँचाना, अत्यन्त कठोर दण्ड देना, अर्धद्यण (वाणीद्वारा पहलेको दी हुई वस्तुको न देना, दी हुईको छीन लेना, चोरी आदिके द्वारा धनका नाश होना तथा प्राप्त हुए धनको त्याग देना),\* मदिरापान, स्त्रीविषयक आसक्ति, शिकार खेलनेमें अधिक तत्पर रहना और जुआ खोलना-ये राजाके व्यसन हैं॥ २५ है॥

आलस्य (उद्योगशृन्यता), स्तव्यता (बड़ोंके सामने उद्दण्डता या मान-प्रदर्शन), दर्प (शौर्यादिका अहंकार), प्रमाद (असावधानता), बिना कारण वैर बाँधना - ये तथा पूर्वोक्त कठोर वचन बोलना आदि राजव्यसन सचिवके लिये दुर्व्यसन बताये गये हैं॥ २६ ई॥

अनावृष्टि (और अतिवृष्टि) तथा रोगजनित पीड़ा आदि राष्ट्रके लिये व्यसन कहे गये हैं। यन्त्र (शतव्नी आदि), प्राकार (चहारदीवारी) तथा परिखा (खाई)-का नष्ट-भ्रष्ट हो जाना, अस्व-शस्त्रोंका अभाव हो जाना तथा घास, ईंधन एवं अन्नका क्षीण हो जाना दुर्गके लिये व्यसन

बताया गया है॥ २७-२८॥

असद्व्यय किंवा अपव्ययके द्वारा जिसे खर्च कर दिया गया हो, जिसे मण्डलके अनेक स्थानोंमें थोडा-थोडा करके बाँट दिया गया हो. रक्षक आदिने जिसका भक्षण कर लिया हो. जिसे संचय करके रखा नहीं गया हो, जिसे चोर आदिने चुरा लिया हो तथा जो दूरवर्ती स्थानमें रखा गया हो, ऐसा कोष व्यसनग्रस्त बताया जाता है॥ २९॥

जो चारों ओरसे अवरुद्ध कर दी गयी हो. जिसपर घेरा पड गया हो, जिसका अनादर या

असम्मान हुआ हो, जिसका ठीक-ठीक भरण-पोषण नहीं किया गया हो, जिसके अधिकांश सैनिक रोगी, थके-माँदि, चलकर दूरसे आये हुए तथा नवायत हों. जो सर्वथा श्लीण और प्रतिहत हो चलो हो, जिसके आगे बढ़नेका वेग कृण्ठित कर दिया गया हो, जिसके अधिकांश लोग आशाजनित निवेंद (खेद एवं विरक्ति)-से भरे हों, जो अयोग्य भूमिमें स्थित, अनुतप्राप्त (अविश्वस्त) हो गयी हो, जिसके भीतर स्त्रियाँ अथवा स्त्रैण हों, जिसके हृदयमें कुछ काँटा-सा चुभ रहा हो तथा जिस सेनाके पीछे दृष्ट पार्ष्णिग्राह (शत्र)-की सेना लगी हुई हो, उस सेनाकी इस दुरवस्थाको 'बलव्यसन' कहा जाता है॥३०-३३॥

जो दैवसे पीड़ित, शत्रुसेनासे आक्रान्त तथा पूर्वोक्त काम, क्रोध आदिसे संयुक्त हो, उस मित्रको व्यसनप्रस्त बताया गया है। उसे उत्साह एवं सहायता दी जाय तो वह शत्रुऑसे युद्धके लिये उद्यत एवं विजयो हो सकता है॥ ३४॥

अर्थदषण, वाणीको कठोरता तथा दण्डविषयक अत्यन्त क्रस्ता —ये तीन क्रोधज व्यसन हैं। मृगया, जुआ, मद्यपान तथा स्त्रीसङ्ग - ये चार प्रकारके

<sup>&</sup>quot; पूर्वप्रवृत्त अर्थका उन्हेद होनेसे 'अदान', उसका पण्याचा आदिसे आकर्षण 'आदान', स्ववं उपार्जित धनका अग्रि आदिसे विध्यंस 'विनात' तथा कहींसे प्राप्त धनके विधातपूर्वक उसका त्याग 'परित्याम' नामक अर्थद्रपण है। (जयमङ्गला)

<sup>1267</sup> office 1261

कामज व्यसन हैं ॥ ३५ ॥

वाणीकी कठोरता लोकमें अत्यन्त उद्वेग पैदा करनेवाली और अनर्थकारिणी होती है। अर्थहरण, ताड़न और वध—यह तीन प्रकारका दण्ड असिद्ध अर्थका साधक होनेसे सत्पुरुषोंद्वारा 'शासन' कहा गया है। उसको युक्तिसे ही प्राप्त कराये। जो राजा युक्त (उचित) दण्ड देता है, उसकी प्रशंसा की जाती है। जो क्रोधवश कठोर दण्ड देता है, वह राजा प्राणियोंमें उद्वेग पैदा करता है। उस दण्डसे उद्विग्र हुए मनुष्य विजिगीयुके शत्रुओंकी शरणमें चले जाते हैं, उनसे वृद्धिको प्राप्त हुए शत्रु उक्त राजाके विनाशमें कारण होते हैं॥ ३६-३७ है।

दूषणीय मनुष्यके दूषण (अपकार)-के लिये उससे प्राप्त होनेवाले किसी महान् अर्थका विधातपूर्वक परित्याग नीति-तत्त्वज्ञ विद्वानींद्वारा 'अर्थद्रषण' कहा जाता है॥ ३८ है॥

दौड़ते हुए यान (अश्व आदि)-से गिरना, भूख-प्यासका कष्ट उठाना आदि दोष मृगयासे प्राप्त होते हैं। किसी छिपे हुए शत्रुसे मारे जानेको भी सम्भावना रहती हैं। श्रम या थकावटपर विजय पानेके लिये किसी सुरक्षित वनमें राजा शिकार खेले॥ ३९ ई॥

जूएमें धर्म, अर्थ और प्राणोंके नाश आदि दोष होते हैं; उसमें कलह आदिकी भी सम्भावना रहती है। स्त्रीसम्बन्धी व्यसनसे प्रत्येक कर्तव्य-कार्यके करनेमें बहुत अधिक विलम्ब होता है— ठीक समयसे कोई काम नहीं हो पाता तथा धर्म और अर्थको भी हानि पहुँचती है। मद्यपानके व्यसनसे प्राणोंका नाशतक हो जाता है, नशेके कारण कर्तव्य और अकर्तव्यका निश्चय नहीं हो पाता॥ ४०-४१॥

सेनाकी छावनी कहाँ और कैसे पड़नी चाहिये, इस बातको जो जानता है तथा भले-बुरे निमित्त (शकुन)-का ज्ञान रखता है, वह शतुपर विजय पा सकता है। स्कन्धावार (सेनाकी छावनी)-के मध्यभागमें खजानासहित राजांके ठहरनेका स्थान होना चाहिये। राजभवनको चारों ओरसे घेरकर क्रमशः मौल (पिता-पितामहके कालसे चली आती हुई मौलिक सेना), भृत (भोजन और वेतन देकर रखों हुई सेना), श्रेणि (जनपदनिवासियोंका दल अधवा कुविन्द आदिकी सेना), मित्रसेना, द्विषद्वल (राजांकी दण्डशकिसे वशीभूत हुए सामन्तोंकी सेना) तथा आटविक (वन्य-प्रदेशके अधिपतिकी सेना)—इन सेनाओंकी छावनी डाले॥ ४२-४३॥

(राजा और उसके अन्तःपुरकी रक्षाकी मुव्यवस्था करनेके पद्यात्) सेनाका एक चौथाई भाग युद्धसञ्जासे सुसञ्जित हो सेनापितको आगे करके प्रयवपूर्वक छावनीके बाहर रातभर चक्कर लगाये। वायुकं समान वेगशाली घोड़ोंपर बैठे हुए घुड़सबार दूर सीमान्तपर विचरते हुए शत्रुकी गतिविधिका पता लगायें। जो भी छावनीके भीतर प्रवेश करें या बाहर निकलें, सब राजाकी आज्ञा प्राप्त करके ही वैसा करें॥ ४४-४५॥

साम, दान, दण्ड, भेद, उपेक्षा, इन्द्रजाल और माया—ये सात उपाय हैं; इनका शत्रुके प्रति प्रयोग करना चाहिये। इन उपायोंसे शत्रु वशीभूत होता है॥ ४६॥

सामके पाँच भेद बताये गये हैं—१. दूसरेके उपकारका वर्णन, २. आपसके सम्बन्धको प्रकट करना (जैसे 'आपकी माता मेरी मौसी हैं' इत्यादि), ३. मधुरवाणीमें गुण-कीर्तन करते हुए बोलना, ४. भावी उन्नतिका प्रकाशन (यथा—' ऐसा होनेपर आगे चलकर हम दोनोंका बड़ा लाभ होगा' इत्यादि) तथा ५. मैं आपका हूँ—यों कहकर आत्मसमर्पण करना॥ ४७ ई॥

किसीसे उत्तम (सार), अधम (असार) तथा मध्यम (सारासार) भेदसे जो द्रव्य-सम्पत्ति प्राप्त हुई हो, उसको उसी रूपमें लीटा देना—यह दानका प्रथम भेद है। २. बिना दिये ही जो धन किसीके द्वारा ले लिया गया हो, उसका अनुमोदन करना (यथा—'आपने अच्छा किया जो ले लिया। मैंने पहलेसे ही आपको देनेका बिचार कर लिया था')—यह दानका दूसरा भेद है। ३. अपूर्व द्रव्यदान (भाण्डागारसे निकालकर दिया गया नृतन दान), ४. स्वयंग्राहप्रवर्तन (किसी दूसरेसे स्वयं ही धन ले लेनेके लिये प्रेरित करना। यथा— 'अमुक व्यक्तिसे अमुक द्रव्य ले लो, वह तुम्हारा ही हो जायगा') तथा ५. दातव्य ऋण आदिको छोड़ देना या न लेना—इस प्रकार ये दानके पाँच भेद कहे गये हैं॥ ४८-४९ ।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

स्रोह और अनुरागको दूर कर देना, परस्पर संघर्ष (कलह) पैदा करना तथा धमकी देना — भेदज पुरुषोंने भेदके ये तीन प्रकार बताये हैं॥ ५० ई॥

वध, धनका अपहरण और बन्धन एवं ताडन आदिके द्वारा क्लेश पहुँचाना-ये दण्डके तीन भेद हैं। वधके दो प्रकार हैं -(१) प्रकाश (प्रकट) और (२) अप्रकाश (गुप्त)। जो सब लोगेंकि द्वेषपात्र हों, ऐसे दष्टोंका प्रकटरूपमें वध करना चाहिये; किंतु जिनके मारे जानेसे लोग उद्घिग्न हो उठें, जो राजांके प्रिय हों तथा अधिक बलशाली हों, वे यदि राजाके हितमें बाधा पहुँचाते हैं तो उनका गुप्तरूपसे वध करना उत्तम कहा गया है। गुप्तरूपसे वधका प्रयोग यों करना चाहिये - विध देकर, एकान्तमें आग आदि लगाकर, गुप्त मनुष्योंद्वारा शस्त्रका प्रयोग कराकर अथवा शरीरमें फोडा पैदा करनेवाले उबटन लगवाकर राज्यके शत्रुको नष्ट करे। जो जातिमात्रसे भी ब्राह्मण हो, उसे प्राणदण्ड न दे। उसपर सामनीतिका प्रयोग करके उसे वशमें लानेकी चेष्टा करे॥ ५१-५३॥

प्रिय वचन बोलना 'साम' कहलाता है। उसका प्रयोग इस तरह करे, जिससे चित्तमें अमृतका-सा लेप होने लगे। अर्थात् वह हृदयमें स्थान बना ले। ऐसी क्लिग्घ दृष्टिसे देखे, पानो वह सामनेवालेको प्रेमसे पी जाना चाहता हो तथा इस तरह बात करे, मानो उसके मुखसे अमृतकी वर्षा हो रही हो॥५४॥

जिसपर झुठा ही कलङ्क लगाया गया हो, जो धनका इच्छक हो, जिसे अपने पास बुलाकर अपमानित किया गया हो, जो राजाका द्वेषी हो, जिसपर भारी कर लगाया गया हो, जो विद्या और कुल आदिकी दृष्टिसे अपनेको सबसे बडा मानता हो, जिसके धर्म, काम और अर्थ छिन्न-भिन हो गये हों, जो कृपित, मानी और अनादत हो, जिसे अकारण राज्यसे निर्वासित कर दिया गया हो, जो पूजा एवं सत्कारके योग्य होनेपर भी असत्कृत हुआ हो, जिसके धन तथा स्त्रीका हरण कर लिया गया हो, जो मनमें बैर रखते हुए भी ऊपरसे सामनीतिके प्रयोगसे शान्त रहता हो, ऐसे लोगोंमें, तथा जो सदा शङ्कित रहते हों, उनमें, यदि वे शत्रपक्षके हों तो फूट डाले और अपने पक्षमें इस तरहके लोग हों तो उन्हें यत्नपूर्वक शान्त करे। यदि शत्रपक्षसं फुटकर ऐसे लोग अपने पक्षमें आर्थे तो उनका सत्कार करे॥५५ --५७ -।।

समान तृष्णाका अनुसन्धान (उभयपक्षको समानरूपसे लाभ होनेकी आशाका प्रदर्शन), अत्यन्त उग्रभय (मृत्यु आदिको विभीषिका) दिखाना तथा उच्चकोटिका दान और मान—ये भेदके उपाय कहे गये हैं॥५८ ई॥

शत्रुकी सेनामें जब भेदनीतिद्वारा फूट डाल दी जाती है, तब वह घुन लगे हुए काष्ठकी भौति विशीर्ण (छिन्न-भिन्न) हो जाती है। प्रभाव, उत्साह तथा मन्त्रशक्तिसे सम्पन्न एवं देश-कालका ज्ञान रखनेवाला राजा दण्डके द्वारा शत्रुओंका अन्त कर दे। जिसमें मैत्रीभाव प्रधान है तथा जिसका विचार कल्याणमय है, ऐसे पुरुषको सामनीतिके द्वारा वशमें करे॥ ५९-६०॥

जो लोभी हो और आर्थिक दृष्टिसे क्षीण हो चला हो, उसको दानद्वारा सत्कारपूर्वक वशमें करे। परस्पर शङ्कासे जिनमें फुट पड गयी हो तथा जो दृष्ट हों, उन सबको दण्डका भय दिखाकर वशमें ले आये। पुत्र और भाई आदि बन्धुजनोंको सामनीतिद्वारा एवं धन देकर वशीभृत करे। सेनापतियों, सैनिकों तथा जनपदके लोगोंको दान और भेदनीतिके द्वारा अपने अधीन करे। सामन्तों (सीमावर्ती नरेशों), आटविकों (वन्य-प्रदेशके शासकों) तथा यथासम्भव दसरे लोगोंको भी भेद और दण्डनीतिसे वशमें करे॥६१-६२॥

देवताओंकी प्रतिमाओं तथा जिनमें देवताओंकी मृति खदी हो, ऐसे खंभोंके बड़े-बड़े छिट्रोंमें **छिपकर खडे हुए मनुष्य 'मानुषी माया' हैं।**' स्त्रीके कपडोंसे हँका हुआ अथवा गुत्रिमें अद्भुतरूपसे दर्शन देनेवाला पुरुष भी 'मानुषी माया' है। बेताल, मुखसे आग उगलनेवाले पिशाच तथा देवताओंके समान रूप धारण करना इत्यादि 'मानुषी माया' है। इच्छानुसार रूप धारण करना, शस्त्र, अग्नि,

पत्थर और जलकी वर्षा करना तथा अन्धकार, आँधी, पर्वत और मेघोंकी सृष्टि कर देना-यह 'अमानुषी माया' है। पूर्वकल्पकी चतुर्युगीमें जो द्वापर आया था, उसमें पाण्डवंशी भीमसेनने स्त्रीके समान रूप धारण करके अपने शत्र कीचकको मारा था॥६३-६५॥

अन्याय (अदण्ड्यदण्डन आदि), व्यसन (मृगवा आदि) तथा बड़ेके साथ युद्धमें प्रवृत्त हुए आत्मीय जनको न रोकना 'उपेक्षा' है। पूर्वकल्पवर्ती भौमसेनके साथ युद्धमें प्रवृत्त हुए अपने भाई हिडिम्बको हिडिम्बाने मना नहीं किया, अपने स्वार्थको सिद्धिके लिये उसकी उपेक्षा कर दी॥ ६६॥

मेघ, अन्धकार, वर्षा, अग्नि, पर्वत तथा अन्य अद्भत वस्तुओंको दिखाना, दूर खडी हुई ध्वजशालिनां सेनाओंका दर्शन कराना, शत्रपक्षके सैनिकोंको कटे, फाडे तथा विदीण किये गये और अङ्गोंसे रक्तकी धारा बहाते हुए दिखाना-यह सब 'इन्द्रजाल' है। शत्रुओंको डरानेके लिये इस इन्द्रजालको कल्पना करनी चाहिये॥ ६७-६८॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महाप्राणमें 'साम आदि उपायोंका कथन' नामक दो सी इकतालीसर्थो अध्याय पूरा हुआ॥ २४१॥

# दो सौ बयालीसवाँ अध्याय

सेनाके छ: भेद, इनका बलाबल तथा छ: अङ्ग

श्रीराम कहते हैं - छः प्रकारको सेनाको | करे। मौल, भृत, श्रेणि, सुहद्, शत्रु तथा आटविक-कवच आदिसे संनद्ध एवं व्युहबद्ध करके इष्ट ये छ: प्रकारके सैन्य हैं। इनमें परकी अपेक्षा देवताओंकी तथा संग्रामसम्बन्धी दुर्गा आदि पूर्व-पूर्व सेना श्रेष्ठ कही गयी है। इनका व्यसन देवियोंकी पूजा करनेके पश्चात् शत्रुपर चढाई भी इसी क्रमसे गरिष्ठ माना गया है। पैदल,

१. वहाँ छिपे हुए मनुष्य वक्षासमय निकलकर शतुपर टूट पडते हैं या वहाँसे शतुके विनाशको सूचना देते हैं। शतुपर यह प्रभाव द्यालते हैं कि विजिमीयुकी सेवासे प्रसन्न होकर हम देवता ही उसकी सहायदा कर रहे हैं।

२. मूलभूत पुरुषके सम्बन्धींसे चली आनेवाली वंजपरम्यराज्य सेना "मील" कही गयी है। आजीविका देकर जिसका भरण-पोपण किया गया हो, वह 'भृत' बल है। जनपदके अन्तर्गत जो व्यवसावियों तथा कारीगरोंका संघ है, उनकी सेना ' क्रेणियल' है। सहायताके लिये आये हुए मित्रको सेना 'सहदबल' है। अपनी दण्डलकिसे बलमें को गयी सेना 'ललबल' है तथा स्वमण्डलके अन्तर्गत अटबो (जंगल)-का उपयोग करनेवालींको 'आर्टावक' कहते हैं। उनको सेना 'आर्टावक यल' है।

घडसवार, रथी और हाथीसवार-ये सेनाके चार अङ्ग हैं; किंतु मन्त्र और कोष-इन दो अङ्गोंके साथ मिलकर सेनाके छ: अङ्ग हो जाते हैं॥ १-२॥

नदी-दुर्ग, पर्वत-दुर्ग तथा वन-दुर्ग - इनमें जहाँ-जहाँ (सामन्त तथा आटविक आदिसे) भय प्राप्त हो, वहाँ-वहाँ सेनापति संनद्ध एवं व्युहबद सेनाओंके साथ जाय। एक सेनानायक उत्कृष्ट वीर योद्धाओंके साथ आगे जाय (और मार्ग एवं सेनाके लिये आवास-स्थानका शोध करे)। विजिगीष् राजा और उसका अन्तःपुर सेनाके मध्यभागमें रहकर यात्रा करे। खजाना तथा फल्गु (असार एवं बेगार करनेवालोंकी) सेना भी बीचमें ही रहकर चले। स्वामीके अगल-बगलमें घुडसवारोंकी सेना रहे । घुड्सवार सेनाके उभय पार्श्वीमें रथसेना रहे। रथसेनाके दोनों तरफ हाथियोंको सेना रहनी चाहिये। उसके दोनों बगल आटविकों (जंगली लोगों)-की सेना रहे। यात्राकालमें प्रधान एवं कुशल सेनापति स्वयं स्वामीके पीछे रहकर सबको आगे करके चले। थके-माँदै (हतोत्साह) सैनिकोंको धीरे-धीरे आश्वासन देता रहे। उसके साथकी सारी सेना कमर कसकर युद्धके लिये तैयार रहे। यदि आगेकी ओरसे शत्रुके आक्रमणका भय सम्भावित हो तो महान् मकरव्युहकी रचना करके आगे बढ़े। (यदि तिर्यंग् दिशासे भयको सम्भावना हो तो) खुले या फैले पंखवाले श्येन पक्षीके आकारकी व्यह-रचना करके चले। (यदि एक आदमीके ही चलनेयोग्य पगडंडो-मार्गसे यात्रा करते समय सामनेसे भय हो तो) सूची-व्यूहकी रचना करके चले तथा उसके मुखभागमें वीर योद्धाओंको खड़ा करे। पीछेसे भय हो तो शकटव्यूहकी,र पार्श्वभागसे भय हो तो वज्रव्यूहकी

तथा सब ओरसे भय होनेपर 'सर्वतोभद्र'' नामक व्यहकी रचना करे॥३-८॥

जो सेना पर्वतको कन्दरा, पर्वतीय दुर्गम स्थान एवं गहन वनमें, नदी एवं घने वनसे संकीर्ण पथपर फैंसी हो, जो विशाल मार्गपर चलनेसे वकी हो, भुख-प्याससे पोडित हो, रोग, दुर्भिक्ष (अकाल) एवं महामारीसे कष्ट पा रही हो, लुटेरॉद्वारा भगायो गयो हो, कीचड़, भूल तथा पानीमें फँस गयी हो, विश्विप्त हो, एक-एक व्यक्तिके ही चलनेका मार्ग होनेसे जो आगे न बढकर एक ही स्थानपर एकत्र हो गयी हो, सोयी हो, खाने-पीनेमें लगी हो, अयोग्य भूमिपर स्थित हो, बैठी हो, चोर तथा अग्रिके भयसे डरी हो, वर्षा और ऑधीकी चपेटमें आ गयी हो तथा इसी तरहके अन्यान्य संकटोंमें फैंस गयी हो, ऐसी अपनी सेनाको तो सब ओरसे रक्षा करे तथा शत्रुसेनाको घातक प्रहारका निशाना बनाये॥ ९-११ है॥

जब आक्रमणके लक्ष्यभूत शत्रुकी अपेक्षा विजिगीष राजा देश-कालको अनुकुलताको दृष्टिसे बढा-चढ़ा हो तथा शत्रुकी प्रकृतिमें फुट डाल दी गयी हो और अपना बल अधिक हो तो शत्रुके साथ प्रकाश-युद्ध (घोषित या प्रकट संग्राम) छेड दे। यदि विपरीत स्थिति हो तो कुट-युद्ध (छिपी लडाई) करे। जब शत्रुकी सेना पूर्वोक्त बलब्यसन (सैन्य-संकट)-के अवसरों या स्थानोंमें फैसकर व्याकुल हो तथा युद्धके अयोग्य भूमिमें स्थित हो और सेनासहित विजिगीष अपने अनुकूल भूमिपर स्थित हो, तब वह रात्रुपर आक्रमण करके उसे मार गिराये। यदि शत्रु-सैन्य अपने लिये अनुकूल भूमिमें स्थित हो तो उसकी प्रकृतियोंमें भेदनीतिद्वारा फूट डलवाकर, अवसर देख शत्रुका विनाश

१. उसका मुख विस्तृत होनेसे यह पीछेकी समस्त सेनाको रक्षा करता है।

२. राकट-व्यूह पीछेकी ओरसे विस्तृत होता है।

वब्रव्यहमें दोनों ओर विस्तृत मुख होते हैं।

४. सर्वतोभद्रमें सभी दिज्ञाओंकी ओर सेनाका मुख होता है।

कर डाले॥ १२-१३ ई॥

जो युद्धसे भागकर या पीछे हटकर शत्रुको उसकी भूमिसे बाहर खींच लाते हैं, ऐसे वनचरों (आटविकों) तथा अभित्र सैनिकोंने पाशभृत होकर जिसे प्रकृतिप्रगहसे (स्वभूमि या मण्डलसे) दर-परकीय भूमिमें आकृष्ट कर लिया है, उस शत्रको प्रकृष्ट वीर योद्धाओंद्वारा मरवा डाले। कुछ थोडे-से सैनिकोंको सामनेकी ओरसे युद्धके लिये उद्यत दिखा दे और जब शत्रुके सैनिक उन्होंको अपना लक्ष्य बनानेका निश्चय कर लें. तब पीछेसे वेगशाली उत्कृष्ट वीरोंकी सेनाके साथ पहुँचकर उन शत्रुओंका विनाश करे। अथवा पीछेकी और ही सेना एकत्र करके दिखाये और जब शत्र-सैनिकॉका ध्यान उधर ही खिंच जाय, तब सामनेकी आरसे शरबीर बलवान सेनाद्वारा आक्रमण करके उन्हें नष्ट कर दे। सामने तथा पीछेकी ओरसे किये जानेवाले इन दो आक्रमणोंद्वारा अगल-बगलसे किये जानेवाले आक्रमणोंकी भी व्याख्या हो गयी अर्थात् बायों ओर कुछ सेना दिखाकर दाहिनी ओरसे और दाहिनी ओर सेना दिखाकर बायाँ ओरसे गुप्तरूपसे आक्रमण करे। कृटयुद्धमें ऐसा ही करना चाहिये। पहले दुष्यबल, अमित्रबल तथा आटविकबल-इन सबके साथ शत्रुसेनाको लडाकर थका दे। जब शत्रबल श्रान्त, मन्द (हतोत्साह) और निराक्रन्द (मित्ररहित एवं निराश) हो जाय और अपनी सेनाके वाहन थके न हों, उस दशामें आक्रमण करके शत्रुवर्गको मार गिराये। अववा दुष्य एवं अमित्र सेनाको युद्धसे पीछे हटने या भागनेका आदेश दे दे और जब शत्रुको यह विश्वास हो जाय कि मेरी जीत हो गयी, अत: वह ढीला पड जाय, तब मन्त्रबलका आश्रय ले प्रयतपूर्वक आक्रमण करके उसे मार डाले। स्कन्धावार (सेनाके पडाव), पुर, ग्राम, सस्यसमृह तथा गौओंके व्रज (गोष्ठ) - इन सबको लुटनेका लोभ शत्र-सैनिकोंके

मनमें उत्पन्न करा दे और जब उनका ध्यान बँट जाय, तब स्वयं सावधान रहकर उन सबका संहार कर डाले। अथवा शत्र राजाकी गायोंका अपहरण करके उन्हें दूसरी ओर (गायोंको छुडानेवालोंकी ओर) खींचे और जब शत्रुसेना उस लक्ष्यको ओर बढे, तब उसे मार्गमें ही रोककर मार डाले। अथवा अपने ही ऊपर आक्रमणके भयसे रातभर जागनेके श्रमसे दिनमें सोयी हुई शत्रसेनाके सैनिक जब नींदसे व्याकल हों, उस समय उनपर धावा बोलकर मार डाले। अथवा रातमें ही निश्चिन्त सोये हुए सैनिकोंको तलवार हाथमें लिये हुए पुरुषोंद्वारा मरबा दे॥ १४-- २२ ।

जब सेना कुच कर चुकी हो तथा शत्रुने मार्गमें ही घेरा डाल दिया हो तो उसके उस घेरे या अवरोधको नष्ट करनेके लिये हाथियोंको ही आगे-आगे से चलना चाहिये। बन-दुर्गमें, जहाँ घोडे भी प्रवेश न कर सकें, वहाँ हाथियोंकी ही सहायतासे सेनाका प्रवेश होता है-वे आगेके वृक्ष आदिको तोडकर सैनिकोंके प्रवेशके लिये मार्ग बना देते हैं। जहाँ सैनिकोंकी पंक्ति ठोस हो, वहाँ उसे तोड देना हाथियोंका ही काम है तथा जहाँ व्युह ट्रटनेसे सैनिकपंक्तिमें दरार पड़ गयी हो, वहाँ हाथियोंके खडे होनेसे छिद्र या दरार बंद हो जाती है। शत्रुऑमें भय उत्पन्न करना, शत्रुके दर्गके द्वारको माथेकी टक्कर देकर तोड गिराना, खनानेको सेनाके साथ ले चलना तथा किसी उपस्थित भयसे सेनाकी रक्षा करना-ये सब हाथियोंद्वारा सिद्ध होनेवाले कर्म हैं॥ २३-२४॥

अभिन्न सेनाका भेदन और भिन्न सेनाका संधान-ये दोनों कार्य (गजसेनाकी ही भौति) रथसेनाके द्वारा भी साध्य हैं। वनमें कहाँ उपद्रव है, कहाँ नहीं है-इसका पता लगाना, दिशाओंका शोध करना (दिशाका ठीक ज्ञान रखते हुए सेनाको यथार्थ दिशाकी ओर ले चलना) तथा मार्गका पता लगाना —यह अश्वसेनाका कार्य है। अपने पक्षके वीवध' और आसारकी' रक्षा, भागती हुई शत्रुसेनाका शीव्रतापूर्वक पीछा करना, संकटकालमें शीव्रतापूर्वक भाग निकलना, जल्दीसे कार्य सिद्ध करना, अपनी सेनाकी जहाँ दयनीय दशा हो, वहाँ उसके पास पहुँचकर सहायता करना, शत्रुसेनाके अग्रभागपर आघात करना और तत्काल ही बूमकर उसके पिछले भागपर भी प्रहार करना —ये अश्वसेनाके कार्य हैं। सर्वदा शस्त्र धारण किये रहना (तथा शस्त्रोंको पहुँचाना)—ये पैदल सेनाके कार्य हैं। सेनाको छावनी डालनेके योग्य स्थान तथा मार्ग आदिकी खोज करना विष्ट (बेगार) करनेवाले लोगोंका काम है। २५—२७॥

जहाँ मोटे-मोटे दूँठ, बॉबियाँ, वृक्ष और झाड़ियाँ हों, जहाँ काँटेदार वृक्ष न हों, किंतु भाग निकलनेके लिये मार्ग हों तथा जो अधिक ऊँची-नीची न हो. ऐसी भूमि पैदल सेनाके संचार योग्य बतावी गयी है। जहाँ वृक्ष और प्रस्तरखण्ड बहुत कम हों, जहाँकी दरारें शीघ्र लाँघने योग्य हों, जो भूमि मुलायम न होकर सख्त हो, जहाँ कंकड और कीचड न हो तथा जहाँसे निकलनेके लिये मार्ग हो, वह भूमि अश्वसंचारके योग्य होती है। जहाँ दुँठ वृक्ष और खेत न हों तथा जहाँ पड़का सर्वधा अभाव हो-ऐसी भूमि रथसंचारके योग्य माना गयी है। जहाँ पैरोंसे रॉंद डालनेयोग्य वक्ष और काट देनेयोग्य लताएँ हों, कीचड़ न हो, गर्त या दरार न हो, जहाँके पर्वत हाथियोंके लिये गम्य हों, ऐसी भूमि ऊँची-नीची होनेपर भी गजसेनाके योग्य कही गयी है॥ २८-३० है॥

जो सैन्य अश्व आदि सेनाओंमें भेद (दरार या छिद्र) पड़ जानेपर उन्हें ग्रहण करता—सहायताद्वारा अनुगृहीत बनाता है, उसे 'प्रतिग्रह' कहा गया है। उसे अवश्य संघटित करना चाहिये; क्योंकि वह भारको वहन या सहन करनेमें समर्थ होता है। प्रतिग्रहसे शून्य व्यूह भिन्न-सा दीखता है॥ ३१-३२॥

विजयकी इच्छा रखनेवाला बुद्धिमान् राजा प्रतिग्रहसेनाके बिना युद्ध न करे। जहाँ राजा रहे, वहीं कोष रहना चाहिये; क्योंकि राजत्व कोषके ही अधीन होता है। विजयी योद्धाओंको उसीसे पुरस्कार देना चाहिये। भला ऐसा कौन है, जो दाताके हितके लिये युद्ध न करेगा? शत्रुपक्षके ग्रजाका वध करनेपर योद्धाको एक लाख मुद्राएँ पुरस्कारमें देनी चाहिये। राजकुमारका वध होनेपर इससे आधा पुरस्कार देनेकी व्यवस्था रहनी चाहिये। सेनापतिके मारे जानेपर भी उतना ही पुरस्कार देना उचित है। हाथी तथा रथ आदिका नाश करनेपर भी उचित पुरस्कार देना आवश्यक है। ३३-३४ ई।।

पैदल, घुड़सवार, रथी और हाथीसवार—ये सब सैनिक इस तरहसे (अर्थात् एक-दूसरेसे इतना अन्तर रखकर) युद्ध करें, जिससे उनके व्यायाम (अङ्गांके फैलाव) तथा विनिवर्तन (विश्रामके लिये पीछे हटने)-में किसी तरहकी बाधा या रुकावट न हो। समस्त योद्धा पृथक्-पृथक् रहकर युद्ध करें। घोल-मेल होकर जूझना संकुलावह (धमासान एवं रोमाञ्चकारी) होता है। यदि महासंकुल (धमासान) युद्ध छिड़ जाय तो पैदल आदि असहाय सैनिक बड़े-बड़े हाथियोंका आश्रय लें॥ ३५-३६ है।

एक-एक घुड़सवार योद्धाके सामने तीन-तीन पैदल पुरुषोंको प्रतियोद्धा अर्थात् अग्रगामी योद्धा बनाकर खड़ा करे। इसी रीतिसे पाँच-पाँच अश्र एक-एक हाथीके अग्रभागमें प्रतियोद्धा बनाये।

१. आगे जाती हुई सेनाको पीछेसे बराबर बेतन और भोजन पहुँचाते रहनेको जो व्यवस्था है, उसका नाम 'तीवध' है।

२. मित्रसेनाको "अहसार" कहते हैं।

इनके सिवा हाथीके पादरक्षक भी उतने ही हों, अर्थात् पाँच अश्व और पंद्रह पैदल। प्रतियोद्धा तो हाथीके आगे रहते हैं और पादरक्षक हाथीके चरणोंके निकट खड़े होते हैं। यह एक हाथीके लिये व्यूह-विधान कहा गया है। ऐसा ही विधान रथव्यूहके लिये भी समझना चाहिये'। ३७-३८ ।

एक गजव्यूहके लिये जो विधि कही गयी है, उसीके अनुसार नौ हाथियोंका व्यूह बनाये। उसे 'अनीक' जानना चाहिये। (इस प्रकार एक अनीकमें पैतालीस अश्व तथा एक सौ पैतीस पैदल सैनिक प्रतियोद्धा होते हैं और इतने ही अश्व तथा पैदल — पादरक्षक हुआ करते हैं।) एक अनीकसे दूसरे अनीककी दूरी पाँच धनुष बतायी गयी है। इस प्रकार अनीक-विभागके द्वारा व्यूह-सम्पत्ति स्थापित करे॥ ३९-४०॥

व्यूहके मुख्यतः पाँच अङ्ग हैं। १. 'डरस्य',
२. 'कक्ष', ३. 'पक्ष'—इन तीनोंको एक समान
बताया जाता है। अर्थात् मध्यभागमें पूर्वोक्त रीतिसे
नौ हाथियोद्वारा कल्पित एक अनीक सेनाको
'उरस्य' कहा गया है। उसके दोनों पार्श्वभागोंमें
एक-एक अनीककी दो सेनाएँ 'कक्ष' कहलाती
हैं। कक्षके बाह्यभागमें दोनों और जो एक-एक
अनीककी दो सेनाएँ हैं, वे 'पक्ष' कही जातो है।
इस प्रकार इस पाँच अनीक सेनाके व्यूहमें ४५
हाथी, २२५ अश्व, ६७५ पैदल सैनिक प्रतियोद्धा
और इतने ही पादरक्षक होते हैं। इसी तरह
उरस्य, कक्ष, पक्ष, मध्य, पृष्ठ, प्रतिग्रह तथा कोटि—
इन सात अङ्गोंको लेकर व्यूहशास्त्रके विद्वानोंने
व्यूहको सात अङ्गोंसे युक्त कहा है'॥ ४१',-॥

उरस्य, कक्ष, पक्ष तथा प्रतिग्रह आदिसे युक्त यह व्यूहविभाग बृहस्पतिके मतके अनुसार है। शुक्रके मतमें यह व्यूहविभाग कक्ष और प्रकक्षसे रहित है। अर्थात् उनके मतमें व्यूहके पाँच ही अङ्ग हैं॥४२ ई॥

सेनापतिगण उत्कृष्ट वीर योद्धाओंसे घिरे रहकर युद्धके मैदानमें खड़े हों। वे अधिन्नधावसे संघटित रहकर युद्ध करें और एक-दूसरेकी रक्षा करते रहें॥ ४३ ई॥

सारहीन सेनाको व्यूहके मध्यभागमें स्थापित करना चाहिये। युद्धसम्बन्धी यन्त्र, आयुध और औषध आदि उपकरणोंको सेनाके पृष्ठभागमें रखना उचित है। युद्धका प्राण है नायक—राजा या विजिगीषु। नायकके न रहने या मारे जानेपर युद्धरत सेना मारी जाती है॥ ४४ ई॥

हृदयस्थान (मध्यभाग)-में प्रचण्ड हाथियोंको खड़ा करे। कक्षस्थानोंमें रथ तथा पक्षस्थानोंमें घोड़े स्थापित करे। यह 'मध्यभेदी' व्यूह कहा गया है॥ ४५ ।

मध्यदेश (वक्ष:स्थान)-में घोड़ोंकी, कक्षभागोंमें रधोंकी तथा दोनों पक्षोंके स्थानमें हाथियोंकी सेना खड़ी करे। यह 'अन्तभेदी' व्यूह बताया गया है। रथकी जगह (अर्थात् कक्षोंमें) घोड़े दे दे तथा घोड़ोंकी जगह (मध्यदेशमें) पैदलोंको खड़ा कर दे। यह अन्य प्रकारका 'अन्तभेदी' व्यूह है। रथके अभावमें व्यूहके भीतर सर्वत्र हाथियोंकी ही नियुक्ति करे (यह व्यामिश्र या घोल-मेल युद्धके लिये उपयुक्त नीति हैं)॥ ४६-४७ है॥

(रथ, पैदल, अश्व और हाथी — इन सबका विभाग करके व्यूहमें नियोजन करे।) यदि सेनाका बाहुल्य हो तो वह व्यूह 'आवाप' कहलाता है। मण्डल, असंहत, भोग तथा दण्ड — ये चार प्रकारके व्यूह 'प्रकृतिव्यूह' कहलाते हैं। पृथ्वीपर रखे

र. व्यूह दो प्रकारके होते हैं—' सुद्ध' और 'व्यामित'। सुद्धके भी दो भेद हैं — गजव्यूह तथा रचव्यूह। मूलमें जो विधान गजव्यूहके लिये कहा गया है, उसीका अतिदेश रचव्यूहके लिये भी समझना चाहिये। व्यामित्र आगे बतलायेंगे।

२. उरस्य, कक्ष, पक्ष, प्रोरस्य, प्रकक्ष, प्रपक्ष तथा प्रतिग्रह—ये सप्ताङ्ग व्यूहवादियोंके मतमें व्यूहके सात अङ्गोके नाम है।

हुए डंडेकी भौति बार्येसे दायें या दावेंसे बार्येतक लंबी जो व्यह-रचना की जाती हो, उसका नाम 'दण्ड' हैं। भोग (सर्प-शरीर)-के समान यदि सेनाकी मोर्चेबंदी की गयी हो तो वह 'भोग' नामक व्यूह है। इसमें सैनिकोंका अन्वावर्तन होता है। गोलाकार खड़ी हुई सेना, जिसका सब ओर मुख हो, अर्थात् जो सब ओर प्रहार कर सके, 'मण्डल' नामक व्युहसे यद्ध कही गयी है। जिसमें अनीकोंको बहुत दूर-दूर खड़ा किया गया हो. वह 'असंहत' नामक व्यूह है॥ ४८-४९ है॥

'दण्डब्यूह'के सत्रह भेद हैं-प्रदर, दृढक, असहा, चाप, चापकुक्षि, प्रतिष्ठ, सुप्रतिष्ठ, श्येन, विजय, संजय, विशालविजय, सूची, स्थूणाकर्ण, चम्मख, झबास्य, वलय तथा सुदुर्वय। जिसके पक्ष, कक्ष तथा उरस्य - तीनों स्थानोंके सैनिक सम स्थितिमें हों, वह तो 'दण्डप्रकृति' है; परंत् यदि कक्षभागके सैनिक कुछ आगेकी ओर निकले हों और शेष दो स्थानोंके सैनिक भीतरकी ओर दबे हों तो वह व्यह शत्रुका प्रदरण (विदारण) करनेके कारण 'प्रदर' कहलाता है। यदि पूर्वोक्त दण्डके कक्ष और पक्ष दोनों भीतरकी ओर प्रविष्ट हों और केवल उरस्य भाग ही बाहरकी ओर निकला हो तो वह 'दुढक' कहा गया है। यदि दण्डके दोनों पक्षमात्र ही निकले हों तो उसका नाम 'असहा' होता है। प्रदर, दृढक और असहाको क्रमश: विपरीत स्थितिमें कर दिया जाय, अर्थात् उनमें जिस भागको अतिक्रान्त (निर्गत) किया गया हो, उसे 'प्रतिक्रान्त' (अन्त:प्रविष्ट) कर दिया जाय तो तीन अन्य व्युह-'चाप', 'चापकृक्षि' तथा 'प्रतिष्ठ' नामक हो जाते हैं। यदि दोनों पंख निकले हों तथा उरस्य भीतरकी ओर प्रविष्ट हो तो 'सुप्रतिष्ठित' नामक व्यह होता है। इसीको विपरीत स्थितिमें कर देनेपर 'श्येन' व्यह बन जाता है॥ ५०-५३॥

आगे बताये जानेवाले स्थूणाकर्ण हो जिस खडे डंडेके आकारवाले दण्डब्यूहके दोनों पक्ष हों, उसका नाम 'विजय' है। (यह साढ़े तीन व्यहोंका संघ है। इसमें १७ 'अनीक' सेनाएँ उपयोगमें आती हैं।) दो चाप-व्यृह ही जिसके दोनों पक्ष हों, वह ढाई व्यूहोंका संघ एवं तेरह अनीक सेनासे वृक्त व्यह 'संजय' कहलाता है। एकके कपर एकके क्रमसे स्थापित दो स्थुणाकर्णीको 'विशाल विजय' कहते हैं। ऊपर-ऊपर स्थापित पक्ष, कक्ष आदिके क्रमसे जो दण्ड ऊर्ध्वगामी (सीधा खड़ा) होता है, वैसे लक्षणवाले व्युहका नाम 'सूची' है। जिसके दोनों पक्ष द्विगुणित हों, उस दण्डव्यूहको 'स्थुणाकर्ण' कहा गया है। जिसके तीन-तीन पक्ष निकले हों, वह चतुर्गुण पक्षवाला ग्यारह अनीकसे युक्त ब्यूह 'चमुमुख' नामवाला है। इसके विपरीत लक्षणवाला अर्थात् जिसके तीन-तीन पक्ष प्रतिक्रान्त (भीतरकी ओर प्रविष्ट) हों, वह व्यूह 'झषास्य' नाम धारण करता है। इसमें भी ग्यारह अनीक सेनाएँ नियुक्त होती हैं। दो दण्डब्यूह मिलकर दस अनीक सेनाओंका एक 'वलय' नामक व्युह बनाते हैं। चार दण्डव्युहोंके मेलसे बीस अनीकोंका एक 'दर्जय' नामक व्यह बनता है। इस प्रकार क्रमश: इनके लक्षण कहे गये हैं ॥ ५४ ई॥

गोमुत्रिका, अहिसंचारी, शकट, मकर तथा परिपतन्तिक - ये भोगके पाँच भेद कहे गये हैं। मार्गमें चलते समय गायके मुत्र करनेसे जो रेखा-यनती है, उसकी आकृतिमें सेनाको खड़ी करना-'गोमुत्रिका' व्यह है। सर्पके संचरण-स्थानकी रेखा-जैसी आकृतिवाला व्यूह 'अहिसंचारी' कहा गया है। जिसके कक्ष और पक्ष आगे-पीछेके क्रमसे दण्डव्यूहकी भौति ही स्थित हो, किंतु उरस्यकी संख्या दुगुनी हो, वह 'शकट-व्युह' है। इसके विपरीत स्थितिमें स्थित व्यह 'मकर' कहलाता

है। इन दोनों व्यूहोंमेंसे किसीके भी मध्यभागमें हाथी और घोडे आदि आवाप मिला दिये जायेँ तो वह 'परिपतन्तिक' नामक व्यह होता 81144-45 11

मण्डल-व्यूहके दो ही भेद हैं-सर्वतोभद्र तथा दुर्जय। जिस मण्डलाकार व्यहका सब ओर मख हो, उसे 'सर्वतोभद्र' कहा गया है। इसमें पाँच अनीक सेना होती है। इसीमें आवश्यकतावश उरस्य तथा दोनों कक्षोंमें एक-एक अनीक बढा देनेपर आठ अनीकका 'दर्जय' नामक ब्युह बन जाता है। अर्धचन्द्र, उद्धान तथा वन्न-ये 'असंहत'के भेद हैं। इसी तरह कर्कटशङ्की, काकपादी और गोधिका भी असंहतके ही भेद हैं। अर्थचन्द्र तथा कर्कटशृङ्गी - ये तीन अनीकोंके व्यह हैं, उद्धान और काकपादी -ये चार अनीक सेनाओंसे बननेवाले व्यह हैं तथा वज एवं गोधिका-ये दो ब्यह पाँच अनीक सेनाओंके संघटनसे सिद्ध होते हैं। अनीककी दृष्टिसे तीन ही भेद होनेपर भी आकृतिमें भेद होनेके कारण ये छ: बताये गये हैं। दण्डसे सम्बन्ध रखनेवाले १७, मण्डलके २, असंहतके ६ और भोगके समराङ्गणमें ५ भेद कहे गये हैं॥५७ -६०॥

पक्ष आदि अङ्गोंमेंसे किसी एक अङ्गकी सेनाद्वारा शत्रुके व्यूहका भेदन करके शेष अनीकोंद्वारा उसे घेर ले अथवा उरस्यगत अनीकसे शत्रुके व्यूहपर आघात करके दोनों कोटियों (प्रपक्षों)-द्वारा घेरे। शत्रसेनाकी दोनों कोटियों (प्रपक्षों)-पर अपने व्यूहके पक्षोंद्वारा आक्रमण करके शत्रुके जघन (प्रोरस्य) भागको अपने प्रतिग्रह तथा दोनों कोटियोंद्रारा नष्ट करे। साथ ही, उरस्यगत सेनाद्वारा शत्रपक्षको पीडा दे। व्युहके जिस भागमें सारहीन सैनिक हों, जहाँ सेनामें फूट या दरार पड़ गयी हो तथा जिस भागमें दुष्य (क्रद्ध, लुब्ध आदि) सैनिक विद्यमान हों,

वहीं-वहीं शत्रुसेनाका संहार करे और अपने पक्षके वैसे स्थानोंको सबल बनाये। बलिष्ठ सेनाको उससे भी अत्यन्त बलिष्ट सेनाद्वारा पीडित करे। निर्वल सैन्यदलको सबल सैन्यद्वारा दबाये। यदि शत्रुसेना संघटितभावसे स्थित हो तो प्रचण्ड गजसेनाद्वारा उस शत्रुवाहिनीका विदारण करे॥६१-६४॥

पक्ष. कक्ष और उरस्य - ये सम स्थितिमें वर्तमान हों तो 'दण्डव्यूह' होता है। दण्डका प्रयोग और स्थान व्यहके चतुर्थ अङ्गद्वारा प्रदर्शित करे। दण्डके समान ही दोनों पक्ष यदि आगेकी ओर निकले हों तो 'प्रदर' या 'प्रदारक' व्यूह बनता है। वही यदि पक्ष-कक्षद्वारा अतिक्रान्त (आगेकी ओर निकला) हो तो 'दुढ' नामक व्युह होता है। यदि दोनों पक्षमात्र आगेकी ओर निकले हों तो वह व्यूह 'असद्ध' नाम धारण करता है। कक्ष और पक्षको नीचे स्थापित करके उरस्यद्वारा निर्गत ब्यूह 'चाप' कहलाता है। दो दण्ड मिलकर एक 'वलय-व्यूह' बनाते हैं। यह व्यह शत्रुको विदीर्ण करनेवाला होता है। चार वलय-व्यूहोंके योगसे एक 'दुर्जय' व्यूह बनता है, जो शत्रवाहिनोका मर्दन करनेवाला होता है। कक्ष, पक्ष तथा उरस्य जब विषमभावसे स्थित हों तो 'भोग' नामक व्युह होता है। इसके पाँच भेद हैं-सर्पचारी, गोमुत्रिका, शकट, मकर और परिपतन्तिक। सर्प-संचरणकी आकृतिसे सर्पचारी, गोमुत्रके आकारसे गोमुत्रिका, शकटकी-सी आकृतिसे शकट तथा इसके विपरीत स्थितिसे मकर-व्यूहका सम्पादन होता है। यह भेदोंसहित 'भोग-व्यृह' सम्पूर्ण शत्रुओंका मर्दन करनेवाला है। चक्रव्यूह तथा पद्मव्युह आदि मण्डलके भेद-प्रभेद हैं। इसी प्रकार सर्वतोभद्र, वज्र, अक्षवर, काक, अर्धचन्द्र, शृङ्गार और अचल आदि व्यृह भी हैं। इनकी आकृतिके ही अनुसार ये नाम रखे गये हैं। अपनी

मौजके अनुसार व्यूह बनाने चाहिये। व्यूह शत्रुसेनाकी | वध करके अयोध्याका राज्य प्राप्त किया। श्रीरामकी प्रगतिको रोकनेवाले होते हैं॥६५-७२॥ अग्निदेव कहते हैं -- ब्रह्मन्! श्रीरामने रावणका | इन्द्रजित्का वध किया था॥७३॥

बतायी हुई उक्त नीतिसे ही पूर्वकालमें लक्ष्मणने

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'राजनीति-कथन' नामक दो सौ बयालीसवी अध्याय पूरा हुआ॥ २४२॥

# दो सौ तैंतालीसवाँ अध्याय

पुरुष-लक्षण-वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - विसष्ट! मैंने श्रीरामके | प्रति वर्णित राजनीतिका प्रतिपादन किया। अब मैं स्त्री-पुरुषोंके लक्षण बतलाता हैं, जिसका पूर्वकालमें भगवान् समुद्रने गर्ग मुनिको उपदेश दिया था॥ १ ॥

समुद्रने कहा - उत्तम व्रतका आचरण करनेवाले गर्ग ! मैं स्त्री-पुरुषोंके लक्षण एवं उनके शुभाशुभ फलका वर्णन करता हैं। एकाधिक, द्विशुक्त, त्रिगम्भीर, त्रित्रिक, त्रिप्रलम्ब, त्रिकव्यापी, त्रिवलीयुक्त, त्रिविनत, त्रिकालज्ञ एवं त्रिविपुल पुरुष शुभ लक्षणोंसे समन्वित माना जाता है। इसी प्रकार चतुर्लेख, चतुरसम, चतुष्किष्क, चतुर्दष्ट, चतुष्कृष्ण, चतुर्गन्ध, चतुर्हस्व, पञ्चसृक्ष्म, पञ्चदीर्घ, पडुन्तत, अष्टवंश, सप्तस्रेह, नवामल, दशपदा, दशब्युह, न्यग्रोधपरिमण्डल, चतुर्दशसमद्वन्द्व एवं षोडशाक्ष पुरुष प्रशस्त है ॥ २-६ 🖥 ॥

धर्म, अर्थ तथा कामसे संयुक्त धर्म 'एकाधिक' माना गया है। तारकाहीन नेत्र एवं उज्ज्वल दन्तपङ्किसे सुशोभित पुरुष 'द्विशुक्ल' कहलाता है। जिसके स्वर, नाभि एवं सत्त्व —तीनों गम्भीर हों, वह 'त्रिगम्भीर' होता है। निर्मत्सरता, दया, क्षमा, सदाचरण, शौच, स्पृहा, औदार्य, अनायास (अथक श्रम) तथा शुरता—इनसे विभूषित पुरुष 'त्रित्रिक' माना गया है। जिस मनुष्यके वृषण (लिङ्ग) एवं भुजयुगल लंबे हों, वह 'त्रिप्रलम्ब' कहा जाता है। जो अपने तेज, यश एवं कान्तिसे देश, जाति, वर्ग एवं दसों दिशाओंको व्याप्त कर

उदरमें तीन रेखाएँ हों, वह 'त्रिवलीमान्' होता है। अब 'त्रिविनत' पुरुषका लक्षण सुनो। वह देवता, ब्राह्मण तथा गुरुजनोंके प्रति विनीत होता है। धर्म, अर्ध एवं कामके समयका जाता 'त्रिकालज्ञ' कहा जाता है। जिसका वक्ष:स्थल, ललाट एवं मुख विस्तारयुक्त हो, वह 'त्रिविपुल' तथा जिसके इस्तयुगल एवं चरणयुगल ध्वज-छत्रादिसे चिह्नित हों, वह पुरुष 'चतुर्लेख' होता है। अङ्गलि, हृदय, पृष्ठ एवं कटि —ये चारों अङ्ग समान होनेसे प्रशस्त होते हैं। ऐसा पुरुष 'चतुस्सम' कहा गया है। जिसकी ऊँचाई छनवे अङ्गलकी हो, वह 'चतुष्किष्कु' प्रमाणवाला एवं जिसकी चारों दंष्टाएँ चन्द्रमाके समान उज्ज्वल हों, वह 'चतुर्दप्ट्' होता है। अब में तुमको 'चतुष्कृष्ण' पुरुषके विषयमें कहता हैं। उसके नयनतारक, भ्र-युगल, श्मश्र एवं केश कृष्ण होते हैं। नासिका, पुख एवं कक्षयुग्ममें उत्तम गन्धसे युक्त मनुष्य 'चतुर्गन्ध' कहलाता है। लिङ्ग ग्रीवा तथा जङ्गा-युगलके हस्व होनेसे पुरुष 'चतुर्हस्व' होता है। अङ्गलिपर्व, नख, केश, दन्त तथा त्वचा सूक्ष्म होनेपर पुरुष 'पञ्चसूक्ष्म' एवं हन्, नेत्र, ललाट, नासिका एवं वक्ष:स्थलके विशाल होनेसे 'पञ्चदीर्घ' माना जाता है। वक्ष:स्थल, कक्ष, नख, नासिका, मुख एवं कुकाटिका (गर्दनकी घंटी)-ये छ: अङ्ग उन्नत एवं त्वचा, केश, दन्त, रोम, दृष्टि, नख एवं वाणी-ये सात स्त्रिग्ध होनेपर शुभ होते हैं। जानुद्रय, ऊरुद्रय, पृष्ठ, हस्तद्वय एवं लेता है, उसको 'त्रिकव्यापी' कहते हैं। जिसके | नासिकाको मिलाकर कुल 'आठ वंश' होते हैं।

नेत्रद्वय, नासिकाद्वय, कर्णयुगल, शिश्न, गुदा एवं मुख—ये स्थान निर्मल होनेसे पुरुष 'नवामल' होता है। जिह्ना, ओष्ठ, तालु, नेत्र, हाथ, पैर, नख, शिश्नाग्र एवं मुख—ये दस अङ्ग पद्मके समान कान्तिसे युक्त होनेपर प्रशस्त माने गये हैं। हाथ, पैर, मुख, ग्रीवा, कर्ण, हृदय, सिर, ललाट, उदर एवं पृष्ठ—ये दस बृहदाकार होनेपर सम्मानित होते हैं। जिस पुरुषको कैंचाई भुजाओंक फैलानेपर दोनों मध्यमा अङ्गुलियोंके मध्यमान्तरके समान हो, वह 'न्यग्रोधपरिमण्डल' कहलाता है। जिसके चरण, गुल्फ, नितम्ब, पार्श, चड्छण, वृषण, स्तन, कर्ण,

ओष्ठ, ओष्ठान्त, जङ्घा, हस्त, बाहु एवं नेत्र—ये अङ्ग-युग्म समान हों, वह पुरुष 'चतुर्दशसमद्वन्द्व' होता है। जो अपने दोनों नेत्रोंसे चौदह विद्याओंका अक्लोकन करता है, वह 'षोडशाक्ष' कहा जाता है। दुर्गन्थयुक्त, मांसहीन, रुक्ष एवं शिराओंसे व्याप्त शरीर अशुभ माना गया है। इसके विपरीत गुणोंसे सम्पन्न एवं उत्फुल्ल नेत्रोंसे सुशोधित शरीर प्रशस्त होता है। धन्य पुरुषकी वाणी मधुर एवं चाल मतवाले हाथोंके समान होती है। प्रतिरोमकूपसे एक-एक रोम ही निर्गत होता है। ऐसे पुरुषकी बार-बार भयसे रक्षा होती है॥ ७—२६॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'पुरुष-स्वरूण-वर्णन' नामक दो सौ तितालांसर्वा अध्याम पूरा हुआ॥ २४३॥

# दो सौ चौवालीसवाँ अध्याय

स्वीके लक्षण

समुद्र कहते हैं- गर्गजी ! शरीरसे उत्तम श्रेणीकी | स्त्री वह है, जिसके सम्पूर्ण अङ्ग मनोहर हों, जो मतवाले गजराजकी भौति यन्दर्गतिसे चलती हो. जिसके कर और जधन (नितम्बदेश) भारी हों तथा नेत्र उन्मत्त पारावतके समान मदभरे हों. जिसके केश सुन्दर नीलवर्णके, शरीर पतला और अङ्ग लोमरहित हों, जो देखनेपर मनको मोह लेनेवाली हो, जिसके दोनों पर समतल भूमिका पूर्णरूपसे स्पर्श करते हों और दोनों स्तन परस्पर सटे हुए हों, नाभि दक्षिणावर्त हो, योनि पीपलके पत्तेकी-सी आकारवाली हो, दोनों गुल्फ भीतर छिपे हुए हों - मांसल होनेके कारण वे उभड़े हुए न दिखायी देते हों, नाभि अँगूटेके बराबर हो तथा पेट लंबा या लटकता हुआ न हो। रोमावलियोंसे रुक्ष शरीरवाली रमणी अच्छी नहीं मानी गयी है। नक्षत्रों, वृक्षों और नदियोंके नामपर जिनके नाम

रखे गये हों तथा जिसे कलह सदा प्रिय लगता हो, वह स्त्री भी अच्छी नहीं है। जो लोल्प न हो, कटुवचन न बोलती हो, वह नारी देवता आदिसे पुजित 'शुभलक्षणा' कही गयी है। जिसके कपोल मध्क-पृष्पींके समान गोरे हों, वह नारी शुभ है। जिसके शरीरकी नस-नाड़ियाँ दिखायी देती हों और जिसके अङ्ग अधिक रोमावलियोंसे भरे हों, वह स्त्री अच्छी नहीं मानी गयी है। जिसको कृटिल भौंहें परस्पर सट गयी हों, वह नारी भी अच्छी श्रेणीमें नहीं गिनी जाती। जिसके प्राण पतिमें ही बसते हों तथा जो पतिको प्रिय हो, वह नारी लक्षणोंसे रहित होनेपर भी शुभलक्षणोंसे सम्पन कही गयी है। जहाँ सुन्दर आकृति है, वहाँ शुभ गुण हैं। जिसके पैरकी कनिष्ठिका अँगुली धरतीका स्पर्श न करे, वह नारी मृत्युरूपा ही 書川ミーモ川

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'स्त्रोके लक्षणोंका वर्णन' नामक दो सी चौवालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २४४॥

ner Malanans

## दो सौ पैंतालीसवाँ अध्याय

चामर, धनुष, बाण तथा खड्नके लक्षण

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ! सुवर्णदण्डभूषित चामर उत्तम होता है। राजांके लिये हंसपक्ष, मयूरपक्ष या शुकपक्षसे निर्मित छत्र प्रशस्त माना गया है। वकपक्षसे निर्मित छत्र भी प्रयोगमें लाया जा सकता है, किंतु मिश्रित पक्षोंका छत्र नहीं बनवाना चाहिये। तीन, चार, पाँच, छः, सात या आठ पवाँसे युक्त दण्ड प्रशस्त है॥ १-२ - ॥

भद्रासन पचास अङ्गुल ऊँचा एवं श्लीरकाष्ट्रसे निर्मित हो। वह सुवर्णीचित्रत एवं तीन हाथ विस्तृत होना चाहिये। द्विजश्रेष्ट! धनुषके निर्माणके लिये लाह, शृङ्ग या काष्ट—इन तीन द्रव्योंका प्रयोग करे। प्रत्यश्लाके लिये तीन वस्तु उपयुक्त हैं—वंश, भङ्ग एवं चर्म॥ ३-४ ई॥

दारुनिर्मित श्रेष्ठ धनुषका प्रमाण चार हाथ माना गया है। उसीमें क्रमशः एक-एक हाथ कम मध्यम तथा अधम होता है। मुष्टिग्राहके निमित्त धनुषके मध्यभागमें द्रव्य निर्मित करावे॥ ५-६॥

धनुषकी कोटि कामिनीकी भ्रलताके समान आकारवाली एवं अत्यन्त संयत बनवानी चाहिये। लौह या शृङ्गके धनुष पृथक्-पृथक् एक ही द्रव्यके या मिश्रित भी बनवाये जा सकते हैं। शृङ्गनिर्मित धनुषको अत्यन्त उपयुक्त तथा सुवर्ण-बिन्दुऑसे अलंकृत करे। कृटिल, स्फुटित या छिद्रयुक्त धनुष निन्दित होता है। धातुओंमें सुवर्ण, रजत, ताम एवं कृष्ण लौहका धनुषके निर्माणमें प्रयोग करे। शार्ङ्गधनुषोंमें - महिष, शरभ एवं रोहिण मृगके शृङ्गोंसे निर्मित चाप शुभ माना गया है। चन्दन, वेतस, साल, धव तथा अर्जुन वृक्षके काष्ट्रसे बना हुआ दारुमय शरासन उत्तम होता है। इनमें भी शरद् ऋतुमें काटकर लिये गये पके बाँसोंसे निर्मित धनुष सर्वोत्तम माना जाता है। धनुष एवं खड़की भी त्रैलोक्यमोहन-मन्त्रोंसे पूजा करे ॥ ७ -- ११ ॥ लोहे, बाँस, सरकंडे अथवा उससे भिन्न किसी

और वस्तुके बने हुए बाण सीधे, स्वर्णाभ, स्नायुश्लिष्ट, सुवर्णपुट्धभूषित, तैलधौत, सुनहले एवं उत्तम पङ्खयुक्त होने चाहिये। राजा यात्रा एवं अभिषेकमें धनुष-बाण आदि अस्त्रों तथा पताका, अस्त्रसंग्रह एवं दैवज्ञका भी पूजन करे॥ १२-१३ है॥

एक समय भगवान ब्रह्माने समेरु पर्वतके शिखरपर आकाशगद्भाके किनारे एक यज्ञ किया था। उन्होंने उस यज्ञमें उपस्थित हुए लीहदैत्यको देखा। उसे देखकर वे इस चिन्तामें डूब गये कि 'यह मेरे यञ्जमें विध्नरूप न हो जाय।' उनके चिन्तन करते ही अग्निसे एक महाबलवान् पुरुष प्रकट हुआ और उसने भगवान् ब्रह्माकी बन्दना की। तदनन्तर देवताओंने प्रसन्न होकर उसका अभिनन्दन किया। इस अभिनन्दनके कारण ही वह 'नन्दक' कहलाया और खब्ररूप हो गया। देवताओंके अनुरोध करनेपर भगवान् श्रीहरिने उस नन्दक खब्रुको निजी आयुधके रूपमें ग्रहण किया। उन देवाधिदेवने उस खड़को उसके गलेमें हाथ डालकर पकड़ा, इससे वह खडू प्यानके बाहर हो गया। उस खडूकी कान्ति नीली थी, उसकी मृष्टि रत्नमयी थी। तदनन्तर वह बढ़कर साँ हाथका हो गया। लौहदैत्यने गदाके प्रहारसे देवताओंको युद्धभूमिसे भगाना आरम्भ किया। भगवान् विष्णुने उस लौहदैत्यके सारे अङ्ग उक्त खड़से काट डाले। नन्दकके स्पर्शमात्रसे छिन-भिन्न होकर उस दैत्यके सारे लौहमय अङ्ग भृतलपर गिर पड़े। इस प्रकार लोहासुरका वध करके भगवान श्रीहरिने उसे वर दिया कि 'तुम्हारा पवित्र अङ्ग (लोह) भूतलपर आयुधके निर्माणके काम आयेगा।' फिर श्रीविष्णुके कृपा-प्रसादसे ब्रह्माजीने भी उन सर्वसमर्थ श्रीहरिका यज्ञके द्वारा निर्विघ्न पूजन किया। अव मैं खड़के लक्षण बतलाता हैं॥ १४--२० ई॥ खटीखट्टर देशमें निर्मित खड्ड दर्शनीय माने

गये हैं। ऋषीक देशके खड़ शरीरको चीर डालनेवाले

तथा शूर्पारकदेशीय खड़ अत्यन्त दृढ़ होते हैं। बङ्गदेशके खड़ तीखे एवं आधातको सहन करनेवाले तथा अङ्गदेशीय खड़ तीक्ष्ण कहे जाते हैं। पचास अङ्गुलका खड़ श्रेष्ठ माना गया है। इससे अर्ध-परिमाणका मध्यम होता है। इससे हीन परिमाणका खड़ धारण न करे॥ २१—२३॥

द्विजोत्तम! जिस खङ्गका शब्द दीर्घ एवं किंकिणीकी ध्वनिके समान होता है, उसको धारण करना श्रेष्ठ कहा जाता है। जिस खङ्गका अग्रभाग पदापत्र, मण्डल या करवीर-पत्रके समान हो

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'चामर आदिके लक्षत्रोंका कथन' नामक दो सी पैतालीसकी अध्याय पूरा हुआ॥ २४५॥

तथा जो घृत-गन्धसे युक्त एवं आकाशकी-सी
कान्तिवाला हो वह प्रशस्त होता है। खड़में
समाङ्गुलपर स्थित लिङ्गके समान व्रण (चिह्न)
प्रशंसित है। यदि वे काक या उल्लिके
समान वर्ण या प्रभासे युक्त एवं विषम हों, तो
मङ्गलजनक नहीं माने जाते। खड़में अपना
मुख न देखे। जूँठे हाथोंसे उसका स्पर्श न करे।
खड़की जाति एवं मूल्य भी किसीको न बतलाये
तथा रात्रिके समय उसको सिरहाने रखकर न
सोवे॥ २४—२७॥

# दो सौ छियालीसवाँ अध्याय

रत्न-परीक्षण

अग्निदेख कहते हैं — द्विजन्नेष्ट वसिष्ट! अव में रहोंके लक्षणोंका वर्णन करता है। राजाओंको ये रत्न धारण करने चाहिये-वड़ (हीरा), मस्कत, पदाराग, मुक्ता, महानील, इन्द्रनील, वैदुर्य, गन्धसस्य, चन्द्रकान्त, सुर्यकान्त, स्फटिक, पुलक, कर्केतन, पुष्पराग, ज्योतीरस, राजपट्ट, राजमय, शुभसौगन्धिक, गञ्ज, शङ्क, ब्रह्ममय, गोमेद, रुधिराक्ष, भक्कतक, धुली, मरकत, तुष्यक, सीस, पीलू, प्रवाल, गिरिवज्र, भुजकुमणि, वजमणि, टिट्टिभ, भ्रामर और उत्पल। श्री एवं विजयकी प्राप्तिके लिये पूर्वोक्त रत्नोंको सवर्णमण्डित कराके धारण करना चाहिये। जो अन्तर्भागमें प्रभायक, निर्मल एवं सुसंस्थान हों, उन रब्रोंको ही धारण करना चाहिये। प्रभाहीन, मलिन, खण्डित और किरिकरीसे युक्त स्त्रोंको धारण न करे। सभी रलोंमें हीरा धारण करना श्रेष्ठ है। जो हीरा जलमें तैर सके, अभेद्य हो, षट्कोण हो, इन्द्रधनुषके समान निर्मल प्रभासे युक्त हो, हल्का

तथा सूर्यके समान तेजस्वी हो अथवा तोतेक पह्नोंके समान वर्णवाला हो, छिग्ध, कान्तिमान् तथा विभक्त हो, वह शुभ माना गया है। मरकतमणि सुवर्ण-चूर्णके समान सुक्ष्म बिन्दुओंसे विभूपित होनेपर श्रेष्ठ वतलायी गयी है। स्फटिक और पदाराग अरुणिमासे युक्त तथा अत्यन्त निर्मल होनेपर उत्तम कहे जाते हैं। मोर्ता शुक्तिसे उत्पन्न होते हैं, किंतु शङ्कसे बने मोती उनकी अपेक्षा निर्मल एवं उत्कृष्ट होते हैं। ऋषिप्रवर! हाथीके दाँत और कुम्भस्थलसे उत्पन्न, सुकर, मत्स्य और वेणुनागसे उत्पन्न एवं मेघोंद्वारा उत्पन मोती अत्यन्त श्रेष्ठ होते हैं। मौक्तिकमें वृत्तत्व (गोलाई), शुक्लता, स्वच्छता एवं महत्ता —ये गुण होते हैं। उत्तम इन्द्रनीलमणि दुग्धमें रखनेपर अत्यधिक प्रकाशित एवं सुशोधित होती है। जो रत्न अपने प्रभावसे सबको रिज्ञत करता है, उसे अमूल्य समझे। नील एवं रक्त आभावाला वैदुर्य श्रेष्ट होता है। यह हारमें पिरोने योग्य है। १-१५॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'रत-परीक्षा-कथन' नामक दो सौ छियालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २४६॥

no. Williams

# दो सौ सैंतालीसवाँ अध्याय

गृहके योग्य भूमि; चतुःषष्टिपद वास्तुमण्डल और वृक्षारोपणका वर्णन

अग्रिदेव कहते हैं — विसष्ठ! अब मैं वास्तुके लक्षणोंका वर्णन करता हूँ। वास्तुशास्त्रमें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य और शूद्रोंके लिये क्रमशः श्रेत, रक्त, पीत एवं काले रंगको भूमि निवास करनेयोग्य है। जिस भूमिमें घृतके समान गन्ध हो वह ब्राह्मणोंके, रक्तके समान गन्ध हो वह शित्रयोंके, अन्नकी-सी गन्ध हो वह वैश्योंके और मद्यतुल्य गन्ध हो वह शूद्रोंके वास करनेयोग्य मानी गयी है। इसी प्रकार रसमें ब्राह्मण आदिके लिये क्रमशः मधुर, कषाय और अम्ल आदि स्वादसे युक्त भूमि होनी चाहिये। चारों वर्णोंको क्रमशः कुश, सरपत, कास तथा दूर्वासे संयुक्त भूमिमें घर बनाना चाहिये। पहले ब्राह्मणोंका पूजन करके शल्यरहित भूमिमें खात (कुण्ड) बनावे॥ १—३॥

फिर चौंसठ पदोंसे समन्वित वास्तुमण्डलका निर्माण करे। उसके मध्यभागमें चार पदोंमें ब्रह्माकी स्थापना करे। उन चारों पदोंके पूर्वमें गृहस्वामी 'अर्यमा' बतलाये गये हैं। दक्षिणमें विवस्वान्, पश्चिममें मित्र और उत्तर दिशामें महीधरको अङ्कित करे। ईशानकोणमें आप तथा आपवल्सको, अग्निकोणमें सावित्र एवं सविताको, पश्चिमके समीपवर्ती नैर्ऋत्यकोणमें जय और इन्द्रको और वायव्यकोणमें रुद्र तथा व्याधिको लिखे। पूर्व आदि दिशाओंमें कोणवर्ती देवताओंसे पृथक् निम्नाङ्कित देवताओंका लेखन करे—पूर्वमें महेन्द्र, रवि, सत्य तथा भूश आदिको, दक्षिणमें गृहक्षत, यम, भुङ्ग तथा गन्धर्व आदिको, पश्चिममें पुष्पदन्त, अस्र, वरुण और पापयक्ष्मा आदिको, उत्तर दिशामें भल्लाट, सोम, अदिति एवं धनदको तथा ईशानकोणमें नाग और करग्रहको अङ्कित करे। प्रत्येक दिशाके आठ देवता माने गये हैं। उनमें प्रथम और अन्तिम देवता वास्तुमण्डलके गृहस्वामी

कहे गये हैं। पूर्व दिशाके प्रथम देवता पर्जन्य हैं, दूसरे करग्रह (जयन्त), महेन्द्र, रवि, सत्य, भृश, गगन तथा पवन हैं। कुछ लोग आग्नेयकोणमें गगन एवं पवनके स्थानपर अन्तरिक्ष और अग्निको मानते हैं। नैऋत्यकोणमें मृग और सुग्रीव-इन दोनों देवताओंको, बायव्यकोणमें रोग एवं मुख्यको, दक्षिणमें पूषा, वितथ, गृहक्षत, यम, भृङ्ग, गन्धर्व, मृग एवं पितरको स्थापित करे। वास्तुमण्डलके पश्चिम भागमें दौवारिक, सुग्रीव, पुष्पदन्त, असुर, वरुण, पापवक्ष्मा और शेष स्थित हैं। उत्तर दिशामें नागराज, मुख्य, भल्लाट, सोम, अदिति, कुथेर, नाग और अग्रि (करग्रह) सुशोधित होते हैं। पूर्व दिशामें सूर्य और इन्द्र श्रेष्ठ हैं। दक्षिण दिशामें गृहक्षत पुण्यमय हैं, पश्चिम दिशामें सुग्रीव उत्तम और उत्तरद्वारपर पुष्पदन्त कल्याणप्रद है। भल्लाटको ही पुष्पदन्त कहा गया है॥४-१५॥

इन वास्तुदेवताओंका मन्त्रोंसे पूजन करके आधारशिलाका न्यास करे। तदनन्तर निम्नाङ्कित मन्त्रोंसे नन्दा आदि देवियोंका पूजन करे-'वसिष्ठनन्दिनो नन्दे! मुझे धन एवं पुत्र-पीत्रोंसे संयुक्त करके आनन्दित करो। भागवपुत्रि जये! आपके प्रजाभृत हमलोगोंको विजय प्रदान करो। अङ्गरसतनथे पूर्णे! मेरी कामनाओंको पूर्ण करो। कश्यपात्मने भद्रे! मुझे कल्याणमयी बुद्धि दो। वसिष्ठपुत्रि नन्दे! सब प्रकारके बीजोंसे युक्त एवं सम्पूर्ण रज्ञोंसे सम्पन्न इस मनोरम नन्दनवनमें विहार करो। प्रजापतिपुत्रि! देवि भद्रे! तुम उत्तम लक्षणों एवं श्रेष्ठ व्रतको धारण करनेवाली हो: कश्यपनन्दिनि ! इस भूमिमय चतुष्कोणभवनमें निवास करो । भार्गवतनये देवि ! तुम सम्पूर्ण विश्वको ऐश्वर्य प्रदान करनेवाली हो; श्रेष्ट आचार्योद्वारा पुजित एवं गन्ध और मालाओंसे अलंकत मेरे गृहमें

निवास करो। अङ्गिरा ऋषिकी पुत्रि पूर्णे! तुम भी सम्पूर्ण अङ्गोंसे युक्त तथा क्षतिरहित मेरे घरमें रमण करो। इष्टके! मैं गृहप्रतिष्ठा करा रहा हैं, तुम मुझे अभिलंबित भोग प्रदान करो। देशस्वामी, नगरस्वामी और गृहस्वामीके संचयमें मनुष्य, धन, हाथी-घोड़े और पशुओंकी वृद्धि करो'॥ १६-२२ ।॥

गृहप्रवेशके समय भी इसी प्रकार शिलाऱ्यास करना चाहिये। घरके उत्तरमें प्लक्ष (पाकड) तथा पूर्वमें वटवृक्ष शुभ होता है। दक्षिणमें गूलर और पश्चिममें पीपलका वृक्ष उत्तम माना जाता है। घरके वामपार्श्वमें उद्यान बनावे। ऐसे घरमें निवास करना शुभ होता है। लगाये हुए वृक्षोंको ग्रीध्मकालमें प्रात:-सायं, शीतऋतुमें मध्याह्रके समय तथा वर्षाकालमें भूमिके सुख जानेपर सींचना चाहिये। वृक्षोंको बायविडंग और घृतमिश्रित शीतल जलसे हैं ॥ २३—३१ ॥

सींचे। जिन वृक्षोंके फल लगने बंद हो गये हों, उनको कुलथी, उडद, मूँग, तिल और जौ मिले हुए जलसे सींचना चाहिये। घृतयुक्त शीतल दुग्धके सेचनसे वृक्ष सदा फल-पुष्पसे युक्त रहते हैं। मत्स्यवाले जलके सेचनसे वृक्षोंकी वृद्धि होती है। भेड और बकरोकी लेंडीका चूर्ण, जीका चूर्ण, तिल, अन्य गोबर आदि खाद एवं जल-इन सबको सात दिनतक ढककर रखे। इसका सेवन सभी प्रकारके वृक्षोंके फल-पुष्प आदिकी वृद्धि करनेवाला है। आग्रवृक्षोंका शीतल जलसे सेचन उत्तम माना गया है। अशोक वृक्षके विकासके लिये कामिनियोंके चरणका प्रहार प्रशस्त है। खजूर और नारियल आदि वृक्ष लवणयुक्त जलसे वृद्धिको प्राप्त होते हैं। बायविडंग तथा जलके द्वारा सेचन सभी वृक्षोंके लिये उत्तम दोहद

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'बास्तुलक्षण-कथन' नामक दो सौ सैतालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २४७॥

~~知識無~~

## दो सौ अड़तालीसवाँ अध्याय विष्णु आदिके पूजनमें उपयोगी पुष्पोंका कथन

अग्निदेव कहते हैं-वसिष्ठ! पुष्पोंसे पूजन करनेपर भगवान् श्रीहरि सम्पूर्ण कार्योमें सिद्धि प्रदान करते हैं। मालती, मल्लिका, युधिका, गुलाब, कनेर, पावन्ती, अतिमुक्तक, कर्णिकार, क्ररण्टक, कुळाक, तगर, नीप (कदम्ब), बाण, वनमल्लिका, अशोक, तिलक, कुन्द और तमाल-इनके पृष्प पूजाके लिये उपयोगी माने गये हैं। बिल्वपत्र, शमीपत्र, भृद्धराजके पत्र, तुलसी, कृष्णतुलसी तथा वासक (अड्सा)-के पत्र पूजनमें ग्राह्म माने गये प्राप्त करता है॥ १-६॥

हैं। केतकीके पत्र और पुष्प, पदा एवं रक्तकमल-ये भी पूजामें ग्रहण किये जाते हैं। मदार, धतूर, गुआ, पर्वतीय मिल्लका, कुटज, शाल्मिल और कटेरीके फूलोंका पूजामें प्रयोग नहीं करना चाहिये। प्रस्थमात्र घृतसे भगवान् विष्णुका अभिषेक करनेपर करोड़ गौओंके दान करनेका फल मिलता है। एक आढ़क घृतसे अभिषेक करनेवाला राज्य तथा घृतमिश्रित दुग्धसे अभिषेक करनेवाला स्वर्गको

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'पृष्पादिसे पुजनके फलका कथन' नामक दो सौ अङ्ग्रालीसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ २४८॥

マンスの間の間に関すること

## दो सौ उनचासवाँ अध्याय

धनुर्वेदका' वर्णन—युद्ध और अस्त्रके भेट, आठ प्रकारके स्थान, धनुष, बाणको ग्रहण करने और छोड़नेकी विधि आदिका कथन

पादोंसे युक्त धनुर्वेदका वर्णन करता हैं। धनुर्वेद मुक्तसंधारित, अमुक्त और बाहुयुद्ध-ये ही धनुर्वेदके पाँच प्रकारका होता है। रथ, हाथी, घोड़े और पाँच प्रकार कहे गये हैं। उसमें भी शस्त्र-सम्पत्ति

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! अब मैं चार' वर्णन किया गया है। यन्त्रमुक्त, पाणिमुक्त, पैदल-सम्बन्धी योद्धाओंका आश्रय लेकर इसका और अस्त्र-सम्पत्तिके भेदसे युद्ध दो प्रकारका

- १. 'धनुकेंद' वजुकेंदका उपवेद है। प्राचीनकाशमें प्राय: सभी सभ्य देशीमें इस विद्याका प्रचार था। भारतवर्धमें इस विद्याक यदं-यहं ग्रन्थ थे, जिन्हें श्रांत्रयकुमार अध्यासपूर्वक पहते थे। शाककल ने ग्रन्थ ग्रापः लुपा हो गये हैं। कुछ थोहे-से ग्रन्थोंमें इस विद्याका संक्षिप्त वर्णन मिलता है। जैसे मुक्रनीति, कामन्दकोष नीतिसार, अग्निपुराण, बीरचिन्तामणि, वृद्ध शार्बधर, युद्धस्यार्णय, वृक्तिकल्पतर तथा मीतिमपुख आदि। धनुर्वेद-संडिता नामक एक अलग भी पुस्तक मिलती है। नेपाल (काउमाण्ड्) गोरखनाथ मठके महत्त्व योगी नरहरिनाचने भी धनुर्वेदकी एक प्राचीन पुस्तक उपलब्ध की है। कुछ विद्वान ब्रह्म और महेश्वरसे इस उपवेदका प्रादुर्भान पानते हैं, परन्तु मधुसूदन सरस्वतीका कथन है कि 'विश्वामिक्ने जिस धनुनेंदका प्रकाश किया था, पानुनेंदका उपवेद वही है।' 'बोरचिन्तामणि'में धनुर्वेदकी बड़ी प्रसंस्त की गयी है।' धनुर्वेद-संहित में लिख है कि 'दृष्टें, दस्युओं और चोर आदिसे साधुपुरुधेंका संरक्षण और धर्मानुसार प्रजापालन 'धनुवैद'का प्रयोजन है'। अधिपुराणके इन चार अध्यायोगे धनुवैद-विषयक महस्तपूर्ण वालीपर संक्षेपरी ही प्रकार दाला गया है। धनुबँदया इस समय जो उन्ह उपलब्ध होते हैं, उनसे आँउप्राजनत धनुबँदका याउ नहीं (धलता) विश्वकोधमें 'धर्वेद' सब्दपर अधिपुरामके ये ही चार अध्याय उद्धव किये गये हैं। कविषय हस्तलिश्वित प्रविधेक अनुसार जो पात-भेद उपराध्य हुए हैं, उन्हें पृष्टिमें रकते हुए इन अध्यायोका आवकान अनुवाद करनेकी चेटा की गयी है। साङ्गवेद विद्यालय, अपनीके नैयायिक विद्वान् बोहेब्बर गास्त्री कारमीर-पातकालयमे अधिपुरायके धनुबैद-प्रकायपर कुल पाटभेद संग्रह करके लाये थे, उससे भी इस प्रकरणको लगानेमें सहयोग मिला है। तथापि कुछ ऋब्द अस्पष्ट रह गये हैं। माननीय विद्वानीको धनुवैदके विषयमें विशेष ध्यान देकर अनुसंधान करना-कराना चाहिये, जिससे भारतको इस प्राचीन विद्याका पुनस्द्वार हो सके। (अनुवादक)
- २. महाभारत, ऑटिएर्स, अध्याप २२०, उसीक ७२ में लिखा है कि 'शबूटपन बालक अधियन्यूने वेटोंका ज्ञान प्राप्त करके अपने पिता अर्जुनसे चार पार्टी और दशविष अञ्चोंसे युक्त दिव्य एवं मानुष—सब प्रकारक धनुवैदका जन प्राप्त कर लिया।' इन चार पार्टीको स्पष्ट करते हुए आचार्य नीलकण्डने 'मन्त्रमुक', 'पाणिमुक', 'मुकापुक' और 'अमुक'-इन चार नामोंका निर्देश किया है। परंतु मधुसुदन सरस्वतीने अपने 'प्राधानभेद'में धनुर्वेदका जो स्विधन्त विवास दिया है, उसमें बार पार्टीका उल्लेख इस प्रकार हुआ है-दीक्षापाद, संग्रहपाद, सिद्धिपाद और प्रयोगपाद। पूर्वीक सन्त्रमुक आदि भेद आयुर्वोक्ते हैं, वे पार्टीके नाम नहीं हैं। अग्निपुराणमें भार पार्दिक नामका निर्देश नहीं है। 'मन्त्रमुक्त'के स्थानपर पहाँ 'चन्त्रमुक्त' याउ है और 'मुकामुक के स्थानपर 'मुकसंधारित'। इन जारीके साथ बाह्युद्धको भी जोड़कर अधिपुराणमें धनुबैद, अन्य या चुद्धके पाँच प्रकार हो निर्दिष्ट किये गये हैं। अत: धनुबैदके बार पाट उपर्युक्त दीक्षा आदि ही ठीक बान पडते हैं।
- महाभारतमें 'क्लुप्पादं दलविधम्' कडका धनुर्वेदके दस प्रकार कडे गये हैं। परंतु अग्निपुराणसे उसका कोई विरोध नहीं है। अग्निपुराणमें अस्त्र या युद्धके पाँच प्रकारोंको दृष्टिमें रखकर ही वे भेद निर्दिष्ट हुए हैं। किंतु महाभारतमें धनुर्वेदके दस अङ्गोंको लेकर ही दस भेदोंका कथन हुआ है। उन दस अब्रुकि नाम नोलकम्प्रने इस प्रकार लिखे हैं-आदान, संधान, मोक्षण, निवर्तन, स्थान, मृष्टि, प्रयोग, प्रायश्चित, मण्डल तथा रहस्य। इन सक्का परिचय इस प्रकार है-तरकससे बाणको निकालना 'आदान' है। तसे धनुपको प्रत्यक्कपर रखना 'संधान' है। लक्ष्यपर छोड़ना 'मोक्षण' कहा गण है। यदि बाप छोड़ देनेके बाद यह पालुम हो जाय कि हमारा विपक्षी निर्वल या शस्त्रहीत है, तो धीर पुरुष मन्त्रशक्तिसे उस बाणको खौटा लेते हैं। इस प्रकार छोडे हुए अस्त्रको खीटा लेना 'निवर्तन' कहलाता है। धनुष या उसको प्रत्यक्काके धारण अथवा शरसंधानकालमें धनुष और प्रत्यक्काके मध्यदेशको 'स्थान' कहा गया है। तीन या चार अँगुलियोंका सहयोग हो 'पृष्टि' है। तर्जनी और मध्यमा अँगुलीसे अथवा मध्यमा और अङ्ग्रहसे बागका संधान करना 'प्रयोग' कहलाता है। स्वतः या दूसरेसे प्राप्त होनेवाले न्यापात (प्रत्यक्षाके आपात) और जानके आपातको रोकनेके लिये जो दस्ताने आदिका प्रयोग किया जाता है, उसका नाम 'प्रायक्षित' है। चक्राकार युमते हुए रचके साथ-साथ युमनेवाले लक्ष्यका वेथ 'मण्डल' कहलाता है। तब्दके आधारपर लक्ष्य चौधन अधन एक हो समय अनेक लक्ष्योंको बौध डालना-चे सब 'सहस्य'के अनर्गत है।

बताया गया है। ऋज़्युद्ध और मायायुद्धके भेदसे उसके पुन: दो भेद हो जाते हैं। क्षेपणी (गोफन आदि), धनुष एवं यन्त्र आदिके द्वारा जो अस्त्र फेंका जाता है, उसे 'यन्त्रमुक्त' कहते हैं। (यन्त्रमुक्त अस्त्रका जहाँ अधिक प्रयोग हो, वह युद्ध भी 'यन्त्रमुक्त' ही कहलाता है।) प्रस्तरखण्ड और तोमर-यन्त्र आदिको 'पाणिमुक्त' कहा गया है। भाला आदि जो अस्त्र शत्रुपर छोड़ा जाय और फिर उसे हाथमें ले लिया जाय, उसे 'मुक्तसंधारित' समझना चाहिये। खङ्ग (तलवार आदि)-को 'अपक' कहते हैं और जिसमें अख-शस्त्रोंका प्रयोग न करके मल्लोंकी भौति लडा जाय, उस युद्धको 'नियुद्ध' या 'बाह्युद्ध' कहते हैं॥ १-५॥

युद्धकी इच्छा रखनेवाला पुरुष बमको जीते और योग्य पात्रोंका संग्रह करे। जिनमें धनुष-बाणका प्रयोग हो, वे यद श्रेष्ठ कहे गये हैं: जिनमें भालोंकी मार हो, वे मध्यम कोटिके हैं। जिनमें खड़गोंसे प्रहार किया जाय, वे निम्नश्रेणीके युद्ध हैं और बाहुयुद्ध सबसे निकृष्ट कोटिके अन्तर्गत हैं। धनुर्वेदमें क्षत्रिय और वैश्य-इन दो वर्णोंका भी गुरु' ब्राह्मण ही बताया गया है। आपत्तिकालमें स्वयं शिक्षा लेकर शुद्रको भी युद्धका अधिकार प्राप्त है। देश या राष्ट्रमें रहनेवाले वर्णसंकरोंको भी युद्धमें राजाकी सहायता करनी चाहिये ॥६-८॥ स्थान-वर्णन — अङ्गष्ट, गुल्फ, पार्ष्णभाग और है। जिसमें दोनों घुटने दुहरे और दोनों पैर उत्तान

पैर-ये एक साथ रहकर परस्पर सटे हुए हों तो लक्षणके अनुसार इसे 'समपद' नामक स्थान' कहते हैं। दोनों पैर बाह्य अङ्गलियोंके बलपर स्थित हों, दोनों घुटने स्तब्ध हों तथा दोनों पैरोंके बीचका फैसला तीन बिता हो, तो यह 'वैशाख'नामक स्थान कहलाता है। जिसमें दोनों घुटने हंसपंक्तिके आकारकी भौति दिखायी देते हों और दोनोंमें चार बित्तेका अन्तर हो, वह 'मण्डल' स्थान माना गया है। जिसमें दाहिनी जाँच और घटना स्तब्ध (तना हुआ) हो और दोनों पैरोंके बीचका विस्तार पाँच बित्तेका हो. उसे 'आलीव्'नामक स्थान कहा गया है। इसके विपरीत जहाँ बायों जाँप और पुटना स्तब्ध हों तथा दोनों पैरोंके बीचका विस्तार पाँच बित्ता हो. वह 'प्रत्यालीढ़'नामक स्थान है। वहाँ बायाँ पैर टेंढ़ा और दाहिना सीधा हो तथा दोनों गुल्फ और पार्ष्णिभाग पाँच अङ्गलके अन्तरपर स्थित हों तो यह बारह अङ्गुल बड़ा 'स्थानक' कहा गया है। यदि बार्वे पैरका घुटना सीधा हो और दाहिना पैर भलोभाँति फैलाया गया हो अथवा दाहिना घुटना कुड्याकार एवं निश्चल हो या घटनेके साथ ही दायाँ चरण दण्डाकार विशाल दिखायी दे तो ऐसी स्थितिमें 'विकट'नामक स्थान कहा गया है। इसमें दोनों पैरोंका अन्तर दो हाथ बड़ा होता

१. 'गुरु' गञ्दका अर्थ है—धनुषेदकी शिक्षा देनेकला अञ्चर्ध। 'धनुषेदसंहिता'में सात प्रकारके युद्धीका उल्लेख करके उन सातोंके जाताको 'आचार्य' कहा गया है —'आचार्य: सप्तवृद्ध: स्थान्।' धनुष, चक्र, कुन्त, खडू, श्रीरका, गदा और बाहु —हन सातोंसे किये जानेवाले युद्धको हो 'सात प्रकारका युद्ध' कहते हैं।

२. 'श्रीरचिन्तामणि'के ६-७ स्लोकोंमें कहा एक है कि 'आचार्य ब्रह्मन हिष्यको धनुष, श्रीप्रयको खङ्ग, बैश्यको कुना (भाला) और शुद्रको गदाको जिला प्रदान करे।' इससे भी सुचित होता है कि अन्त्र-विद्या और युद्धको शिक्षा सभी वर्णके लोगोंको दी आती थी। अग्निपुरालके अनुसार वर्णसंकर भी इसकी शिक्षा पते ये और बुद्धमें राष्ट्रकी रक्षाके लिये राजाकी सहायता करते थे।

३. 'बोरचिन्तामणि' आदि ग्रन्थोंमें आद प्रकारके 'स्वानी', याँच प्रकारको 'मृष्टियों' तथा याँच तरहके 'व्याम' का वर्णन उपलब्ध होता है। अग्निपुराणमें 'मुष्टि' और 'व्यान'के भेद नहीं हैं। अगले अध्यायके पाँचवें स्लोकमें 'सिंहकलं' नामक मृष्टिकी चर्चा अवस्य को गयी है। परंतु स्थानके आठों भेदोंका लक्षणसहित वर्णन उपलब्ध होता है। इस वर्णनको देखते हुए 'स्थान' सब्दका अभिप्राय योदाओं के युद्धश्वलमें खड़े होनेका डंग जान पडता है। योद्धाओं के किस-किस इंगसे खड़ा होना चाहिये और कीन-सा इंग कब उपयोगी होता है-इसीकी और इस प्रसङ्घर्षे संदेत किया गया है।

हो जायँ, इस विधानके योगसे जो 'स्थान' बनता है, उसका नाम 'सम्पूट' है। जहाँ कुछ घुमे हए दोनों पैर समभावसे दण्डके समान विशाल एवं स्थिर दिखायी दें, वहाँ दोनोंके बीचकी लंबाई सोलह अङ्गलको ही देखी गयी है। यह स्थानका यथोचित स्वरूप है॥९-१८॥

ब्रह्मन्! योद्धाओंको चाहिये कि पहले वायें हाथमें धनुष और दायें हाथमें बाण लेकर उसे चलायें और उन छोड़े हुए बाणोंको स्वस्तिकाकार करके उनके द्वारा गुरुजनोंको प्रणाम करें। धनुषका प्रेमी योद्धा 'वैशाख' स्थानके सिद्ध हो जानेपर 'स्थिति' (वर्तमान) या 'आयति' (भविष्य)-में जब आवश्यकता हो, धनुषपर डोरीको फैलाकर धनुषकी निचली कोटि और बाणके फलदेशको धरतीपर टिकाकर रखे और उसी अवस्थामें मुडी हुई दोनों भुजाओं एवं कलाइयोंद्वारा नापे। उत्तम व्रतका पालन करनेवाले वसिष्ठ! उस योद्धांके बाणसे धनुष सर्वथा बड़ा होना चाहिये और मृष्टिके सामने वाणके पुत्र तथा धनुषके डंडेमें बारह अङ्गलका अन्तर होना चाहिये। ऐसी स्थिति हो तो धनुर्दण्डको प्रत्यञ्चासे संयुक्त कर देना चाहिये। वह अधिक छोटा या बड़ा नहीं होना चाहिये॥ १९- २३॥

धनुषको नाभिस्थानमें और बाण-संचयको नितम्बपर रखकर उठे हुए हाथको आँख और कानके बीचमें कर ले तथा उस अवस्थामें बाणको फेंके। पहले बाणको मुद्धीमें पकड़े और उसे दाहिने स्तनाग्रकी सीधमें रखे। तदनन्तर उसे प्रत्यञ्चापर ले जाकर उस मौर्वी (डोरी या प्रत्यञ्चा)-को खींचकर पूर्णरूपसे फैलावे। प्रत्यञ्चा न तो भीतर हो न बाहर, न ऊँची हो न नीची, न कुबड़ी हो न उत्तान, न चञ्चल हो न अत्यन्त आबेष्टित। वह सम, स्थिरतासे युक्त और दण्डकी भौति सीधी होनी चाहिये। इस प्रकार पहले इस मुष्टिके द्वारा लक्ष्यको आच्छादित करके बाणको छोडना चाहिये॥ २४ - २७॥

धनुर्धर योद्धाको यत्नपूर्वक अपनी छाती ऊँची रखनी चाहिये और इस तरह झककर खड़ा होना चाहिये, जिससे शरीर त्रिकोणाकार जान पड़े। कंधा ढीला, ग्रीवा निश्चल और मस्तक मयूरकी भौति शोभित हो। ललाट, नासिका, मुख, बाह्मूल और कोहनी-ये सम अवस्थामें रहें। डोढ़ी और कंधेमें तीन अङ्गुलका अन्तर समझना चाहिये। पहली बार तीन अङ्गुल, दूसरी बार दो अङ्गुल और तीसरी बार ठोड़ी तथा कंधेका अन्तर एक हो अङ्गलका बताया गया है।। २८ -- ३०॥

बाणको पुजुकी ओरसे तर्जनी एवं अँगुठेसे पकडे। फिर मध्यमा एवं अनामिकासे भी पकड ले और तबतक वेगपूर्वक खींचता रहे, जबतक पूरा-पूरा बाण धनुषपर न आ जाय। ऐसा उपक्रम करके विधिपूर्वक बाणको छोड्ना चाहिये॥ ३१-३२॥

सुवत! पहले दृष्टि और मुष्टिसे आहत हुए सक्ष्यको ही बाणसे विदीर्ण करे। बाणको छोडकर पिछला हाथ बड़े वेगसे पीठकी और ले जाय: क्योंकि ब्रह्मन्! यह ज्ञात होना चाहिये कि शत्र् इस हाथको काट डालनेकी इच्छा करते हैं। अत: धनुधर पुरुषको चाहिये, धनुषको खीँचकर कोहनीके नीचे कर ले और बाण छोड़ते समय उसके ऊपर करे। धनु:शास्त्र-विशारद पुरुषोंको यह विशेष-रूपसे जानना चाहिये। कोहनीका आँखसे सटाना मध्यम श्रेणीका बचाव है और शत्रुके लक्ष्यसे दूर रखना उत्तम है॥ ३३ - ३५॥

उत्तम श्रेणीका बाण बारह मृष्टियोंके मापका होना चाहिये। ग्यारह मृष्टियोंका 'मध्यम' और दस मुष्टियोंका 'कनिष्ठ' माना गया है। धनुष चार हाथ लंबा हो तो 'उत्तम', साढे तीन हाथका हो तो 'मध्यम' और तीन हाथका हो तो 'कनिष्ठ' कहा गया है। पैदल योद्धाके लिये

सदा तीन हाथके ही धनुषको ग्रहण करनेका धनुषका ही प्रयोग करनेका विधान किया गया विधान है। घोड़े, रथ और हाधीपर श्रेष्ट है॥ ३६-३७॥

> इस प्रकार आदि आग्रेय महाप्राणमें 'धनुर्वेदका वर्णन' नामक दो सी उनचासवाँ अध्वाय पुरा हुआ॥ २४९॥

> > - WINDSHIP WOOD

### दो सौ पचासवाँ अध्याय

### लक्ष्यवेधके लिये धनुष-बाण लेने और उनके समुचित प्रयोग करनेकी शिक्षा तथा वेध्यके विविध भेदोंका वर्णन

अग्रिदेव कहते हैं - ब्रह्मन ! द्विजको चाहिये कि पूरी लम्बाईवाले धनुषका निर्माण कराकर, उसे अच्छी तरह धो-पोंछकर यज्ञभूमिमें स्थापित करे तथा गदा आदि आयधोंको भलीभौति साफ करके रखे॥ १॥

तत्पशात् बाणींका संग्रह करके, कवच-धारणपूर्वक एकाग्रचित्त हो, तुणीर ले, उसे पोठकी ओर दाहिनी काँखके पास दुढताके साथ बाँधे। ऐसा करनेसे विलक्ष्य बाण भी उस तुणीरमें सुस्थिर रहता है। फिर दाहिने हाथसे तृणीरके भीतरसे बाणको निकाले। उसके साथ ही बायें हाथसे धनुषको वहाँसे उठा ले और उसके मध्यभागमें वाणका संधान' करे॥ २-४॥

चित्तमें विषादको न आने दे-उत्साह-सम्पन हो, धनुषकी डोरीपर वाणका पृङ्कभाग रखे, फिर 'सिंहकर्ण'<sup>र</sup> नामक मृष्टिद्वारा डोरीको पङ्कके साव ही दुढतापूर्वक दबाकर समभावसे संधान करे और बाणको लक्ष्यकी ओर छोडे। यदि बार्ये हाथसे बाणको चलाना हो तो बार्ये हाधमें बाण ले और दाहिने हाथसे धनुषकी मुद्री पकडे। फिर

प्रत्यञ्चापर बाणको इस तरह रखे कि खींचनेपर उसका फल या पृष्ट बायें कानके समीप आ जाय। उस समय बाणको बायें हाथकी (तर्जनी और अङ्गष्टके अतिरिक्त) मध्यमा अङ्गलीसे भी धारण किये रहे। बाण चलानेकी विधिको जाननेवाला पुरुष उपर्युक्त मुष्टिके द्वारा धनुषको दृढतापूर्वक पकड़कर, मनको दृष्टिके साथ ही लक्ष्यगत करके बाणको शरीरके दाष्ठिने भागकी ओर रखते हुए लक्ष्यकी ओर छोडे॥५---७॥

धनुषका दण्ड इतना बड़ा हो कि भूमिपर खड़ा करनेपर उसकी ऊँचाई ललाटतक आ जाय। उसपर लक्ष्यवेधके लिये सोलह अङ्गल लंबे चन्द्रक (बाणविशेष)-का संधान करे और उसे भलीभौति खींचकर लक्ष्यपर प्रहार करे। इस तरह एक वाणका प्रहार करके फिर तत्काल ही तुणीरसे अङ्गष्ट एवं तर्जनी अङ्गलिद्वारा बारंबार बाण निकाले। उसे मध्यमा अङ्गुलिसे भी दबाकर काबूमें करे और शोघ्र ही दृष्टिगत लक्ष्यकी ओर चलावे। चारों ओर तथा दक्षिण ओर लक्ष्यवेधका क्रम जारी रखे। योद्धा पहलेसे ही चारों ओर बाण

१. 'वासिष्ट-धनुर्वेद'के अनुसार 'संधान' तीन प्रकारके हैं—अध, ऋष्यं और सम। इनका क्रमश: तीन कार्योमें ही उपयोग करना चाहिये। दरके लक्ष्यको मार गिराना हो तो "अध-संघान" उपयोगी होता है। लक्ष्य निक्षल हो तो "समसंघान"से उसका वेध करना चाहिये तथा चल्ला लक्ष्यका वेश करनेके लिये 'कर्ष्यसंगत'से काम लेना चाहिये।

२. महर्षि वसिष्ठकृत 'धनुर्वेद-संहिता'में 'मृष्टि'के पाँच भेद बताये गये हैं—पताका, बज्रमुष्टि, सिंहकर्ण, मत्सरी तथा काकतुण्डी। वहाँ 'सिंहकर्ण'नामक मुष्टिका लक्षण इस प्रकार दिया गया है -- 'अङ्ग्रहमध्यदेते तु तर्जन्यग्रं शुभं स्थितम्। सिहकर्ण: स विज्ञेयो दुइलश्यस्य वेधने ॥" अर्थात् ""धनुष पकड्ते समय अङ्गुष्टके मध्यदेशमें तर्जनीके अग्रभानको भलीभौति टिकाकर जो मुद्दि बाँधी जाती है, उसका नाम 'सिंहकर्ज' जानना चाहिये। यह दुढलक्यके येथके लिये उपयोगी है।"

मारकर सब ओरके लक्ष्यको वेधनेका अभ्यास करे॥ ८—१०॥

तदनन्तर वह तीक्ष्ण, परावृत्त, गत, निम्न, उन्तत तथा क्षिप्र वेधका अध्यास बढ़ावे। वेध्य लक्ष्यके ये जो उपर्युक्त स्थान हैं, इनमें सत्त्व (बल एवं धैर्य)-का पुट देते हुए विचित्र एवं दुस्तर रीतिसे सैकड़ों बार हाथसे बाणोंके निकालने एवं छोड़नेकी क्रियाद्वारा धनुषका तर्जन करे—उसपर टक्कार दे॥ ११-१२॥

विप्रवर! उक्त वेध्यके अनेक भेद हैं। पहले तो दृढ़, दुष्कर तथा चित्र दुष्कर—ये वेध्यके तीन भेद हैं। ये तीनों ही भेद दो-दो प्रकारके होते हैं। 'नतनिम्न' और 'तीक्ष्ण'—ये 'दृढ़वेध्य'के दो भेद हैं।'दुष्करवेध्य'के भी 'निम्न' और 'ऊर्ध्वगत'— ये दो भेद कहे गये हैं तथा 'चित्रदुष्कर' येध्यके 'मस्तकपन' और 'मध्य'—ये दो भेद बताये गये हैं॥१३-१४ है॥

इस प्रकार इन बेध्यगणोंको सिद्ध करके बीर करते थकता नहीं।) ॥ १९ ॥

पुरुष पहले दायें अथवा वायें पार्श्वसे शत्रुसेनापर चढ़ाई करे। इससे मनुष्यको अपने लक्ष्यपर विजय प्राप्त होती है। प्रयोक्ता पुरुषोंने वेध्यके विषयमें यही विधि देखी और बतायी है॥ १५-१६॥

योद्धांके लिये उस वेध्यकी अपेक्षा भ्रमणको अधिक उत्तम बताया गया है। वह लक्ष्यको अपने बाणके पुङ्कुभागसे आच्छादित करके उसकी ओर दृढ़तापूर्वक शर-संधान करे। जो लक्ष्य भ्रमणशील, अत्यन्त चञ्चल और सुस्थिर हो, उसपर सब ओरसे प्रहार करे। उसका भेदन और छेदन करे तथा उसे सर्वथा पीड़ा पहुँचाये॥ १७-१८॥

कर्मयोगके विधानका जाता पुरुष इस प्रकार समझ-बूझकर उचित विधिका आचरण (अनुष्ठान) करे। जिसने मन, नेत्र और दृष्टिके द्वारा लक्ष्यके साथ एकता-स्थापनकी कला सीख ली है, वह योद्धा यमराजको भी जीत सकता है। (पाठान्तरके अनुसार वह श्रमको जीत लेता है—युद्ध करते-करते थकता नहीं।)॥ १९॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'धनुर्वेदका कथन' नामक दों सौ पनासर्वा अध्याय पूरा हुआ॥२५०॥

north phonon

 <sup>&#</sup>x27;यासिष्ठ-धनुर्वेद'में 'वेध' तीन प्रकारका काव्या गया है—पुष्पवेध, यास्यवेध और मांसवेध। फलरहित बाणसे फूलको वेधना 'पुष्पवेध' है। फलयुक बाणसे नाल्यका भेदन करना 'मल्यकोध' है। तदनन्तर मांसके प्रति लक्ष्यका स्थिरीकरण 'मांसवेध' कहलाता है। इन वेधीके सिद्ध हो जानेपर मनुष्योंके बाण उनके लिये सर्वसाधक डोते हैं—'एतैवेंधै: कृतै: पुंसां शराः स्यु: सर्वसाधकाः।'

२. 'वीरविन्तामणि'में 'ब्रमकरण' (धनुष चलानेके परिव्रमण्डंक अध्यास)-के प्रकरणमें इस तरहकी बातें लिखी हैं। यथा— पहले धनुषको नदाकर शिखा बींध ले, पूर्वोत्त स्थानभेटमेंसे किसी एकका आवष ले, खड़ा हो, व्याके कपर हाथ रखे। धनुषके तोलनपूर्वक उसे बार्च इरायमें ले। तदनन्तर बाणका आदान करके संधान करे। एक बार धनुषकी प्रायद्धा खींचकर भूमिनीधन करे। पहले भगवान शंकर, विघनराज गणेक, गुरुदेव तथा धनुष-बाणको नमस्कार करे। फिर बाण खींचनेके लिखे गुरुसे आज्ञा माँगे। प्राणवायुके प्रयत्न (पूरक प्राणावाय)-के साथ बाणसे धनुषको पूरित करे। कुम्भक प्राणावायक द्वारा उसे स्थिर करके रेचक प्राणावाय एवं हुंकारके साथ बायु एवं बाणका विसर्जन करे। ब्लिटकी इच्छावाले धनुधर खोद्धाको यह अभ्यास-क्रिया अवश्य करती चाहिये। छ: मासमें 'मुष्टि' सिद्ध होती है और एक वर्षमें 'बाण'। 'नगाव' तो उसीके सिद्ध होते हैं, जिसपर भगवान महेश्वरको कृपा हो जाय। अपनी सिद्धि चाहनेवाला योद्धा बाणको फुलको भाँति धारण करे। फिर धनुषको सर्पको भाँति दखते तथा लक्ष्यका बहुमूल्य धनकी भाँति चिन्तन करे, इत्यादि।

# दो सौ इक्यावनवाँ अध्याय

## पाशके निर्माण और प्रयोगकी विधि तथा तलवार और लाठीको अपने पास रखने एवं शत्रुपर चलानेकी उपयुक्त पद्धतिका निर्देश

अग्निदेख कहते हैं — ब्रह्मन्! जिसने हाथ, मन और दृष्टिको जीत लिया है, ऐसा लक्ष्यसाधक नियत सिद्धिको पाकर युद्धके लिये वाहनपर आरूढ़ हो। 'पाश' दस हाथ बड़ा, गोलाकार और हाथके लिये सुखद होना चाहिये। इसके लिये अच्छी मूँज, हरिणकी ताँत अथवा आकके छिलकोंकी छोरी तैयार करानी चाहिये। इनके सिवा अन्य सुदृढ़ (पट्टमूत्र आदि) वस्तुओंका भी सुन्दर पाल बनाया जा सकता है। उक्त सूत्रों या रस्सियोंको कई आवृत्ति लपेटकर खूब बट ले। विज्ञ पुरुष तीस आवृत्ति करके बटे हुए सूत्र या रस्सीसे ही पाशका निर्माण करे॥ १—३॥

शिक्षकोंको पाशको शिक्षा देनेके लिये कक्षाओंमें स्थान बनाना चाहिये। पाशको बाये हाथमें लेकर दाहिने हाथसे उधेड़े। उसे कुण्डलाकार बना, सब ओर घुमाकर शतुके मस्तकके ऊपर फेंकना चाहिये। पहले तिनकेके बने और चमड़ेसे मदे हुए पुरुषपर उसका प्रयोग करना चाहिये। तत्पश्चात् उछलतेक्द्रते और जोर-जोरसे चलते हुए मनुष्योंपर सम्यक्रुपसे विधिवत् प्रयोग करके सफलता प्राप्त कर लेनेपर ही पाशका प्रयोग करे। सुशिक्षित योद्धाको पाशहारा यथोचित रीतिसे जीत लेनेपर ही शत्रुके प्रति पाश-बन्धनकी क्रिया करनी चाहिये॥ ४ — ६ ई॥

तदन-तर कमरमें म्यानसहित तलवार बाँधकर उसे बायों ओर लटका ले और उसकी म्यानको बायें हाथसे दृढ़ताके साथ पकड़कर दायें हाथसे तलवारको बाहर निकाले। उस तलवारकी चौड़ाई छ: अङ्गुल और लंबाई या ऊँचाई सात हाथकी हो॥७-८॥

लोहेकी बनी हुई कई शलाकाएँ और नाना प्रकारके कवच अपने आधे या समूचे हाथमें लगा ले; अगल-बगलमें और ऊपर-नीचे भी शरीरकी रक्षाके लिये इन सब वस्तुओंको विधिवत् धारण करे॥ ९॥

युद्धमें विजयके लिये जिस विधिसे जैसी योजना बनानी चाहिये, वह बताता हूँ, सुनो। तूणीरके चमड़ेसे मढ़ी हुई एक नयी और मजबूत लाठी अपने पास रख ले। उस लाठीको दाहिने हाथको अँगुलियोंसे उठाकर वह जिसके ऊपर जोरसे आधात करेगा, उस शतुका अवश्य नाश हो जायगा। इस क्रियामें सिद्धि मिलनेपर वह दोनों हाथोंसे लाठीको शतुके ऊपर गिरावे। इससे अनायास हो वह उसका वध कर सकता है। इस तरह युद्धमें सिद्धिकी बात बतायी गयी। रणभूमिमें भलीभाँति संचरणके लिये अपने वाहनोंसे श्रम कराते रहना चाहिये, यह बात तुम्हें पहले बतायी गयी है॥ १० —१२॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'धनुर्वेदका कथन' नामक दो सौ इक्यावनथाँ अध्यान पूरा हुआ॥ २५१॥

non-mattheway

## दो सौ बावनवाँ अध्याय

तलवारके बत्तीस हाथ, पाश, चक्र, शूल, तोमर, गदा, परशु, मुद्गर,भिन्दिपाल, बन्न, कृपाण, क्षेपणी, गदायुद्ध तथा मल्लयुद्धके दाँव और पैंतरोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं — ब्रह्मन्! भ्रान्त, उद्भ्रान्त, आविद्ध, आप्लुत, विप्लुत, प्लुत (या सृत), सम्पात, समुदीर्ण, श्येनपात, आकुल, उद्भृत, अवधृत, सव्य, दक्षिण, अनालक्षित, विस्फोट, कग्रलेन्द्र, महासख, विकराल, निपात, विभीषण, भयानक, समग्र, अर्थ, तृतीयांश, पाद, पादार्थ, वारिज, प्रत्यालीढ़, आलीढ़, वराह और लुलित —ये रणभूमिमें दिखाये जानेवाले ढाल-तलवारके बत्तीस हाथ (या चलानेक ढंग) हैं; इन्हें जानना चाहिये॥ १—४॥

परावृत्त, अपावृत्त, गृहीत, लघु, ऊर्ध्वांक्षप्त, अध:क्षिप्त, संधारित, विधारित, श्येनपात, गजपात और ग्राह-ग्राह्य—ये युद्धमें 'पाश' फॅकनेके ग्यारह प्रकार हैं॥ ५-६॥

ऋजु, आयत, विशाल, तिर्यक् और प्रामित— ये पाँच कर्म 'व्यस्तपाश'के लिये महात्माओंने बताये हैं॥७॥

छेदन, भेदन, पात, भ्रमण, शमन, विकर्तन तथा कर्तन—ये सात कर्म 'चक्र'के हैं॥८॥

आस्फोट, क्ष्वेडन, भेद, त्रास, आन्दोलितक और आघात—ये छ: 'शूल'के कर्म जानो॥९॥

द्विजोत्तम! दृष्टिघात, भुजाघात, पार्श्वघात, ऋजुपात, पक्षपात और इबुपात—ये 'तोमर'के कार्य कहे गये हैं॥१०॥

विष्रवर! आहत, विहत, प्रभूत, कमलासन, ततोर्ध्वगात्र, निमत, वामदक्षिण, आवृत्त, परावृत्त, पादोद्भृत, अवप्लुत, हंसमर्द (या हंसमार्ग) तथा विमर्द—ये 'गदा-सम्बन्धी' कर्म कहे गये हैं॥११-१२॥

कराल, अवधात, दंशोपप्तुत, श्विप्तहस्त, स्थित और शून्य —ये 'फरसे'के कर्म समझने चाहिये॥ १३॥ विप्रवर! ताड्न, छेदन, चूर्णन, प्लवन तथा घातन—ये 'मुद्गर'के कर्म हैं॥१४॥

संश्रान्त, विश्वान्त, गोविसर्ग तथा सुदुर्धर—ये 'भिन्दिपाल'के कर्म हैं और 'लगुड'के भी वे ही कर्म बताये गये हैं॥१५॥

द्विजोत्तम! अन्त्य, मध्य, परावृत्त तथा निदेशान्त-ये 'वज्र' और 'पट्टिश'के कर्म हैं॥ १६॥

हरण, छेदन, घात, भेदन, रक्षण, पातन तथा स्फोटन—ये 'कृपाण'के कर्म कहे गये हैं॥ १७॥

त्रासन, रक्षण, चात, बलोद्धरण और आयत — ये 'क्षेपणी' (गोफन)-के कार्य कहे गये हैं। ये ही 'यन्त्र के भी कर्म हैं॥१८॥

संत्याग, अवदंश, वराहोद्धृतक, हस्तावहस्त, आलीन, एकहस्त, अवहस्तक, द्विहस्त, बाहुपाश, किटरिचितक, उद्गत, उरोधात, ललाटधात, भुजाविधमन, करोद्धृत, विमान, पादाहित, विपादिक, गात्रसंश्लेषण, शान्त, गात्रविपर्यय, कध्वंप्रहार, धात, गोमृत्र, सब्य, दक्षिण, पारक, तारक, दण्ड (गण्ड), कबरीबन्ध, आकुल, तिर्वन्बन्ध, अपामार्ग, भीमवेग, सुदर्शन, सिंहाक्रान्त, गजाक्रान्त और गर्दभाक्रान्त—ये 'गदायुद्ध'के हाथ जानने चाहिये। अब 'मल्लयुद्ध'के दाव-पेंच बताये जाते हैं॥१९—२३ ई॥

आकर्षण, विकर्षण, बाहुमूल, ग्रीवाविपरिवर्त, सुदारुण, पृष्ठभङ्ग, पर्यासन, विपर्यास, पशुमार, अजाविक, पादप्रहार, आस्फोट, कटिरेचितक, गात्राश्लेष, स्कन्धगत, महीव्याजन, उरोललाटघात, विस्पष्टकरण, उद्धृत, अवधृत, तिर्यङ्मार्गगत, गजस्कन्ध, अवक्षेप, अपग्रङ्मुख, देवमार्ग, अधोमार्ग, अमार्गगमनाकुल, यष्टिघात, अवक्षेप, वसुधादारण, जानुबन्ध, भुजाबन्ध, सुदारुण, गात्रबन्ध, विपृष्ठ, सोदक, श्रभ तथा भुजावेष्टित॥ २४-- २९ ई॥

युद्धमें कवच धारण करके, अस्त्र-शस्त्रसे सम्पन हो, हाथी आदि वाहनोंपर चढकर उपस्थित होना चाहिये। हाथीपर उत्तम अङ्कुश धारण किये दो महावत या चालक रहने चाहिये। उनमेंसे एक तो हाथीकी गर्दनपर सवार हो और दूसरा उसके कंधेपर। इनके अतिरिक्त सवारोंमें दो धनुर्धर होने चाहिये और दो खड़धारी॥३०-३१॥

प्रत्येक रथ और हाथीकी रक्षाके लिये तीन-

तीन घडसवार सैनिक रहें तथा घोड़ेको रक्षाके लिये तीन-तीन धनुर्धर पैदल-सैनिक रहने चाहिये। धनुर्धरकी रक्षाके लिये चर्म या ढाल लिये रहनेवाले योद्धाकी नियुक्ति करनी चाहिये॥ ३२॥

जो प्रत्येक शस्त्रका उसके अपने मन्त्रोंसे पूजन करके 'त्रैलोक्यमोहन-कवच'का पाठ करनेके अनन्तर युद्धमें जाता है, वह शत्रुओंपर विजय पाता और भूतलकी रक्षा करता है। (पाठान्तरके अनुसार शत्रऑपर विजय पाता और उन्हें निश्चय ही मार गिराता है।) ॥ 33 ॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराव्यमें 'धनुर्वेदका कथन' नामक दो सौ बावनर्वो अध्याय पुरा हुआ॥ २५२॥

# दो सौ तिरपनवाँ अध्याय

### व्यवहारशास्त्र तथा विविध व्यवहारोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं- वसिष्ठ! अब मैं व्यवहारका वर्णन करता है, जो नय और अनयका विवेक प्रदान करनेवाला है। उसके चार चरण, चार स्थान और चार साधन बतलाये गये हैं। वह चारका हितकारी, चारमें व्याप्त और चारका कर्ता कहा जाता है। वह आठ अङ्ग, अठारह पद, सी शाखा, तीन योनि, दो अभियोग, दो द्वार और दो गतियोंसे युक्त है॥ १-२ ।॥

धर्म, व्यवहार, चरित्र और राजशासन-ये व्यवहारदर्शनके चार चरण हैं। इनमें उत्तरोत्तर पाद पूर्व-पूर्व पादके साधक हैं। इन सबमें 'धर्म'का आधार सत्य है, 'व्यवहार'का आधार साक्षी (गवाह) है, 'चरित्र' पुरुषोंके संग्रहपर आधारित है और 'शासन' राजाकी आज्ञापर अवलम्बित है। साम, दान, दण्ड और भेद-इन चार उपायोंसे साध्य होनेके कारण वह 'चार साधनोंवाला' है। चारों आश्रमोंकी रक्षा करनेसे वह 'चतुर्हित' है। कहा जाता है। इनमें पूर्ववाद' पक्ष' और उत्तरवाद'

अभियोक्ता, साक्षी, सभासद और राजा-इनमें एक एक चरणसे उसकी स्थिति है-इसलिये उसे 'चतुर्व्यापी' माना गया है। वह धर्म, अर्थ, यश और लोकप्रियता-इन चारोंकी वृद्धि करनेवाला होनेसे 'चतुष्कारी' कहा जाता है। राजपुरुष, सभासद, शास्त्र, गणक, लेखक, सुवर्ण, अग्नि और जल-इन आठ अङ्गॉसे युक्त होनेके कारण वह 'अष्टाङ्ग' है। काम, क्रोध और लोभ-इन तीन कारणोंसे मनुष्यको इसमें प्रवृत्ति होती है, इसीलिये व्यवहारको 'त्रियोनि' कहा जाता है; क्योंकि ये तीनों ही विवाद करानेवाले हैं। अभियोगके दो भेद हैं-(१) शङ्काभियोग और (२) तत्त्वाभियोग। इसी दृष्टिसे वह दो अभियोगवाला है। 'शङ्का' असत् पुरुषोंके संसर्गसे होती है और 'तत्त्वाभियोग' होडा (चिह्न या प्रमाण) देखनेसे होता है। यह दो पक्षोंसे सम्बन्धित होनेके कारण 'दो द्वारोंवाला'

र. अधियोगका उपान्यापक या 'मुद्रई'।

२. अभियोगका प्रतिवादी या 'म्हालंह'।

'प्रतिपक्ष' कहलाता है। 'भृत' और 'छल'-इनका अनुसरण करनेसे यह दो गतियोंसे युक्त माना जाता है॥३-१२॥

कैसा ऋण देव है, कैसा ऋण अदेव है-कौन दे, किस समय दे, किस प्रकारसे दे, ऋण देनेकी विधि या पद्धति क्या है तथा उसे लेने या वसल करनेका विधान क्या है ? इन सब बातांका विचार' 'ऋणादान' कहा गया है। जब कोई मनुष्य किसीपर विश्वास करके शङ्कारहित होकर उसके पास अपना कोई द्रव्य धरोहरके तौरपर देता है, तब उसे विद्वान लोग 'निश्लेप' नामक व्यवहारपद कहते हैं। जब वर्णिक आदि अनेक मनुष्य मिलकर सहकारिता या साझेदारीके तौरपर कोई कार्य करते हैं तो उसको 'सम्भूयसमृत्यान' संज्ञक विवादपद बतलाते हैं। यदि कोई मनुष्य पहले विधिपूर्वक किसी द्रव्यका दान देकर पुन: उसे रख लेनेकी इच्छा करे, तो वह 'दत्ताप्रदानिक' नामक विवादपद कहा जाता है। जो सेवा स्वीकार करके भी उसका सम्पादन नहीं करता या उपस्थित नहीं होता, उसका यह व्यवहार 'अध्यूपेत्य अश्श्रया' नामक विवादपद होता है। भृत्योंको वेतन देने-न-देनेसे सम्बन्ध रखनेवाला विवाद

'बेतनानपाक्रम' माना गया है। धरोहरमें रखे हुए या खोये हुए पराये द्रव्यको पाकर अथवा चुराकर स्वामीके परोक्षमें बेचा जाय तो यह 'अस्वामिविक्रय' नामक विवादपद है। यदि कोई व्यापारी किसी पण्य-द्रव्यका मृत्य लेकर विक्रय कर देनेके बाद भी खरीददारको वह द्रव्य नहीं देता है तो उसको 'विक्रीयासम्प्रदान' नामक विवादपद कहा जाता है। यदि ग्राहक किसी वस्तुका मुल्य देकर खरीदनेके बाद उस वस्तुको टीक नहीं समझता, तो उसका यह आचरण 'क्रीतानुशय' नामक विवादपद कहलाता है। यदि ग्राहक या खरीददार मुख्य देकर वस्तुको खरीद लेनेके बाद यह समझता है कि यह खरीददारी ठीक नहीं है. (अत: वह वस्तु लौटाकर दाम वापस लेना चाहता है) तो उसी दिन यदि वह लौटा दे तो विक्रेता उसका मृल्य पुरा-पुरा लौटा दे. उसमें काट-छाट न करे'॥१३ - २१॥

पाखण्डी और नैगम आदिकी स्थितिको 'समय' कहते हैं। इससे सम्बद्ध विवादपदको 'समयानपा-कर्म' कहा जाता है। (याज्ञवल्क्यने इसे 'संविद्-व्यतिक्रम' नाम दिया है।) क्षेत्रके अधिकारको लेकर सेत्, केदार (मेड) और क्षेत्र सीमाके

'यदि प्राहक नापसंद माल (पहले ही दिन न लौटाका) दूसरे दिन लौटावे तो वह बातुके पूरे मुख्यका है अर्थात् ३ ई प्रतिशत हरजानाके तौरपर विक्रेताको दे। यदि वह तीसरे दिन लौटावे तो इससे दूनी रकम हजानिके तौरपर दे। इसके बाद 'अनुष्टय'का अधिकार समाज हो जाता है। फिर तो ग्राहकको माल लेना ही पढेगा।

याज्ञबल्क्य और मिताक्षराकारकी दृष्टिमें यह निवम बीब आदिसे भिन वस्तुओंपर लागू होता है। बीज, लोहा, जैल-भोड़े आदि वाहन, मोती-मूँग आदि तह, दासी, दुध देनेवाली भैंस आदि तथा दास-इनके परीक्षणका काल अधिक है। यथा-बीजके परीक्षणका ममय दस दिन, लोहेके एक दिन, बैल आदिके पाँच दिन, उनके एक सप्तार, टासीके एक माम, दुध देनेवाली भैंस आदिके तीन दिन तथा दासके परीक्षणका समय पंद्रह दिनतक है। इस समयके भीतर ही ये टीक न जैंवें तो इनको शीटाया जा सकता है; अन्यया नहीं। मन्ने गृह, क्षेत्र आदि वस्तुऑको दस दिनके अंदर ही लौंदानेका आदेश दिया है। इसके बाद लौंदानेका अधिकार नहीं रह जाता है।

१. ऋणादानके सात प्रकार हैं - १-अमुक प्रकारका ऋण 'देव' है, २-अमुक प्रकारका ऋण 'अदेव' है, ३-अमुक अधिकारीको ऋण देनेका अधिकार है, ४-अमुक समवर्षे ऋण देना चाहिये, ५-इस प्रकारसे ऋण दिया नाना चाहिये—ये चाँच अधमणं (ऋण लेनेवाले) व्यक्तिको लक्ष्य करके विचारणीय है और शेष दो वार्ते साङ्कारके लिये विचारणीय हैं —६-साहुकार किस विधानसे आण दे तथा ७-किस विधानसे उसको वसूल करे। इन्हीं सातों बातोंको इस उत्तोकमें एक किया गया है। 'नारद-स्मृति' में भी इसका इसी रूपमें उस्लेख हुआ है। इन सब बातोंके विचारपूर्वक जो ऋणका आदान-ब्रदान होता है, उसे 'ऋणादान' नामक व्यवहारपद समझना चाहिये।

२. 'नारदरमृति'में भी इन इलोकॉका ठीक ऐसा हो पात है। वही इस निषयमें कुछ अधिक सार्वे स्तायी गयी है, जो इस प्रकार है— दितीयेऽहि ददव केता मुख्यात जिलांत्रमाहरेत्। दिगुणं त तृतीयेऽहि परतः केतुरेव तत् ॥

घटने-बढनेके विषयमें जो विवाद होता है, वह 'क्षेत्रज' कहा गया है। जो स्त्री और पुरुषके विवाहादिसे सम्बन्धित विवादपद है, उसे 'स्बी-प्स योग' कहते हैं। पुत्रगण पैतक धनका जो विभाजन करते हैं, विद्वानीने उसकी 'दायभाग' नामक व्यवहारपद माना है। बलके अभिमानसे जो कर्म सहसा किया जाता है, उसे 'साहस' नामक विवादपद बतलाया गया है। किसीके देश, जाति एवं कुल आदिपर दोषारोपण करके प्रतिकृत अर्थसे युक्त व्यंग्यपूर्ण वचन कहना 'बाक-पारुष्य' माना गया है। दूसरेके ऋरीरपर हाथ-पैर या आयुधसे प्रहार अथवा अग्नि आदिसे आघात करना 'दण्ड-पारुष्य' कहलाता है। पासे, वध्न (चमडेकी पट्टी) और शलाका (हाथीदाँतकी गोटियाँ)-से जो क्रीडा होती है, उसको 'द्यत' कहा जाता है। (घोडे आदि) पशुओं और (बटेर आदि) पश्चियोंसे होनेवालो क्रीडाको 'प्राणिच्त' समझना चाहिये। राजाकी आज्ञाका उल्लक्षन और उसका कार्य न करना यह 'प्रकीणंक' नामक व्यवहारपद जानना चाहिये। यह विवादपद राजापर आश्रित है। इस प्रकार व्यवहार अठारह पदोंसे युक्त है। इनके भी सी भेद माने गये हैं। मनुष्योंको क्रियाके भेदसे यह सौ शाखाओंवाला कहा जाता है ॥ २२--३१ ॥

राजा क्रोधरहित होकर ज्ञान-सम्पन्न ब्राह्मणीके साथ व्यवहारका विचार करे और ऐसे मनुष्योंको सभासद बनाये, जी वेदबेता, लोभरहित और शत्र एवं मित्रको समान दृष्टिसे देखनेवाले हों। यदि राजा कार्यवश स्वयं व्यवहारका विचार न कर सके तो सभासदोंके साथ विद्वान ब्राह्मणको नियक्त करे। यदि सभासद राग, लोभ या भयसे धर्मशास्त्र एवं आचारके विरुद्ध कार्य करे, तो राजा प्रत्येक सभासदपर अलग-अलग विवादसे दुगना अर्थदण्ड करे। यदि कोई मनुष्य दूसरोंके द्वारा धर्मशास्त्र और समयाचारके विरुद्ध मार्गसे धर्षित किया गया हो और वह राजांके समीप आवेदन करे तो उसको 'व्यवहार' (पद') कहते हैं। बादीने जो निवेदन किया हो, राजा उसको वर्ष, मास, पक्ष, दिन, नाम और जाति आदिसे चिद्धित करके प्रतिवादीके सामने लिख ले। (वादीके आवेदन या वयानको 'भाषा', 'प्रतिज्ञा' अथवा 'पक्ष' कहते हैं।) प्रतिवादी वादीका आवेदन सुनकर उसके सामने ही उसका उत्तर लिखावे। तब वादी उसी समय अपने निवेदनका प्रमाण लिखावे। निवेदनके प्रमाणित हो जानेपर बादो जीतता है. अन्यथा पराजित हो जाता है॥३२-३७॥

इस प्रकार विवादमें चार पाद (अंश')-से युक्त व्यवहार दिखाया गया है। जवतक अभियुक्तके वर्तमान अभियोगका निर्णय (फैसला) न हो जाय, तबतक उसके ऊपर दूसरे अपराधका मामला न चलाये। जिसपर किसी दूसरेने अभियोग कर दिया हो, उसपर भी कोई वादी दसरा अभियोग न चलावे। आवेदनके समय जो कुछ कहा गया हो, अपने उस कथनके विपरीत (विरुद्ध) कछ न कहे। (हिंसा आदि)-का अपराध बन जाय तो पूर्व अभियोगका फैसला होनेके पहले ही मामला बलाया जा सकता है॥ ३८-३९॥

सभासदोंसहित सभापति या प्राडविवाकको चाहिये कि वह वादी और प्रतिवादी दोनोंके सभी विवादोंमें जो निर्णयका कार्य है, उसके सम्पादनमें समर्थ पुरुषको 'प्रतिभू' बनावे।' अर्थीके

मिताक्षराकारने व्यवहारके स्टल अब बताये हैं। यथा — प्रतिज्ञ, उत्तर, संज्ञय, हेतू-परामर्श, प्रमाण, निर्णय एवं प्रयोजन।

२. उत्तरके चार भेद हैं —'सम्प्रतिपति', 'मिय्या', 'प्रत्यवस्कदन' तथा 'प्राइन्याव'। उत्तर वह अच्छा माना गया है, जो एसके खण्डनमें समर्थ, न्यायसंगत, संदेहरहित, पूर्वापर-विरोधसे वर्षित तथा सुबोध हो – उसे समझनेके लिये व्याख्या अथवा टीका-टिप्पणी न करनी पड़े।

१-भाषापाद, २-उत्तरपाद, ३-क्रियाचाद और ४-माम्ब-सिद्धिपाद।

४. प्रतिभूके अभावमें वेतन देकर रक्षक-पुरुषोंकी नियुक्ति करनी चाहिये। जैसा कि कारवायनका कथन है-अथ चेत प्रतिभूगोस्ति कार्ययोगस्तु वादिन:। स र्राक्षतो दिनस्याने दहाद भूस्याय वेतनम्॥

अस्वीकार कर दिया और अर्थीने गवाही आदि वह भी हीन और दण्डनीय माना गया है।। ४४ ई ॥ देकर अपने दावेको पुनः उससे स्वीकार करा दोनों वादियोंके पक्षोंके साधक साक्षी मिलने लिया, तब प्रत्यर्थी अर्थीको अभियुक्त धन दे सम्भव हो तो पूर्ववादीके साक्षियोंसे ही पूछे, और दण्डस्वरूप उतना ही धन राजाको भी दे। अर्थात् उन्होंकी गवाही ले। जो वादीके उत्तरमें यदि अर्थी अपने दावेको सिद्ध न कर सका तो यह कहे कि 'मैंने बहुत पहले इस क्षेत्रको दानमें स्वयं मिथ्याभियोगी (झूटा मुकदमा चलानेवाला) पाया था और तभीसे यह हमारे उपयोगमें हैं', हो गया; उस दशामें वही अभियुक्त धनराशिसे वही यहाँ पूर्ववादी है; जिसने पहले अभियोग दुना धन राजाको अर्पित करे॥ ४० - ॥

गलौज), दण्डपारुष्य (निर्दयतापूर्वक की हुई थी और इसने इसका उपयोग भी किया है, मारपीट), दुध देनेवाली गायके अपहरण, अभिशाप तथापि इसके यहाँसे अमुकने वह क्षेत्र-सम्पत्ति (पातकका अभियोग), अत्यय (प्राणचात) एवं खरीद ली और उसने पुन: इसे मुझको दे दिया' धनातिपात तथा स्त्रियोंके चरित्र-सम्बन्धी विवाद तब पूर्वपक्ष असाध्य होनेके कारण दुर्वल पढ़ जाता प्राप्त होनेपर तत्काल अपराधीसे उत्तर माँगे, है। ऐसा होनेपर उत्तरवादीके साक्षी ही प्रष्टव्य हैं: विलम्ब न करे। अन्य प्रकारके विवादोंमें उत्तरदानका उन्होंकी गवाही ली जानी चाहिये॥ ४५ 🖁 ॥ समय बादी, प्रतिबादी, सभासद तथा प्राइविवाककी यदि विवाद किसी शर्तके साथ किया गया

देशमें पसीना हुआ करता है, चेहरेका रंग फीका आस्पदभूत धन ही दिलवावे'॥ ४६ 5 ॥ पड़ जाता है, गला सूखनेसे वाणी अटकने लगती । राजा छल छोड़कर वास्तविकताका आश्रय ले कहा गया है॥ ४२-४३ 💺॥

द्वारा लगाये गये अभियोगको यदि प्रत्यर्थीने बुलानेपर उसके समक्ष कुछ भी नहीं कह पाता है,

दाखिल किया है, वह नहीं। यदि कोई यह कहे हत्या या डकैती-चोरी, वाक्पारुव्य (गाली- कि 'ठीक है कि यह सम्पत्ति इसे दानमें मिली

इच्छाके अनुसार रखा जा सकता है ॥ ४१ - ॥ हो, अर्थात् यदि किसीने कहा हो कि 'यदि मैं (दृष्टोंकी पहचान इस प्रकार करे-) अभियोगके अपना पक्ष सिद्ध न कर सकुँ तो पाँच सौ पण विषयमें बयान या गवाही देते समय जो एक अधिक दण्ड दुँगा, तब यदि वह पराजित हो जाय जगहसे दूसरी जगह जाता-आता है, स्थिर नहीं तो उसके पूर्वकृत पणरूपी दण्डका धन राजाको रह पाता, दोनों गलफर चाटता है, जिसके भाल- दिलवावे। परंतु जो अर्थी धनी है, उसे राजा विवादका

है, जो बहुत तथा पूर्वापर-विरुद्ध बातें कहा करता व्यवहारोंका अन्तिम निर्णय करे। यथार्थ वस्तु है, जो दूसरेकी बातका ठीक-ठीक उत्तर नहीं दे भी यदि लेखबद्ध न हुई हो तो व्यवहारमें यह पाता और किसीसे दृष्टि नहीं मिला पाता है, जो पराजयका कारण बनती है। सुवर्ण, रजत और ओठ टेढ़े-मेढ़े किया करता है, इस प्रकार जो वस्त्र आदि अनेक वस्तुएँ अर्थीके द्वारा अभियोग-स्वभावसे ही मन, वाणी, शरीर तथा क्रिया- पत्रमें लिखा दी गयी हैं, परंतु प्रत्यर्थी उन सबको सम्बन्धी विकारको प्राप्त होता है, वह 'दुष्ट' अस्वीकार कर देता है, उस दशामें यदि साक्षी ा गया है॥ ४२-४३ ६॥ आदिके प्रमाणसे एक वस्तुको भी प्रत्यर्थीने स्वीकार जो संदिग्ध अर्थको, जिसे अधमणी अस्वीकार कर लिया, तय राजा उससे अभियोग-पत्रमें लिखित आदिके प्रमाणसे एक वस्तुको भी प्रत्यर्थीने स्वीकार कर दिया है, बिना किसी साधनके मनमाने ढंगसे सारी वस्तुएँ दिलवाये। यदि कोई वस्तु पहले सिद्ध करनेकी चेष्टा करता है तथा जो राजाके नहीं लिखायी गयी और बादमें उसकी भी

वस्तुसूचीमें चर्चा की गयी हो तो उसको राजा नहीं दिलवावे। यदि दो स्मृतियों अथवा धर्मशास्त्र-वचनोंमें परस्पर विरोधकी प्रतीति होती हो तो उस विरोधको दर करनेके लिये विषय-व्यवस्थापना आदिमें उत्सर्गापवाद-लक्षण न्यायको बलवान् समझना चाहिये। एक वाक्य उत्सर्ग या सामान्य है और दूसरा अपवाद अथवा विशेष है, अत: अपवाद उत्सर्गका बाधक हो जाता है। उस न्यायकी प्रतीति कैसे होगी ? व्यवहारसे। अन्वय-व्यतिरेक-लक्षण जो वृद्धव्यवहार है, उससे उक्त न्यायका अवगमन हो जायगा। इस कथनका भी अपवाद है। अर्थशास्त्र और धर्मशास्त्रके वचनोंमें विरोध होनेपर अर्थशास्त्रसे धर्मशास्त्र ही बलवान् है: यह ऋषि-मुनियोंकी बाँधी मर्यादा है॥ ४७ — ४९ 🖥 ॥

(अर्थी या वादी पुरुष सप्रमाण अभियोग-पत्र उपस्थित करे, यह बात पहले कही गयी है। प्रमाण दो प्रकारका होता है-'मानुब-प्रमाण' और 'दैविक-प्रमाण'। 'मानुष-प्रमाण' तोन प्रकारका होता है, वही यहाँ बताया जाता है-) लिखित. भृक्ति और साक्षी-ये तीन 'मानुष-प्रमाण' कहे गये हैं। (लिखितके दो भेद हैं- 'शासन' और 'चीरक'। 'शासन'का लक्षण पहले कहा गया है और 'चीरक' का आगे बताया जायगा।) 'भृकि 'का अर्थ है - उपभोग (कब्जा)। (साक्षियोंके स्वरूप-प्रकार आगे बताये जायँगे।) यदि मानुष-प्रमाणके इन तीनों भेदोंमेंसे एककी भी उपलब्धि न हो तो आगे बताये जानेवाले दिव्य प्रमाणोंमेंसे किसी एकको ग्रहण करना आवश्यक बताया 意1140 11

ऋण आदि समस्त विवादोंमें उत्तर क्रिया बलवती मानी गयी है। यदि उत्तर क्रिया सिद्ध कर दी गयी तो उत्तरवादी विजयी होता है और पर्ववादी अपना पक्ष सिद्ध कर चुका हो तो भी वह हार जाता है। जैसे किसीने सिद्ध कर दिया कि 'अमकने मुझसे सौ रुपये लिये हैं; अत: वह उतने रुपयोंक। देनदार है': तथापि लेनेवाला यदि यह जवाब लगा दे कि 'मैंने लिया अवश्य था, किंतु अमुक तिथिको सारे रूपये लौटा दिये थे' और यदि उत्तरदाता प्रमाणसे अपना यह कथन सिद्ध कर दे. तो अर्थी या पूर्ववादी पराजित हो जाता है; परंतु 'आधि' (किसी वस्तुको गिरवी रखने), प्रतिग्रह लेने अथवा खरीदनेमें पूर्विक्रया ही प्रबल होती है। जैसे किसी खेतको उसके मालिकने किसी धनीके यहाँ गिरवी रखकर उससे कुछ रुपये ले लिये। फिर उसी खेतको दूसरेसे भी रुपये लेकर उसने उसके यहाँ गिरवी रख दिया, ऐसे मामलोंमें जहाँ पहले खेतको गिरवी रखा है, उसीका स्वत्व प्रबल माना जायगा, दूसरेका नहीं ॥ ५१ ई ॥

यदि भूमि-स्वामीके देखते हुए कोई दूसरा उसकी भूमिका उपभोग करता है और वह कुछ नहीं बोलता तो बीस वर्षोतक ऐसा होनेपर वह भूमि उसके हाथसे निकल जाती है। इसी प्रकार हाबी, बोडे आदि धनका कोई दस वर्षतक उपभोग करे और स्वामी कुछ न बोले तो वह उपभोक्ता ही उस धनका स्वामी हो जाता है, पहलेके स्वामीको उस धनसे हाथ धोना पडता है।। ५२ -।।

आधि, सीमा और निक्षेप-सम्बन्धी धनको, जड और बालकोंके धनको तथा उपनिधि, राजा, स्त्री एवं त्रोत्रिय ब्राह्मणोंके धनको छोडकर ही पूर्वोक्त निवम लागू होता है, अर्थात् इनके धनका उपभोग करनेपर भी कोई उस धनका स्वामी नहीं हो सकता। आधिसे लेकर श्रोत्रिय-पर्यन्त धनका चिरकालसे उपभोगके बलपर अपहरण करनेवाले पुरुषसे उस विवादास्पद धनको लेकर राजा धनके असली स्वामीको दिलवा दे और अपहरण करनेवालेसे उस धनके बराबर ही दण्डस्वरूप धन राजाको दिलवाया जाय । अथवा अपहरणकर्ताकी शक्तिके अनुसार अधिक या कम धन भी दण्डके

रूपमें लिया जाय। स्वत्वका हेतुभूत जो प्रतिग्रह और क्रय आदि है, उसको 'आगम' कहते हैं। वह 'आगम' भोगकी अपेक्षा भी अधिक प्रबल माना गया है। स्वत्वका बोध करानेके लिये आगमसापेक्ष भोग ही प्रमाण है। परंतु पिता, पितामह आदिके क्रमसे जिस धनका उपभोग चला आ रहा है, उसको छोड़कर अन्य प्रकारके उपभोगमें ही आगमकी प्रबलता है: पूर्व-परम्परा-प्राप्त भोग तो आगमसे भी प्रबल है; परंतु जहाँ थोडा-सा भी उपभाग नहीं है, उस आगममें भी कोई बल नहीं है।। ५३ -५५ ई।।

विशुद्ध आगमसे भोग प्रमाणित होता है। जहाँ विशुद्ध आगम नहीं है, वह भोग प्रमाणभूत नहीं होता है। जिस पुरुषने भूमि आदिका आगम (अर्जन) किया है, वहीं 'कहाँसे तुम्हें क्षेत्र आदिकी प्राप्ति हुई'-यह पुछे जानेपर लिखितादि प्रमाणोद्धारा आगम (प्रतिग्रह आदि जनित अर्जन)-का उद्धार (साधन) करे। (अन्यथा वह दण्डका भागी होता है।) उसके पत्र अथवा पौत्रको आगमके उद्घारकी आवश्यकता नहीं है। वह केवल भोग प्रमाणित करे। उसके स्वत्वकी सिद्धिके लिये परम्परागत भोग ही प्रमाण है॥५६-५७८॥

जो अभियक्त व्यवहारका निर्णय होनेसे पहले ही परलोकवासी हो जाय, उसके धनके उत्तराधिकारी पुत्र आदि ही लिखितादि प्रमाणोंद्वारा उसके धनागमका उद्घार (साधन) करें; क्योंकि उस व्यवहार (मामले)-में आगमके बिना केवल भोग प्रमाण नहीं हो सकता॥ ५८ ।

जो मामले बलात्कारसे अथवा भय आदि उपाधिके कारण चलाये गये हों, उन्हें लौटा दे। इसी प्रकार जिसे केवल स्त्रीने चलाया हो, जो रातमें प्रस्तृत किया गया हो, घरके भीतर घटित घटनासे सम्बद्ध हो अथवा गाँव आदिके बाहर निर्जन स्थानमें किया गया हो तथा किसी शत्रने अपने द्वेषपात्रपर कोई अभियोग लगाया हो-इस तरहके व्यवहारोंको न्यायालयमें विचारके लिये न ले-लौटा दे॥५९ है॥

(अब यह बताते हैं कि किनका चलाया हुआ अभियोग सिद्ध नहीं होता-)जो मादक द्रव्य पीकर मत्त हो गया हो, वात, पित्त, कफ, सन्निपात अथवा ग्रहावेशके कारण उन्मत्त हो, रोग आदिसे पोड़ित हो, इष्टके वियोग अथवा अनिष्टकी प्राप्तिसे द:खमग्र हो, नाबालिंग हो और शत्र आदिसे डरा हुआ हो, ऐसे लोगोंद्वारा चलाया हुआ व्यवहार 'असिद्ध' माना गया है। जिनका अभियक्त-वस्तुसे कोई सम्बन्ध न हो, ऐसे लोगोंका चलाया हुआ व्यवहार भी सिद्ध नहीं होता (विचारणीय नहीं समझा जाता) ॥ ६० 🖟 ॥

यदि किसीका चोरोंद्वारा अपहत सुवर्ण आदि धन शौल्किक (टैक्स लेनेवाले) तथा स्थानपाल आदि राजकर्मचारियोंको प्राप्त हो जाय और राजाको समर्पित किया जाय तो राजा उसके स्वामी-धनाधिकारीको वह धन लौटा दे। यह तभी करना चाहिये, जब धनका स्वामी खोयी हुई वस्तुके रूप, रंग और संख्या आदि चिह्न बताकर उसपर अपना स्वत्व सिद्ध कर सके। यदि वह चिड़ोंद्वारा उस धनको अपना सिद्ध न कर सके तो मिथ्यावादी होनेके कारण उससे उतना ही धन दण्डके रूपमें वसूल करना चाहिये॥ ६१ ई॥

राजाको चाहियं कि वह चोरोंद्वारा चुराया हुआ द्रव्य उसके अधिकारी राज्यके नागरिकको लौटा दे। यदि वह नहीं लौटाता है तो जिसका वह धन है, उसका सारा पाप राजा अपने ऊपर ले लेता है॥६२॥

(अब ऋणादान-सम्बन्धी व्यवहारपर विचार करते हैं-) यदि कोई वस्तु बन्धक रखकर ऋण लिया जाय तो ऋणमें लिये हुए धनका के भाग प्रतिमास ब्याज धर्मसंगत होता है; अन्यथा

बन्धकरहित ऋण देनेपर ब्राह्मणादि वर्णोंके क्रमसे प्रतिशत कुछ-कुछ अधिक ब्याज लेना भी धर्मसम्मत है। अर्थात् ब्राह्मणसे जितना ले क्षत्रियसे, वैश्यसे और शुद्रसे क्रमश: उससे कुछ-कुछ अधिक प्रतिशत सुद या वृद्धिकी रकम ली जा सकती है॥६३॥

ऋणके रूपमें प्रयुक्त मादा पशुओंके लिये वृद्धिके रूपमें उसकी संतित ही ग्राह्य है। तेल, घी आदि रसद्रव्य किसीके यहाँ चिरकालतक रह गया और बोचमें यदि उसकी वृद्धि (सुद-वृद्धिकी रकम) नहीं ली गयी तो वह बढते-बढते आठगुनातक हो सकती है। इससे आगे उसपर वृद्धि नहीं लगायी जाती। इसी प्रकार वस्त्र, धान्य तथा सुवर्ण-इनकी क्रमश: चीग्नी, तिगुनी और दुगुनीतक वृद्धि हो सकती है, इससे आगे नहीं ॥ ६४॥

व्यापारके लिये दुर्गम वनप्रदेशको लाँधकर यात्रा करनेवाले लोग ऋणदाताको दस प्रतिशत दिलवावे॥ ६६॥

व्याज दें और जो समुद्रकी यात्रा करनेवाले हैं, वे बीस प्रतिशत वृद्धि प्रदान करें। अथवा सभी वर्णके लोग अबन्धक या सबन्धक ऋणमें अपने लिये धनके स्वामीद्वारा नियत की हुई वृद्धि सभी जातियोंके लिये दें॥ ६५॥

ऋण लेनेवाले पुरुषने पहले जो धन लिया है और जो साक्षी आदिके द्वारा प्रमाणित है, उसको वसुल करनेवाला धनी राजाके लिये वाच्य (निवारणीय) नहीं होता; अर्थात् राजा उस न्यायसंगत धनको वसुल करनेसे उस ऋणदाताको न रोके। (यदि वह अप्रमाणित या अदत्त धनकी वसूली करता है तो वह अवश्य राजाके द्वारा निवारणीय है।) जो पूर्वोक्त रूपसे न्यायसंगत धनकी वसुली करनेपर भी ऋणदाताके विरुद्ध शिकायत लेकर राजाके पास जाय, वह राजाके द्वारा दण्ड पानेके योग्य है। राजा उससे वह धन अवश्य

इस प्रकार आदि आग्रेय महापूराचर्चे 'व्यवहारकचन' नामक दो सी तिरपनवीं अञ्चाय पुरा हुआ॥ २५३॥

### ついないない दो सौ चौवनवाँ अध्याय

### ऋणादान तथा उपनिधि-सम्बन्धी विचार

अग्रिदेव कहते हैं - वसिष्ठ। यदि ऋण लेनेवाले पुरुषके अनेक ऋणदाता साह हों और वे सब-के-सब एक ही जातिके हों तो राजा उन्हें ग्रहणक्रमके अनुसार ऋण लेनेवालेसे धन दिलवावे। अर्थात जिस धनीने पहले ऋण दिया हो, उसे पहले और जिसने बादमें दिया हो, उसे बादमें ऋणग्राही पुरुष ऋण लौटाये। यदि ऋणदाता धनी अनेक जातिके हों तो ऋणग्राही पुरुष सबसे पहले ब्राह्मण-धनीको धन देकर उसके बाद क्षत्रिय आदिको देय-धन अर्पित करे। राजाको चाहिये कि वह ऋण लेनेवालेसे उसके द्वारा गृहीत धनके प्रमाणद्वारा सिद्ध हो जानेपर दस प्रतिशत धन दण्डके रूपमें वसल

करे तथा जिसने अपना धन वसल कर लिया है, उस ऋणदाता पुरुषसे पाँच प्रतिशत धन ग्रहण कर ले और उस धनको न्यायालयके कर्मचारियोंके भरण-पांचणमें लगावे॥ १-२॥

यदि ऋण लेनेवाला पुरुष ऋणदाताकी अपेक्षा होन जातिका हो और निर्धन होनेके कारण ऋणकी अदायगी न कर सके, तब ऋणदाता उससे उसके अनुरूप कोई काम करा ले और इस प्रकार उस ऋणका भूगतान कर ले। यदि ऋण लेनेवाला ब्राह्मण हो और वह भी निर्धन हो गया हो तो उससे कोई काम न लेकर उसे अवसर देना चाहिये और धीरे-धीरे जैसे-जैसे उसके पास

आय हो, वैसे-वैसे (उसके कुटुम्बको कष्ट दिये बिना) ऋणकी वस्ली करे। जो वृद्धिके लिये ऋणके रूपमें दिये हुए अपने धनको लोभवश ऋणग्राहीके लौटानेपर भी नहीं लेता है, उसके देय-धनको यदि किसी मध्यस्थके यहाँ रख दिया जाय तो उस दिनसे उसपर वृद्धि नहीं होती-ब्याज नहीं बढता; परन्तु उस रखे हुए धनको भी ऋणदाताके माँगनेपर न दिया जाय तो उसपर पूर्ववत् ब्याज बढ़ता ही रहता है ॥ ३-४ ॥

दूसरेका द्रव्य जब खरीद आदिके बिना ही अपने अधिकारमें आता है तो उसे 'रिक्य' कहते हैं। विभागद्वारा जो उस रिक्थको ग्रहण करता है, वह 'रिक्थग्राह' कहलाता है। जो जिसके द्रव्यको रिक्थके रूपमें ग्रहण करता है, उसीसे उसके ऋणको भी दिलवाया जाना चाहिये। उसी तरह जो जिसको स्त्रीको ग्रहण करता है, वही उसका ऋण भी दे। रिक्थ-धनका स्वामी यदि पुत्रहीन है तो उसका ऋण वह कृत्रिम पुत्र चुकावे, जो एकमात्र उसीके धनपर जीवन-निर्वाह करता है। संयुक्त परिवारमें समुचे कुट्रम्बके भरण-पोषणके लिये एक साथ रहनेवाले बहत-से लोगोंने या उस कुटुम्बके एक-एक व्यक्तिने जो ऋण लिया हो. उसे उस कटम्बका मालिक दे। यदि वह मर गया या परदेश चला गया तो उसके धनके भागीदार सभी लोग मिलकर वह ऋण चकावें। पतिके किये हुए ऋणको स्त्री न दे, पुत्रके किये हुए ऋणको माता न दे. पिता भी न दे तथा स्त्रीके द्वारा किये गये ऋणको पति न दे: किंत यह नियम समुचे कुटुम्बके भरण-पोषणके लिये किये गये ऋणपर लागू नहीं होता है। ग्वाले, शराब बनानेवाले, नट, धोबी तथा व्याधकी स्त्रियोंने जो ऋण लिया हो, उसे उनके पति अवश्य दें; क्योंकि उनकी वृत्ति (जीविका) उन स्त्रियोंके ही अधीन होती है। यदि पति मुमूर्व हो या परदेश जानेवाला

हो, उसके द्वारा नियुक्त स्त्रीने जो ऋण लिया हो, वह भी यद्यपि पतिका ही किया हुआ ऋण है, तथापि उसे पत्नीको चुकाना होगा; अथवा पतिके साथ रहकर भार्याने जो ऋण किया हो, वह भी पति और पुत्रके अभावमें उस भार्याको ही चुकाना होगा: जो ऋण स्त्रीने स्वयं किया हो, उसकी देनदार तो वह है ही। इसके सिवा दूसरे किसी प्रकारके पतिकृत ऋणको चुकानेका भार स्त्रीपर नहीं है॥५-९॥

यदि पिता ऋण करके बहुत दूर परदेशमें चला गया, मर गया अथवा किसी बडे भारी संकटमें फैस गया तो उसके ऋणको पुत्र और पौत्र चुकार्वे। (पिताके अभावमें पुत्र और पुत्रके अभावमें पौत्र उस ऋणकी अदायगी करे।) यदि वे अस्वीकार करें तो अर्थी न्यायालयमें अभियोग उपस्थित करके साक्षी आदिके द्वारा उस ऋणकी यथार्थता प्रमाणित कर दे। उस दशामें तो पत्र-पौत्रोंको वह ऋण देना ही पडेगा। जो ऋण शराब पीनेके लिये लिया गया हो, परस्त्री-लम्पटताके कारण कामभोगके लिये किया गया हो, जुएमें हारनेपर जो ऋण लिया गया हो, जो धन दण्ड और शुल्कका शेष रह गया हो तथा जो व्यर्थका दान हो, अर्थात् धृतौँ और नट आदिको देनेके लिये किया गया हो, इस तरहके पैतृक ऋणको पुत्र कदापि न दे। भाइयोंके, पति-पत्नीके तथा पिता-पुत्रके अविभक्त धनमें 'प्रातिभाव्य' ऋण और साक्ष्य नहीं माना गया है।। १०--१२।।

विश्वासके लिये किसी दूसरे पुरुषके साथ जो समय-शर्त या मर्यादा निश्चित की जाती है. उसका नाम है-'प्रातिभाव्य'। वह विषय-भेदसे तीन प्रकारका होता है। जैसे-(१) दर्शनविषयक प्रातिभाव्य । अर्थात् कोई दूसरा पुरुष यह उत्तरदायित्व ले कि जब-जब आवश्यकता होगी, तब-तब इस व्यक्तिको मैं न्यायालयके सामने उपस्थित कर

दुँगा अर्थात् दिखाऊँगा - हाजिर कर दुँगा। ('दर्शन-प्रतिभ्'को आजकलको भाषामें 'हाजिर-जामिन' कहते हैं।) (२) प्रत्ययविषयक प्रातिभाष्य। प्रत्यय' कहते हैं विश्वासको 'विश्वास-प्रतिभ' को 'विश्वास-जामिन' कहा जाता है। जैसे कोई कहे कि 'आप मेरे विश्वासपर इसको धन दीजिये, यह आपको ठगेगा नहीं; क्योंकि यह अमुकका बेटा है। इसके पास उपजाऊ भृमि है और इसके अधिकारमें एक बडा-सा गाँव भी है ' इत्यादि। (३) दानविषयक प्रातिभाव्य। 'दान-प्रतिभ्'को 'माल-जामिन' कहते हैं। 'दान-प्रतिभ्' यह जिम्मेदारी लेता है कि 'यदि यह लिया हुआ धन नहीं देगा तो मैं स्वयं ही अपने पाससे देंगा'—इत्यादि। इस प्रकार दर्शन (उपस्थिति), प्रत्यय (विश्वास) तथा दान (वसुली)-के लिये प्रातिभाव्य किया जाता है-जामिन देनेकी आवश्यकता पडती है। इनमेंसे प्रथम दो, अर्थात् 'दर्शन-प्रतिभ्' और 'विश्वास-प्रतिभ्'-इनकी बात झुठो होनेपर, स्वयं धनी ऋण चुकानेके लिये विवश है, अर्थात् राजा उनसे धनीको वह धन अवश्य दिलवावे; परंतु जो तीसरा 'दान-प्रतिभ्' है, उसकी बात झुठी होनेपर वह स्वयं तो उस धनको लौटानेका अधिकारी है ही, किंतु यदि वह बिना लौटायें हो विलुप्त हो जाय तो उसके पुत्रोंसे भी उस धनकी वसुली की जा सकती है। जहाँ 'दर्शन-प्रतिभ्' अथवा 'विश्वास-प्रतिभ्' परलोकवासी हो जायँ, वहाँ उनके पुत्र उनके दिलाये हुए ऋणको न दें; परंतु जो स्वयं लौटा देनेके लिये जिम्मेदारी ले चुका है, वह 'दान-प्रतिभू' यदि मर जाय तो उसके पुत्र अवश्य उसके दिलाये हुए ऋणको दें। यदि एक ही धनको दिलानेके लिये बहुत-से प्रतिभू (जामिनदार) बन गये हों, तो उस धनके न मिलनेपर वे सभी उस ऋणको बाँटकर अपने-अपने अंशसे चुकावें। यदि सभी प्रतिभू एक-से ही हों, अर्थात् जैसे

ऋणग्राही सम्पूर्ण धन लौटानेको उद्यत रहा है, उसी प्रकार प्रत्येक प्रतिभ यदि सम्पूर्ण धन लौटानेके लिये प्रतिज्ञाबद्ध हो तो धनी पुरुष अपनी रुचिके अनुसार उनमेंसे किसी एकसे ही अपना सारा धन वसल कर सकता है। ऋण देनेबाले धनीके द्वारा दबाये जानेपर प्रतिभू राजाके आदेशसे सबके सामने उस धनीको जो धन देता है, उससे दुना धन ऋण लेनेवाले लोग उस प्रतिभुको लौटावें॥ १३-१६॥

मादा पशुओंको यदि ऋणके रूपमें दिया गया हो तो उस धनको वृद्धिके रूपमें केवल उनकी संतति लो जा सकतो है। धान्यकी अधिक-से-अधिक वृद्धि तीनगुनेतक मानी गयी है। वस्त्र वृद्धिके क्रमसे बढता हुआ चौगुना तथा रस (धी, तेल आदि) अधिक-से-अधिक आठग्नातक हो सकता है। यदि कोई वस्त बन्धक रखकर ऋण लिया गया हो और उस ऋणकी रकम ब्याजके द्वारा बढते-बढते दनी हो गयी हो, उस दशामें भी ऋणग्राही यदि सारा धन लौटाकर उस वस्तुको छुडा नहीं लेता है, तो वह वस्तु नष्ट हो जाती है-उसके हाथसे निकलकर ऋणदाताकी अपनी वस्तु हो जाती है। जो धन समय-विशेषपर लौटानेकी शर्तपर लिया जाता है और उसके लिये कोई जेवर आदि बन्धक रखा जाता है, वह समय बीत जानेपर वह बन्धक नष्ट हो जाता है, फिर वापस नहीं मिलता। परंतु जिसका फलमात्र भोगनेके योग्य होता है, वह बगीचा या खेत आदि बन्धकके रूपमें रखा गया हो तो वह कभी नष्ट नहीं होता; उसपर मालिकका स्वत्व बना ही रहता है ॥ १७-१८॥

यदि कोई गोपनीय आधि (बन्धकमें रखी हुई वस्त-ताँबेको कराही आदि) ऋणदाताके उपभोगमें आये तो उसपर दिये हुए धनके लिये व्याज नहीं लगाया जा सकता। यदि बन्धकमें

कोई उपकारी प्राणी (बैल आदि) रखा गया हो और उसके काम लेकर उसकी शक्ति श्रीण कर दी गयी हो तो उसपर दिये गये ऋणके ऊपर वृद्धि नहीं जोड़ी जा सकती। यदि बन्धककी वस्तु नष्ट हो जाय-इट-फुट जाय तो उसे टीक कराकर लौटाना चाहिये और यदि वह सर्वधा विलप्त (नष्ट) हो जाय तो उसके लिये भी उचित मुल्य आदि देना चाहिये। यदि दैव अथवा राजाके प्रकोपसे वह वस्तु नष्ट हुई हो तो उसपर उक्त नियम लाग् नहीं होता। उस दशामें ऋणग्राही धनीको वृद्धिसहित धन लौटाये अथवा वृद्धि रोकनेके लिये दूसरी कोई वस्तु बन्धक रखे। 'आधि' चाहे गोप्य हो या भोग्य, उसके स्वीकार (उपभोग)-मात्रसे आधि-ग्रहणकी सिद्धि हो जाती है। उस आधिको प्रयत्नपूर्वक रक्षा करनेपर भी यदि वह कालवश निस्सार हो जाय-वृद्धिसहित मूलधनकं लिये पर्याप्त न सा जाय तो ऋणग्राहीको दूसरी कोई वस्तु आधिके रूपमें रखनी चाहिये अथवा धनीको उसका धन लाँटा देना चाहिये॥ १९-२०॥

सदाचारको ही बन्धक मानकर उसके द्वारा जो द्रव्य अपने या दूसरेके अधीन किया जाता है, उसको 'चरित्र-बन्धककृत' धन कहते हैं । ऐसे धनको ऋणग्राही वृद्धिसहित धनीको लौटावे या राजा ऋणग्राहीसे धनीको वृद्धिसहित वह धन दिलवाये। यदि 'सत्यङ्कारकृत' द्रव्य बन्धक रखा गया हो तो धनीको द्विगुण धन लौटाना चाहिये। तात्पर्य यह कि यदि बन्धक रखते समय ही यह बात कह दी गयी हो कि 'ऋणको रकम बढ़ते-यहते दनी हो जाय तो भी मैं दना द्रव्य ही दूँगा। मेरी बन्धक रखी हुई वस्तुपर धनीका अधिकार

नहीं होगा'-इस शर्तके साथ जो ऋण लिया गया हो वह 'सत्यङ्कारकृत' द्रव्य कहलाता है। इसका एक दूसरा स्वरूप भी है। क्रय-विक्रय आदिकी व्यवस्था (मयांदा)-के निवाहके लिये जो दूसरेके हाथमें कोई आभूषण इस शर्तके साथ समर्पित किया जाता है कि व्यवस्था-भङ्ग करनेपर दुगना धन देना होगा, उस दशामें जिसने वह भूषण अर्पित किया है, यदि वहीं व्यवस्था भङ्ग करे तो उसे वह भूषण सदाके लिये छोड़ देना पड़ेगा। यदि दसरी ओरसे व्यवस्था भङ्ग की गयी तो उसे उस भूषणको द्विगुण करके लौटाना होगा। यह भी 'सत्यङ्कारकृत' ही द्रव्य है। यदि धन देकर बन्धक छडानेके लिये ऋणग्राही उपस्थित हो तो धनदाताको चाहिये कि वह उसका बन्धक लौटा दें। यदि सुदके लोभसे वह बन्धक लीटानेमें आनाकानो करता या विलम्ब लगाता है तो वह चौरको भौति दण्डनीय है। यदि भन देनेवाला कहीं दर चला गवा हो तो उसके कुलके किसी विश्वसनीय व्यक्तिके हाथमें वृद्धिसहित मुलधन रखकर ऋणग्राही अपना बन्धक वापस ले सकता हैं। अथवा उस समयतक उस बन्धकको छुडानेका जो मुल्य हो, वह निश्चित करके उस बन्धकको धनीके लौटनेतक उसीके यहाँ रहने दे, उस दशामें उस धनपर आगे कोई वृद्धि नहीं लगायी जा सकती। यदि ऋणग्राही दूर चला गया हो और नियत समयतक न लौटे तो धनी ऋणग्राहीके विश्वसनीय पुरुषों और गवाहोंके साथ उस बन्धकको बेचकर अपना प्राप्तव्य धन ले ले (यदि पहले बताये अनुसार ऋण लेते समय ही केवल द्रव्य लौटानेकी शर्त हो गयी हो, तब बन्धकको नहीं बेचा या नष्ट किया जा सकता है)। जब किया

<sup>&</sup>quot; जैसे धनीके सदाचारसे प्रभावित हो प्रणवाही बहुत अधिक मृत्यकी कार् उसके यहाँ बश्वक रखकर स्वल्प ही ऋण लेता है, उसे यह विश्वास है कि धनी मेरी बहुमूल्य करनू नष्ट नहीं करेगा; इसी प्रकार फूलग्राहीके सद्धावपर विश्वास रखकर धनी स्वल्य मुल्पकी वस्तु बन्धकके तौरपर लेकर अधिक धन जूनमें दे देना है, अथवा कुछ भी बन्धक न रखकर वर्षाप ऋण दे देता है, ये सब 'चरित्रवन्धककत' धनकी ब्रेणीमें आते हैं

हुआ ऋण अपनी वृद्धिके क्रमसे दूना होकर आधिपर चढ़ जाय और धनिकको आधिसे दुना धन प्राप्त हो गया हो तो वह आधिको छोड दे। (ऋणग्राहीको लौटा दे)॥ २१ – २४॥

'उपनिधि-प्रकरण'-यदि निक्षेप-द्रव्यके आधारभूत वासन या पेटी आदिमें धरोहरकी वस्तु रखकर उसे सील-मोहरसहित बन्द करके वस्तुका स्वरूप या संख्या बताये बिना ही विश्वास करके किसी दूसरेके हाथमें रक्षाके लिये उसे दिया जाता है तो उसे 'उपनिधि-द्रव्य' कहते हैं। उसे स्थापकके माँगनेपर ज्यों-का-त्यों लौटा देना चाहिये'। यदि उपनिधिकी वस्तु राजाने बलपूर्वक ले ली हो या दैवी बाधा (आग लगने आदि)-से नष्ट हुई हो, अथवा उसे चोर चुरा ले गये हों तो जिसके यहाँ वह वस्तु रखी गयी थी, उसको यह बस्तु देने या लौटानेके लिये बाध्य नहीं होता है। २५-२८।

किया जा सकता। यदि स्वामीने उस वस्तुको माँगा हो और धरोहर रखनेवालेने नहीं दिया हो. उस दशामें यदि राजा आदिकी बाधासे उस वस्तुका नाश हुआ हो तो रखनेवाला उस वस्तुके अनुरूप मूल्य मालधनीको देनेके लिये विवश किया जा सकता है और राजाको उससे उतना ही दण्ड दिलाया जाय। जो मालधनीको अनुमति लिये बिना स्बेच्छासे उपनिधिकी वस्तुको भोगता या उससे व्यापार करता है, वह दण्डनीय है। यदि उसने उस बस्तुका उपभोग किया है तो वह सुदसहित उस वस्तुको लौटाये और यदि व्यापारमें लगाकर लाभ उठाया है तो लाभसहित वह वस्तु मालधनीको लौटाये और उतना ही दण्ड राजाको दे। याचित्रं, अन्वाहित्रं, न्यास् और निक्षेप आदिमें यह उपनिधि-सम्बन्धी विधान ही लाग

इस प्रकार आदि आग्रेय महापूराणमें 'व्यवहारका कथन' नामक दो सौ चौत्रनवी अध्याच पूरा हुआ॥ २५४॥

### アンストランはいまであってい दो सौ पचपनवाँ अध्याय

### साक्षी, लेखा तथा दिव्यप्रमाणोंके विषयमें विवेचन

'साक्षी-प्रकरण'

दानशील, सत्यवादी, कोमलहृदय, धर्मात्मा, पुत्रयुक्त, | आवेशसे युक्त), अभिशस्त (पातकी), रंगमञ्जपर धनी, पञ्चयज्ञ आदि वैदिक क्रियाओंसे युक्त अपनी | उत्तरनेवाला चारण, पाखण्डी, कृटकारी (जालसाज), जाति और वर्गके पाँच या तीन साक्षी होने चाहिये। विकलेन्द्रिय (अंधा, बहरा आदि), पतित, आप्त

किंतु स्त्री, बालक, वृद्ध, जुआरी, मत्त (शराब अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ ! तपस्वी, कुलीन, आदि पीकर मतवाला), उन्मत्त (भूत या ग्रहके अथवा सभी मनुष्य सबके साक्षी हो सकते हैं; (मित्र या सगे-सम्बन्धी), अर्थ-सम्बन्धी

'असंख्यातमीयज्ञातं समुदं चन्त्रियोगते । तरुवानीयादपनिधि निक्षेपं गणितं विदः ॥'

- २. विवाह आदि उत्सवोंमें मैंगनीके तौरपर मौंगकर लाये हुए वस्त और आधूषण आदिको 'साबित' कहते हैं।
- एकके हाथमें रखी हुई वस्तुको नहींसे लेकर दूसरेके हाथमें रखी जाय तो उसे 'अन्वाहित' कहते हैं।
- ४. घरके मालिकके परीक्षमें ही भरवालोंके हाथमें जो धरीहरको वस्तु यह कहकर दी बाती है कि गृहस्वामीके आनेपर उन्हें यह वस्तु दे दी जाव तो उसको 'न्यास' कहते हैं।
  - ५. सबके सामने गिनकर, दिखाकर जो वस्त धरोहर रखो जाते हैं, उसका नाम 'निश्चेप' है।

१. जो वस्तु बिना गिनतो या स्वरूप बढाये सोल-मोहर करके धरोहर रखी जाती है, उसे 'उपनिधि' समझे और जो गिनकर, दिखाकर रखी जाती है, उसे 'निश्चेष' माना जाता है। जैसा कि नारदका बचन है—

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* (विवादास्पद अर्थसे सम्बन्ध रखनेवाला), सहायक, शत्रु, चोर, साहसी (दुस्साहसपूर्ण कार्य करनेवाला), दृष्टदोष (जिसका पूर्वापर-विरुद्ध बोलनेका स्वभाव देखा गया हो, वह) तथा निर्धृत (भाई-बन्धुऑसे परित्यक्त) आदि साक्षी बनानेयोग्य नहीं है। वादी और प्रतिवादी-दोनोंके मान लेनेपर एक भी धर्मवेता पुरुष साक्षी हो सकता है। किसी स्त्रीको बलपूर्वक पकड लेना, चोरी करना, किसीको कटुबचन सुनाना या कठोर दण्ड देना तथा हत्या

सभी साक्षी बनाये जा सकते हैं॥१-५॥ जो मनुष्य साक्षी होना स्त्रीकार करके तीन पक्षके भीतर गवाही नहीं देता है, राजा खियालीसवें दिन उससे सारा ऋण सुदसहित वादीको दिलावे और अपना दशांश भाग भी उससे वसूल करे। जो नराधम जानते हुए भी साक्षी नहीं होता, वह कृटसाक्षी (झुठी गवाही देनेवालों)-के समान दण्ड और पापका भागी होता है। न्यायाधिकारी वादी एवं प्रतिवादीके समीप-स्थित साक्षियोंको यह वचन सुनावे — पातिकयों और महापातिकयोंको तथा आग लगानेवालों और स्त्री एवं बालकोंकी हत्या करनेवालोंको जो लोक (नरक) प्राप्त होते हैं, झुठी गवाही देनेबाला मनुष्य उन सभी लोकों (नरकों)-को प्राप्त होता है। तुमने सैकड़ों जन्मोंमें जो कुछ भी पुण्य अर्जित किया है, वह सब उसीको प्राप्त हुआ समझो, जिसे तुम असत्यभाषणसे पराजित करोगे।' साक्षियोंकी बातोंमें द्विविधा (परस्पर विरुद्धभाव) हो तो उनमेंसे बहुसंख्यक साक्षियोंका बचन ग्राह्म होता है। यदि समान संख्यावाले साक्षियोंकी बातोंमें विरोध हो, अर्थात् जहाँ दो एक तरहकी बात कहते हों और दो दूसरे तरहकी बात, वहाँ गुणवानोंकी बातको प्रमाण मानना चाहिये। यदि गुणवानोंकी बातोंमें भी विरोध उपस्थित हो तो उनमें जो सबसे अधिक गुणवान

हो, उसको बातको विश्वसनीय एवं ग्राह्म माने। साक्षी जिसकी प्रतिज्ञा (दावा)-को सत्य बतायें, वह विजयी होता है। वे जिसके दावेको मिथ्या वतलायें, उसकी पराजय निश्चित है ॥ ६-११ ई ॥ साक्षियोंके साक्ष्य देनेपर भी यदि गुणोंमें इनसे

श्रेष्ठ अन्य पुरुष अथवा पूर्वसाक्षियोंसे दुगुने साक्षी उनके साक्ष्यको असत्य बतलावें तो पूर्वसाक्षी कुट (झुठे) माने जाते हैं। उन लोगोंको, जो कि धनका प्रलोभन देकर गवाहोंको झुठी गवाही आदि दु:साहसपूर्ण कार्य करना-इन अपराधोंमें देनेके लिये तैयार करते हैं तथा जो उनके कहनेसे ञ्चठी गवाही देते हैं, उनकी भी पृथक-पृथक दण्ड दे। विवादमें पराजित होनेपर जो दण्ड बताया गया है, उससे दूना दण्ड झुठी गवाही दिलानेवाले और देनेवालेसे वसूल करना चाहिये। यदि दण्डका भागी ब्राह्मण हो तो उसे देशसे निकाल देना चाहिये। जो अन्य गवाहोंके साथ गवाही देना स्वीकार करके, उसका अवसर आनेपर रागादि दोषोंसे आक्रान्त हो अपने साक्षीपनको दूसरे साक्षियोंसे अस्वीकार करता है, अर्थात् यह कह देता है कि 'मैं इस मामलेमें साक्षी नहीं हैं', वह विवादमें पराजय प्राप्त होनेपर जो नियत दण्ड है, उससे आठगुना दण्ड देनेका अधिकारी है। उससे उतना दण्ड बसूल करना चाहिये। परंत् जो ब्राह्मण उतना दण्ड देनेमें असमर्थ हो, उसको देशसे निर्वासित कर देना चाहिये। जहाँ ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य अथवा शद्रके वधकी सम्भावना हो. वहाँ (उनके रक्षार्थ ) साक्षी झुठ बोले (कदापि

### देनी हो तो सत्य ही कहना चाहिये)॥ १२-१५॥ लेखा-प्रकरण

सत्य न कहे। यदि किसी हत्यारेके विरुद्ध गवाही

धनी और अधमर्ण (साह और खदका)-के बीच जो सुवर्ण आदि द्रव्य परस्पर अपनी ही रुचिसे इस शर्तके साथ कि 'इतने समयमें इतना देना है और प्रतिमास इतनी बृद्धि चुकानी है',

व्यवस्थापूर्वक रखा जाता है, उस अर्थको लेकर कालान्तरमें कोई मतभेद या विवाद उपस्थित हो जाय तो उसमें वास्तविक तत्त्वका निर्णय करनेके लिये कोई लेखापत्र तैयार कर लेना चाहिये। उसमें पूर्वोक्त योग्यतावाले साक्षी रहें और धनी (साह)-का नाम भी पहले लिखा गया हो। लेखामें संवत्, मास, पक्ष, दिन, तिथि, साह और खदकाके नाम, जाति तथा गोत्रके उल्लेखके साथ-साध शाखा-प्रयुक्त गौण नाम (बहु,च, कठ आदि) तथा धनी और ऋणीके अपने-अपने पिताके नाम आदि लिखे रहने चाहिये। लेखामें वाञ्डनीय विषयका उल्लेख पूर्ण हो जानेपर ऋण लेनेवाला अपने हाथसे लेखापर यह लिख दे कि 'अमुकका पत्र में अमुक इस लेखामें जो लिखा गया है, उससे सहमत हूँ।' तदनन्तर साक्षी भी अपने हाथसे यह लिखे कि 'आज मैं अमुकका पुत्र अमुक इस लेखाका साक्षी होता है।' साक्षी सदा समसंख्या (दो या चार)-में होने चाहिये। लिपिज्ञानशुन्य ऋणी अपनी सम्मति किसी दूसरे व्यक्तिसे लिखवा ले और अपद साक्षी अपना मत सब साक्षियोंके समीप दूसरे साक्षीसे लिखवाये। अन्तमें लेखक (कातिब) यह लिख दे कि 'आज अमुक धनी और अमुक ऋणीके कहनेपर अमुकके पुत्र मुझ अमुकने यह लेखा लिखा।' साक्षियोंके न होनेपर भी ऋणीके हाथका लिखा हुआ लेखा पूर्ण प्रमाण माना जाता है, किंत् वह लेखा बल अथवा छलके प्रयोगसे लिखवाया गया न हो। लेखा लिखकर लिया हुआ ऋण तीन पीढियोंतक ही देय होता है, परंतु बन्धककी वस्तु तबतक धनीके उपभोगमें आती है, जबतक कि लिया हुआ ऋण चुका नहीं दिया जाता है। यदि लेखापत्र

देशान्तरमें हो, उसकी लिखावट दोषपूर्ण अथवा संदिग्ध हो, नष्ट हो गया हो, धिस गया हो, अपहत हो गया हो, छिन्न-भिन्न अथवा दग्ध हो गया हो, तब धनी ऋणीकी अनुमतिसे दूसरा लेखा तैयार करवावे। संदिग्ध लेखकी शुद्धि स्वहस्तलिखित आदिसे होती है, अर्थात् लेखक अपने हाथसे दूसरा लेखा लिखकर दिखावे। जब दोनोंके अक्षर समान हों, तब संदेह दूर हो जाता है। 'आदि' पदसे यह सुचित किया गया है कि साक्षी और लेखकसे दूसरा कुछ लिखवाकर यह देखा जाय कि दोनों लेखोंके अक्षर मिलते हैं या नहीं। यदि मिलते हों तो पूर्वलेखाके शुद्ध होनेमें कोई संदेह नहीं रह जाता है। युक्तिप्राप्ति', क्रिया', चिद्व', सम्बन्ध' और आगम'-इन हेतुओंसे भी लेखाकी शुद्धि होती है। ऋणी जब-जब ऋणका धन धनीको दे, तब-तब लेखापत्रकी पीठपर लिख दिया करे। अथवा धनी जब-जब जितना धन पावे. तब-तब अपने हाथसे लेखाकी पीटपर उसको लिखकर अङ्कित कर दे। ऋणी जब ऋण चुका दे तो लेखाको फाइ डाले, अथवा (लेखा किसी दर्गम स्थानमें हो या नष्ट हो गया, तो) ऋणशृद्धिके लिये धनीसे भरपाई लिखवा ले। यदि लेखापत्रमें साक्षियोंका उल्लेख हो तो उनके सामने ऋण चुकावे॥ १६-२७॥ दिव्य-प्रकरण

तुला, अग्नि, जल, विष तथा कोष-ये पाँच दिव्य प्रमाण धर्मशास्त्रमें कहे गये हैं, जो संदिग्ध अर्थके निर्णय अथवा संदेहकी निवृत्तिके लिये देने चाहिये। जब अभियोग बहुत बडे हों और अभियोक्ता परले सिरेपर, अर्थात् व्यवहारके जय-पराजय-लक्षण चतुर्थपादमें पहुँच गया हो, तभी इन

१. इस देशमें इस कालमें इस पुरुषके पास इतने द्रव्यका होना सम्भव है-इसे 'युक्तिप्राप्ति' कहते हैं।

२. साक्षियोंका उल्लेख 'क्रिया' है।

असाधारण लिङ्क-जैसे 'बो', 'ओम्' आदिका उल्लेख 'चिड्ड' कहलाता है।

अर्थी और प्रत्यर्थी—दोनोंमें पहले भी पास्पर विश्वासपूर्वक देव-लेवका व्यवहार होना 'सम्बन्ध' है।

५, इस व्यक्तिको इतने धनकी प्राप्तिका उपाय सम्भावनासे परे नहीं है, यह निर्णय 'आगम' कहलाता है।

यदि लौहपिण्ड बीचमें ही गिर पडे या कोई संदेह हो तो शपथकर्ता पूर्ववत लौहपिण्ड लेकर चले॥ ४०-४२॥

#### जल-दिव्य

जलका दिव्य ग्रहण करनेवालेको निम्नाङ्कित रूपसे बरुणदेवकी प्रार्थना करनी चाहिये- वरुण! आप पवित्रोंमें भी पवित्र हैं और सबको पवित्र करनेवाले हैं। मैं शद्धिके योग्य हैं। मेरी शद्धि कीजिये। सत्यके बलसे मेरी रक्षा कीजिये।'-इस प्रार्थना-मन्त्रसे जलको अभिमन्त्रित करके वह मनुष्य नाभिपर्यन्त जलमें खड़े हुए पुरुषकी जङ्गा पकडकर जलमें इबे। उसी समय कोई व्यक्ति बाण चलावे। जबतक एक वेगवान् यनुष्य उस छटे हुए बाणकों ले आवे, तबतक यदि शपथकर्ता जलमें दुवा रहे तो वह शुद्ध होता 8.1183-88 11

#### विष-दिव्य

प्रकार विषकी प्रार्थना करे-'विष! तुम ब्रह्माके पुत्र हो और सत्यधर्ममें अधिष्ठित हो; इस कलकूसे मेरी रक्षा एवं सत्यके प्रभावसे मेरे लिये अमृतरूप हो जाओ।'-ऐसा कहकर शपथकर्ता हिमालयपर उत्पन्न शाई विषका भक्षण करे। यदि विष बिना वेगके पच जाय, तो न्यायाधिकारी उसकी शुद्धिका निर्देश करें॥ ४५-४६ है॥

#### कोश-दिव्य

कोश-दिव्य लेनेवालेके लिये न्यायाधिकारी उग्र देवताओंका पूजन करके उनके अभिषेकका जल ले आवे। फिर शपधकर्ताको यह बतलाकर उसमेंसे तीन पसर जल पिला दे। यदि चौदहवें दिनतक राजा अथवा देवतासे घोर पीडा न प्राप्त हो, तो वह नि:संदेह शद्ध होता है।। ४७-४८ है।।

अल्प मृल्यवाली वस्तुके अभियोगमें संदेह उपस्थित होनेपर सत्य, वाहन, शस्त्र, गौ, बीज, सुवर्ण, देवता, गुरुचरण एवं इष्टापुर्त आदि पुण्यकर्म विषका दिव्य-प्रमाण ग्रहण करनेवाला इस इनकी सहजसाध्य शपथ विहित है।। ४९-५०॥

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'दिव्य-प्रमाण-कथन' नामक दो सी पचपनवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ २५५ ॥

# दो सौ छप्पनवाँ अध्याय

पैतक धनके अधिकारी; पत्नियोंका धनाधिकार; पितामहके धनके अधिकारी; विभाज्य और अविभाज्य धन; वर्णक्रमसे पुत्रोंके धनाधिकार; बारह प्रकारके पत्र और उनके अधिकार; पत्नी-पत्नी आदिके, संसृष्टीके धनका विभाग; क्लीब आदिका अनिधकार; स्त्रीधन तथा उसका विभाग

#### दाय-विभाग-प्रकरण

स्वत्व हो जाता है। 'दाय' के दो भेद हैं-('दाय' शब्दसे वह धन समझना चाहिये, 'अप्रतिबन्ध' और 'सप्रतिबन्ध'। पुत्रों और पौत्रोंका जिसपर स्वामीके साथ सम्बन्धके कारण दूसरोंका । पुत्रत्व और पौत्रत्वके कारण पिता और पितामहके

<sup>\*</sup> मिताशरामें इसका स्पष्टीकरण इस प्रकार किया गया है-तीन बात छोडनेपर एक वेगवान सनुष्य सध्यम बालके गिरनेके स्थानपर जाकर उसे लेकर वहाँ खड़ा हो जाता है। दूसरा वेगवान पुरुष जहाँसे बाग छोड़ा गया है, उस मूलस्थानपर खड़ा हो जाता है। इस प्रकार उन दोनोंके स्थित हो जानेपर तीन बार ताली कवती है। तीसरी तालीके बकते ही जिसको तृद्धि अपेक्षित है, वह पुरुष पानीमें इबता है। उसी समय मुलस्थानपर खड़ा हुआ पुरुष भड़े थेगसे दौड़कर मध्यम शरपातस्थानतक जाता है। उसके वहाँ पहुँचते हीं जो बाण लेकर पहलेसे खड़ा है, वह बढ़े बेगसे दौड़कर मुलस्वात्त्वर आ बात है। वहाँ पहुँचकर वह ढबे हुए मनुष्यकी और देखता है। यदि उसके अब इसे हए ही रहें, दृष्टिमें न आवें तो उसकी सुद्धि मानी जाती है।

धनपर अनायास ही स्वत्व होता है, इसलिये वह 'अप्रतिबन्ध दाय' है। चाचा और भाई आदिको पुत्र और स्वामीके अभावमें धनपर अधिकार प्राप्त होता है, इसलिये वह 'सप्रतिबन्ध दाय' है। इसी प्रकार उनके पुत्र आदिके लिये भी समझ लेना चाहिये। जिसके अनेक स्वामी हैं, ऐसे धनको बाँटकर एक-एकके अंशको पृथक-पृथक् व्यवस्थित कर देना 'विभाग' कहलाता है। इस अध्यायमें दाय-विभाग और स्वत्वपर विचार किया गया है, जो धर्मशास्त्रकारों एवं महर्षियोंको अभिमत है।)

अग्रिदेख कहते हैं-विसष्ट! यदि पिता अपने जीवनमें सब पुत्रोंमें धनका विभाजन करे तो वह इच्छानुसार ज्येष्ठ पुत्रको श्रेष्ठ भाग दे या सब पुत्रोंको समांश भागी बनाये। यदि पिता सब पुत्रोंको समान भाग दे, तो अपनी उन स्त्रियोंको भी समान भाग दे, जिनको पति अधवा धशुरकी ओरसे स्त्रीधन न मिला हो। जो पुत्र धनोपार्जनमें समर्थ होनेके कारण पैतुक धनकी इच्छा न रखता हो, उसे भी थोडा-बहुत धन देकर विभाजनका कार्य पूर्ण करना चाहिये। पिताके द्वारा दिया हुआ न्यूनाधिक भाग, यदि धर्मसम्मत है, तो वह पितुकृत होनेसे निवृत्त नहीं हो सकता, ऐसा स्मृतिकारोंका मत है। माता-पिताकी मृत्युके पक्षात् पुत्र पिताके धन और ऋणको बराबर-बराबर बाँट लें। माताद्वारा लिये गये ऋणको चुकानेके बाद बचा हुआ पातुधन पुत्रियाँ आपसमें बाँट लें'। उनके अभावमें पुत्र आदि उस धनका विभाग कर लें। पैतक धनको हानि न पहुँचाकर करनेके बाद दृश्य धनमें उसका विभाग होता है।

जो धन स्वयं उपार्जित किया गया हो, मित्रसे मिला हो और विवाहमें प्राप्त हुआ हो, भाई आदि दायाद उसके अधिकारी नहीं होते। यदि सब भाइयोंने सम्मिलित रहकर धनकी वृद्धि की हो तो उस धनमें सबका समान भाग माना जाता है। १-५ ।।

(यहाँतक पैतक सम्पत्तिमें पुत्रोंका विभाग किस प्रकार हो, यह बतलाया गया। अब पितामहके धनमें पौत्रोंका विभाग कैसे हो, इस विषयमें विशेष बात बताते हैं-) यद्यपि पितामहके धनमें पौत्रोंका पुत्रोंके समान जन्मसे ही स्वत्व है, तथापि यदि वे पौत्र अनेक पितावाले हैं तो उनके पिताओंको द्वार बनाकर ही पितामहके द्रव्यका विभाजन होगा। सारांश यह कि यदि संयुक्त परिवारमें रहते हुए ही जनेक भाई अनेक पुत्रोंको उत्पन्न करके परलोकवासी हो गये और उनमेंसे एकके दो. दूसरेके तीन और तीसरेके चार पुत्र हों, तो उन पौत्रोंकी संख्याके अनुसार पितामहकी सम्पत्तिका बैंटवारा नहीं होगा, अपित उन पौत्रोंके पिताओंकी संख्याके अनुसार होगा। जिसके दो पुत्र हैं, उसे अपने पिताका एक अंश प्राप्त है, जिसके तीन पुत्र हैं, उसे भी अपने पिताका एक अंश प्राप्त होगा और जिसे चार हैं, उसे भी अपने पिताका एक ही अंश मिलेगा। पितामहद्वारा अर्जित भूमि, निबन्ध और द्रव्यमें पिता और पुत्र दोनोंका समान स्वामित्व है। धनका विभाग होनेके बाद भी सवर्णा स्वोमें उत्पन्न हुआ पुत्र विभागका अधिकारी होता है। अथवा आय और व्ययका संतुलन

१. पिताके द्वारा स्वयं उपाजित किया हुआ जो धन है, उसका बैंटवात वह अपनी रुचिके अनुसार कर सकता है। जिस प्रत्रपर अधिक संतुष्ट हो, उसे वह अधिक दे सकता है और विसके व्यवहारमे उसको मंतोष न हो, उसे कम भी दे सकता है। परंतु जो पिता-पितामहोंकी परम्परासे आया हुआ धन है, उसमें विषय विभाजन नहीं चल सकता। उसमें वह सब पुत्रोंको समांशभागी ही बनावे।

२. यद्यपि शास्त्रोंमें पैतकधनका विषय-विभाजन भी मिलता है, तबाधि वह इंग्लं और कलहका मूल होनेके कारण लोकविदिष्ट है: आ: व्यवहारमें लानेयोग्य नहीं है: इसलिये सम-विभाजन ही सर्वसम्मत है।

माताका जरुण भी पुत्र हो मात्रभनसे गुका दें, पतिजी नहीं। ऋत गुकानेसे अवशिष्ट धन पुत्रियोंमें बैट जाना चाहिये।

पिता-पितामह आदिके क्रमसे आया हुआ जो द्रव्य दूसरोंने हर लिया हो और असमर्थतावश पिता आदिने उसका उद्धार नहीं किया हो, उसे पत्रोंमेंसे एक कोई भी पत्र अन्य बन्धुओंकी अनुमति लेकर यदि अपने प्रयाससे प्राप्त कर ले तो वह उस धनको स्वयं ले ले, अन्य दायादींको न बाँटे। परंतु खेतका उद्धार करनेपर उद्धारकतां उसका चौथाई अंश स्वयं ले, शेष भाग सब भाइवाँको बराबर-बराबर बाँट दे। इसी तरह विद्यासे (शास्त्रींको पढ़ने-पढ़ाने वा उसको व्याख्या करनेसे) जो धन प्राप्त हो, उसको भी दायादोंमें न बाँटे। माता-पिता अपनी जो वस्तु जिसे दे दें, वह उसीका धन होगा। यदि पिताके मरनेपर पुत्रगण पैतृक धनका विभाजन करें तो माता भी पुत्रोंके समान भागकी अधिकारिणी होती है। विभाजनके समय जिन भाइयोंके विवाह आदि संस्कार न हुए हों. उनके संस्कार वे भाई, जिनके संस्कार पहले हो चुके हैं, संयुक्त धनसे करें। अविवाहिता बहिनोंके भी विवाह-संस्कार सब भाई अपने भागका चतुर्धात देकर करें। ब्राह्मणसे ब्राह्मणी आदि विभिन्न वर्णोंकी रित्रयोंमें उत्पन्न हुए पुत्र वर्णक्रमसे चार, तीन, दो और एक भाग प्राप्त करें। इसी प्रकार धत्रियसे क्षत्रिया आदिमें उत्पन्न तीन, दो एवं एक भाग और वैश्यसे वैश्यजातीय एवं शुद्रजातीय स्त्रीमें उत्पन पुत्र क्रमश: दो और एक अंशके अधिकारी होते हैं। धनविभागके पश्चात् जो धन भाइयोंद्वारा एक-दूसरेसे अपहत किया गया दृष्टिगोचर हो, उसे सब भाई पुन: समान अंशोंमें विभाजित कर लें. यह शास्त्रीय मर्यादा है। पुत्रहीन पुरुषके द्वारा दूसरेके क्षेत्रमें नियोगको विधिसे उत्पन्न पुत्र धर्मके अनुसार दोनों पिताओंके धन और पिण्डदानका अधिकारी है॥६-१४॥

अपने समान वर्णको स्त्री जब धर्मविवाहके अनुसार ब्याहकर लायी जाती है तो उसे 'धर्मपत्नी'

कहते हैं। अपनी धर्मपत्नीसे स्वकीय वीर्यद्वारा उत्पादित पुत्र 'औरस' कहलाता है। यह सब पुत्रोंमें मुख्य है। दूसरा 'पुत्रिकापुत्र' है। यह भी औरसके ही समान है। अपनी स्त्रीके गर्भसे किसी सगोत्र या सपिण्ड पुरुषके द्वारा अथवा देवरके द्वारा उत्पन्न पुत्र 'क्षेत्रज' कहलाता है। पतिके घरमें छिपे तौरपर जो सजातीय पुरुषसे उत्पन होता है, वह 'गृढ्ज' माना गया है। अविवाहिता कन्यासे उत्पन्न पुत्र 'कानीन' कहलाता है। वह नानाका पुत्र माना गया है। जो अक्षतयोनि अधया क्षतयोनिको विधवासे सजातीय पुरुषद्वारा उत्पन्न पुत्र हैं, उसको 'पीनर्भव' कहते हैं। जिसे माता अथवा पिता किसीको गोद दे दें, वह 'दत्तक' पुत्र कहा गया है। जिसे किसी माता-पिताने खरीदा और दूसरे माता-पिताने बेचा हो, वह 'क्रीतपुत्र माना गया है। किसीको स्वयं धन आदिका लोभ देकर पुत्र बनावा गया हो तो वह 'कृत्रिम' कहा गया है। जो माता-पितासे रहित बालक 'मुझे अपना पुत्र बना लें'-ऐसा कहकर स्वयं आत्मसमर्पण करता है, वह 'दत्तात्मा' पुत्र है। जो विवाहसे पूर्व ही गर्भमें आ गया और गर्भवतीके विवाह होनेपर उसके साथ परिणीत हो गया, वह 'सहोदज' पुत्र माना गया है। जिसे माता-पिताने त्याग दिया हो, वह समान वर्णका पुत्र यदि किसीने ले लिया तो वह उसका 'अपविद्ध पुत्र' माना गया है। ये जो पूर्वकथित बारह पुत्र हैं, इनमेंसे पूर्व-पूर्वके अभावमें उत्तर-उत्तर पिण्डदाता और धनांशभागी होता है। मैंने सजातीय पुत्रोंमें धन-विभागकी यह विधि बतलायी है॥१५-१९ । शद्रके धनविभागकी विशेष विधि-

जूदद्वारा दासीमें उत्पन्न पुत्र भी पिताकी इच्छासे धनमें भाग प्राप्त करेगा। पिताकी मृत्युके पश्चात शुद्रकी विवाहिता पत्नीसे उत्पन्न पुत्र अपने पिताके दासीपुत्रको भी भाईकी हैसियतसे आधा भाग दे यदि शूद्रकी परिणीतासे कोई पुत्र न हो तो वह आतृहीन दासीपुत्र पूरे धनपर अधिकार कर ले; (परंतु यह तभी सम्भव है, जब उसकी परिणीताकी पुत्रियोंके पुत्र न हों। उनके होनेपर तो वह आधा भाग ही पा सकता है।) जिसके पूर्वोक्त बारह प्रकारके पुत्रोंमेंसे कोई नहीं है, ऐसा पुत्रहीन पुरुष यदि स्वर्गवासी हो जाय तो उसके धनके भागी क्रमशः पत्नी, पुत्रियाँ, माता-पिता, सहोदर भाई, असहोदर भाई, आतृपुत्र, गोत्रज (सपिण्ड वा समानोदक) पुरुष, बन्धु-बान्धव (आचार्य), तिष्य तथा सजातीय सहपाठी होते हैं—इनमें पूर्व-पूर्वक अभावमें उत्तरोत्तर धनके भागी होते हैं। सब वर्णोंके लिये धनके विभाजनकी यही विधि शास्त्रविहित है। २०—२३॥

वानप्रस्थ, संन्यासी और नैष्ठिक ब्रह्मचारियोंके धनके अधिकारी क्रमशः एक आत्रममें रहनेवाला धर्मधाता, श्रेष्ठ शिष्य और आचार्य' होते हैं। बैंटे हुए धनकों फिर मिला दिया जाय तो वह 'संसृष्ट' कहलाता है। ऐसा संसृष्ट धन जिन लोगोंक पास है, वे सभी 'संसृष्टी' कहे गये हैं। 'संसृष्टत्व-सम्बन्ध' जिस किसीके साथ नहीं हो सकता, किंतु पिता, भाई अथवा पितृव्य (चाचा)-के साथ ही हो सकता है। यदि कोई संसृष्टी मर जाय तो उसके हिस्सेका धन दूसरा संसृष्टी पुरुष मृत-संसृष्टीकी मृत्युके बाद उसकी भाषांसे उत्पन हुए पुत्रकों दे दे। पुत्र न हो तो वह संसृष्टी स्वयं ही ले ले। पत्नी आदिको वह धन नहीं मिल संकता। यदि सहोदर संसृष्टी मर जाय तो दूसरा सहोदर

संसृष्टी उसकी मृत्युकं पश्चात् पैदा हुए पुत्रको उसका अंश दे दे। यदि पुत्र न हो तो वह स्वयं ही उस संसृष्टीके अंशको ले ले; असहोदर भाई संसृष्टी होनेपर भी उसे नहीं ले सकता। अन्य माताके पेटसे पैदा हुआ सीतेला भाई भी यदि संसृष्टी हो तो वह संसृष्टी भाताके धनको ले सकता है। यदि वह असंसृष्टी है तो उस धनको नहीं ले सकता। अथवा असंसृष्टी भी उस संसृष्टीके धनको ले सकता है, जबकि वह संसृष्टी उस असंसृष्टीका सहोदर भाई रहा हो। २४—२६॥

नपुंसक, पतित, उसका पुत्र, पङ्गु, उन्मत्त, जह, अन्ध, असाध्य रोगसे ग्रस्त और आश्रमान्तरमें गये हुए पुरुष केवल भरण-पोषण पानेके योग्य हैं। इन्हें हिस्सा बैंटानेका अधिकार नहीं है। इन्हें लोगोंके औरस एवं क्षेत्रज पुत्र क्लीबत्त आदि दोषोंसे रहित होनेपर भाग लेनेके अधिकारी होंगे। इनकी पुत्रियोंका भी तबतक भरण-पोषण करना चाहिये, जबतक कि वे पतिके अधीन न कर दी जायें। इन क्लीब, पतित आदिकी पुत्रहीन सदाचारिणी स्त्रियोंका भी भरण-पोषण करना चाहिये। यदि वे व्यभिचारिणी या प्रतिकृल आचरण करनेवाली हों तो उनको भरसे निर्वासित कर देना चाहिये॥ २७ — २९॥

#### स्बीधन

जो पिता-माता, पित और भाईने दिया हो, जो विवाहकालमें अग्निके समीप मामा आदिकी ओरसे मिला हो तथा जो आधिवेदनिक<sup>1</sup> आदि धन हो, वह 'स्त्रीधन' कहा गया है। जिसे कन्याकी

१. बन्धु-बन्धव तीन प्रकारके हैं—अपने बन्धु-बान्धव, जिताके बन्धु-बान्धव तथा माताके बन्धु-बान्धव। इनमें यही क्रम अभीष्ट है। अर्थात पूर्वके अन्तवमें उत्तरीतर धनके भागी होते हैं।

२. यहाँ स्लोकमें आचार्य, शिष्य और धर्मधाटा—इस कमसे उल्लेख है, परंतु मिताक्षरकारने यह निर्णय दिया है कि यहाँ विलोध-क्रम लेक चाहिये।

जिसके विवाहके कर पति दूसरा विवाह करे, वह स्वी 'अधिविन्ता' कहलाती है। ऐसे विवाहके लिये उससे आहा ली जाती है और इस आजके निमित्त उसको जो धन दिया जला है, वह 'अधिवेदन-निमित्तक' होनेके कारण 'आधिवेदनिक' कहा गया है।

माताके बन्धु-बान्धवोंने दिया हो, जिसे पिताके | लौटावे। यदि वाग्दत्ता कन्याकी मृत्यु हो जाय, तो बन्ध्-बान्धवोंने दिया हो तथा जो वर-पक्षकी ओरसे कन्याके लिये शुल्करूपमें मिला हो एवं विबाहके पश्चात् पतिकुलसे जो वधको भेंट मिला हो, वह सब 'स्त्रीधन' कहा गया है। यदि स्त्री संतानहीना हो-जिसके बेटी, दौहित्री, दौहित्र, पुत्र और पौत्र कोई भी न हों, ऐसी स्त्री यदि दिवंगत हो जाय तो उसके पति आदि बान्धवजन उसका धन ले सकते हैं। ब्राह्म, दैव, आर्ध और प्राजापत्य-इन चार प्रकारके विवाहोंकी विधिसे विवाहित स्त्रियोंके निस्संतान मर जानेपर उनका धन पतिको प्राप्त होता है। यदि वे संवानवती रही हों तो उनका धन उनकी पत्रियोंको प्राप्त होता है और शेष चार गान्धर्व, आसर, राक्षस तथा पैशाच विवाहको विधिसे विवाहित होकर मरी हुई संतानहीना स्त्रियोंका धन उनके पिताको प्राप्त होता है॥ ३०-३२॥

जो कन्याका वाग्दान करके कन्यादान नहीं करता, वह राजाके द्वारा दण्डनीय होता है तथा वाग्दानके निमित्त बरने अपने सम्बन्धियों और कन्या-सम्बन्धियकि स्वागत-सत्कारमें जो धन खर्च किया हो, वह सब सूदसहित कन्यादाता बरको जा सकता है॥ ३३-३६॥

वर अपने और कन्यापक्ष दोनोंके व्ययका परिशोधन करके जो अवशिष्ट व्यय हो, वही कन्यादातासे ले। दुर्भिक्षमें, धर्मकार्यमें, रोग या बन्धनसे मुक्ति पानेके लिये यदि पति दूसरा कोई धन प्राप्त न होनेपर स्त्रीधनको ग्रहण करे, तो पुन: उसे लौटानेको बाध्य नहीं है। जिस स्त्रीको श्रशर अथवा पतिसे स्त्रीधन न प्राप्त हुआ हो, उस स्त्रीके रहते हुए दूसरा विवाह करनेपर पति 'आधिवेदनिक'के समान धन दे। अर्थात् 'अधिवेदन' (द्वितीय विवाह)-में जितना धन खर्च होता हो, उतना ही धन उसे भी दिया जाय। यदि उसे पति और धशुरकी ओरसे स्वीधन प्राप्त हुआ हो, तब आध-वेदनिक धनका आधा भाग ही दिया जाय। विभागका अपलाप होनेपर यदि संदेह उपस्थित हो तो कुटुम्बीजनीं, पिताके बन्धु-बान्धवीं, माताके बन्धु-बान्धवों, पूर्वोक्त लक्षणवाले साक्षियों तथा अभिलेख - विभागपत्रके सहयोगसे विभागका निर्णय जानना चाहिये। इसी प्रकार यौतक (दहेजमें मिले हुए धन) तथा पृथक किये गये गृह और क्षेत्र आदिके आधारपर भी विभागका निर्णय जाना

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'दाय-विभागका कथन' नामक दो सी छप्पनवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ २५६ ॥

### アラスははなって दो सौ सत्तावनवाँ अध्याय

सीमा-विवाद, स्वामिपाल-विवाद, अस्वामिविक्रय, दत्ताप्रदानिक, क्रीतानुशय, अभ्यूपेत्याश्श्रुषा, संविद्व्यतिक्रम, वेतनादान तथा द्युतसमाह्रयका विचार

सीमा-विवाद

खड़ा होनेपर सामन्त (सब ओर उस खेतसे सटकर दो गाँवोंसे सम्बन्ध रखनेवाले खेतको रहनेवाले), स्थविर (वृद्ध) आदि, गोप (गायके सीमाके विषयमें विवाद उपस्थित होनेपर तथा चरवाहे), सीमावर्ती किसान तथा समस्त वनचारी एक ग्रामके अन्तर्वर्ती खेतको सीमाका झगडा मनुष्य-ये सब लोग पूर्वकृत स्थल (ऊँची भूमि)

कोयले, धानकी भूसी तथा बरगद आदिके वृक्षोंद्वारा सीमाका निश्चय' करें। वह सीमा कैसी हो, इस प्रश्नके उत्तरमें कहते हैं-वह सीमा सेत् (पुल), वल्मीक (बाँबी), चैत्य (पत्थरके चब्रुतरे या देवस्थान), बाँस और बालु आदिसे उपलक्षित होनी चाहियेर॥ १-२॥

सामन्त अथवा निकटवर्ती ग्रामवाले चार, आठ अथवा दस मनुष्य लाल फुलोंकी माला और लाल वस्त्र धारण करके, सिरपर मिट्टी रखकर सीमाका निर्णय करें। सीमा-विवादमें सामन्तेकि असत्य-भाषण करनेपर राजा सबको अलग-अलग मध्यम साहसका दण्ड दे। सीमाका ज्ञान करानेवाले चिह्नोंके अभावमें राजा ही सीमाका प्रवर्तक होता है। आराम (बाग), आयतन (मन्दिर या खलिहान), ग्राम, वापी या कृप, उद्यान (क्रीडावन), गृह और वर्षाके जलको प्रवाहित करनेवाले नाले आदिकी सीमाके निर्णयमें भी यही विधि जाननी चाहिये। मर्यादाका भेदन, सीमाका उल्लङ्खन एवं क्षेत्रका अपहरण करनेपर राजा क्रमश: अधम,

उत्तम और मध्यम साहसका दण्ड दे। यदि सार्वजनिक सेतु (पुल या बाँध) और छोटे क्षेत्रमें अधिक जलवाला कुओँ बनाया जा रहा हो तथा वह दसरेको कुछ भूमि अपनी सीमामें ले रहा हो, परंतु उससे हानि तो बहुत कम हो और बहुत-से लोगोंकी अधिक भलाई हो रही हो तो उसके निर्माणमें रुकावट नहीं डालनी चाहिये। जो क्षेत्रके स्वामीको सुचना दिये बिना उसके क्षेत्रमें सेतुका निर्माण करता है, वह उस सेतुसे प्राप्त फलका उपभोग स्वयं नहीं कर सकता, क्षेत्रका स्वामी ही उसके फलका भोगी-भागी होगा और उसके अभावमें गुजाका उसपर अधिकार होगा। जो कृषक किसीके खेतमें एक बार इल चलाकर भी उसमें स्वयं खेती न करे और दूसरेसे भी न कराये, राजा उससे क्षेत्रस्वामीको कृषिका सम्भावित फल दिलाये और खेतको दूसरे किसानसे जुतवाये॥३-९॥ स्वामिपाल-विवाद

(अब गाय-भेंस या भेड-बकरी चरानेवाले चरवाहे जब किसीके खेत चरा दें तो उन्हें किस

र, 'सीमा' कहते हैं-क्षेत्र आदिकी मर्यादाकी। वह चार प्रकारकी होती है-जनपद-सीमा, ग्राम-सीमा, श्रीव सीमा और गृह-सीमा। वह प्रवासम्भव पीच लक्षणीसे चुळ होती है, जैसा कि लादजीने जलक है—'ध्वजिनी', 'मलियनी', 'पैधानी', 'धयनजिता' तथा 'राजशासननीता'। इनमेंसे जो सीमा वृथ आदिसे लिखत या प्रकारित हो, वह 'ध्यक्रिनी' कही गयी है। 'मस्य' सन्द जलका उपलक्षण है। अतः 'मरिस्पनी'का अर्थ है--जलकते। वहाँ जलसे वह स्त्रेमा उपलक्षित होती है। 'नैधानी' कहते हैं--धानकी पुसी या कीयले आदि गाइकर निक्रित की हुई सीमाको । 'भगवर्गिका' वह सीमा है, जिसे अर्थी और प्रत्यवी दोनोंने भिलकर अपनी स्थीकृतिसे निर्धारित किया हो। जहाँ सीमाका अपक कोई चिठ न हो, वहाँ राजाको इच्छासे जो सीमा निर्मित होतो है, उसको 'राजशासननीता' कहते हैं। भूमि-सम्बन्धी विवादके छः हेतु हैं। अधिक्य, न्यूनव, अंतका होना, न होना, अभोगभूति तथा मर्यादा—ये भूमि विवादके छ: कारण हैं, ऐसा काल्यायनका मत है। जैसे एक कहता है कि 'मेरी धूमि यहाँ याँच हाजसे अधिक है' तो दूसरा कहता है, 'अधिक महीं है '—यह 'आधिक्य'की लेकर विवाद हुआ। इसी तरह बदि एक कहे, 'मेरी भूमि यहाँ तीन हाब है 'और दूसरा कहे कि 'नहीं, तीन हाथसे कम है', तो यह 'न्यूनता'को लेकर विवाद हुआ। एक कड़ता है, 'मेरे हिस्सेमें इतनी भूमि है' और दूसरा कहता है, 'यहाँ तुम्हारा हिस्सा ही नहीं है' तो यह अंकविषयक 'आस्तित्व' और 'वस्तित्व'को लेकर विवाद हुआ। एकका आरोप है कि 'यह मेरी भूमि है, पहले तुम्हारे उपभोगमें कभी नहीं रही। इस समय तुम कलपूर्वक इसे अपने उपभौगमें स्व रहे हो । दूसरा कहना है, 'नहीं, सदासे या चिरकालसे वह भूमि मेरे अधिकारमें है '—यह 'अभोगभुक्ति' विषयक विवाद हुआ। एक कहता है, 'यह सीमा है ' और दूसरा कहता है, 'नहीं, यह है' तो यह 'सीमाविषयक' विचाद हुआ।

२. सीमाके परिचायक चिह्न दो प्रकारके होने चाहिये—'प्रकात' और 'अप्रकात'। बरगद, पीपल, पलाश, सेमल, साख्, ताइ, दुधवाले वृक्ष, गुल्म, वेजु, शमी और लतापेलींसे युक्त स्थल—ये सब 'प्रकात चिड्ड' हैं। पोखरे, कुओं, बायही, झरने और देवर्मान्दर आदि भी प्रकाश-चिड़के ही अनुर्गत हैं। सीमाजनके लिये कुछ डिये हुए चिड़ भी होने चाहिये। जैसे—पत्थर, हुट्टी, गीके बाल, धानकी भूमी, राख, खोपडी, कर्सी, ईंटा, कोयला, कंकड़ और बालु – भूमिमें गाड दिये जायें।

प्रकार दण्ड देना चाहिये-इसका विचार किया जाता है-) राजा दूसरेके खेतकी फसलको नष्ट करनेवाली भैंसपर आठ माथ (पणका बोसवाँ भाग) दण्ड लगावे। गौपर उससे आधा और भेड-बकरोपर उससे भी आधा दण्ड लगावे। यदि भैंस आदि पशु खेत चरकर वहीं बैठ जाये, तो उनपर पूर्वकथितसे दना दण्ड लगाना चाहिये। जिसमें अधिक मात्रामें तुण और काष्ठ उपजता है, ऐसा भुप्रदेश जब स्वामीसे लेकर उसे सुरक्षित रखा जाता है तो उसे 'विवीत' (रक्षित या रखांतु) कहते हैं। उस रखांतुको भी हानि पहेँचानेपर इन भैंस आदि पशुओंपर अन्य खेतोंके समान ही दण्ड समझे। इसी अपराधमें गदहे और ऊँटॉपर भी भैंसके समान ही दण्ड लगाना चाहिये। जिस खेतमें जितनी फसल पशुओंके द्वारा नष्ट की जाय, उसका सामन्त आदिके द्वारा अनुमानित फल गो-स्वामीको क्षेत्रस्वामीके लिये दण्डके रूपमें देना चाहिये और चरवाहोंको तो केवल शारीरिक दण्ड देना (कुछ पीट देना चाहिये)। यदि गी-स्वामीने स्वयं चराया हो तो उससे पूर्वोक्त दण्ड ही वसल करना चाहिये, ताडना नहीं देनी चाहिये। यदि खेत रास्तेपर हो, गाँवके समीप हो अथवा ग्रामके 'विबीत' (सुरक्षित) भूमिके निकट हो और वहाँ चरवाहे अथवा गो-स्वामीकी इच्छा न होनेपर भी अनजानेमें पशुओंने चर लिया अथवा फसलको हानि पहुँचा दी तो उसमें गो-स्वामी तथा चरवाहा-दोनोंमेंसे किसीका दोष नहीं माना जाता, अर्थात् उसके लिये दण्ड नहीं लगाना चाहिये; किंतु यदि स्वेच्छासे जान-बुझकर खेत चराया जाय तो चरानेवाला और गो-स्वामी दोनों चोरकी भाँति दण्ड पानेके अधिकारी है। साँड, वृषोत्सर्गकी विधिसे या देवी-देवताको चढाकर छोड़े गये पशु, दस दिनके भीतरकी व्यायी हुई गाय तथा अपने यथसे बिछडकर दूसरे स्थानपर

आया हुआ पशु—ये दूसरेकी फसल चर लें तो भी दण्डनीय नहीं हैं, छोड़ देने योग्य हैं। जिसका कोई चरवाहा न हो, ऐसे देवोपहत तथा राजोपहत पशु भी छोड़ ही देने योग्य हैं। गोप (चरवाहा) प्रात:काल गौओंके स्वामीके सँभलाये हुए यशु सायंकाल उसी प्रकार लाकर स्वामीको साँप दे। वेतनभोगी ग्वालेके प्रमादसे मृत अथवा खोये हुए पशु राजा उससे पशु-स्वामीको दिलाये। गोपालकके दोषसे पशुओंका विनाश होनेपर उसके ऊपर साढे तेरह पण दण्ड लगाया जाय और वह स्वामीको नष्ट हुए पशुका मूल्य भी दे। ग्रामवासियोंकी इच्छासे अथवा राजाकी आज्ञाके अनुसार गोचारणके लिये भूमि छोड़ दे; उसे जोते-बोये नहीं। ब्राह्मण सदा, सभी स्थानींसे तुण, काष्ट और पुष्प ग्रहण कर सकता है। ग्राम और क्षेत्रका अन्तर सौ धनुषके प्रमाणका हो, अर्थातु गाँवके चारों ओर सौ-सौ धनुष भूमि परती छोड़ दी जाय और उसके बादकी भूमिपर हों खेती की जाय। खर्बट (बड़े गाँव) और क्षेत्रका अन्तर दो सौ धनुष एवं नगर तथा क्षेत्रका अन्तर चार सौ धनुष होना चाहिये॥१०-१८॥ अस्वाधिविकय

(अब अस्वामिविक्रय नामक व्यवहारपदपर विचार आरम्भ करते हैं-नारदर्जीने 'अस्वामिविक्रय' का लक्षण इस प्रकार बताया है-

निश्चिप्तं वा परद्रव्यं नष्टं लक्क्वापहृत्य या। विक्रीयतेऽसमक्षं यत् स ज्ञेयोऽस्वामिविक्रयः॥

अर्थात धरोहरके तौरपर रखे हुए पराये द्रव्यको खोया हुआ पाकर अथवा स्वयं चुराकर जो स्वामीके परोक्षमें बेच दिया जाता है, वह 'अस्वामिविक्रय' कहलाता है।' द्रव्यका स्वामी अपनी वस्तु दूसरेके द्वारा बेची हुई यदि किसी खरीददारके पास देखे तो उसे अवश्य पकडे-अपने अधिकारमें ले ले। यहाँ 'विक्रीत' शब्द 'दत्त' और 'आहित'का भी

उपलक्षण है। अर्थात् यदि कोई दूसरेकी रखी हुई वस्तु उसे बताये बिना दूसरेके यहाँ एख दे वा दूसरेको दे दे तो उसपर यदि स्वामीकी दृष्टि पड जाय तो स्वामी उस वस्तुको हठात् ले ले वा अपने अधिकारमें कर ले; क्योंकि उस वस्तुसे उसका स्वामित्व निवृत्त नहीं हुआ। यदि खरीददार उस वस्तुको खरीदकर छिपाये रखे, किसीपर प्रकट न करे तो उसका अपराध माना जाता है। तथा जो हीन पुरुष है, अर्थातु उस द्रव्यकी प्राप्तिके उपायसे रहित है, उससे एकान्तमें कम मुल्यमें और असमयमें (रात्रि आदिमें) उस वस्तुको खरीदनेवाला मनुष्य चोर होता है. अर्चात चोरके समान दण्डनीय होता है। अपनी खोयी हुई या चोरीमें गयी हुई वस्तु जिसके पास देखे, उसे स्थानपाल आदि राजकर्मचारीसे पकड्वा दे। यदि उस स्थान अथवा समयमें राजकर्मचारी न मिले तो चोरको स्वयं पकडकर राजकर्मचारीको साँप दे। यदि खरीददार यह कहे कि 'मैंने चोरी नहीं की है, अमुकसे खरीदी है', तो वह बेचनेवालेको पकड़वा देनेपर शुद्ध (अभियोगसे मुक्त) हो जाता हैं। जो नष्ट या अपहत वस्तुका विक्रेता है, उसके पाससे द्रव्यका स्वामी द्रव्य, राजा अर्थदण्ड और खरीदनेवाला अपना दिया हुआ मूल्य पाता है। वस्तुका स्वामी लेख्य आदि आगम या उपभोगका प्रमाण देकर खोयी हुई वस्तुको अपनी सिद्ध करे। सिद्ध न करनेपर राजा उससे वस्तुका पञ्चमांह दण्डके रूपमें ग्रहण करे। जो मनुष्य अपनी खोयी हुई अथवा चुरायी गयी वस्तुको राजाको बिना बतलाये दूसरेसे ले ले, राजा उसपर छानवे पणका अर्थदण्ड लगावे। शौल्किक (शल्कके अधिकारी) या स्थानपाल (स्थानरक्षक) जिस खोये अथवा चुराये गये द्रव्यको राजाके पास लायें, उस द्रव्यको एक वर्षके पूर्व ही वस्तुका स्वामी ग्रमाण देकर प्राप्त कर ले; एक वर्षके बाद राजा स्वयं उसे ले

ले। घोड़े आदि एक खुरवाले पशु खोनेके बाद मिलें, तो स्वामी उनकी रक्षाके निमित्त चार पण राजाको दे; मनुष्यजातीय द्रव्यके मिलनेपर पाँच पण; भैंस, केंट और गौके प्राप्त होनेपर दो-दो पण तथा भेड़-बकरीके मिलनेपर पणका चतुर्थांश राजाको अर्पित करे॥ १९—२५॥

### दत्ताप्रदानिक

['दत्ताप्रदानिक'का स्वरूप नारदने इस प्रकार बताया है--''जो असम्यग्रूपसे (अयोग्य मार्गका आश्रय लेकर) कोई द्रव्य देनेके पश्चात् फिर उसे लेना चाहता है, उसे 'दत्ताप्रदानिक' नामक व्यवहारपद कहा जाता है।'' इस प्रकरणमें इसीपर विचार किया जाता है।]

जीविकाका उपरोध न करते हुए ही अपनी वस्तुका दान करे; अर्थात् कुटुम्बके भरण-पोपणसे बचा हुआ धन ही देनेयोग्य हैं। स्त्रीं और पुत्र किसीको न दे। अपना वंश होनेपर किसीको सर्वस्वका दान न करे। जिस बस्तुको दूसरेके लिये देनेको प्रतिज्ञा कर ली गयी हो, वह वस्तु उसीको दे, दूसरेको न दे। प्रतिग्रह प्रकटरूपमें ग्रहण करे। विशेषतः स्थावर भूमि, वृक्ष आदिका प्रतिग्रह तो सबके सामने ही ग्रहण करना चाहिये। जो वस्तु जिसे धर्मार्थ देनेको प्रतिज्ञा की गयी हो, वह उसे अवश्य दे दे और दी हुई वस्तुका कदापि फिर अपहरण न करे—उसे वापस न ले॥ २६-२७॥

### क्रीतानुशय

(अब 'क्रोतानुशय' बताया जाता है। इसका स्वरूप नारदजीने इस प्रकार कहा है—''जो खरीददार मूल्य देकर किसी पण्य वस्तुको खरीदनेके बाद उसे अधिक महत्त्वको वस्तु नहीं मानता है, अत: उसे लौटाना चाहता है तो यह मामला 'क्रोतानुशय' नामक विवादपद कहलाता है। ऐसी वस्तुको जिस दिन खरीदा जाय, उसी दिन अविकृतरूपसे मालधनीको लौटा दिया जाय। यदि दूसरे दिन लौटावे तो क्रेता मूल्यसे के वाँ भाग छोड़ दे। यदि तीसरे दिन लौटावे तो दं वाँ भाग छोड़ दे। इसके बाद वह बस्तु खरीददास्की ही हो जाती है, वह उसे लौटा नहीं सकता।") अब बोज आदिके विषयमें बताते हैं—॥ २७ ई॥

बीजको दस दिन, लोहेकी एक दिन, वाहनकी पाँच दिन, रलोंकी सात दिन, दासीको एक मास, द्ध देनेवाले पशकी तीन दिन और दासकी एक पक्षतक परीक्षा होती है। सुवर्ण अग्निमें डालनेपर क्षीण नहीं होता; परंतु चाँदी प्रतिशत दो पल, राँग और सीसेमें प्रतिशत आठ पल, ताँबेमें पाँच पल और लोहेमें दस पल कमी होती है। ऊन और रूर्डके स्थल सतसे बने हुए कपडेमें सौ पलमें दस पलकी वृद्धि होती है। इसी प्रकार मध्यम सुतमें पाँच पल और सुक्ष्म सुतमें तीन पलको बुद्धि जाननी चाहिये। कार्मिक (अनेक रङ्गके चित्रोंसे युक्त) और रोमबद्ध (किनारेषर गुच्छोंसे युक्त) वस्त्रमें तीसवाँ भाग क्षय होता है। रेशम और बल्कलके बने हुए वस्त्रमें न तो क्षय होता है और न वृद्धि ही। उपर्युक्त द्रव्योंके नष्ट होनेपर द्रव्य-ज्ञानकुशल व्यक्ति देश, काल, उपयोग और नष्ट हुए वस्तुके सारासारकी परीक्षा करके जितनी हानिका निर्णय कर दें, राजा उस हानिको शिल्पियोंसे अवश्य पूर्ति कराये॥ २८-३२॥

### अभ्युपेत्याशुश्रूषा

(सेवा स्वीकार करके जो उसे नहीं करता है, उसका यह बर्ताव 'अध्युपेत्याशुश्रूषा' नामक व्यवहारपद है।) जो बलपूर्वक दास बनाया गया है और जो चोरोंके द्वारा चुराकर किसीके हाथ बेचा गया है—ये दोनों दासभावसे मुक्त हो सकते हैं। यदि स्वामी इन्हें न छोड़े तो राजा अपनी शक्तिसे इन्हें दासभावसे छुटकारा दिलाये। जो स्वामीको प्राणसंकटसे बचा दे, वह भी दासभावसे मक्त कर देनेयोग्य है। जो स्वामीसे भरण-पोषण पाकर उसका दास्य स्वीकार करके कार्य कर रहा है, वह भरण-पोषणमें स्वामीका जितना धन खर्च करा चुका है, उतना धन वापस कर दे तो दास-भावसे इटकारा पा जाता है। जितना धन लेकर स्वामीने किसीको किसी धनीके पास बन्धक रख दिवा है, अथवा जितना धन देकर किसी धनीने किसी ऋणग्राहीको ऋणदातासे छुडाया है, उतना धन सुदसहित वापस कर देनेपर आहित दास भी दासत्वसे छटकारा पा सकता है। प्रव्रज्यावसित (संन्यासभ्रष्ट अथवा आरूढ्पतित) मनुष्य यदि इसका प्रायधित न कर ले तो मरणपर्यन्त राजाका दास होता है। चारों वर्ण अनुलोमक्रमसे ही दास हो सकते हैं, प्रतिलोमक्रमसे नहीं। विद्यार्थी विद्याग्रहणके पश्चात गुरुके घरमें आयुर्वेदादि शिल्प-शिक्षाके लिये यदि रहना चाहे तो समय निधित करके रहे। यदि निश्चित समयसे पहले वह शिल्प-शिक्षा प्राप्त कर ले तो भी उतने समयतक वहाँ अवश्य निवास करे। उन दिनों वह गुरुके घर भोजन करे और उस शिल्पसे उपार्जित धन गुरुको ही समर्पित करे॥ ३३—३५॥

### संविद-व्यतिक्रम

(नियत की हुई व्यवस्थाका नाम 'समय' या 'संविद्' है। उसका उल्लङ्घन 'संविद्-व्यतिक्रम' कहलाता है। यह विवादका पद है।)

राजा अपने नगरमें भवन-निर्माण कराकर उनमें वेदविद्या-सम्पन्न ब्राह्मणोंको जीविका देकर बसावे और उनसे प्रार्थना करे कि 'आप यहाँ रहकर अपने धर्मका अनुष्ठान कीजिये।' ब्राह्मणोंको अपने धर्ममें बाधा न डालते हुए जो सामयिक और राजाद्वारा निर्धारित धर्म हो, उसका भी यलपूर्वक पालन करना चाहिये। जो मनुष्य समूह या संस्थाका द्रव्यग्रहण और मर्यादाका उझङ्खन करता हो, राजा उसका सर्वस्व छोनकर उसे राज्यसे निर्वासित कर

दे। अपने समाजके हितैषी मनुष्योंके कथनानुसार ही सब मनुष्योंको कार्य करना चाहिये। जो मनुष्य समाजके विपरीत आचरण करे, राजा उसे प्रथम साहसका दण्ड" दे। समृहके कार्यकी सिद्धिके लिये राजाके पास भेजा हुआ मनुष्य राजासे जो कुछ भी मिले, वह समाजके ब्रेष्ट व्यक्तियोंको बुलाकर समर्पित कर दे। यदि वह स्वयं लाकर नहीं देता तो राजा उससे ग्यारहगुना धन दिलावे। जो वेदज्ञन-सम्पन्न, पवित्र अन्त:करणवाले, लोभशुन्य तथा कार्यका विचार करनेमें कशल हों. उन समूहके हितैषी मनुष्योंका वचन सबके लिये पालनीय है। 'श्रेणी' (एक व्यापारसे जीविका चलानेवाले), 'नैगम' (वेदोक्त धर्मका आचरण करनेवाले), 'पाखण्डी' (वेदविरुद्ध आचरणवाले) और 'गण' (अस्त्र-शस्त्रोंसे जीविका चलानेवाले)-इन सब लोगोंके लिये भी यही विधि है। राजा इनके धर्मभेद और पूर्ववृत्तिका संरक्षण करे॥ ३६-४२॥

#### वेतनादान

जो भूत्य वेतन लेकर काम छोड़ दे, वह स्वामीको उस येतनसे दुगुना धन लौटाये। वेतन न लिया हो तो वेतनके समान धन उससे ले। भृत्य सदा खेती आदिके सामानकी रक्षा करे। जो वेतनका निश्चय किये बिना भृत्यसे काम लेता है. राजा उसके वाणिज्य, पशु और शस्यको आयका दशांश भृत्यको दिलाये। जो भृत्य देश-कालका अतिक्रमण करके लाभको अन्यथा (औसतसे भी कम) कर देता है, उसे स्वामी अपने इच्छानुसार वेतन दे। परंतु औसतसे अधिक लाभ प्राप्त करानेपर भृत्यको वेतनसे अधिक दे। वेतन निश्चित करके दो मनुष्योंसे एक ही काम कराया जाय और यदि

जितना काम किया हो, उसको उतना वेतन दे और यदि कार्य सिद्ध हो गया हो तो पूर्वनिश्चित वेतन दे। यदि भारवाहकसे राजा और देवता-सम्बन्धी पात्रके सिवा दूसरेका पात्र फूट जाय तो राजा भारवाहकसे पात्र दिलाये। यात्रामें विघ्न करनेवाले भृत्यपर वेतनसे दुगुना अर्थदण्ड करे। जो भृत्य यात्रारम्भके समय काम छोड़ दे, उससे वेतनका सातवाँ भाग, कुछ दूर चलकर काम छोड़ दे, उससे चतुर्थ भाग और जो मार्गके मध्यमें काम छोड़ दे, उससे पूरा वेतन राजा स्वामीको दिलावे। इसी प्रकार भृत्यका त्याग करनेवाले स्वामीसे राजा भृत्यको दिलाये॥ ४३-४८॥

#### द्यत-समाह्रय

(जूएमें छलसे काम लेना 'द्यूतसमाह्नय' है। प्राणिभिन्न पदार्थ—सोना, चाँदी आदिसे खेला जानेवाला जुआ 'चूत' कहलाता है। किंतु प्राणियोंको पुढ़दौड़ आदिमें दाँवपर लगाकर खेला जाय तो उसको 'समाह्रय' कहा जाता है।) परस्परकी स्वीकृतिसं जुआरियोंद्वारा कल्पित पण (शर्त)-को 'ग्लह' कहते हैं। जो जुआरियोंको खेलनेके लिये सभा-भवन प्रदान करता है, वह 'सभिक' कहलाता है। 'ग्लह' या दाँबमें सौ या इससे अधिक वृद्धि (लाभ) प्राप्त करनेवाले धूर्त जुआरीसे 'सभिक' प्रतिशत पाँच पण अपने भरण-पोषणके लिये ले। फिर दूसरी बार उतनी ही वृद्धि प्राप्त करनेवाले अन्य जुआरीसे प्रतिशत दस पण ग्रहण करे। राजाके द्वारा भलीभाँति सुरक्षित द्यूतका अधिकारी सिंभक राजाका निश्चित भाग उसे दे। जीता हुआ धन जीतनेवालेको दिलाये और क्षमा-परायण होकर सत्य-भाषण करे। जब द्युतका सभिक और प्रख्यात जुआरियोंका समृह राजाके वह काम उनसे समाप्त न हो सके तो जिसने समीप आये तथा राजाको उनका भाग दे दिया

<sup>&</sup>quot; 'नारदस्मृति' में कहा है कि 'प्रथम' साइसका दण्ड सी पण, 'मध्यम' साइसका दण्ड पाँच सी पण और 'उतम' साइसका दण्ड एक इजार पण है।

गया हो तो राजा जीतनेवालेको जीतका धन मनुष्योंके ललाटमें चिह्न करके राजा उन्हें देशसे दिला दे, अन्यथा न दिलाये। द्यत-व्यवहारको निर्वासित कर दे। चौरोंको पहचाननेके लिये द्यतमें देखनेवाले सभासदके पदपर राजा उन जुआरियोंको एक ही किसीको प्रधान बनावे, यही विधि 'प्राणि-ही नियुक्त करे तथा साक्षी भी द्युतकारोंको ही द्युत-समाह्रय' (युड्दौड्) आदिमें भी जाननी बनाये। कृत्रिम पाशोंसे छलपूर्वक जुआ खेलनेवाले | चाहिये॥ ४९-५३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'सीमा-विवादादिके कथनका निर्णय' नामक दो सी सतावनवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ २५७ ॥

### へいてははははしてい दो सौ अट्ठावनवाँ अध्याय

व्यवहारके वाक्पारुष्य, दण्डपारुष्य, साहस, विक्रियासम्प्रदान, सम्भूय-समुत्थान, स्तेय, स्त्री-संग्रहण तथा प्रकीर्णक—इन विवादास्पद विषयोंपर विचार

[ अब 'वाक्पारुष्य' ( कठोर गाली देने आदि )-के विषयमें विचार किया जाता है। इसका लक्षण नारदजीने इस प्रकार बताया है-"देश, जाति और कुल आदिको कोसते हुए उनके सम्बन्धमें जो अश्लील और प्रतिकृत अर्थवाली बात कही जाती है, उसको 'वाक्पारुष्य' कहते हैं।" प्रतिकृत अर्थवालीसे तात्पर्य है-उद्देगजनक वाक्यसे। जैसे कोई कहे-'गौडदेशवाले बडे झगडाल होते हैं' तो यह देशपर आक्षेप हुआ। बाह्यण बडे लालची होते हैं '-यह जातिपर आक्षेप हुआ, तथा 'विश्वामित्रगोत्रीय बडे कर चरित्रवाले होते हैं'-यह कुलपर आक्षेप हुआ। यह 'वाक्पारुष्य' तीन प्रकारका होता है — 'निष्ठुर', 'अञ्च्लील' और 'तीव्र'। इनका दण्ड भी उत्तरोत्तर भारी होता है। आक्षेपयुक्त वचनको 'निष्ठर' कहते हैं, जिसमें अभद्र बात कही जाय, वह 'अश्लील' है और जिससे किसीपर पातकी होनेका आरोप हो, वह वाक्य 'तीव' है। जैसे किसीने कहा—'तु मुखं है, मौगड है, तुझे धिक्कार है'-यह साक्षेप वचन 'निष्ठर 'की कोटिमें आता है, किसीको माँ-बहिनके लिये गाली निकालना 'अश्लील' है और किसीको यह कहना कि 'त् शराबो है, गुरुपबोगामी है'-ऐसा कटुवचन 'तीव्र' कहा गया है। इस तरह वाक्पारुष्यके अपराधींपर दण्डविधान कैसे किया जाता है, इसीका यहाँ विचार है-1

जो न्युनाङ्ग (लँगहे-लुले आदि) हैं, न्युनेन्द्रिय (अन्धे-बहरे आदि) है तथा जो रोगी (दूषित चर्मवाले, कोळी आदि) हैं, उनपर सत्यवचन, असत्ययचन अथवा अन्यथा-स्तृतिके द्वारा कोई आक्षेप करे तो राजा उसपर साढे बारह पण दण्ड लगाये। ("डन महोदयको दोनों आँखें नहीं हैं, इसलिये लोग इन्हें 'अंधा' कहते हैं''-यह सत्यवचनद्वारा आक्षेप हुआ। "इनकी आँखें तो सही-सलामत हैं, फिर भी लोग इन्हें 'अंधा' कहते हैं "-यह असत्यवचनद्वारा आक्षेप हुआ। 'तम विकृताकार होनेसे ही दर्शनीय हो गये हो' यह 'अन्यथास्तुति' है।)॥१॥

जो मनुष्य किसीपर आक्षेप करते हुए इस प्रकार कहे कि 'मैं तेरी बहिनसे, तेरी माँसे समागम करूँगा' तो राजा उसपर पचीस पणका अर्थदण्ड लगाये। यदि गाली देनेवालेकी अपेक्षा गालो पानेवाला अधम\* है तो उसको गाली देनेके अपराधमें श्रेष्ट पुरुषपर उक्त दण्डका आधा

<sup>\*</sup> गुण और आवरणको दृष्टिसे गिरा हुआः/

लगेगा तथा परायी स्त्री एवं उच्चजातिवालेको अधमके द्वारा गाली दी गयी हो तो उसके ऊपर पूर्वोक्त दण्ड दगना लगाया जाय। वर्ण और जातिकी लघुता और श्रेष्टताको देखकर राजा दण्डकी व्यवस्था करे। वर्णोंके 'प्रातिलोम्यापवाद'में अर्थात् निम्नवर्णके पुरुषद्वारा उच्चवर्णके पुरुषपर आक्षेप किये जानेपर दगुने और तिगुने दण्डका विधान है। जैसे ब्राह्मणको कटुवचन सुनानेवाले क्षत्रियपर पूर्वोक्त द्विगुण दण्ड, पचास पणसे दुगुने दण्ड सी पण, लगाये जाने चाहिये तथा वही अपराध करनेवाले वैश्वपर तिगुने, अर्थात् डेढ् सौ पण दण्ड लगने चाहिये। इसी तरह 'आनुलोम्यापबाद में, अर्थात् उच्चवर्णद्वारा हीनवर्णके मनुष्यपर आक्षेप किये जानेपर क्रमश: आधे-आधे दण्डकी कमी हो जाती है। अर्थात् ब्राह्मण क्षत्रियपर आक्रोश करे तो पचास पण दण्ड दे, वैश्यपर करे तो पच्चीस पण और यदि शहरपर करे तो साढ़े बारह पण दण्ड दे। यदि कोई मनुष्य वाणीद्वारा दूसरोंको इस प्रकार धमकाबे कि 'में तम्हारी बाँह उखाड़ लुँगा, गर्दन मरोड़ देंगा, आँखें फोड देंगा और जीव तोड डालुँगा' तो राजा उसपर सौ पणका दण्ड लगावे और जो पैर, नाक, कान और हाथ आदि तोड़नेको कहे, उसपर पचास पणका अर्थदण्ड लागु करे। यदि असमर्थ मनुष्य ऐसा कहे, तो राजा उसपर दस पण दण्ड लगावे और समर्थ मनुष्य असमर्थको ऐसा कहे, तो उससे पूर्वोक्त सौ पण दण्ड वसूल करे। साथ ही असमर्थ मनुष्यकी रक्षाके लिये उससे कोई 'प्रतिभ्' (जमानतदार) भी माँगे। किसीको पतित सिद्ध करनेके लिये आक्षेप करनेवाले मनुष्यको मध्यम साहसका दण्ड देना चाहिये तथा उपपातकका मिथ्या आरोप करनेवालेपर प्रथम साहसका दण्ड लगाना चाहिये। वेदविद्या-सम्पन ब्राह्मण, राजा अथवा देवताकी निन्दा करनेवालोंको उत्तम साहस, जातियोंके सङ्घकी निन्दा करनेवालेको मध्यम साहस और ग्राम या देशको निन्दा

करनेवालेको प्रथम साहसका चाहिये॥ २-८॥

#### दण्डपारुष्य

[अब 'दण्डपारुष्य' प्रस्तुत किया जाता है। नारदजीके कथनानुसार उसका स्वरूप इस प्रकार है-"दूसरोंके शरीरपर, अथवा उसकी स्थावर-जङ्गम वस्तुओंपर हाथ, पैर, अस्त्र-शस्त्र तथा पत्चर आदिसे जो चोट पहुँचायी जाती है तथा राख, धूल और मल-मूत्र आदि फेंककर उसके मनमें द:ख उत्पन्न किया जाता है, यह दोनों ही प्रकारका व्यवहार 'दण्डपारुष्य' कहलाता है।" उसके तीन कारण बताये जाते हैं—'अवगोरण' (मारनेके लिये उद्योग), 'नि:सङ्गपातन' (निष्ठरतापूर्वक नीचे गिरा देना) और 'क्षतदर्शन' (रक्त निकाल देना)। इन तीनोंके द्वारा हीन द्रव्यपर, मध्यम द्रव्यपर और उत्तम द्रव्यपर जो आक्रमण होता है, उसको दृष्टिमें रखकर 'दण्डपारुष्य'के तीन भेद किये जाते हैं। 'दण्डपारुष्य'का निर्णय करके उसके लिये अपराधीको दण्ड दिया जाता है। उसके स्वरूपमें संदेह होनेपर निर्णयके कारण बता रहे हैं-]

यदि कोई मनुष्य राजाके पास आकर इस आशयका अभियोगपत्र दे कि 'अमुक व्यक्तिने एकान्त स्थानमें मुझे मारा है', तो राजा इस कार्यमें चिड्ठोंसे, युक्तियोंसे, आशय (जनप्रवादसे) तथा दिव्य-प्रमाणसे निश्चय करे। 'अभियोग लगानेवालेने अपने शरीरपर घावका कपटपूर्वक चिह्न तो नहीं बना लिया है , इस संदेहके कारण उसका परीक्षण (छानबीन) आवश्यक है। दूसरेके ऊपर राख, कीचड़ या धूल फेंकनेवालेपर दस पण और अपवित्र वस्तु या थूक डालनेवाले, अथवा अपने पैरकी एडी छुआ देनेवालेपर राजा बीस पण दण्ड लगाये। यह दण्ड समान वर्णवालोंके प्रति ऐसा अपराध करनेवालोंके लिये ही बताया गया है। परायो स्त्रियों और अपनेसे उत्तम वर्णवाले पुरुषोंके प्रति पूर्वोक्त व्यवहार करनेपर मनुष्य दुगुने दण्डका भागी होता है और अपनेसे हीन वर्णवालोंके प्रति ऐसा व्यवहार करनेपर मनुष्य आधा दण्ड पानेका अधिकारी होता है। यदि कोई मोह एवं मदके वशीभृत (नशेमें) होकर ऐसा अपराध कर बैठे तो उसे दण्ड नहीं देना चाहिये॥ ९-११॥

ब्राह्मणेतर मनुष्य अपने जिस अङ्गसे ब्राह्मणको पीड़ा दे-मारे-पीटे, उसका वह अङ्ग छेदन कर देने योग्य है। ब्राह्मणके वधके लिये शस्त्र उठा लेनेपर उस पुरुषको प्रथम साहसका दण्ड मिलना चाहिये। यदि उसने मारनेकी इच्छासे शस्त्र आदिका स्पर्शमात्र किया हो तो उसे प्रथम साहसके आधे दण्डसे दण्डित करना चाहिये। अपने समान जातिवाले मनुष्यको मारनेके लिये हाथ उठानेवालेको दस पण, लात उठानेवालेको बीस पण और एक-दूसरेके वधके लिये शस्त्र उठानेपर सभी वर्णके लोगोंको मध्यम साहसका दण्ड देना चाहिये। किसीके पैर, केश, वस्त्र और हाथ-इनमेंसे कोई-सा भी पकडकर खींचने या झटका देनेपर अपराधीको दस पणका दण्ड लगावे। इसी तरह दूसरेको कपड़ेमें लपेटकर जोर-जोरसे दबाने, घसीटने और पैरोंसे आघात करनेपर आक्रामकसे सौ पण वसल करे। जो किसीपर लाठी आदिसे ऐसा प्रहार करे कि उसे दु:ख तो हो, किंतु शरीरसे रक्त न निकले, तो उस मनुष्यपर बत्तीस पण दण्ड लगावे। यदि उस प्रहारसे रक्त निकल आवे तो अपराधीपर इससे दुना, चौंसठ पण दण्ड लगाया जाना चाहिये। किसीके हाध-पाँव अथवा दाँत तोडनेवाले, नाक-कान काटनेवाले, घावको कुचल देनेवाले या मारकर मृतकतूल्य बना देनेवालेपर मध्यम साहस-पाँच सौ पणका दण्ड लगाया जाय। किसीकी चेष्टा, भोजन या वाणीको रोकनेवाले आँख, जिह्ना आदिको फोडने या छेदनेवाले या कंधा, भूजा और जाँच तोड़नेवालेको

भी मध्यम साहसका दण्ड देना चाहिये। यदि बहुत-से मनुष्य मिलकर एक मनुष्यका अङ्ग-भद्ग करें तो जिस-जिस अपराधके लिये जो-जो दण्ड बताया गया है, उससे दूना दण्ड प्रत्येकको दे। परस्पर कलह होते समय जिसने जिसकी जो वस्तु हड्प ली हो, राजाकी आज्ञासे उसे उसकी वह वस्तु लौटा देनी होगी और अपहरणके अपराधर्मे उस अपहत वस्तुके मूल्यसे दूना दण्ड राजाके लिये देना होगा। जो मनुष्य किसीपर प्रहार करके उसे घायल कर दे, वह उसके घाव भरने और स्वस्य होनेतक औषध, पथ्य एवं चिकित्सामें जितना व्यय हो, उसका भार वहन करे। साथ ही जिस कलहके लिये जो दण्ह बताया गया है, उतना अर्धदण्ड भी चुकाये। नावसे लोगोंको पार उतारनेवाला नाविक यदि स्थलमार्गका शुल्क ग्रहण करता है तो उसपर दस पण दण्ड लगाना चाहिये। यदि यजमानके पास बैभव हो और पड़ोसमें विद्वान और सदाचारी ब्राह्मण बसते हों तो श्राद्ध आदिमें उनको निमन्त्रण न देनेपर उस यजमानपर भी वही दण्ड लगाना चाहिये। किसीकी दीवारपर मुदगर आदिसे आघात करनेवालेपर पाँच पण, उसे विदीर्ण करनेवालेपर दस पण तथा उसको फोड़ने या दो ट्रक करनेवालेपर बीस पण दण्ड लगाया जाय और वह दीवार गिरा देनेवालेसे पैंतीस पण दण्ड वसुल किया जाय। साथ ही उस दीवारके मालिकको नये सिरेसे दीवार बनानेका व्यय उससे दिलाया जाय। किसीके घरमें दु:खोत्पादक वस्तु-कण्टक आदि फॅकनेवालेपर सोलह पण और शीघ्र प्राण हरण करनेवाली वस्त-विषधर सर्प आदि फेंकनेपर मध्यम साहस-पाँच सौ पण दण्ड देनेका विधान है। क्षुद्र पशुको पीड़ा पहुँचानेवालेपर दो पण, उसके शरीरसे रुधिर निकाल देनेवालेपर चार पण, सींग तोडनेवालेपर छ: पण तथा अङ्ग-भङ्ग करनेवालेपर आठ पण दण्ड लगावे। क्षुद्र पशुका लिङ्ग-छेदन करने या उसको मार डालनेपर मध्यम साहसका दण्ड दे और अपराधीसे स्वामीको उस पशुका मृत्य दिलाये। महान् पशु-हाथी-घोड़े आदिके प्रति दु:खोत्पादन आदि पूर्वोक्त अपराध करनेपर क्षुद्र पशुओंकी अपेक्षा दुना दण्ड जानना चाहिये। जिनको डालियाँ काटकर अन्यत्र लगा दी जानेपर अङ्करित हो जाती हैं, वे बरगद आदि वृक्ष 'प्ररोहिशाखी' कहलाते हैं। ऐसे प्ररोही वृक्षोंकी तथा जिनकी डालियाँ अङ्करित नहीं होती, परंतु जो जीविका चलानेके साधन बनते हैं, उन आम आदि वृक्षोंकी शाखा, स्कन्ध तथा मुलसहित समुचे वृक्षका छेदन करनेपर क्रमश: बीस पण, चालीस पण और अस्सी पण दण्ड लगानेका विधान है॥ १२-२५॥

#### साहस-प्रकरण

(अब 'साहस' नामक विवादपदका विवेचन करनेके लिये पहले उसका लक्षण बताते हैं-) सामान्य द्रव्य अथवा परकीय द्रव्यका बलपूर्वक अपहरण 'साहस' कहलाता है। (यहाँ यह कहा गया कि राजदण्डका उल्लङ्खन करके, जनसाधारणके आक्रोशकी कोई परवा किये विना राजकीय पुरुषोंसे भिन्न लोगोंके सामने जो मारण, अपहरण तथा परस्त्रीके प्रति बलात्कार आदि किया जाता है, वह सब 'साहस'की कोटिमें आता है।) जो दूसरोंके द्रव्यका अपहरण करता है. उसके ऊपर उस अपहत द्रव्यके मृल्यसे दुना दण्ड लगाना चाहिये। जो 'साहस' (लूट-पाट, डकैती आदि) कर्म करके उसे स्वीकार नहीं करता—' मैंने नहीं किया है '-ऐसा उत्तर देता है, उसके ऊपर वस्तुके मूल्यसे चौगुना दण्ड लगाना उचित है ॥ २६ ॥

जो मनुष्य दूसरेसे डकैती आदि 'साहस'

करवाता है, उससे उस साहसके लिये कथित दण्डसे दुना दण्ड लेना चाहिये। जो ऐसा कहकर कि ''मैं तुम्हें धन दूँगा, तुम 'साहस' (डकैती आदि) करो'', दूसरेसे 'साहस'का काम कराता है. उससे साहसिकके लिये नियत दण्डकी अपेक्षा चीगुना दण्ड वसूल करना चाहिये। श्रेष्ठ पुरुष (आचार्य आदि)-को निन्दा या आजाका उल्लङ्कन करनेवाले, भ्रातुपत्री (भौजाई या भयह्)-पर प्रहार करनेवाले, प्रतिज्ञा करके न देनेवाले, किसीके बंद धरका ताला तोड़कर खोलनेवाले तथा पड़ोसी और कुटुम्बीजनोंका अपकार करनेवालेपर राजा पचास पणका दण्ड लगावे, यह शास्त्रका निर्णय है॥ २७-२८॥

(बिना नियोगके) स्वेच्छाचारपूर्वक विधवासे गमन करनेवाले, संकटग्रस्त मनुष्यके पुकारनेपर उसकी रक्षाके लिये दौड़कर न जानेवाले, अकारण ही लोगोंको रक्षाके लिये पुकारनेवाले, चाण्डाल होकर श्रेष्ट जातिवालोंका स्पर्श करनेवाले, दैव एवं पितृकार्यमें संन्यासीको भोजन करानेवाले, शुद्र, अनुचित शपथ करनेवाले, अयोग्य (अनधिकारी) होनेपर भी योग्य (अधिकारी)-के कर्म (वेदाध्ययनादि) करनेवाले, बैल एवं शुद्र पशु-बकरे आदिको बधिया करनेवाले, साधारण वस्तुमें भी उगी करनेवाले तथा दासीका गर्भ गिरानेवालेपर एवं पिता-पुत्र, बहिन-भाई, पति-पत्नी तथा आचार्य-शिष्य - ये पतित न होते हुए भी यदि एक-दूसरेका त्याग करते हों तो इनके ऊपर भी सौ पण दण्ड लगावे। यदि धोबी दूसरोंके वस्त्र पहने तो तीन पण और यदि बेचे, भाडेपर दे, बन्धक रखे या मैंगनी दे, तो दस पण अर्थदण्डके योग्य होता है"। तोलनदण्ड, शासन, मान (प्रस्थ, द्रोण आदि) तथा नाणक (मुद्रा

<sup>\*</sup> उपर्युक्त अपराधोंके लिये जो राजदण्ड हैं, वही मूलमें बताया गया है; परंतु जो वस्त्र उसने गावब कर दिया हो, उसका मूल्य यह वस्त्र-स्वामीको अलगमे दे। मनुजीने यह व्यवस्था दी है कि 'चाँद करत एक चारका धूला है तो धोबी उसके मृत्यका अष्टमांश कम करके शेष मूल्य स्वामीको चुकावे। इसी तरह कई बारके धूले हुए वसकता पादांश, तृतीयांश इत्यादि कम करके वह लौटावे।'

आदिसे चिह्नित निष्क आदि)-इनमें जो कुटकारी (मानके वजनमें कमी-बेशी तथा सुवर्णमें ताँबे आदिकी मिलावट करनेवाला) हो तथा उससे कट-तुला आदि व्यवहार करता हो, उन दोनोंको पृथक्-पृथक् उत्तम साहसके दण्डसे दण्डित करना चाहिये। सिक्कोंकी परीक्षा करते समय यदि पारखी असली सिक्केको नकली या नकली सिक्केको असली बतावे तो राजा उससे भी प्रथम साहसका दण्ड वसुल करे। जो वैद्य आयुर्वेदको न जाननेपर भी पशुओं, मनुष्यों और राजकर्मचारियोंकी मिथ्या चिकित्सा करे, उसे क्रमश: प्रथम, मध्यम और उत्तम साहसके दण्डसे दण्डित करे। जो राजपुरुष कैद न करनेयोग्य (निरपराध) मनुष्योंको राजाकी आज़ाके बिना कैंद्र करता है और बन्धनके योग्य बन्दीको उसके अभियोगका निर्णय होनेके पहले ही छोड़ देता है, उसे उत्तम साहसका दण्ड देना चाहिये। जो व्यापारी कृटमान अथवा तुलासे धान-कपास आदि पण्यद्रव्यका अष्टमांश हरण करता है, वह दो सौ पणके दण्डसे दण्डनीय होता है। अपहत द्रव्य यदि अष्टमांशसे अधिक या कम हो तो दण्डमें भी बुद्धि और कमी करनी चाहिये। ओषधि, घुत, तेल, लवण, गन्धद्रव्य, धान्य और गुड आदि पण्यवस्तुओंमें जो निस्सार वस्तुका मिश्रण कर देता है, राजा उसपर सोलह पण दण्ड लगावे॥ २९-३९॥

यदि व्यापारीलोग संगठित होकर राजांक द्वारा निश्चित किये हुए भावको जानते हुए भी लोभवश कारु और शिल्पियोंको पीडा देनेवाले मुल्यकी वृद्धि या कमी करें तो राजा उनपर एक हजार पणका दण्ड लागू करे। राजा निकटवर्ती हो तो उनके द्वारा जिस वस्तुका जो मुल्य निर्धारित कर दिया गया हो, व्यापारीगण प्रतिदिन उसी भावसे क्रय-विक्रय करें: उसमें जो बचत हो, वही बनियोंके लिये लाभकारक मानी गयी है। व्यापारी देशज वस्तुपर पाँच प्रतिशत लाभ रखे और विदेशी द्रव्यको यदि शीघ्र ही क्रय-विक्रय कर ले तो उसपर दस प्रतिशत लाभ ले। राजा दकानका खर्च पण्यवस्तुपर रखकर उसका भाव इस प्रकार निश्चित करे, जिससे क्रेता और विक्रेताको लाभ हो॥४०-४३॥

### विकीयासम्प्रदान

(प्रसङ्गप्राप्त 'साहस'का प्रकरण समाप्त करके अब 'विक्रीयासम्प्रदान' आरम्भ करते हैं। नारदजीके बचनानुसार 'विक्रीयासम्प्रदान'का स्वरूप इस प्रकार है—"मुल्य लेकर पण्यवस्तुका विक्रय करके जब खरीददारको वह वस्तु नहीं दी जाती है, तब वह 'विक्रीयासम्प्रदान' (बेचकर भी वस्तुको न देना) नामक विवादास्पद कहलाता है।" विक्रेय यस्तु 'चल' और 'अचल'के भेदसे दो प्रकारकी होती है। फिर उसके छ: भेद किये गये हैं -गणित. वुलित, मेब, क्रियोपलक्षित, रूपोपलक्षित और दीप्तिसे उपलक्षित। सुपारीके फल आदि 'गणित' हैं: क्योंकि वे गिनकर बेचे जाते हैं। सोना, कस्तुरी और केसर आदि 'तुलित' हैं; क्योंकि वे तौलकर बेचे जाते हैं। शाली (अगहनी धान) आदि 'मेय' हैं: क्योंकि वे पात्रविशेषसे माप कर दिये जाते हैं। 'क्रियोपलक्षित' वस्तुमें घोड़े, भैंस आदिको गणना है: क्योंकि उनकी चाल और दोहन आदिकी क्रियाको दृष्टिमें रखकर ही उनका क्रय-विक्रय होता है। 'रूपोपलक्षित' वस्तुमें पृण्यस्त्री (वेश्या) आदिकी गणना है; क्योंकि उनके रूपके अनुसार ही उनका मूल्य होता है। 'दीप्तिसे उपलक्षित' वस्तुओंमें हीरा, मोती, मरकत और पदाराग आदिकी गणना है। इन छहाँ प्रकारकी पण्यवस्तुको बेचकर, मृत्य लेकर भी यदि क्रेताको वह वस्त नहीं दो जाती तो विक्रेताको किस प्रकार दण्डित करना चाहिये, यह बताते हैं-) जो व्यापारी मृल्य लेकर भी ग्राहकको माल

न दे, उससे वृद्धिसहित वह माल ग्राहकको दिलाया जाय। यदि ग्राहक परदेशका हो तो उसके देशमें ले जाकर बेचनेसे जो लाभ होता है, उस लाभसहित वह वस्तु राजा व्यापारीसे ग्राहकको दिलावे। यदि पहला ग्राहक मालमें किसी प्रकार संदेह होनेपर वस्तुको न लेना चाहे तो व्यापारी उस बेची हुई वस्तुको भी दूसरेके हाथ बेच सकता है। यदि विक्रेताके देनेपर भी ग्राहक न ले और वह पण्यवस्तु राजा या दैवकी बाधासे नष्ट हो जाय तो वह हानि क्रेताके ही दोषसे होनेके कारण वही उस हानिको सहन करेगा, बेचनेवाला नहीं। यदि प्राहकके माँगनेपर भी उस बेची हुई पण्यवस्तुका बेचनेवाला नहीं दे और वह पण्यद्रव्य राजा या दैवके कोपसे उपहत हो जाय तो वह हानि विक्रेताकी होगी॥ ४४-४६॥

जो व्यापारी किसीको बेची हुई वस्तु दूसरेके हाथ बेचता है, अथवा दूषित वस्तुको दोषरहित वतलाकर बेचता है, राजा उसपर वस्तुके मृल्यसे दुगुना अर्थदण्ड लगावे। जान-बुझकर खरीदे हुए पण्यद्रव्योंका मूल्य खरीदनेके बाद यदि बढ़ गया या घट गया तो उससे होनेवाले लाभ या हानिको जो ग्राहक नहीं जानता, उसे 'अनुशय' (माल लेनेमें आनाकानी) नहीं करनी चाहिये। विक्रेता भी यदि बढ़े हुए दामके कारण अपनेको लगे हुए घाटेको नहीं जान पाया है तो उसे भी माल देनेमें आनाकानी नहीं करनी चाहिये। इससे यह बात स्वत: स्पष्ट हो जाती है कि खरीद-बिक्रीके पश्चात यदि ग्राहकको घाटा दिखायी दे तो वह माल लेनेमें आपत्ति कर सकता है। इसी तरह विक्रेता उस भावपर माल देनेमें यदि हानि देखे तो वह उस मालको रोक सकता है। यदि अनुशय न करनेकी स्थितिमें क्रेता या विक्रेता अनुशय करें तो उनपर पण्यवस्तुके मुल्यका छठा अंश दण्ड लगाना चाहिये॥ ४७-४८॥

#### सम्भूयसमृत्थान

जो व्यापारी सम्मिलित होकर लाभके लिये व्यापार करते हैं, वे अपने नियोजित धनके अनुसार अथवा पहलेके समझौतेके अनुसार लाभ-हानिमें भाग ग्रहण करें। यदि उनमें कोई अपने साझीदारोंके मना करनेपर या उनके अनुमति न देनेपर, अथवा प्रमादवश किसी वस्तुमें हानि करेगा, तो क्षतिपूर्ति उसे हो करनी होगी। यदि उनमेंसे कोई पण्यद्रव्यकी विप्लबोंसे रक्षा करेगा तो वह दशमांश लाभका भागी होगा॥ ४९-५०॥

पण्यद्रव्योंका मृल्य निश्चित करनेके कारण राजा मूल्यका बौसर्वौ भाग अपने शुल्कके रूपमें ग्रहण करे। यदि कोई व्यापारी राजाके द्वारा निषिद्ध एवं राजोपयोगी वस्तुको लाभके लोभसे किसी दसरेके हाथ बेचता है तो राजा उससे वह वस्तु बिना मुल्य दिये ले सकता है। जो मनुष्य शुल्कस्थानमें वस्तुका मिथ्या परिमाण बतलाता है, अचवा वहाँसे खिसक जानेकी चेष्टा करता है तथा जो कोई बहाना बनाकर किसी विवादास्पद वस्तुका क्रय-विक्रय करता है-इन सबपर पण्यवस्तुके मृत्यसे आठगुना दण्ड लगाना चाहिये। यदि संघवद्ध होकर काम करनेवालों मेंसे कोई देशान्तरमें जाकर मृत्युको प्राप्त हो जाय तो उसके हिस्सेके द्रव्यको दायाद (पुत्र आदि), बान्धव (मातुल आदि) अथवा ज्ञाति (सजातीय-सपिण्ड) आकर ले लें। उनके न होनेपर उस धनको राजा ग्रहण करे। संघबद्ध होकर काम करनेवालोंमें जो कृटिल या वञ्चक हो, उसे किसी तरहका लाभ दिये बिना ही संघसे बाहर कर दे। उनमेंसे जो अपना कार्य स्वयं करनेमें असमर्थ हो, वह दूसरेसे करावे। होता आदि ऋत्विजों, किसानों तथा शिल्पकर्मोपजीवी नट, नर्तकादिकोंके लिये भी रहन-सहनका ढंग उपर्युक्त कथनसे स्पष्ट कर दिया गया॥ ५१-५४॥

## स्तेय-प्रकरण

(अब 'स्तेय' अथवा चौरीके विषयमें बताया जाता है। मनुजीने 'साहस' और 'चौरी'में अन्तर बताते हुए लिखा है—''जो द्रव्य-रक्षकोंके समक्ष बलात् पराये धनको लूटा जाता है, वह 'साहस' या 'डकैती' है। तथा जो पराया धन स्वामीको दृष्टिसे बचकर या किसीको चकमा देकर हड़प लिया जाता है, तथा 'मैंने यह कर्म किया है'— यह बात भयके कारण छिपायो जाती है, किसोपर प्रकट नहीं होने दी जाती, वह सब 'स्तेय' (चौरी) कर्म है।'' चौरको कैसे पकड़ना चाहिये, यह बात बता रहे हैं—)

किसीके यहाँ चोरी होनेपर ग्राहक-राजकीय कर्मचारी या आरक्षा-विभागका सिपाती ऐसे व्यक्तिको पकडे, जो लोगोंमें चोरीके लिये विख्यात हो - जिसे सब लोग चोर कहते हैं, अथवा जिसके पास चोरीका चिह्न-चोरी गया हुआ माल मिल जाय, उसे पकडे। अथवा चोरीके दिनसे ही चोरके पदिचहोंका अनुसरण करते हुए पता लग जानेपर उस चोरको बंदी बनावे। जो पहले भी चौर्य-कर्मका अपराधी रहा हो तथा जिसका कोई शुद्ध -- निश्चित निवासस्थान न हो, ऐसे व्यक्तिको भी संदेहमें केद करे। जो पूछनेपर अपनी जाति और नाम आदिको छिपार्चे, जो चुतक्रीडा, वेश्यागमन और मद्यपानमें आसक्त हों, चोरीके विषयमें पूछनेपर जिनका मुँह सुख जाय और स्वर विकृत हो जाय, जो दूसरोंके धन और घरके विषयमें पूछते फिरें, जो गुप्तरूपसे विचरण करें, जो आय न होनेपर भी बहुत व्यय करनेवाले हों तथा जो विनष्ट द्रव्यों (फटे-पुराने वस्त्रों और टूटे-फूटे बर्तन आदि)-को बेचते हों -ऐसे अन्य लोगोंको भी चोरीके संदेहमें पकड़ लेना चाहिये। जो मनुष्य चोरीके संदेहमें पकड़ा गया हो, वह यदि अपनी निर्दोषिताको प्रमाणित न कर सके तो राजा उससे

चोरीका धन दिलाकर उसे बोरका दण्ड दे। राजा चोरसे चोरीका धन दिलाकर उसे अनेक प्रकारके शारीरिक दण्ड देते हुए मरवा डाले। यह दण्ड बहुमूल्य वस्तुओंकी भारी चोरी होनेपर ही देनेयोग्य है; किंतु यदि चोरी करनेवाला ब्राह्मण हो तो उसके ललाटमें दाग देकर उसको अपने राज्यसे निर्वासित कर दे। यदि गाँवमें मनुष्य आदि किसी प्राणीका वध हो जाय, अथवा धनकी चोरी हो जाय और चोरके गाँवसे बाहर निकल जानेका कोई चिद्ध न दिखायी दे तो सारा दोष ग्रामपालपर आता है। वहीं चोरको पकड़कर राजाके हवाले करे। यदि ऐसा न कर सके तो जिसके घरमें धनको चोरी हुई है, उस मृहस्वामीको चोरीका सारा धन अपने पाससे दे। यदि चोरके गाँवसे बाहर निकल जानेका कोई चित्र वह दिखा सके तो जिस भूधागमें चोरका प्रवेश हुआ है, उसका अधिपति ही चोरको पकडवावे, अथवा चोरीका धन अपने पाससे दे। यदि विवीत-स्थानमें अपहरणको घटना हुई है तो विवीत-स्वामीका हो सारा दोष है। यदि मार्गमें या विवीत-स्थानसे बाहर दूसरे क्षेत्रमें चोरीका कोई माल मिले या चौरका ही चिद्व लक्षित हो तो चौर पकड़नेके कामपर नियक्त हुए मार्गपालका अथवा उस दिशाके संरक्षकका दोप होता है। यदि गाँवसे बाहर, किंतु ग्रामकी सीमाके अंदरके क्षेत्रमें चोरी आदिकी घटना घटित हो तो उस ग्रामके निवासी ही क्षतिपूर्ति करें। उनपर यह उत्तरदायित्व तभीतक आता है, जबतक चोरका पदचिद्व सीमाके बाहर गया हुआ नहीं दिखायी देता। यदि सीमाके बाहर गया दिखायी पडे, तो जिस ग्राम आदिमें उसका प्रवेश हो, वहींके लोग चोरको पकड़वाने और चोरीका माल वापस देनेके लिये जिम्मेदार हैं। यदि अनेक गाँवोंके बीचमें एक कोसकी सीमासे बाहर हत्या और चोरीकी घटना घटित हुई हो

और अधिक जनसमूहकी दौड-धुपसे चोरका पदिचंह मिट गया हो तो पाँच गाँवके लोग अथवा दस गाँवके लोग मिलकर चोरको पकडवाने तथा चौरीका माल वापस देनेका उत्तरदायित्व अपने ऊपर लें। बंदीको गुप्तरूपसे जेलसे छुडाकर भगा ले जानेवाले, घोड़ीं और हाथियोंकी चोरी करनेवाले तथा बलपूर्वक किसीकी हत्या करनेवाले लोगोंको राजा शुलीपर चढवा दे। राजा वस्त्र आदिकी चोरी करनेवाले और गठरी आदि काटनेवाले चोरोंके प्रथम अपराधमें क्रमशः अङ्गष्ठ और तर्जनी कटवा दे और दूसरी बार वही अपराध करनेपर उन दोनोंको क्रमश: एक हाथ तथा एक पैरसे हीन कर दे। जो मनुष्य जान-बुझकर चोर या हत्यारेको भोजन, रहनेके लिये स्थान, सर्दीमें तापनेके लिये अग्नि, प्यासे हुएको जल, चौरी करनेके तौर-तरीकेकी सलाह, चौरीके साधन और उसी कार्यके लिये परदेश जानेके लिये मार्गव्यय देता है, उसको उत्तम साहसका दण्ड देना चाहिये। दूसरेके शरीरपर घातक शस्त्रसे प्रहार करने तथा गर्भवती स्त्रीके गर्भ गिरानेपर भी उत्तम साहसका ही दण्ड देना उचित है। किसी भी पुरुष या स्त्रीकी हत्या करनेपर उसके शील और आचारको दृष्टिमें रखते हुए उत्तम या अधम साहसका दण्ड देना चाहिये। जो पुरुषको हत्या करनेवाली तथा दूसरोंको जहर देकर मारनेवाली है, ऐसी स्त्रीके गलेमें पत्थर बाँधकर उसे पानीमें फेंक देना चाहिये; (परंत यदि वह गर्भवती हो तो उस समय उसे ऐसा दण्ड न दे।) विष देनेवाली, आग लगानेवाली तथा अपने पति, गुरु या संतानको मारनेवाली स्त्रीको कान, हाथ, नाक और ओठ काटकर उसे साँडोंसे कुचलवाकर मरवा डाले। खेत, घर, वन, ग्राम, रक्षित भूभाग अथवा खलिहानमें आग लगानेवाले या राजपत्रीसे समागम करनेवाले मनुष्यको सखे नरकल या

सरकंडों-तिनकोंसे ढककर जला दे॥ ५५-६७॥ स्त्री-संग्रहण

(अब 'स्त्री-संग्रहण' नामक विवादपर विचार किया जाता है। परायी स्त्री और पराये पुरुषका मिब्नीभाव (परस्पर आलिङ्गन) 'स्त्री-संग्रहण' कहलाता है। दण्डनीयताकी दृष्टिसे इसके तीन भेद हैं -- प्रथम, मध्यम और उत्तम। अयोग्य देश और कालमें, एकान्त स्थानमें, बिना कुछ बोले-चाले परायी स्त्रीको कटाक्षपूर्वक देखना और हास्य करना 'प्रथम साहस' माना गया है। उसके पास सुगन्धित वस्तु-इत्र-फुलेल आदि, फुलेंके हार, धूप, भूषण और वस्त्र भेजना तथा उन्हें खाने-पीनेका प्रलोभन देना 'मध्यम साहस' कहा गया है। एकान्त स्थानोंमें एक साथ एक आसनपर बैंडना, आपसमें सटना, एक-दूसरेके केश पकड़ना आदिको 'उत्तम संग्रहण' या 'उत्तम साहस' माना गया है। संग्रहणके कार्यमें प्रयुत्त पुरुषको बंदी बना लेना चाहिये-यह बात निम्नाङ्कित श्लोकमें यता रहे हैं-)

केशग्रहणपूर्वक परस्त्रीके साथ क्रीडा करनेवाले पुरुषको व्यभिचारके अपराधमें पकडना चाहिये। सजातीय नारीसे समागम करनेवालेको एक हजार पण, अपनेसे नीच जातिकी स्त्रीसे सम्भोग करनेवालेको पाँच सौ पण एवं उच्चजातिकी नारीसे संगम करनेवालेको वधका दण्ड दे और ऐसा करनेवाली स्त्रीके नाक-कान आदि कटवा डाले। जो पुरुष परस्वीकी नीवी (कटिवस्व), स्तन, कञ्चकी, नाभि और केशोंका स्पर्श करता है, अनुचित देशकालमें सम्भाषण करता है, अथवा उसके साथ एक आसनपर बैठता है, उसे भी व्यभिचारके दोषमें पकडना चाहिये। जो स्त्री मना करनेपर भी परपुरुषके साथ सम्भाषण करे, उसको सौ पण और जो पुरुष निषेध करनेपर भी परस्त्रीके साथ सम्भाषण करे तो उसे दो सौ पणका दण्ड देना

चाहिये। यदि वे दोनों मना करनेके बाद भी सम्भाषण करते पाये जायँ तो उन्हें व्यभिचारका दण्ड देना चाहिये। पशुके साथ मैथुन करनेवालेपर सौ पण तथा नीचजातिकी स्त्री या गौसे समागम करनेवालेपर पाँच साँ पणका दण्ड करे। किसीकी अवरुद्धा (खरीदी हुई) दासी तथा रखेल स्त्रीके साथ उसके समागमके योग्य होनेपर भी समागम करनेवाले पुरुषपर पचास पणका दण्ड लगाना चाहिये। दासीके साथ बलात्कार करनेवालेके लिये दस पणका विधान है। चाण्डाली या संन्यासिनीसे समागम करनेवाले मनुष्यके ललाटमें 'भग'का चिह्न अङ्कित करके उसे देशसे निवासित कर まりをと一つ311

#### प्रकीर्णक-प्रकरण

जो मनुष्य राजाज्ञाको न्युनाधिक करके लिखता है, अथवा व्यभिचारी या चोरको छोड़ देता है, राजा उसे उत्तम साहसका दण्ड दे। ब्राह्मणको अभक्ष्य पदार्थका भोजन कराके द्वित करनेवाला उत्तम साहसके दण्डका भागी होता है। कृत्रिम स्वर्णका व्यवहार करनेवाले तथा मांस बेचनेवालेको एक हजार पणका दण्ड दे और उसे नाक, कान और हाथ-इन तीन अङ्गोंसे हीन कर दे। यदि पशुओंका स्वामी समर्थ होते हुए भी अपने दाढ़ों और सींगोंवाले पशुओंसे मारे जाते हुए मनुष्यको छुडाता नहीं है तो उसको प्रथम साहसका दण्ड दिया जाना चाहिये। यदि पशुके आक्रमणका शिकार होनेवाला मनुष्य जोर-जोरसे चिल्लाकर पुकारे कि 'अरे! मैं मारा गया। मुझे बचाओ', उस दशामें भी यदि पशुओंका स्वामी उसके प्राण नहीं

बचाता तो वह दूने दण्डका भागी होता है। जो अपने कुलमें कलडू लगनेके डरसे घरमें घुसे हुए जार (परस्त्रीलम्पट)-को चोर बताता है, अर्थात् 'चोर-चोर' कहकर निकालता है, उसपर पाँच सौ पण दण्ड लगाना चाहिये। जो राजाको प्रिय न लगनेवाली बात बोलता है, राजाकी ही निन्दा करता है तथा राजाकी गुप्त मन्त्रणाका भेदन करता-शत्रुपक्षके कानींतक पहुँचा देता है, उस मनुष्यको जीभ काटकर उसे राज्यसे निकाल देना चाहिये। मृतकके अङ्गसे उतारे गये वस्त्र आदिका विक्रय करनेवाले, गुरुकी ताडुना करनेवाले तथा राजाकी सवारी और आसनपर बैठनेवालेको राजा उत्तम साहसका दण्ड दे। जो क्रोधमें आकर किसीकी दोनों औंखें फोड़ देता है, उस अपराधीकी, जो राजाके अनन्य हितचिन्तकोंमें न होते हुए भी राजाके लिये अनिष्टसुचक फलादेश करता है, उस न्यौतिषोको तथा जो ब्राह्मण बनकर जीविका चला रहा हो, उस शुद्रको आठ सौ पणके दण्डसे दण्डित करना चाहिये। जो मनुष्य न्यायसे पराजित होनेपर भी अपनी पराजय न मानकर पुन: न्यायके लिये उपस्थित होता है, उसको धर्मपूर्वक पुन: जीतकर उसके ऊपर दुगुना दण्ड लगावे। राजाने अन्यायपूर्वक जो अर्थदण्ड लिया हो, उसे तीसगुना करके वरुणदेवताको निवेदन करनेके पश्चात् स्वयं ब्राह्मणोंको बाँट दे। जो राजा धर्मपूर्वक व्यवहारोंको देखता है, उसे धर्म, अर्थ, कीर्ति, लोकपंक्ति, उपग्रह (अर्थसंग्रह), प्रजाओंसे बहुत अधिक सम्मान और स्वर्गलोकमें सनातन स्थान-ये सात गुण प्राप्त होते हैं॥ ७४ - ८३॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'वाक्यारुष्यादि प्रकरणोंका कथन' नामक दो सौ अद्भावनर्था अध्याय पूरा हुआ॥ २५८॥

へんながまれっつ

### दो सौ उनसठवाँ अध्याय

### ऋग्विधान—विविध कामनाओंकी सिद्धिके लिये प्रयुक्त होनेवाले ऋग्वेदीय मन्त्रोंका निर्देश

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ! अब मैं महर्षि पुष्करके द्वारा परशुरामजीके प्रति वर्णित ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथर्ववेदका विधान कहता हूँ, जिसके अनुसार मन्त्रोंके जप और होमसे भोग एवं मोक्षकी प्राप्ति होती है॥१॥

पुष्कर बोले— परशुराम! अब मैं प्रत्येक बेंदके अनुसार तुम्हारे लिये कर्तव्यकर्मीका वर्णन करता हैं। पहले तुम भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाले 'ऋग्विधान'को सुनो। गायत्री-मन्त्रका विशेषतः प्राणायामपूर्वक जलमें खड़े होकर तथा होमके समय जप करनेवाले पुरुषकी समस्त मनोवाञ्चित कामनाओंको गायत्री देवी पूर्ण कर देती है। ब्रह्मन्! जो दिनभर उपवास करके केवल राजिमें भोजन करता और उसी दिन अनेक बार स्नान करके गायत्री-मन्त्रका दस सहस्र जप करता है, उसका वह जप समस्त पापोंका नाश करनेवाला है। जो गायत्रीका एक लाख जप करके हवन करता है, वह मोक्षका अधिकारी होता है। 'प्रणव' परब्रह्म है। उसका जप सभी पापोंका हनन करनेवाला है। नाभिपर्यन्त जलमें स्थित होकर ॐकारका सौ बार जप करके अभिमन्त्रित किये गये जलको जो पीता है, वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है। गायत्रीके प्रथम अक्षर प्रणवकी तीन मात्राएँ-अकार, उकार और मकार-ये ही 'ऋक्', 'साम' और 'यजुष'-तीन वेद हैं, ये ही ब्रह्मा, विष्णु और शिव-तीनों देवता हैं तथा ये ही गार्हपत्य, आहवनीय और दक्षिणाग्रि—तीनों अग्नियाँ हैं। गायत्रीकी जो सात महाव्याहतियाँ हैं, वे ही सातों लोक हैं। इनके उच्चारणपूर्वक गायत्री-मन्त्रसे किया हुआ होम समस्त पापोंका नाश करनेवाला होता है। सम्पूर्ण गायत्री-मन्त्र तथा महाव्याहतियाँ-ये

सब जप करनेयोग्य एवं उत्कृष्ट मन्त्र हैं। परशुरामजी! अधमर्षण-मन्त्र 'ऋतं च सत्यं च॰' (१०।१९०।१-३) इत्यादि जलके भीतर बुबकी लगाकर जपा जाय तो सर्वपापनाशक होता है। 'अग्रिमीळे प्रोहितम्॰' (ऋग्वेद १।१।१)— यह ऋग्वेदका प्रथम मन्त्र अग्निदेवताका सुक्त है। अर्थात् 'अग्नि' इसके देवता हैं। जो मस्तकपर अग्निका पात्र धारणं करके एक वर्षतक इस स्कका जप करता है, तीनों काल स्नान करके हवन करता है, गृहस्थोंके घरमें चुल्हेकी आग बुझ जानेपर उनके यहाँसे भिक्षान्न लाकर उससे जीवननिवांह करता है तथा उक्त प्रथम सुक्तके अनन्तर जो बायु आदि देवताओंके सात सूक्त (१।१।२ से ८ सुक्त) कहे गये हैं, उनका भी जो प्रतिदिन शुद्धचित्त होकर जप करता है, वह मनोवाञ्डित कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। जो मेधा (धारण-शक्ति)-को प्राप्त करना चाहे, वह प्रतिदिन 'सदसस्पति॰' (१।१८।६-८) इत्यादि तीन ऋचाओं का अप करे। २-११॥

'अम्बयो यन्यध्यभिः' (१।२३।१६—२४)
आदि—ये नौ ऋचाएँ अकालमृत्युका नाश
करनेवाली कही गयी हैं। कैदमें पड़ा हुआ
या अवरुद्ध (नजरबंद) द्विज 'शुनःशेपो
यमहृद्युभीतः' (१।२४।१२—१४) इत्यदि तीन
ऋचाओंका जप करे। इसके जपसे पापी समस्त
पापोंसे छूट जाता है और रोगी रोगरहित हो जाता
है। जो शाध्य कामनाकी सिद्धि एवं बुद्धिमान्
मित्रकी प्राप्ति चाहता हो, वह प्रतिदिन इन्द्रदेवताके
'इन्द्रस्थ॰' आदि सोलह ऋचाओंका जप करे।
'हिरण्यस्तूपः॰' (१०।१४९।५) इत्यदि मन्त्रका
जप करनेवाला शत्रुओंकी गतिविधिमें बाधा पहुँचाता

है। 'ये ते पन्धाः '(१।३५।११)-का जप करनेसे मनुष्य मार्गमें क्षेमका भागी होता है। जो रुद्रदेवता-सम्बन्धिनी छः ऋचाओंसे प्रतिदिन शिवकी स्तुति करता है, अथवा रुद्रदेवताको चरु अपित करता है, उसे परम शान्तिको प्राप्ति होती है। जो प्रतिदिन 'उद्घयं तमसः '(१।५०।१०) तथा 'उदुत्यं जातवेदसम् '(१।५०।१)—इन ऋचाओंसे प्रतिदिन उदित होते हुए सूर्यका उपस्थान करता है तथा उनके उद्देश्यसे सात बार जलाञ्जलि देता है, उसके मानसिक दुःखका विनाश हो जाता है। 'द्विषन्तं ' इत्यादि आधी ऋचासे लेकर 'यद्विप्राः ' इत्यादि मन्त्रतकका जप और चिन्तन करे। इसके प्रभावसे अपराधी मनुष्य सात ही दिनोंमें दूसरोंके विद्वेषका पात्र हो जाता है।१२—१७ है।

आरोग्यकी कामना करनेवाला रोगी
'पुरीष्यासोऽग्नयः॰'(३।२२।४)—इस ऋचाका
जप करे। इसी ऋचाका आपा भाग शत्रुनाशके
लिये उत्तम हैं। अर्थात् शत्रुको बाधा दूर करनेके
लिये इसका जप करना चाहिये। इसका सूर्योदयके
समय जप करनेसे दीर्घ आयु मध्याहमें जप
करनेसे अक्षय तेज और सूर्यास्तको बेलामें जप
करनेसे शत्रुनाश होता है।'नव यः॰'(८।९३।२)
आदि सूक्तका जप करनेवाला शत्रुऑका दमन
करता है। सुपर्ण-सम्बन्धिनी ग्यारह ऋचाओंका
जप सम्पूर्ण कामनाओंकी प्राप्ति करनेवाला है।
अध्यात्मका प्रतिपादन करनेवाली 'क॰' आदि
ऋचाओंका जप करनेवाला मोख प्राप्त करता
है॥१८—२१॥

'आ नो भद्राः ॰' (१।८९।१)—इस ऋचाके जपसे दीर्घ आयुकी प्राप्ति होती है। हाथमें समिधा लिये 'त्वं सोम॰' (९।८६।२४)—इस ऋचासे शुक्लपक्षकी द्वितीयांके चन्द्रमाका दर्शन करे। जो हाथमें समिधा लेकर उक्त मन्त्रसे चन्द्रमाका उपस्थान करता है, उसे निस्संदेह वस्त्रोंकी प्राप्ति होती है। दीर्घ आयु चाहनेवाला 'इमं॰' (१।९४) आदि कौत्सस्कका सदा जप करे। जो मध्याहकालमें 'अप न: शोश्**चदधम्॰'** (१।९७।१—८ ) इत्यादि ऋचाके द्वारा सुर्यदेवकी स्तृति करता है, वह अपने पापोंको उसी प्रकार त्याग देता है, जैसे कोई मनुष्य तिनकेसे सींकको अलग कर लेता है। यात्री 'जातवेदसे॰' (१।९९।१)-इस मङ्गलमयी ऋचाका मार्गमें जप करे। ऐसा करके वह समस्त भयोंसे छूट जाता और कुशलपूर्वक घर लौट आता है। प्रभातकालमें इसका जप करनेसे द:स्वप्नका नाश होता है। 'ग्र मन्दिने पितुमदर्चता॰ '(१।१०१।१)—इस ऋवाका जप करनेसे प्रसव करनेवाली स्त्री सुखपूर्वक प्रसव काती है। 'इन्द्रम्॰' (१।१०६।१) इत्यादि ऋचाका जप करते हुए सात बार बलिवैधदेव-कर्म करके धृतका होम करनेसे मनुष्य समस्त पापोंसे छूट जाता है। 'इमाम्॰' (१०।८५।४५) - इस ऋचाका सदा जप करनेवाला अभीष्ट कापनाओंको प्राप्त कर लेता है। तीन दिन उपवास करके पवित्रतापूर्वक 'मा नस्तोके॰' (१।११४।८-९) आदि दो ऋचाओंद्वारा गुलरको घृतयुक्त समिधाओंका हवन करे। ऐसा करनेसे यनुष्य मृत्युके समस्त पाशोंका छेदन करके रोगहीन जीवन बिताता है। दोनों बाँहें कपर उठाकर इसी 'मा नस्तोके॰' (१।११४।८) आदि ऋचासे भगवान शंकरकी स्तुति करके शिखा बाँध लेनेपर मनुष्य सम्पूर्ण भूत-प्राणियोंके लिये अजेय हो जाता है, इसमें कोई संशय नहीं है। जो मनुष्य हाथमें समिधाएँ लेकर 'चित्रं देवानाम्॰' (१।११५।१) इत्यादि मन्त्रसे प्रतिदिन तीनों संध्याओंके समय भगवान भास्करका उपस्थान करता है, वह मनोवाञ्छित धन प्राप्त कर लेता है। 'स्वजेनाभ्युप्या चुम्रिम्॰' (२।१५।९) आदि ऋचाका प्रात:, मध्याह और

अपराह्ममें जप करनेसे सम्पूर्ण दु:स्वप्नका नाश होता है एवं उत्तम भोजनकी प्राप्ति होती है। 'उभे पुनामि रोदसी॰' (१।१३३।१)—यह मन्त्र राक्षसोंका विनाशक कहा गया है। 'उभवासो जातवेद:०'(२।२।१२-१३) आदि ऋचाओंका जप करनेवाला मनोऽभिलिषत वस्तुओंको प्राप्त करता है। 'तमागन्म सोमरय:०' (८।१९।३२) ऋचाका जप करनेवाला मनुष्य आततायीके भयसे छुटकारा पाता है।। २२-३४॥

'कया शुभा सवयसः°' (१।१६५।१)— इस ऋचाका जप करनेवाला अपनी जातिमें श्रेष्टताको प्राप्त करता है। 'इमं नु सोमम् ०' (१। १७९। ५)— इस ऋचाका जप करनेसे मनुष्यको समस्त कामनाओंकी प्राप्ति होती है। 'पिते नु स्तोषं०' (१।१८७।१) ऋचासे नित्य उपस्थान करनेपर नित्य अन्न उपस्थित होता है। 'अग्ने नय सुपधान' (१।१८९।१)-इस सूक्तसे घुतका होम किया जाय तो वह परलोकमें उत्तम मार्ग प्रदान करनेवाला होता है। जो सदा सुश्लोकका जप करता है, वह वीरोंको न्यायके मार्गपर ले जाता है। 'कडूतो न कक्रतोव' (१।१९१।१)-इस सुक्तका जप सब प्रकारके विघ्नोंका प्रभाव दूर कर देता है। 'ग्रो जात एव प्रथमी०' (२।१२)-इस सुक्तका जप करनेवाला सभी कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। 'गणानां त्वा॰' (२।२३।१) सुक्तके जपसे उत्तम क्षिम्ध पदार्थ प्राप्त होता है। 'यो मे राजन्०' (२।२८।१०)-यह ऋचा दु:स्वप्नोंका शमन करनेवाली है। मार्गमें प्रस्थित हुआ जो मनुष्य अपने सामने प्रशस्त या अप्रशस्त शत्रुको खडा हुआ देखे, वह 'कुविदङ्ग०' इत्यादि मन्त्रका जप करे, इससे उसकी रक्षा हो जाती है। बाईसवें उत्तम आध्यात्मिक सृक्तका पर्यकालमें जप करनेवाला मनुष्य सम्पूर्ण अभीष्ट कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। 'कृण्प्य पाज:0' (४।४।१)-इस

सक्का जप करते हुए एकाग्रचित्तसे घोकी आहुति देनेवाला पुरुष शत्रुओंके प्राण ले सकता है तथा राक्षसोंका भी विनाश कर सकता है। जो स्वयं 'परि॰' इत्यादि सुक्तसे प्रतिदिन अग्निका उपस्थान करता है, विश्वतोमुख अग्निदेव स्वयं उसकी सब ओरसे रक्षा करते हैं। 'हंस: शुचिषत्॰' (४।४०।५) इत्यादि मन्त्रका जप करते हुए सूर्यका दर्शन करे। ऐसा करनेसे मनुष्य पवित्र हो जाता \$1134-8311

> कृषिमें संलग्न गृहस्थ मीन रहकर क्षेत्रके मध्यभागमें विधिवत् स्थालीपाक होम करे। ये आहृतियाँ 'इन्द्राय स्वाहा। मरुद्भाः स्वाहा। पर्जन्याय स्वाहा। एवं भगाय स्वाहा।'— कहकर उन-उन देवताओंके निमित्त अग्रिमें डाले। फिर जैसे खोको योनिमें बीज-वपनके लिये जननेन्द्रियका व्यापार होता है, उसी तरह किसान धान्यका बीज बोनेके लिये हराईके साथ हलका संयोग करे और 'श्वासीराविमां॰' (४।५७।५)-इस ऋचाका जप भी करावे। इसके बाद गन्ध, माल्य और नमस्कारके द्वारा इन सबके अधिष्ठाता देवताऑकी पूजा करे। ऐसा करनेपर बीज बोने, फसल काटने और फसलको खेतसे खलिहानमें लानेके समय किया हुआ सारा कर्म अमोघ होता है, कभी व्यर्थ नहीं जाता। इससे सदैव कृषिकी वृद्धि होती है। 'समुद्रादुर्मिर्मधुमान्॰' (४।५८।१) इस सुक्तके जपसे मनुष्य अग्निदेवसे अभीष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति करता है। जो 'विश्वानि नो दर्गहा॰' (५।४।९-१०) आदि दो ऋचाओंसे जो अग्रिदेवका पुजन करता है, वह सम्पूर्ण विपत्तियोंको पार कर जाता है और अक्षय यशकी प्राप्ति करता है। इतना ही नहीं, वह विपुल लक्ष्मों और उत्तम विजयको भी हस्तगत कर लेता है। 'अग्रे त्वम्॰' (५।२४।१)-इस ऋचासे अग्निकी स्तुति करनेपर मनोवाञ्छित धनकी

प्राप्ति होती है। संतानकी अभिलाषा रखनेवाला वरुणदेवता-सम्बन्धी तीन ऋचाओंका नित्य जप करे॥ ४४-५०॥

'स्वस्ति न इन्द्रो॰' (१।८९।६—८) आदि तीन ऋचाओंका सदा प्रात:काल जप करे। वह महान् स्वस्त्ययन है। 'स्वस्ति पन्धामन् चरेम॰' (५।५१।१५)—इस ऋचाका उच्चारण करके मनुष्य मार्गमें सकुशल यात्रा करता है। 'वि जिहीच्य वनस्पते॰ (५।७८।५)-के जपसे शत्रु रोगग्रस्त हो जाते हैं। इसके जपसे गर्शवेदनासे मुस्कित स्त्रीको गर्भके संकटसे भलीभाँति छुटकारा मिल जाता है। वृष्टिकी कामना करनेवाला निराहार रहकर भीगे वस्त्र पहने हुए 'अच्छा वद॰' (५।८३) आदि सुक्तका प्रयोग करे। इससे शोध ही प्रचर वर्षा होती है। पशुधनकी इच्छा रखनेवाला मनुष्य 'मनस: कामम्॰' (श्रीसुक्त १०) इत्यादि ऋवाका जप करे। संतानाभिलाषी पुरुष पवित्र वृत ग्रहण करके 'कर्दमेन॰' ( श्रीसुक्त ११)-इस मन्त्रसे स्नान करे। राज्यकी कामना रखनेवाला मानव 'अश्वपर्वां" (श्रीसुक्त ३) इत्यादि ऋचाका जप करता हुआ स्नान करे। ब्राह्मण विधिवत् रोहितचर्मपर, क्षत्रिय व्याघ्रचर्मपर एवं वैश्य बकरेके चर्मपर स्नान करे। प्रत्येकके लिये दस-दस सहस्र होम करनेका विधान है। जो सदा अक्षय गोधनकी अभिलाया रखता हो, वह गोष्टमें जाकर 'आ गावो अरमन्तृत भद्रम्॰' (६।२८।१) ऋचाका जप करता हुआ लोकमाता गौको प्रणाम करे और गोचरभूमितक उसके साथ जाय। राजा 'उप॰' आदि तीन ऋचाओंसे अपनी दुन्दुभियोंको अभिमन्त्रित करे। इससे वह तेज और बलकी प्राप्ति कस्ता है और शत्रुपर भी काब् पाता है। दस्युओंसे घिर जानेपर मनुष्य हाथमें तुण लेकर 'रक्षोघ्न-सुक्त' (१०।८७)-का जप करे। 'ये के च ज्या॰' (६।५२।१५)-इस ऋचाका जप करनेसे दीर्घायुकी प्राप्ति होती है।

राजा 'जीमूत-सुक्त 'से सेनाके सभी अङ्गोंको उसके चिद्रके अनुसार अभिमन्त्रित करे। इससे वह रणक्षेत्रमें शत्रुऑका विनाश करनेमें समर्थ होता है। 'प्राग्नये' (७।५) आदि तीन सुकोंके जपसे मनुष्यको अक्षय धनकी प्राप्ति होती है। 'अमीवहा॰' (७।५५)-इस सुक्तका पाठ करके रात्रिमें भूतोंकी स्थापना करे। फिर संकट, विषम एवं दुर्गम स्थलमें, बन्धनमें या बन्धनमुक्त अवस्थामें, भागते अथवा पकडे जाते समय सहायताकी इच्छासे इस सुक्तका जप करे। तीन दिन नियमपूर्वक उपवास रखकर खीर और चरु पकावे। फिर 'त्र्यम्बकं यजामहे॰' (७।५९।१२) मन्त्रसे उसकी सौ आहृतियाँ भगवान् महादेवके उद्देश्यसे अग्निमें डाले तथा उसीसे पूर्णाहति करे। दीर्थकालतक जीवित रहनेकी इच्छावाला पुरुष स्नान करके 'तच्चक्षर्देवहितम्॰' (७।६६।१६)-इस ऋचासे उदयकालिक एवं मध्याङकालिक सूर्यका उपस्थान करे। 'न हि॰ ' आदि चार ऋचाओंके पाठसे मनुष्य महान् भयसे मुक्त हो जाता है। 'पर ऋणा सावी:०' (२।२८।९-१०) आदि दो ऋचाओंसे होम करनेपर ऐश्वर्यकी उपलब्धि होती है। 'इन्द्रा सोमा तपतम्॰' (७।१०४)-से प्रारम्भ होनेवाला सुक्त शत्रुओंका विनाश करनेवाला कहा गया है। मोहवश जिसका व्रत भक्त हो गया अथवा व्रात्य-संसर्गके कारण जो पतित हो गया है, वह उपवास करके 'त्वमग्ने व्रतपा॰ (८।११।१)-इस ऋचासे घृतका होम करे। 'आदित्य' और 'सम्राजा'-इन दोनों ऋचाओंका जप करनेवाला शास्त्रार्थमें विजयी होता है। 'मही॰' आदि चार ऋचाओंके जपसे महान् भवसे मुक्ति मिलती है। 'यदि॰' इत्यादि ऋचाका जप करके मनुष्य सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। इन्द्रदेवतासम्बन्धिनी वयालीसवीं ऋचाका जप करनेसे शत्रुओंका विनाश होता है। 'वाचं महीं - इस ऋचाका जप करके मनुष्य

आरोग्यलाभ करता है। प्रयत्नपूर्वक पवित्र हो 'शं नो भव॰' (८।४८।४-५)-इन दो ऋचाओंके जपपूर्वक भोजन करके हृदयका हाथसे स्पर्श करे। इससे मनुष्य कभी व्याधिग्रस्त नहीं होता। स्नान करके 'उत्तमेदम्॰'-इस मन्त्रसे हवन करके पुरुष अपने शत्रुओंका विनाश कर डालता है। 'शंनो अग्नि॰'(७।३५)—इस सुक्तसे हवन करनेपर मन्त्र्य धन पाता है। 'कन्या वाखायती॰' (८।९१)—इस सूक्तका जप करके वह दिग्धमके दोषसे छुटकारा पाता है। सुर्योदयके समय 'यदद्यकच्च॰'(८।९३।४)—इस ऋचाका जप करनेसे सम्पूर्ण जगत् वशीभृत हो जाता है। 'यद्वाग्॰' (८।१००।१०)-इत्यादि ऋवाके जपसे वाणी संस्कारयुक्त होती है। 'वचोविदम्' (८।१०१।१६) ऋताका मन-ही-मन जप करनेवाला वाक्-शक्ति प्राप्त करता है। पावमानी ऋचाएँ परम पवित्र मानी गयी हैं। वैखानस-सम्बन्धिनी तीस ऋचाएँ भी परम पवित्र मानी गयी हैं। ऋषिश्रेष्ठ परशुराम! 'परस्य॰' इत्यादि बासठ ऋचाएँ भी पवित्र कही गयी हैं। 'स्वादिष्रयाव' (१।१-६७) इत्यादि सरसठ सक समस्त पापोंके नाशक, सबको पवित्र करनेवाले तथा कल्याणकारी कहे गये हैं। उ: सौ दस पावमानी ऋचाएँ कही गयी हैं। इनका जप और इनसे हवन करनेवाला मनुष्य भयंकर मृत्युभयको जीत लेता है। पाप-भयके विनाशके लिये 'आपो हि हा: '(१०।९।१-३) इत्यादि ऋचाका जलमें स्थित होकर जप करे। 'प्र देवत्रा ब्रह्मणे॰' (१०।३०।१)—इस ऋचाका मरुप्रदेशमें मनुष्य प्राणान्तक भयके उपस्थित होनेपर नियमपूर्वक जप करे। उससे शीघ्र भयमुक्त होकर मनुष्य दीर्घायु प्राप्त करता है। 'प्रा वेपा मा बृहतः॰' (१०।३४।१)-इस एक ऋचाका प्रातःकाल सर्योदयके समय मानसिक जप करे। इससे द्युतमें विजयकी प्राप्ति होती है। 'मा प्र गाम॰'

(१०।५७।१)—इस ऋचाका जप करनेसे पथभ्रान्त मनुष्य उचित मार्गको पा जाता है। यदि अपने किसी प्रिय सुहृदकी आयु क्षीण हुई जाने तो स्नान करके 'यत्ते यमें '(१०।५८।१)-इस मन्त्रका जप करते हुए उसके मस्तकका स्पर्श करे। पाँच दिनतक हजार बार ऐसा करनेसे वह लंबी आयु प्राप्त करता है। विद्वान् पुरुष 'इदमित्त्था रौद्रं गृतंवचा॰' (१०।६१।१)—इस ऋचासे घृतकी एक हजार आहुतियाँ दे। पशुओंकी इच्छा करनेवालेको गोज्ञालामें और अर्थकामीको चौराहेपर हवन करना चाहिये। 'वय:सूपर्णा॰' (१०।७३। ११)-इस ऋचाका जप करनेवाला लक्ष्मीको प्राप्त करता है। 'हविष्यान्तमजरं स्वर्विदि॰' (१०। ८८।१) - इस मन्त्रका जप करके मनुष्य सम्पूर्ण पापोंसे मुक्त हो जाता है, उसके रोग नष्ट हो जाते हैं तथा उसकी जठराग्नि प्रवल हो जाती है। 'वा ओषधय:॰' यह मन्त्र स्वस्त्ययन (मङ्गलकारक) है। इसके जपसे रोगोंका विनाश हो जाता है। वृष्टिको कामना करनेवाला 'बुहस्पते अति यदर्यो॰' (२।२३।१५) आदि ऋचाका प्रयोग करे। 'सर्वंत्रo ' इत्यादि मन्त्रके जपसे अनुपम पराशान्तिकी प्राप्ति होती है, ऐसा जानना चाहिये। संतानकी कामनावाले पुरुषके लिये 'संकाश्य-सुक्त का जप सदा हितकर बताया गया है। 'अहं रुद्रेभिवंस्भिः° (१०। १२५।१)—इस ऋचाके जपसे मानव प्रवचनकुशल हो जाता है। 'रात्री व्यख्यदायती॰ (१०।१२७। १) - इस ऋचाका जप करनेवाला विद्वान पुरुष पुनर्जन्मको नहीं प्राप्त होता। यत्रिके समय 'रात्रिसुक्त'का जप करनेवाला मनुष्य गत्रिको कुशलपूर्वक व्यतीत करता है। 'कल्पयनी॰'—इस ऋचाका नित्य जप करनेवाला श्रवओंका विनाश करनेमें समर्थ होता है। 'दाक्षायणसूक' महानु आयु एवं तेजकी प्राप्ति कराता है। 'उत देवा:0' (१०।१३७।१)-यह रोगनाशक मन्त्र है। व्रतधारणपूर्वक इसका जप करना चाहिये। अग्निसे

भय होनेपर 'अयमग्ने जरिता त्वे॰' (१०।१४२।१) इत्यादि ऋचाका जप करे। जंगलोंमें 'अरण्यान्य-रण्यानि॰' (१०।१४६।१)-इस मन्त्रका जप करे तो भयका नाश होता है। ब्राह्मीको प्राप्त करके ब्रह्म-सम्बन्धिनी दो ऋचाओंका जप करे और पृथक्-पृथक् जलसे ब्राह्मीलता एवं शतावरीको ग्रहण करे। इससे मेधाशक्ति और लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। 'शाश उत्था॰' (१०।१५२।१) - यह ऋचा शत्रुनाशिनी मानी गयी है। संग्राममें विजयकी अभिलाषा रखनेवाले वीरको इसका जप करना चाहिये।'ब्रह्मणाद्रिः संविदानः॰'(१०।१६२। १)— यह ऋचा गर्भमृत्युका निवारण करनेवाली \$1142-9211

'अपेहि॰ ' (१०।१६४)—इस सुक्तका पवित्र होकर जप करना चाहिये। यह द:स्वप्नको नाश करनेवाला है। 'येनेदम्॰' इत्यादि ऋचाका जप करके साधक परम समाधिमें स्थिर होता है। 'मयोभूवति:॰' (१०।१६९।१)-यह ऋचा गौओंके लिये परम मङ्गलकारक है। इसके द्वारा शाम्बरी माया अथवा इन्द्रजालका निवारण करे।

'महि त्रीणामवोऽस्तु॰' (१०।१८५।१)—इस कल्याणकारी ऋचाका मार्गमें जप करे। द्वेषपात्रके विद्वेष रखनेवाला पुरुष 'प्राग्रये॰' (१०।१८७।१) इत्यादि ऋचाका जप करे, इससे शत्रुओंका नाश होता है। 'वास्तोष्यते॰' आदि चार मन्त्रोंसे गृहदेवताका पूजन करे। यह जपकी विधि बतायी गयी है। अब हवनमें जो विशेष विधि है, वह जाननी चाहिये। होमके अन्तमें दक्षिणा देनी चाहिये। होमसे पापकी शान्ति, अन्नसे होमको शान्ति और स्वर्णदानसे अनकी शान्ति होती है। इससे मिलनेवाले ब्राह्मणेंके आशीर्वाद कभी व्यर्थ नहीं जाते। यजमानको सब ओरसे बाह्य स्नान करना चाहिये। सिद्धार्थक (सरसों), यव, धान्य, दुग्ध, दिध, घृत, क्षीरवृक्षकी समिधाएँ हवनमें प्रयक्त होनेपर सम्पूर्ण कामनाओंको सिद्ध करनेवाली हैं तथा अधिचारमें कण्टकयुक्त समिधा, राई, रुधिर एवं विषका हवन करे। होमकालमें शिलोञ्ज्यतिसे प्राप्त अन्त, भिशान, सत्त, दूध, दही एवं फल-मूलका भोजन करना चाहिये। यह 'ऋग्विधान' कहा गया है॥ ९२--९८॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'ऋग्विधानका कथन' नामक दो सी उनसदर्वा अध्याय पुरा हुआ॥ २५९॥

### へんかいまいましてい दो सौ साठवाँ अध्याय

### यजुर्विधान-यजुर्वेदके विभिन्न मन्त्रोंका विभिन्न कार्योंके लिये प्रयोग

और मोक्ष प्रदान करनेवाले 'यजुर्विधान' का वर्णन करता हूँ, सुनो। ॐकार-संयुक्त महाब्याहृतियाँ समस्त पापोंका विनाश करनेवाली और सम्पूर्ण कामनाओंको देनेवाली मानी गयी है। विद्वान पुरुष इनके द्वारा एक हजार घुताहृतियाँ देकर देवताओंकी आराधना करे। परश्राम! इससे मनोवाञ्चित कामनाकी सिद्धि होती है: क्योंकि

पुष्कर कहते हैं-परशुराम! अब मैं भोग | यह कर्म अभीष्ट मनोरथ देनेवाला है। शान्तिकी इच्छावाला पुरुष प्रणवयुक्त व्याहति-मन्त्रसे जौकी आहुति दे और जो पापोंसे मुक्ति चाहता हो, वह उक्त मन्त्रसे तिलोंद्वारा हवन करे। धान्य एवं पीली सरसोंके हवनसे समस्त कामनाओंकी सिद्धि होती है। परधनकी कामनावालेके लिये गुलस्की समिषाओंद्वारा होम प्रशस्त माना गया है। अन्त चाहनेवालेके लिये दिधसे, शान्तिकी उच्छा करनेवालेके लिये दुग्धसे एवं प्रचुर सुवर्णकी कामना करनेवालेके लिये अपामार्गकी समिधाओंसे हवन करना उत्तम माना गया है। कन्या चाहनेवाला एक सूत्रमें ग्रथित दो-दो जातीपुष्पोंको घीमें डुबोकर उनको आहुति दे। ग्रामाभिलाषी तिल एवं चायलाँका हवन करे। वशीकरण कर्ममें शाखोट (सिंहोर), वासा (अहसा) और अपामार्ग (चिचिड़ा या ऊँगा)-की समिधाओंका होम करना चाहिये। भगनन्दन! रोगका नाश करनेके लिये विष एवं रक्तसे सिक्त समिधाओंका इवन प्रशस्त है। शबुओंके वधकी इच्छासे उक्त समिधाओंका क्रोधपूर्वक भलीभौति हवन करे। द्विज सभी धान्योंसे राजाकी प्रतिमाका निर्माण करे और उसका हजार बार हवन करे। इससे राजा वशमें हो जाता है। वस्त्राभिलाधीको पृष्पोंसे हवन करना चाहिये। दुर्वाका होम व्याधिका विनाश करनेवाला है। ब्रह्मतेजकी इच्छा करनेवाले पुरुषके लिये भगवलीत्यर्थ वासोध्य (उत्तम वस्त्र) अर्पण करनेका विधान है। विद्वेषण-कर्मके लिये प्रत्यक्तिराप्रोक्त विधिके अनुसार स्थापित अग्रिमें धानकी भूसी, कण्टक और भस्मके साथ काक और उलुकके पंखोंका हवन करे। ब्रह्मन्! चन्द्रग्रहणके समय कपिला गायके घीसे गायत्री-मन्त्रद्वारा आहुति देकर उस घीमें वचाका चूर्ण मिलाकर 'सम्पात' नामक आहुति दे और अवशिष्ट वचाको लेकर उसे गायत्री-मन्त्रसे एक सहस्र बार अभिमन्त्रित करे। फिर उस बचाको खानेसे मनुष्य मेधावी होता है। लोहे या खदिर काष्ठकी ग्यारह अङ्गल लंबी कील 'द्विषतो वधोऽसि॰' (१।२८) आदि मन्त्रका जप करते हुए शत्रुके घरमें गाड़ दे। यह मैंने तुमसे शत्रुओंका नाश और उच्चाटन करनेवाला कर्म बतलाया है। 'चक्षच्या॰' (२।१६) इत्यादि मन्त्र अथवा चाक्ष्षी-जपसे मनुष्य अपनी खोयी हुई नेत्रण्योतिको पुन: पा लेता है। 'उपयुक्ततः' इत्यादि

अनुवाक अन्तकी प्राप्ति करानेवाला है। 'तन्पा अग्रेऽसि॰' (३।१७) इत्यादि मन्त्रद्वारा दूर्वाका होम करनेसे मनुष्यका संकट दूर हो जाता है। 'भेषजमसि॰' (३।५९) इत्यादि मन्त्रसे दिध एवं युतका हवन किया जाय तो वह पशुओंपर आनेवाली महामारी रोगोंको दूर कर देता है। 'त्र्यम्बकं यजामहे॰' (३।६०)-इस मन्त्रसे किया हुआ होम सौभाग्यको वृद्धि करनेवाला है। कन्याका नाम लेकर अथवा कन्याके उद्देश्यसे यदि उक्त मन्त्रका जप और होम किया जाय तो वह कन्याकी प्राप्ति करानेवाला उत्तम साधन है। भय उपस्थित होनेपर 'ऋम्बकं॰' (३।६०) मन्त्रका नित्य जप करनेवाला पुरुष सब प्रकारके भयोंसे छुटकारा पा जाता है। परश्यम! युतसहित धतूरेके फुलकी उक्त मन्त्रसे आहुति देकर साधक अपनी सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। जो 'त्र्यम्बक' यन्त्रसे गुण्लकी आहुति देता है, वह स्वप्नमें भगवान् संकरका दर्शन पाता है। 'युक्रते मनः॰' (५।१४)—इस अनुवाकका जप करनेसे दीर्घ आवुकी प्राप्ति होती है। 'विष्णो साटमसि॰' (५।२१) आदि मन्त्र सम्पूर्ण बाधाओंका निवारण करनेवाला है। वह मन्त्र राक्षसोंका नाशक, कीर्तिवर्द्धक एवं विजयप्रद है। 'अयं नो अग्निः॰' (५।३७) इत्यादि मन्त्र संग्राममें विजय दिलानेवाला है। स्नानकालमें 'इदमाप: प्रवहत॰' इत्यादि (६।१७) मन्त्रका जप पापनाशक है। दस अङ्गल लंबी लोहेकी सुईको 'विश्वकर्मन् हविषा॰' (१७।२२)—इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके जिस कन्याके द्वारपर गाड़ दे, वह कन्या दूसरे किसीको नहीं दी जा सकती। 'देव सवित:0' (११।७)-इस मन्त्रसे होम करनेपर मनुष्य प्रचुर अन्न-राशिसे सम्पन होता है॥१–२२॥

धर्मज जमदग्रिनन्दन! बलकी इच्छा रखनेवाला श्रेष्ठ द्विज 'अग्री स्वाहा॰' मन्त्रसे तिल, यव,

अपामार्ग एवं तण्डुलॉसे युक्त हवन-सामग्रीद्वारा होम करे। विप्रवर! इसी मन्त्रसे गोरोचनको सहस्र बार अभिमन्त्रित करके उसका तिलक करनेसे मनुष्य लोकप्रिय हो जाता है। रुद्र-मन्त्रोंका जप सम्पूर्ण पापोंका विनाश करनेवाला है। उनके द्वारा किया गया होम सम्पूर्ण कर्मीका साधक और सर्वत्र शान्ति प्रदान करनेवाला है। धर्मज भूगनन्दन! बकरी, भेड, घोड़े, हाथी, गौ, मनुष्य, राजा, बालक, नारी, ग्राम, नगर और देश यदि विविध उपद्रवींसे पोड़ित एवं रोगग्रस्त हो गये हों, अचवा महामारी या शत्रुओंका भय उपस्थित हो गया हो तो घतमिश्रित खीरसे रुद्रदेवताके लिये किया गया होम परम शान्तिदायक होता है। रुद्रमन्त्रोंसे कुष्माण्ड एवं घृतका होम सम्पूर्ण पापोंका विनाश करता है। नरश्रेष्ठ! जो मानव केवल रातमें सत्त, जौकी लप्सी एवं भिक्षान भोजन करते हुए एक मासतक बाहर नदी या जलाशयमें स्नान करता है, वह ब्रह्महत्यांके पापसे मुक्त हो जाता है। 'मधुवाता॰' (१३।२७) इत्यादि मन्त्रसे होम आदिका अनुष्ठान करनेपर सब कुछ मिलता है। 'दधिकाळ्यो॰' (२३।३२)-इस मन्त्रसे हवन करके गृहस्थ पुत्रोंको प्राप्त करता है, इसमें संशय नहीं है। इसी प्रकार 'घृतवती भ्वनानामधि॰' (३४।४५)-इंस मन्त्रसे किया गया वृतका होम आयुको बढ़ानेवाला है। 'स्वस्ति न इन्ह्रो॰' (२५।१९)-यह मन्त्र समस्त बाधाओंका निवारण करनेवाला है। 'इह गाव: प्रजायध्वप्'-यह मन्त्र पुष्टिवर्धक है। इससे घृतको एक हजार आहुतियाँ देनेपर दरिद्रताका विनाश होता है। 'देवस्य त्वा॰'—इस मन्त्रसे खुवाद्वारा अपामार्ग और तण्डुलका हवन करनेपर मनुष्य विकृत अभिचारसे शीघ्र छटकारा पा जाता है, इसमें संशय नहीं है। 'रुद्र यत्ते॰' (१०।२०) मन्त्रसे पलाशकी समिधाओंका हवन करनेसे सवर्णकी

उपलब्धि होती है। अग्निके उत्पातमें मनुष्य 'शिवो भव॰ (११।४५) मन्त्रसे धान्यकी आहति दे। 'या सेना:º' (११।७७)—इस मन्त्रसे किया गया हवन चोरोंसे प्राप्त होनेवाले भयको दूर करता है। ब्रह्मन्! जो मनुष्य 'यो अस्मभ्यमरातीयात्॰' (११।८०) - इस मन्त्रसे काले तिलोंकी एक हजार आहुति देता है, वह विकृत अभिचारसे मुक्त हो जाता है। 'अन्नपते॰' (११।८३)-इस मन्त्रसे अनका हवन करनेसे मनुष्यको प्रचर अन प्राप्त होता है। 'हंस: श्चिषत्०' (१०।२४) इत्यादि मन्त्रका जलमें किया गया जप समस्त पापींका नाश करता है। 'चत्वारि शृङ्घा॰' (१७।९१) इत्यादि मन्त्रका जलमें किया गया जप समस्त पापाँका अपहरण करनेवाला है। 'देखा यज्ञमतन्त्रत॰' (१९ । १२) इसका जप करके साधक ब्रह्मलोकमें पुजित होता है। 'वसन्तो स्यासीद' (३१।१४) इत्यादि मन्त्रसे घृतकी आहुति देनेपर भगवान् सुयंसे अभीष्ट वरकी प्राप्ति होती है। 'सुपर्णोऽसि॰' (१७।७२) इत्यादि मन्त्रसे साध्यकर्म व्याहति-मन्त्रोंसे साध्यकर्मके समान ही होता है। 'नमः स्वाहा॰' आदि मन्त्रका तीन बार जप करके मनुष्य बन्धनसे मोक्ष प्राप्त कर लेता है। जलके भीतर 'द्रपदादिव मुमुचान: ०' (२०।२०) इत्यादि मन्त्रकी तीन आवृत्तियाँ करके मनुष्य समस्त पापोंसे मुक्त हो जाता है। 'इह गाव: प्रजायध्यम्॰ '—इस मन्त्रसे घृत, दिध, दुग्ध अथवा खीरका हवन करनेपर बुद्धिकी वृद्धि होती है। 'शं नो देवी:º' (३६।१२)—इस मन्त्रसे पलाशके फलोंकी आहति देनेसे मनुष्य आरोग्य, लक्ष्मी और दीर्घ जीवन प्राप्त करता है। 'ओषधी: प्रतिमोदध्यम्॰' (१२।७७)-इस मन्त्रसे बीज बोने और फसल काटनेके समय होम करनेपर अर्थको प्राप्ति होती है। 'अश्वावतीर्गोमतीर्न उषासो॰' (३४। ४०) मन्त्रसे पायसका होम करनेसे

शान्तिकी प्राप्ति होती है। 'तस्मा अरं गमाम॰' (३६।१६) इत्यादि मन्त्रसे होम करनेपर बन्धनग्रस्त मनुष्य मुक्त हो जाता है। 'युवा सुवासा॰' (तै० ब्रा० ३।६।१३) इत्यादि मन्त्रसे हवन करनेपर उत्तम वस्त्रोंकी प्राप्ति होती है। 'मुञ्जन्तु मा शपथ्यात्॰ (१२।९०) इत्यादि मन्त्रसे हवन करनेपर शाप या शपथ आदि समस्त किल्बिषोंका नाश होता है। 'मा मा हिंसीञ्जनिता:º' (१२।१०२) इत्यादि मन्त्रसे घृतमित्रित तिलोंका होम शत्रुओंका विनाश करनेवाला होता है। 'नमोऽस्त सर्पेश्यो०' (१३।६) इत्यादि मन्त्रसे घृतका होम एवं 'कुण्ख पाजः॰' (१३।९) इत्यादि मन्त्रसे खीरका होम अभिचारका उपसंहार करनेवाला है। 'काण्डात् काण्डात्॰' (१३।२०) इत्यादि मन्त्रसे दुर्वाकाण्डकी दस हजार आहुतियाँ देकर होता ग्राम या जनपदमें फैली हुई महामारीको शान्त करे। इससे रोगपीडित मनुष्य रोगसे और दु:खग्रस्त मानव द:खसे छटकारा पाता है। परश्राम! 'मधुमान्नो वनस्पति:॰' (१३।२९) इत्यादि मन्त्रसे उदुम्बरकी एक हजार समिधाओंका हवन करके मनुष्य धन प्राप्त करता है तथा महान् सौधाग्य एवं व्यवहारमें विजय लाभ करता है। 'अपां गम्भन्सीद मा त्वा॰' (वा॰ १३।३०) इत्यादि पन्त्रसे हवन करके पनुष्य निश्चय ही पर्जन्यदेवसे वर्षा करवा सकता है। धर्मज परश्राम! 'अप: पिवन वौषधी:0'(१४।८) इत्यादि मन्त्रसे दिध, घृत एवं मधुका हवन करके यजमान तत्काल महावृष्टि करवाता है। 'नमस्ते कद्र॰' (१६।१) इत्यादि मन्त्रसे आहुति दी जाय तो यह कर्म समस्त उपद्रवोंका नाशक, सर्वशान्तिदायक तथा महापातकोंका निवारक कहा गया 'अध्यवोचदधिवक्ता॰' (१६।५) इत्यादि मन्त्रसे आहति देनेपर व्याधिग्रस्त मनुष्यको रक्षा होती है। इस मन्त्रसे किया गया हवन राक्षसोंका नाशक, 1362 अग्नि पुराण १८

कीर्तिकारक तथा दोर्घायु एवं पृष्टिका वर्धक है। मार्गमें सफेद सरसों फेंकते हुए इसका जप करनेवाला राहगीर सुखी होता है। धर्मज भूगुनन्दन! 'असौ यस्ताम्रः (१६।६) - इसका पाठ करते हुए नित्य प्रात:काल एवं सार्यकाल आलस्यरहित होकर भगवान् सूर्यंका उपस्थान करे। इससे वह अक्षय अन एवं दीर्घ आयु प्राप्त करता है। 'प्रमुख धन्वन्॰' (१६।९-१४) इत्यादि छ: मन्त्रोंसे किया गया आयुर्धोंका अभिमन्त्रण युद्धमें शत्रुओंके लिये भयदायक है, इसमें कोई अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये। 'मा नो महान्तम्॰' (१६।१५) इत्यादि मन्त्रका जप एवं होम बालकोंके लिये शान्तिकारक होता है। 'नमो हिरण्यबाहवे॰' (१६।१७) इत्यादि सात अनुवाकोंसे कड़ए तेलमें मिलायी गयी राईकी आहुति दे तो वह शत्रुओंका नाश करनेवाली होती है। 'नमो व: किरिकेभ्यो॰' (१६।४६)-इस अर्धमन्त्रसे एक लाख कमल-पुष्पोंका हवन करके मनुष्य राज्यलक्ष्मी प्राप्त कर लेता है तथा बिल्वफलोंसे उतनी ही आहुतियाँ देनेपर उसे सुवर्णराशिको उपलब्धि होती है। 'इमा रुद्राय॰' (१६।४८) मन्त्रसे तिलोंका होम करनेपर धनको प्राप्ति होती है। एवं इसी मन्त्रसे घृतसिक्त दुर्वाका हवन करनेपर मनुष्य समस्त व्याधियोंसे मुक्त होता है। परशुराम! 'आश्: शिशान:०' (१७।३३)—यह मन्त्र आयुधींकी रक्षा एवं संग्राममें सम्पूर्ण शत्रुओंका विनाश करनेवाला है। धर्मज्ञ द्विजन्नेष्ठ! 'वाजश्च मे॰' (१८।१५-१९) इत्यादि पाँच मन्त्रोंसे घृतकी एक हजार आहुतियाँ दे। इससे मनुष्य नेत्ररोगसे मुक्त हो जाता है। 'शं नो वनस्पते॰' (१९।३८) इस पन्त्रसे घरमें आहुति देनेपर वास्तुदोषका नाश होता है। 'अग्न आयूंषि॰' (१९।३८) इत्यादि मन्त्रसे घृतका हवन करके मनुष्य किसीका द्वेषपात्र नहीं होता। 'अपां फेनेन॰' (१९।७१) मन्त्रसे लाजाका होम करके योद्धा

विजय प्राप्त करता है। 'भद्रा उत प्रशस्तवो॰' (१४। ३९) इत्यादि मन्त्रके जपसे इन्द्रियहीन अथवा दबंलेन्द्रिय मनुष्य समस्त इन्द्रियोंकी शक्तिसे सम्पन हो जाता है। 'अग्निश पृथिवी च॰' (२६।१) इत्यादि मन्त्र उत्तम वशोकरण है। 'अध्वना०' (५133) आदि मन्त्रका जप करनेवाला मनुष्य व्यवहार (मुकदमे)-में विजयी होता है। कार्यके आरम्भमें 'ब्रह्म क्षत्रं पवते॰' (१९।५) इत्यादि मन्त्रका जप सिद्धि प्रदान करता है। 'संवत्सरोऽसि॰' (२७।४५) इत्यादि मन्त्रसे घुतको एक लाख आहतियाँ देनेवाला रोगम्क हो जाता है। 'केत् क्रण्वन्०' (२९।३७) इत्यदि मन्त्र संग्राममें विजय दिलानेवाला है। 'इन्द्रोऽग्निधर्मः' मन्त्र युद्धमें धर्मसंगत विजयको प्राप्ति कराता है। 'धन्वना गा॰' (२९।३९) मन्त्रका धनुष ग्रहण करनेके समय जप करना उत्तम माना गया है। 'यजीत॰ '--यह भन्त्र धनुषकी प्रत्यञ्चाको अभिमन्त्रित करनेके लिये हैं, ऐसा जानना चाहिये। 'अहिरिव भोगै:॰' (२९।५१) मन्त्रका बाणोंको अभिमन्त्रित करनेमें प्रयोग करे। 'ब्रह्मीनां पिता॰' (२९।४२) - यह तणीरको अभिमन्त्रित करनेका मन्त्र बतलाया गया है। 'युझन्त्यस्य॰' (२३।६) उत्यादि मन्त्र अधीको रथमें जोतनेके लिये उपयोगी बताया गया है। 'आशु: शिशानः॰' (१७।३३)—यह मन्त्र यात्रारम्भके समय मङ्गलके रूपमें पठनीय कहा जाता है। 'विष्णो: क्रमोऽसि॰' (१२।५) मन्त्रका पाठ रथारोहणके समय करना उत्तम है। 'आजङ्गन्ति॰' (२९।५०)—इस मन्त्रसे अश्वको प्रेरित करनेके लिये प्रथम बार चाब्कसे हाँके। 'या: सेना अभित्वरी:०' (११ ।७७) इत्यदि मन्त्रका शत्रुसेनाके सम्मुख जप करे। 'दुन्दुभ्य: ॰ ' इत्यादि मन्त्रसे दुन्द्भि या नगारेको पीटे। इन मन्त्रींसे पहले हवन करके तब उपर्युक्त कम करनेपर योद्धाको संग्राममें विजय प्राप्त होती है। विद्वान्

पुरुष 'यमेन दत्तं॰' (२९।१३) - इस मन्त्रसे एक करोड आहतियाँ देकर संग्रामके लिये शीच्र ही विजयप्रद रथ उत्पन्न कर सकता है। 'आकृष्णेन॰' (३४।३१) इत्यादि मन्त्रसे साध्यकर्म व्याहतियोंके समान ही होता है। 'यञ्जाग्रतो॰' (३४।१) इत्यादि शिवसंकल्प-सम्बन्धी सुक्तींके जपसे साधकका मन एकाग्र होता है। 'पञ्चनद्य:º' (३४।११) इत्यादि मन्त्रसे पाँच लाख घीकी आहतियाँ देनेपर लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। 'यदाबछान् दाक्षायणाः॰' (३४।५२)—इस मन्त्रसे हजार बार अभिमन्त्रित करके सुवर्णको धारण करे। यह प्रयोग शत्रुओंका निवारण करनेवाला होता है। 'डमं जीवेध्य:०' (३५।१५) मन्त्रसे शिला अथवा ढेलेको अभिमन्त्रित करके घरमें चारों ओर फेंक दे। ऐसा करनेवालेको रातमें चोरांसं भय नहीं होता। 'परीमे गामनेषत्॰' (३५।१८) —यह उत्तम वशीकरण-मन्त्र है। इस मन्त्रके प्रयोगसे मारनेके लिये आया हुआ मनुष्य भी वशमें हो जाता है। धर्मात्मन्! उक्त मन्त्रसे अभिमन्त्रित भक्ष्य, ताम्बुल, पुष्प आदि किसीको दे दिया जाय तो वह शीघ्र ही देनेवालेके वशीभूत हो जायगा। 'शं नो मित्र:०' (३६।९)-यह मन्त्र सदैव सभी स्थानींपर शान्ति प्रदान करनेवाल। है। 'गणानां त्वा गणपतिं०' (२३।१९)-इस मन्त्रसे चौराहेपर सप्तधान्यका हवन करके होता सम्पूर्ण जगत्को वशीभृत कर लेता है, इसमें संशय नहीं है। 'हिरण्यवर्णा: शुक्रय:०'- इस मन्त्रका अभिषेकमें प्रयोग करना चाहिये। 'शं नो देवीरभीष्ट्रये॰' (३६।१२)-यह मन्त्र परम शान्तिकारक है। 'एकचक्र॰' इत्यादि मन्त्रसे आज्यभागपूर्वक ग्रहोंके लिये घीकी आहुति देनेपर साधकको शान्ति प्राप्त होती है और निस्संदेह उसे ग्रहोंका कपाप्रसाद सुलभ हो जाता है। 'गाव उपावतावम्॰' (३३।२९) एवं 'भग प्रणेतः॰'

(३४।३६-३७) इत्यादि दो मन्त्रोंसे घुतका हवन | वृक्षयञ्जमें विनियोग होता है। गायत्रीको विष्णुरूपा करके मनुष्य गौओंकी प्राप्ति करता है। 'प्रवादां जाने। समस्त पापोंका प्रशमन एवं समस्त षः सोपत्॰'- इस मन्त्रका ग्रहयञ्चमें प्रयोग कामनाओंको पूर्ण करनेवाला विष्णुका परमपद होता है। 'देवेभ्यो वनस्पते॰' इत्यादि मन्त्रका भी वही है। २३-८४।

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'यजुर्वेद-विधान-कथन' नामक दो सौ साठवी अध्याय पूरा हुआ॥ २६०॥

### への野野野への दो सौ इकसठवाँ अध्याय

### सामविधान-सामवेदोक्त मन्त्रोंका भिन-भिन कार्योंके लिये प्रयोग

पुष्कर कहते हैं-परश्रुराम! मैंने तुम्हें 'यजुर्विधान' कह सुनाया, अब मैं 'सामविधान' कहुँगा। 'बैष्णवी-संहिता' का जप करके उसका दशांश होम करे। इससे मनुष्य सम्पूर्ण कामनाओंका भागी होता है। 'छान्दसी-संहिता' का विधिपूर्वक जप करके मानव भगवान शंकरको प्रसन्न कर लेता है। 'स्कन्द-संहिता' और 'पित-संहिता'का जप करनेसे प्रसन्तताकी प्राप्ति होती है। 'वत इन्द्र भजामहे॰ (१३२१)—इस मन्त्रका जप हिंसा-दोषका नाश करनेवाला है। 'अग्निस्तिग्मेनः' (२२) इत्यादि मन्त्रका जप करनेवाला अवकीणीं (जिसका ब्रह्मचर्यावस्थामें ही ब्रह्मचर्य खण्डित हो गया हो, वह) पुरुष भी अपने पाप-दोषसे मुक्त हो जाता है। 'परीतोऽधिञ्चता सृतप्॰' (५१२) इत्यादि साममन्त्र समस्त पापोंका नाश करनेवाला है, ऐसा जानना चाहिये। जिसने प्रमादवश निषद्ध वस्तुका विक्रय कर लिया हो, वह उसके प्रायश्चित्तरूपसे 'घृतवती भवना॰' (३७८) इत्यादि मन्त्रका जप करे। 'अद्य नो देव सवितः ॰' (१४१)-यह मन्त्र द:स्वप्नोंका नाश करनेवाला है। भुगुश्रेष्ठ परशुराम! 'अबोध्यग्नि:॰' (१७४६) इत्यादि मन्त्रसे विधिवत् घृतका हवन करे। फिर शेष घृतसे मेखलाबन्ध (करधनी आदि)-का सेचन करे। वह मेखलाबन्ध ऐसी स्त्रियोंको धारण करावे.

जिनके गर्भ गिर जाते रहे हों। तदनन्तर बालकके उत्पन्न होनेपर उसे पूर्वोक्त मन्त्रसे अभिमन्त्रित मणि पहनावे। 'सोमं राजानम्॰' (९१) मन्त्रके जपसे रोगी व्याधियोंसे छटकारा पाता है। सर्प-सामका प्रयोग करनेवालेको कभी सर्पासे भय नहीं प्राप्त होता। ब्राह्मण 'मा पापत्वाय नो:०' (९१८)-इस मन्त्रसे सहस्र आहृतियाँ देकर शतावरीयक मणि बाँधनेसे शस्त्रभयको नहीं प्राप्त होता। 'दीर्घतमसोऽर्कः ॰'-इस साममन्त्रसे हवन करनेपर प्रचुर अन्तकी प्राप्ति होती है। 'समन्या यन्ति: (६०७) - इस सामका जप करनेवाला प्याससे नहीं मर सकता। 'त्विमिमा ओषधी:॰' (६०४)-इस मन्त्रका जप करनेसे मनुष्य कभी व्याधिग्रस्त नहीं होता। मार्गमें 'देवव्रत-साम'का जप करके मानव भयसे छुटकारा पा जाता है। 'यदिन्द्रो अनुनयत्" (१४८)-यह मन्त्र हवन करनेपर सौभाग्यकी वृद्धि करता है। परशुराम! 'भगो न चित्रो॰' (४४९)-इस मन्त्रका जप करके नेत्रोंमें लगाया गया अञ्चन हितकारक एवं सौभाग्यवर्द्धक होता है, इसमें अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये। 'इन्द्र'-इस पदसे प्रारम्भ होनेवाले मन्त्रवर्गका जप करे। इससे सौभाग्यकी वृद्धि होती है। 'परि प्रिया दिव: कवि:0' (४७६)-यह मन्त्र, जिसे प्राप्त करनेकी इच्छा हो, उस स्त्रीको

सुनावे। परशुराम! ऐसा करनेसे वह स्त्री उसे चाहने लगती है, इसमें अन्यथा विचार नहीं करना चाहिये। 'रथन्तर-साम' एवं 'वामदेव्य-साम' ब्रह्मतेजकी वृद्धि करनेवाले हैं। 'इन्द्रमिद्गाधिनो॰' (१९८) इत्यादि मन्त्रका जप करके पुतमें मिलाया हुआ बचा चुर्ण प्रतिदिन बालकको खिलाये। इससे वह श्रतिधर हो जाता है, अर्थात् एक बार सुननेसे ही उसे शास्त्रकी पंक्तियाँ याद हो जाती है। 'रथन्तर-साम' का जप एवं उसके द्वारा होम करके पुरुष निस्संदेह पुत्र प्राप्त कर लेता है। 'मयि श्री:॰' ('मयि वर्चो अथो॰') (६०२)-यह मन्त्र लक्ष्मीकी वृद्धि करनेवाला है। इसका जप करना चाहिये। प्रतिदिन 'वैरूप्याष्टक' (बैरूप्य सामके आठ मन्त्र)-का पाठ करनेवाला लक्ष्मीकी प्राप्ति करता है। 'सप्ताष्टक'का प्रयोग करनेवाला समस्त कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। जो मनुष्य प्रतिदिन प्रात:काल एवं सार्यकाल आलस्यरहित होकर 'गठ्योषुणो यद्या॰' (१८६)-इस मन्त्रसे गौऑका उपस्थान करता है, उसके घरमें गौएँ सदा बनी रहती हैं। 'वात आ वात् भेषजम्॰' (१८४) मन्त्रसे एक द्रोण पृतमित्रित गये हैं॥१-२४॥

यवांका विधिपूर्वक होम करके मनुष्य सारी मायाको नष्ट कर देता है। 'ग्र दैवोदासो॰' (५१) आदि सामसे तिलोंका होम करके मनुष्य अभिचारकर्मको शान्त कर देता है। 'अभि त्वा शूर नोनुसो॰' (२३३)—इस सामको अन्तमें वषट्कारसे संयुक्त करके (इससे वासक (अइसा) वृक्षकी एक हजार समिधाओंका होम युद्धमें विजयकी प्राप्ति करानेवाला है।] उसके साथ 'वामदेव्यसाम'का सहस्र बार जप और उसके द्वारा होम किया जाय तो वह युद्धमें विजयदायक होता है। विद्वान् पुरुष सुन्दर पिष्टमय हाथी, घोड़े एवं मनुष्योंका निर्माण करे। फिर शत्रुपक्षके प्रधान-प्रधान बीरोंको लक्ष्यमें रखकर उन पसीजे हुए पिष्टकमय पुरुषोंक छूरेसे टुकड़े-टुकड़े कर डाले : तदनन्तर मन्त्रवेता पुरुष उन्हें सरसोंके तेलमें भिगोकर 'अभि त्वा शूर नोनुमो॰' (२३३)—इस मन्त्रसे उनका क्रोधपूर्वक हवन करे। बुद्धिमान् पुरुष यह अभिचारकर्म करके संग्राममें विजय प्राप्त करता है। गारुड, वामदेव्य, रथन्तर एवं बृहद्रथ-साम निस्संदेह समस्त पापोंका शमन करनेवाले कहे

इस प्रकार आदि आग्रेय महायुराणमें 'साम-विधान' नामक दो सौ इकसतर्वा अध्याप पूरा हुआ॥ २६१॥

### ~~からないないから~~ दो सौ बासठवाँ अध्याय

### अथर्वविधान—अथर्ववेदोक्त मन्त्रोंका विभिन्न कर्मोंमें विनियोग

पुष्कर कहते हैं-परशुराम! 'सामविधान' कहा गया। अब भैं 'अथर्वविधान का वर्णन करूँगा। शान्तातीयगणके उद्देश्यसे हवन करके मानव शान्ति प्राप्त करता है। भैषञ्यगणके उद्देश्यसे होम करके होता समस्त रोगोंको दूर करता है। जिसप्तीयगणके उद्देश्यसे आहतियाँ देनेवाला सम्पूर्ण पापोंसे मुक्त हो जाता है। अभयगणके उद्देश्यसे होम करनेपर मनुष्य किसी स्थानपर भी भय नहीं प्राप्त करता।

परशुराम ! अपराजितगणके उद्देश्यसे हवन करनेवाला कभी पराजित नहीं होता। आयुष्यगणके उद्देश्यसे आहुतियाँ देकर मानव दुर्मृत्युको दूर कर देता है। स्वस्त्ययनगणके उद्देश्यसे हवन करनेपर सर्वत्र मकलको प्राप्ति होती है। शर्मवर्मगणके उद्देश्यसे होम करनेवाला कल्याणका भागी होता है। वास्तोष्पत्यगणके उद्देश्यसे आहुतियाँ देनेपर वास्तुदोषकी शान्ति होती है। रौद्रगणके लिये हवन करके होता सम्पूर्ण दोषोंका विनाश कर देता है। निम्नाङ्कित अठारह प्रकारको शान्तियोंमें उन दस गणोंके द्वारा होम करना चाहिये। (वे अठारह शान्तियाँ ये हैं -) वैष्णवी, ऐन्द्री, ब्राह्मी, रौद्री, वायव्या, वारुणी, कौबेरी, भागंबी, प्राजापत्या, त्वाष्टी, कौमारी, आग्नेयी, मारुद्गणी, गान्धर्वी, नैर्ऋतिकी, आङ्किरसी, याप्या एवं कामनाओंको पूर्ण करनेवाली पार्थिवी शान्ति॥ १-८ ।

'यस्त्वां मृत्यु:॰' इत्यादि आधर्वण-मन्त्रका जप मृत्युका नाश करनेवाला है। 'सूपणंस्त्वा॰' (४।६।३)-इस मन्त्रसे होम करनेपर मनुष्यको सपोंसे बाधा नहीं प्राप्त होती। 'इन्द्रेण दत्तो॰' (२।२९।४)—यह मन्त्र सम्पूर्ण कामनाओंको सिद्ध करनेवाला है। 'इन्द्रेण दत्तो॰' यह मन्त्र समस्त बाधाओंका भी विनाश करनेवाला है। 'इमा या देखी' (२।१०।४)-यह मन्त्र सभी प्रकारकी शान्तियोंके लिये उत्तम है। 'देवा महतः'-यह मन्त्र समस्त कामनाओंको सिद्ध करनेवाला है। 'यमस्य लोकादः (१९।५६।१)-यह मन्त्र द:स्वप्नका नाश करनेमें उत्तम है। 'इन्द्रश्च पञ्च वणिज:•'--यह मन्त्र परमपुण्यका लाभ करानेवाला है। 'कामो मे वाजी॰' मन्त्रसे हवन करनेपर स्त्रियोंके सौभाग्यकी वृद्धि होती है। 'तुभ्यमेव॰' (२।२८।१) इत्यादि मन्त्रको नित्य दस हजार जप करते हुए उसका दशांश हवन करे एवं 'अग्रे गोभिनं:o' मन्त्रसे होम करे तो उत्तम मेथाशक्तिकी वृद्धि होती है। 'ध्रवं ध्रवंण॰' (७।८४।१) इत्यादि मन्त्रसे होम किया जाय तो वह स्थानकी प्राप्ति कराता है। 'अलक्तजीवेति | करे॥ ९--२५॥

श्ना॰'-यह पन्त्र कृषि-लाभ करानेका साधन है। 'अहं ते भग्नः'—यह यन्त्र सौभाग्यकी वृद्धि करनेवाला है। 'ये मे पाशा:०' मन्त्र बन्धनसे छुटकारा दिलाता है। 'श्र**पत्वहन्**०'— इस मन्त्रका जप एवं होम करनेसे मनुष्य अपने शत्रुओंका विनाश कर सकता है। 'त्वमुत्तमम्॰'—यह मन्त्र यश एवं बृद्धिका विस्तार करनेवाला है। 'यथा मुगा:o' (५।२१।४)-यह मन्त्र स्त्रियोंके सौभाग्यको बढानेवाला है। 'येन चेह दिशं चैवः'—यह मन्त्र गर्भको प्राप्ति करानेवाला है। 'अर्थ ते योनि:o' (३।२०।१)-इस मन्त्रके अनुष्टानसे पुत्रलाभ होता है। 'शिव: शिवाभि:o' इत्यादि मन्त्र सौभाग्यवर्धक है। 'बृहस्पतिर्न: परि पात्。' (७।५१।१) इत्यादि मन्त्रका जप मार्गमें मङ्गल करनेवाला है। 'मुझामि त्वा॰' (३।११।१)—यह मन्त्र अपमृत्युका निवारक है। अथर्वशीर्षका पाठ करनेवाला समस्त पापींसे मुक्त हो जाता है। यह मैंने तुमसे प्रधानतया मन्त्रोंके द्वारा साध्य कुछ कर्म बताये हैं। परशुराम! यज-सम्बन्धी वृक्षोंकी समिधाएँ सबसे मुख्य हिवाय हैं। इसके सिवा युत, धान्य, श्वेत सर्पप, अक्षत, तिल, दिध, दुग्ध, कुश, दुर्वा, बिल्व और कमल-ये सभी द्रव्य शान्तिकारक एवं पष्टिकारक बताये गये हैं। धर्मज्ञ! तेल, कण, राई, रुधिर, विष एवं कण्टकयुक्त समिधाओंका अभिचारकर्ममें प्रयोग करे। जो मन्त्रोंके ऋषि, देवता, छन्द और विनियोगको जानता है, वही उन-उन मन्त्रोंद्वारा कथित कर्मोंका अनुष्ठान

इस प्रकार आदि आग्रेय महापूराणमें 'अधर्यविधान' गामक दो सौ बासठवाँ अध्याय पुरा हुआ॥ २६२॥

### दो सौ तिरसठवाँ अध्याय

### नाना प्रकारके उत्पात और उनकी शान्तिके उपाय

पुष्कर कहते हैं-परश्राम! प्रत्येक वेदके 'श्रीसुक्त'को जानना चाहिये। वह लक्ष्मीकी वृद्धि करनेवाला है। 'हिरण्यवर्णा हरिणीं' इत्यादि पंद्रह ऋचाएँ ऋग्वेदीय श्रीसक्त हैं। 'रखेव'(२९-४३) 'अक्षराजाय॰',(३०।१८) 'बाज:॰', (१८।३४) एवं 'चतस्त्र:॰' (१८।३२)—ये चार मन्त्र यजुर्वेदीय श्रीसुक्त हैं। 'श्रावन्तीय-साम' सामवेदीय श्रीसुक्त है तथा 'श्रियं धातमीय धेहि' यह अधर्ववेदका श्रीसुक्त कहा गया है। जो भक्तिपूर्वक श्रीसुक्तका जप एवं होम करता है, उसे निश्चय ही लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। श्रीदेवीकी प्रसन्नताके लिये कमल, बेल, घी अथवा तिलकी आहति देनी चाहिये॥ १-३ ई॥

प्रत्येक वेदमें एक ही 'पुरुषसुक्त' मिलता है, जो सब कुछ देनेवाला है। वो स्नान करके 'पुरुषसुक्त के एक-एक मन्त्रसे भगवान् श्रीविष्णुको एक-एक जलाञ्जलि और एक-एक फूल समर्पित करता है, वह पापरहित होकर दूसरोंके भी पापका नाश करनेबाला हो जाता है। स्नान करके इस सक्तके एक-एक मन्त्रके साथ श्रीविष्णुको फल समर्पित करके पुरुष सम्पूर्ण कामनाओंका भागी होता है। 'पुरुषसुक्त के जपसे महापातकों और उपपातकोंका नाश हो जाता है। कृच्छ्रवत करके शुद्ध हुआ मनुष्य स्नानपूर्वक 'पुरुषसूक्त'का जप एवं होम करके सब कुछ पा लेता है॥४-६ ।॥

अठारह शान्तियोंमें समस्त उत्पातोंका उपसंहार करनेवाली अमृता, अभया और सौम्या-ये तीन शान्तियाँ सर्वोत्तम हैं। 'अमृता शान्ति' सर्वदैवत्या, 'अभया' ब्रह्मदैवत्या एवं 'सीम्या' सर्वदैवत्या है। इनमेंसे प्रत्येक शान्ति सम्पूर्ण कामनाओंको देनेवाली है। भृगुश्रेष्ट! 'अभया' शान्तिके लिये वरुणवृक्षके

मूलभागकी मणि बनानी चाहिये। 'अमृता' शान्तिक लिये दुर्वामुलकी मणि एवं 'सौम्या'शन्तिके लिये शङ्कमणि धारण करे। इसके लिये उन-उन शान्तियोंके देवताओंसे सम्बद्ध मन्त्रोंको सिद्ध करके मणि बाँधनी चाहिये। ये शान्तियाँ दिव्य, ञान्तरिक्ष एवं भौम उत्पातींका शमन करनेवाली हैं। 'दिव्य', 'आन्तरिक्ष' और 'भौम'—यह तीन प्रकारका अद्भुत उत्पात बताया जाता है, सुनो। ग्रहों एवं नक्षत्रोंकी विकृतिसे होनेवाले उत्पात 'दिव्य' कहलाते हैं। अब 'आन्तरिक्ष' उत्पातका वर्णन सुनो। उल्कापात, दिग्दाह, परिवेश, सुर्यपर पेरा पड़ना, गन्धर्व नगरका दर्शन एवं विकारयुक्त वृष्टि—ये अन्तरिक्ष-सम्बन्धी उत्पात हैं। भूमिपर एवं जीगम प्राणियोंसे होनेवाले उपद्रव तथा भुकम्प - ये ' भीम' उत्पात हैं। इन त्रिविध उत्पातींक दीखनेके बाद एक सप्ताहके भीतर यदि वर्षा हो जाय तो वह 'अद्भृत' निष्फल हो जाता है। यदि तीन वर्षतक अद्भुत उत्पातकी शान्ति नहीं की गयी तो वह लोकके लिये भयकारक होता है। जब देवताओंकी प्रतिमाएँ नाचती, काँपती, जलती, शब्द करती, रोती, पसीना बहाती या हैसती हैं, तब प्रतिमाओंके इस विकारकी शान्तिके लिये उनका पूजन एवं प्राजापत्य-होम करना चाहिये। जिस राष्ट्रमें बिना जलाये ही घोर शब्द करती हुई आग जल उठती है और इन्धन डालनेपर भी प्रञ्चलित नहीं होती, वह राष्ट्र राजाओंके द्वारा पीडित होता है॥७-१६॥

भुगुनन्दन ! अग्नि-सम्बन्धी विकृतिकी शान्तिके लिये अग्निदैवत्य-मन्त्रोंसे हवन बताया गया है। जब वृक्ष असमयमें ही फल देने लगें तथा दध और रक्त बहावें तो वृक्षजनित भौम-उत्पात होता है। वहाँ शिवका पूजन करके इस उत्पातकी

शान्ति करावे। अतिवृष्टि और अनावृष्टि—दोनों | ही दुर्भिक्षाका कारण मानी गयी है। वर्षा-ऋतुके सिवा अन्य ऋतुओंमें तीन दिनतक अनवरत वृष्टि होनेपर उसे भयजनक जानना चाहिये। पर्जन्य, चन्द्रमा एवं सूर्यके पूजनसे वृष्टि-सम्बन्धी वैकृत्य (उपद्रव)-का विनाश होता है। जिस नगरसे नदियाँ दूर हट जाती हैं या अत्यधिक समीप चली आती हैं और जिसके सरोवर एवं झरने सुख जाते हैं. वहाँ जलाशयोंके इस विकारको दर करनेके लिये वरुणदेवता-सम्बन्धी मन्त्रका जप करना चाहिये। जहाँ स्त्रियाँ असमयमें प्रसव करें, समयपर प्रसव न करें, विकृत गर्भको जन्म दें या युग्म-संतान आदि उत्पन्न करें, वहाँ स्त्रियोंके प्रसव-सम्बन्धी वैकृत्यके निवारणार्थ साध्वी स्त्रियों और ब्राह्मण आदिका पूजन करे॥ १७ - २२ ई॥

जहाँ घोड़ी, हथिनी या गौ एक साथ दो बर्च्चोंको जनती हैं या विकारयुक्त विजातीय संतानको जन्म देती हैं, छ: महीनींके भीतर प्राणत्याग कर देती हैं अथवा विकृत गर्भका प्रसव करती हैं. उस राष्ट्रको शत्रुमण्डलसे भय होता है। पश्जॉके इस प्रसव-सम्बन्धी उत्पातकी शान्तिके उद्देश्यसे होम, जप एवं ब्राह्मणोंका पूजन करना चाहिये। जब अयोग्य पशु सवारीमें आकर जुत जाते हैं, है।। २३ - ३३॥

योग्य पशु यानका वहन नहीं करते हैं एवं आकाशमें तूर्यनाद होने लगता है, उस समय महान् भय उपस्थित होता है। जब वन्यपशु एवं पक्षी ग्राममें चले जाते हैं, ग्राम्यपशु वनमें चले जाते हैं, स्थलचर जीव जलमें प्रवेश करते हैं, जलचर जीव स्थलपर चले जाते हैं, राजद्वारपर गीदहियाँ आ जाती हैं, मुगे प्रदोषकालमें शब्द करें, सुर्योदयके समय गीदड़ियाँ रुदन करें, कबृतर घरमें घुस आवें, मांसभोजी पक्षी सिरपर मैंडराने लगें, साधारण मक्खों मधु बनाने लगें, कौए सबकी आँखोंके सामने मैथुनमें प्रवृत्त हो जायें, दृढ प्रासाद, तोरण, उद्यान, द्वार, परकोटा और भवन अकारण ही गिरने लगें, तब राजाकी मृत्यू होती है। जहाँ धूल या धुएँसे दशों दिशाएँ भर जायें, केतुका उदय, ग्रहण, सूर्व और चन्द्रमामें छिद्र प्रकट होना-ये सब ग्रहों और नक्षत्रोंके विकार हैं। ये विकार जहाँ प्रकट होते हैं, वहाँ भयकी स्चना देते हैं। जहाँ अग्नि प्रदीप्त न हो. जलसे भरे हुए चड़े अकारण हो चूने लगें तो इन उत्पातींके फल मृत्यु, भय और महामारी आदि होते हैं। ब्राह्मणों और देवताओंकी पुजासे तथा जप एवं होमसे इन उत्पातींकी शान्ति होती

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'उत्पात-शानिका कथन' नामक दो सौ विरसठवाँ अध्याय पुरा हुआ॥ २६३॥

## दो सौ चौसठवाँ अध्याय देवपूजा तथा वैश्वदेव-बलि आदिका वर्णन

आदि कर्मका वर्णन करूँगा, जो उत्पातोंको शान्त

पुष्कर कहते हैं — परशुराम! अब मैं देवपूजा | 'हिरण्यवर्णा॰' (ऋक्०प॰ ११।११।१—३) आदि तीन मन्त्रोंसे पाद्य समर्पित करे। 'शं नो आप:0'-करनेवाला है। मनुष्य स्नान करके 'आपो हि इस मन्त्रसे आचमन एवं 'इदमाप:॰' (यजु॰ ष्ठा॰' (यजु॰ ३६।१४—१६) आदि तीन मन्त्रोंसे ६।१७) मन्त्रसे अभिषेक अर्पण करे। 'रथे॰, भगवान् श्रीविष्णुको अर्घ्य समर्पित करे। फिर अक्षेषु॰ एवं चतस्तः '— इन तीन मन्त्रोंसे भगवानुके

श्रीअङ्गोमें चन्दनका अनुलेपन करे। फिर 'युवा सुवासाः॰' (ऋक्० ३।८।४) मन्त्रसे वस्त्र और 'प्रावती॰' (अथर्व० ८।७।२७) इत्यादि मन्त्रसे पुष्प एवं 'धुरसि॰' (यजु॰ १।८) आदि मन्त्रसे धप समर्पित करे। 'तेजोऽसि शुक्रमसि॰' (यज् १।३१) - इस मन्त्रसे दीप तथा 'दधिक्राव्यो॰' (यज् २३।३२) मन्त्रसे मधुपर्क निवेदन करे। नरश्रेष्ठ! तदनन्तर 'हिरण्यगर्भः" आदि आद ऋचाओंका पाठ करके अन्न एवं सुगन्धित पेय पदार्थका नैवेच समर्पित करे। इसके अतिरिक्त भगवानुको चामर, व्यजन, पादुका, छत्र, यान एवं आसन आदि जो कुछ भी समर्पित करना हो, वह सावित्र-मन्त्रसे अर्पण करे। फिर 'पुरुषसूक्त' का जप करे और उसीसे आहुति दे। भगवद्विग्रहके अभावमें वेदिकापर स्थित जलपूर्ण कलश्रमें, अधवा नदीके तटपर, अथवा कमलके पृथ्यमें भगवान् विष्णुका पूजन करनेसे उत्पातोंकी शान्ति होती 110-3118

(काम्य बलिवश्चदेव-प्रयोग) भूमिस्थ वेदीका मार्जन एवं प्रोक्षण करके उसके चारों और कुशको बिछावे। फिर उसपर अग्रिको प्रदीप्त करके उसमें होम करे'। महाभाग परशुराम! मन और इन्द्रियोंकी संयममें रखते हुए सब प्रकारकी रसोईमेंसे अग्राजन निकालकर गृहस्थ द्विज क्रमश: वासुदेव आदिके लिये आहतियाँ दे। मन्त्रवाक्य इस प्रकार हैं-

'प्रभवे अव्ययाय देवाय वासुदेवाय नमः स्वाहा।

नमः स्वाहा। वरुणाय नमः स्वाहा। इन्द्राय नमः स्वाहा। इन्द्राग्रीभ्यां नमः स्वाहा। विश्वेभ्यो देवेभ्यो नमः स्वाहा। प्रजापतये नमः स्वाहा। अनुमत्यै नमः स्वाहा। धन्वन्तरये नमः स्वाहा। वास्तोष्पतये नमः स्वाहा। देव्यै ' नमः स्वाहा। एवं अग्रये स्विष्टकृते नमः स्वाहा।' इन देवताओंको उनका चतुर्ध्यन्त नाम लेकर एक-एक ग्रास अन्तकी आहृति दे। तत्पश्चात् निम्नाङ्कित रीतिसे बलि समर्पित करे॥ ८-१२॥

धर्मत् ! पहले अग्निदिशासे आरम्भ करके तक्षा, उपतक्षा, अश्वा, ऊर्णा, निरुन्धी, धृग्निणीका, अस्वपन्ती तथा मेघपत्री-इनको बलि अर्पित करे। भृगुनन्दन। ये ही समस्त बलिभागिनी देवियोंके नाम है। क्रमशः आग्नेय आदि दिशाओंसे आरम्भ करके इन्हें बलि दे। (बलि-समर्पणके वाक्य इस प्रकार है-तक्षायै नमः आग्नेय्याम्, उपतक्षायै तमः याम्ये, अञ्चाध्यो नमः नैर्ऋत्ये, ऊर्णाध्यो नमः वारुण्याम्, निरुन्ध्यै नमः वायव्ये, धप्रिणीकार्यं नमः उदीच्याम्, अस्वपन्त्यं नमः ऐशान्याम्, मेघपल्ये नमः प्राच्याम्।) भार्गव! तदननार नन्दिनी आदि शक्तियोंको बलि अर्पित करे। यथा--नन्दिन्यै नमः, स्थगायै नमः (अथवा सौभाग्यायै नमः), सुमङ्गल्यै नमः, भद्रकाल्यै 'नमः। इन चारोंके लिये पूर्वादि चारों दिशाओंमें बलि देकर किसी खम्भे या खुँटेपर लक्ष्मी' आदिके लिये बलि दे। यथा-श्रियं नमः, हिरण्यकेश्य अग्रये नमः स्वाहा। सोमाय नमः स्वाहा। मित्राय नमः तथा वनस्पतये नमः। द्वारपर दक्षिणभागमें

रं, यहाँ मूलमें संक्षेपसे अग्रिस्थापनकी विभि दो गयो है। इसे विकटरूपमें इस प्रकार समझे—पहले भूमिस्य वेदीपर कुशोंसे सम्मार्जन करके उन कुशोंको इंशान दिलामें केंक दे; इसके कद उस वेदीपर सुद्ध कल छिड़के। तदननार सुवाके मूलभागसे उस वेदीपर तीन उत्तरोत्तर रेखाएँ ऑड्डत करे। इन रेखाओंकी लंबई जदेतमात्र हो। उत्त्तीखन-क्रमसे रेखाओंके जपरसे चोड़ो-चोड़ी मिट्टी अनामिका एवं अङ्गुष्टद्वारा उठाकर बार्चे हाधपर रखे और उन सक्को एक साथ फेंक दे। तत्पक्षात् गोवर और जलसे उस वेदीको लीपे और उसके क्रपर कांस्यपात्रमें अग्नि मैगाकर स्थापित करे। उस अग्निके क्रपर कुछ काष्टकी समिधाएँ रखकर अग्निको प्रव्यलित करे। वेदीके चारों ओर कुछ बिखा दे। फिर प्राव्यक्ति अग्निमें होम करे।

२, मनुस्मृतिके अनुसार यह आहुति 'प्राया-पृथियों के लिये दो कडी है। नवा—'प्रायापृथियोध्यो नमः स्वाहा।'

मन्स्मृतिके अनुसार भद्रकालीको बलि वास्तुपुरुषके परणकी दिला—दक्षिण-पश्चिममें देनी चाहिये।

४. लक्ष्मोको वास्तुपुरुषके क्रिग्रेभाग उत्तर-पूर्वमें बाल दो जाते है।

'धर्ममयाय नमः', वामभागमें 'अधर्ममयाय नमः', घरके भीतर 'ध्रवाय नमः', घरके बाहर 'मृत्यवे नमः' तथा जलाशयमें 'वरुणाय नमः'-इस मन्त्रसे बलि अर्पित करे। फिर घरके बाहर 'भूतेभ्यो नमः'-इस मन्त्रसे भूतबलि दे। घरके भीतर 'धनदाय नमः' कहकर कुबेरको बलि दे। इसके वाद मनुष्य घरसे पूर्वदिशामें 'इन्द्राय नमः, इन्द्रपुरुषेभ्यो नमः '- इस मन्त्रसे इन्द्र और इन्द्रके पार्षदपुरुषोंको बलि अर्पित करे। तत्पश्चात् दक्षिणमें 'यमाय नमः, यमपुरुषेभ्यो नमः'—इस मन्त्रसे, 'वरुणाय नमः, वरुणपुरुषेभ्यो नमः'— इस मन्त्रसे पश्चिममें, 'सोमाय नमः, सोमपुरुषेभ्यो नमः'-इस मन्त्रसे उत्तरमें और 'ब्रह्मणे बास्तोष्पतये नम:. ब्रह्मपुरुषेभ्यो नमः '— इस मन्त्रसे गृहके मध्यभागमें बलि दे। 'विश्वेभ्यो देवेभ्यो नमः '- इस मन्त्रसे घरके आकाशमें ऊपरकी और बलि अर्पित करे। 'स्थण्डिलाय नमः'—इस मन्त्रसे पृथ्वीपर बलि दे। तत्पशात 'दिवाचारिभ्यो भूतेभ्यो नमः'-इस मन्त्रसे दिनमें बलि दे तथा 'रात्रिचारिभ्यो भृतेभ्यो नमः '— इस मन्त्रसे रात्रिमें बलि अर्पित करे। घरके बाहर जो बलि दी जाता है, उसे प्रतिदिन सार्थकाल और प्रात:काल देते रहना चाहिये। यदि दिनमें ब्राद्ध-सम्बन्धी पिण्डदान किया जाय तो उस दिन सायंकालमें बलि नहीं देनी चाहिये॥ १३-- २२॥

पितृ-श्राद्धमें दक्षिणाग्र कुशोंपर पहले पिताको, फिर पितामहको और उसके बाद प्रपितामहको पिण्ड देना चाहिये। इसी प्रकार पहले माताको, फिर पितामहीको, फिर प्रपितामहीको पिण्ड अथवा जल दे। इस प्रकार 'पितृयाग' करना चाहिये॥ २३ र्रे॥ बने हुए पाकमेंसे बलिवैश्वदेव करनेके बाद पाँच बलियाँ दी जाती हैं। उनमें सर्वप्रथम 'गो-बलि' है; किंतु यहाँ पहले 'काकबलि'का विधान किया गया है—

#### काकबलि

इन्द्रवारुणवायव्या याच्या वा नैऋताश्च ये॥ ते काकाः प्रतिगृहन्तु इमं पिण्डं मयोद्धृतम्। '

'जो इन्द्र, वरुण, वायु, यम एवं निर्ऋति देवताकी दिशामें रहते हैं, वे काक मेरेद्वारा प्रदत्त यह पिण्ड ग्रहण करें।' इस मन्त्रसे काकबलि देकर निम्नाङ्कित मन्त्रसे कुत्तोंके लिये अन्तका ग्रास दे॥ २४-२५॥

कुक्कुर-बलि

विवस्वतः कुले जाता ह्रौ श्यामशयला शुना। ताभ्यां पिण्डं प्रदास्यामि रक्षतां पश्चि मां सदा॥ 'श्याम और शबल (काले और चितकबरे) रंगवाले दी श्वान विवस्वान्के कुलमें उत्पन्न हुए हैं। मैं उन दोनोंके लिये पिण्ड प्रदान करता हूँ। वे लोक-परलोकके मार्गमें सदा मेरी रक्षा करें।॥ २६॥

गो-ग्रास

सौरभेष्यः सर्वहिताः पवित्राः पापनाशनाः'।
प्रतिगृह्यन्तु मे ग्रासं गावस्त्रैलोक्यमातरः॥
'त्रैलोक्यजननी, सुरभिपुत्री गीएँ सबका हित
करनेवाली, पवित्र एवं पापोंका विनाश करनेवाली
हैं। वे मेरे द्वारा दिये हुए ग्रासको ग्रहण करें।' इस
मन्त्रसे गो-ग्रास देकर स्वस्त्ययन करे। फिर
याचकाँको भिक्षा दिलावे। तदनन्तर दीन प्राणियों
एवं अतिथियोंका अन्तसे सत्कार करके गृहस्थ

(अनाहिताग्रि पुरुष निम्नलिखित मन्त्रोंसे जलमें अन्तकी आहुतियाँ दे—)

स्वयं भोजन करे॥ २७-२८॥

ॐ भूः स्वाहा। ॐ भुवः स्वाहा। ॐ स्वः

१. उत्तरार्थके स्थानमें यह पाठान्तर उपलब्ध होता है—बायस्तः प्रतिगृहन्तु भूमी पिण्डं मयोज्ज्ञितम्।

२. कहीं-कहीं -दी शानी स्वामञ्जलों वैवस्कतकुलोद्धवी। वाध्यामनं प्रदास्वामि स्यावामेतावहिंसकी॥-ऐसा पाठ मिलता है।

३, पाठानार-'पुण्यराज्ञय:।'

स्वाहा । ॐ भूर्भुवः स्वः स्वाहा । ॐ देवकृतस्यैन- | विद्वांश्चकार यच्चाविद्वांस्तस्य सर्वस्यैनसोऽवयजनमसि सोऽवयजनमसि स्वाहा । ॐ पिनुकृतस्यैनसोऽवय-जनमसि स्वाहा । ॐ आत्मकृतस्यैनसोऽवयजनमसि स्वाहा । ॐ मनुष्यकृतस्यैनसोऽवयजनमसि स्वाहा । ॐ एनस एनसोऽवयजनमसि स्वाहा। यच्वाहमेनो वर्णन किया॥ २९॥

स्वाहा। अग्रये स्विष्टकृते स्वाहा। ॐ प्रजापतये

यह मैंने तुमसे विष्णपूजन एवं बलिवैश्वदेवका

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'देवपुत्रा और वैधदेव-बलिका वर्णन' नामक दो सौ चीसतवी अध्याय पूरा हुआ॥ २६४॥

への質性的へへ

### दो सौ पैंसठवाँ अध्याय दिक्पालस्त्रानकी विधिका वर्णन

पुष्कर कहते हैं — परशुराम! अब मैं सम्पूर्ण अर्थोंको सिद्ध करनेवाले ग्रान्तिकारक स्नानका वर्णन करता हूँ, सुनो। बुद्धिमान् पुरुष नदीतटपर भगवान् श्रीविष्ण् एवं ग्रहोंको स्त्रान करावे। ज्वरजनित पीडा आदिमें तथा विष्नराज एवं ग्रहोंके कष्टसे पीड़ित होनेपर उस पीड़ासे छूटनेवाले पुरुषको देवालयमें स्नान करना चाहिये। विद्याप्राप्तिको अभिलाषा रखनेवाले छात्रको किसी जलाशय अथवा घरमें ही स्नान करना चाहिये तथा विजयकी कामनावाले पुरुषके लिये तीर्धजलमें स्नान करना उचित है। जिस नारीका गर्भ स्खलित हो जाता हो, उसे पुष्करिणीमें स्नान कराये। जिस स्त्रीके नवजात शिशुकी जन्म लेते ही मृत्यु हो जाती हो, वह अशोकवृक्षके समीप स्नान करे। रजोदरानकी कामना करनेवाली स्त्री पृथ्योंसे शोभायमान उद्यानमें और पुत्राभिलाषिणी समुद्रमें स्नान करे। सौभारयको कामनावाली स्त्रियोंको घरमें स्नान करना चाहिये। पांतु जो सब कुछ चाहते हों, ऐसे सभी स्त्री-पुरुषोंको भगवान् विष्णुके अर्चाविग्रहोंके समीप स्नान करना उत्तम है। श्रवण, रेवती एवं पुष्य नक्षत्रोंमें सभीके लिये स्नान करना प्रशस्त है॥ १-४ ई॥

काम्यस्नान करनेवाले मनुष्यके लिये एक सप्ताह पूर्वसे ही उबटन लगानेका विधान है। पुनर्नवा (गदहपूर्णा), रोचना, सताङ्ग (तिनिश) एवं अगुरु वृक्षकी छाल, मधूक (महुआ), दो प्रकारकी हरूदी (सॉठहरूदी और दारुहरूदी), तगर, नागकेसर, अम्बरी, मञ्जिष्ठा (मजीठ), जटामौसी, यासक, कर्दम (दक्ष-कर्दम), प्रियंगु, सर्वप, कुष्ट (कुट), यला, ब्राह्मी, कुङ्कम एवं सकुमिश्रित पञ्चगव्य— इन सबका उबटन करके स्नान करे॥ ५-७ 🖟 ॥

तदनन्तर ताम्रपत्रपर अष्टदल पद्म-मण्डलका निर्माण करके पहले उसकी कर्णिका (-के मध्यभाग)-में जीविष्णुका, उनके दक्षिणभागमें ब्रह्माका तथा वामभागमें शिवका अङ्कन और पूजन करे। फिर पूर्व आदि दिशाओं के दलीं में क्रमश: इन्द्र आदि दिक्पालोंको आयुधों एवं बन्ध्-बान्धवाँसहित अङ्कित करे। तदनन्तर पूर्वादि दिशाओं और अग्नि आदि कोणोंमें भी आठ स्नान-मण्डलोंका निर्माण करे। उन मण्डलोंमें विष्णु, ब्रह्मा, शिव एवं इन्द्र आदि देवताओंका उनके आयुधींसहित पूजन करके उनके उद्देश्यसे होम करे। प्रत्येक देवताके निमित्त समिधाओं, तिलों या घृतोंकी १०८ (एक सौ आठ) आहुतियाँ दे। फिर भद्र, सुभद्र, सिद्धार्थ, पुष्टिवर्धन, अमोघ, चित्रभानु, पर्जन्य एवं सुदर्शन -- इन आठ कलशोंकी स्थापना करे और उनके भीतर अश्विनीकुमार, रुद्र, मरुद्गण, विश्वेदेव, दैत्य, वसुगण तथा मुनिजनों एवं अन्य देवताओंका आवाहन करे। उनसे प्रार्थना करे कि

'आप सब लाग प्रसन्तापूबक इन कलशाम आवश् हो जायँ।' इसके बाद उन कलशोंमें जयन्ती, विजया, जया, शतावरी, शतपुष्पा, विष्णुकान्ता नामसे प्रसिद्ध अपराजिता, ज्योतिष्मती, अतिबला, उशीर, चन्दन, केसर, कस्तूरी, कपूर, वालक, पत्रक (पत्ते), त्वचा (छाल), जायफल, लबङ्ग आदि ओषधियाँ तथा मृत्तिका और पञ्चगव्य डाले। तत्पश्चात् ब्राह्मण साध्य मनुष्यको भद्रपीठपर बैठाकर

इन कलशाक जलस बलपूबक लान कराय। राज्याभिषेकके मन्त्रोंमें उक्त देवताओंके उद्देश्यसे पृथक्-पृथक् होम करना चाहिये। तत्पश्चात् पूर्णाहुति देकर आचार्यको दक्षिणा दे। पूर्वकालमें देवगुरु बृहस्पतिने इन्द्रका इसी प्रकार अभिषेक किया था, जिससे वे दैत्योंका वध करनेमें समर्थ हो सके। यह मैंने संग्राम आदिमें विजय आदि प्रदान करनेवाला 'दिक्पालस्नान' कहा है॥ ८—१८॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'दिक्साल-खानको विधिका वर्णन' नामक दो सी पैसउसी अध्याय पूरा हुआ॥ २६५॥

# दो सौ छाछठवाँ अध्याय

विनायक-स्नानविधि

पुष्कर कहते हैं- परशुगम! जो मनुष्य विष्नराज विनायकद्वारा पीड़ित हैं, उनके लिये सर्व-मनोस्थ-साधक स्नानकी विधिका वर्णन करता है। कर्ममें विष्न और उसकी सिद्धिके लिये विष्णु, शिव और ब्रह्माजीने विनायकको पुष्पदन्त आदि गणीके अधिपतिपदपर प्रतिष्ठित किया है। विघ्नराज विनायकके द्वारा जो ग्रस्त है, उस पुरुषके लक्षण सनो। वह स्वप्नमें बहुत अधिक स्नान करता है और वह भी गहरे जलमें। (उस अवस्थामें वह यह भी देखता है कि पानीका स्रोत मुझे बहाये लिये जाता है, अथवा मैं इब रहा है।) वह मुँड मुँडाये (और गेरुओं वस्त्र धारण करनेवाले) मनुष्योंको भी देखता है। कच्चे मांस खानेवाले गीधों एवं व्याघ्र आदि पशुओंकी पीठपर चढ़ता है। (चाण्डालों, गदहों और ऊँटोंके साथ एक स्थानपर बैठता है।) जाग्रत्-अवस्थामें भी जब वह कहीं जाता है तो उसे यह अनुभव होता है कि शत्र मेरा पीछा कर रहे हैं। उसका चित्त विक्षिप्त रहता है। उसके द्वारा किये हुए प्रत्येक कार्यका आरम्भ निष्फल होता है। वह अकारण ही खिन्न रहता है। विघ्नराजकी सतायी हुई

कमारी कन्याको जल्दी वर ही नहीं मिलता है और विवाहिता स्त्री भी संतान नहीं पाती। श्रोत्रियको आचार्यपद नहीं मिलता। शिष्य अध्ययन नहीं कर पाता। वैश्यको व्यापारमें और किसानको खेतीमें लाभ नहीं होता है। राजाका पुत्र भी राज्यको हस्तगत नहीं कर पाता है। ऐसे पुरुषको (किसी पवित्र दिन एवं शुभ मुहुर्तमें) विधिपूर्वक स्नान कराना चाहिये। हस्त, पुष्य, अश्विनी, मृगशिरा तथा ब्रवण नक्षत्रमें किसी भद्रपीठपर स्वस्तिवाचन-पूर्वक बिटाकर उसे स्नान करानेका विधान है। पीली सरसों पीसकर उसे घीसे ढीला करके उबटन बनावे और उसको उस मनुष्यके सम्पूर्ण ज़रोरमें मले। फिर उसके मस्तकपर सर्वीपधिसहित सब प्रकारके सुगन्धित द्रव्यका लेप करे। चार कलशोंके जलसे उनमें सर्वापिध छोड़कर स्नान कराये। अश्वशाला, गजशाला, वल्पीक (बाँबी), नदी-संगम तथा जलाशयसे लायी गयी पाँच प्रकारकी मिट्टो, गोरोचन, गन्ध (चन्दन, कुङ्कम, अगुरु आदि) और गुग्गुल-ये सब बस्तुएँ भी उन कलशोंके जलमें छोड़े। आचार्य पूर्व-दिशावर्ती कलशको लेकर निम्नाङ्कित मन्त्रसे यजमानका अभिषेक करे-

सहस्राक्षं शतधारमृषिभिः पावनं कृतम्॥
तेन त्वामिषिश्वामि पावमान्यः पुनन्तु ते।
'जो सहस्रों नेत्रों (अनेक प्रकारकी शक्तियाँ)से युक्त हैं, जिसकी सैकड़ों धाराएँ (बहुत-से
प्रवाह) हैं और जिसे महर्षियोंने पावन बनाया है,
उस पवित्र जलसे मैं (विनायकजनित उपद्रवसे
ग्रस्त) तुम्हारा (उक्त उपद्रवकी शान्तिके लिये)
अभिषेक करता हूँ। यह पावन जल तुम्हें पवित्र
करें।॥१—९ ।

(तदनन्तर दक्षिण दिशामें स्थित द्वितीय कलज लेकर नीचे लिखे मन्त्रको पढ़ते हुए अभिषेक करे—)

भगं ते बरुणो राजा भगं सूर्वो बृहस्पतिः। भगमिन्द्रश्च वायुश्च भगं सप्तर्षयो ददुः॥ 'राजा चरुण, सूर्य, बृहस्पति, इन्द्र, वरमु

तथा सप्तर्थिगणने तुम्हें कल्याण प्रदान किया है'॥१० र्रं॥

(फिर तीसरा पश्चिम कलश लेकर निम्नाङ्कित मन्त्रसे अभिषेक करे—)

यते केशेषु दौर्भाग्यं सीमने यस्त्र मूर्धनि॥ ललाटे कर्णयोरक्ष्णोरापस्तद्जनु सर्वदा।

'तुम्हारे केशों में, सीमन्तमें, मस्तकपर, ललाटमें, कानों में और नेशों में भी जो दुर्भाग्य (या अकल्याण) है, उसे जलदेवता सदाके लिये शाना करें!॥ ११ ई॥

(तत्पश्चात् चौथा कलश लेकर पूर्वोक्त तीनों कामनाओंको पूर्ण कीजि मन्त्र पढ़कर अभिषेक करे।) इस प्रकार स्नान करनेवाले यजमानके मस्तकपर बायें हाथमें लिये इस प्रकार विनायक इ हुए कुशोंको रखकर आचार्य उसपर गूलरको मनुष्य धन और सर्भ स्रुवासे सरसोंका तेल उठाकर डाले॥ १२-१३॥ करता है॥ १६—२०॥

(उस समय निम्नाङ्कित मन्त्र पढ़े-)

'ॐ मिताय स्वाहा। ॐ सम्मिताय स्वाहा। ॐ शालाय स्वाहा। ॐ कण्टकाय स्वाहा। ॐ कृष्माण्डाय स्वाहा। ॐ राजपुत्राय स्वाहा।'

इस प्रकार स्वाहासमन्वित इन मितादि नामोंके द्वारा सरसंकि तैलको मस्तकपर आहुति दे। मस्तकपर तैल डालना ही हवन है॥ १४-१५॥

(मस्तकपर उक्त होमके पश्चात् लौकिक अग्निमें भी स्थालीपाककी विधिसे चरु तैयार करके उक्त छ: मन्त्रोंसे ही इसी अग्रिमें हवन करे।) फिर होमशेष चरुद्वारा 'नमः' पदयुक्त इन्द्रादि नामींको बलि-मन्त्र बनाकर उनके उच्चारणपूर्वक उन्हें बलि अर्पित करे। तत्पश्चात् सुपमें सब ओर कुश बिछाकर, उसमें कच्चे-पके चावल, पीसे हुए तिलसे मिश्रित भात तथा भौति-भौतिके पुष्प, तीन प्रकारकी (गाँडी, माधवो तथा पैष्टी) सुरा, पूली, पूरी, मालपुआ, पीठेकी मालाएँ, दही-मिश्रित अन्न, खोर, मीठा, लडु और गुड़—इन सबको एकत्र रखकर चौराहेपर रख दे और उसे देवता, सुपर्ण, सर्प, ग्रह, असर, यातुधान, पिशाच, नागमाता, शाकिनी, यक्ष, बेताल, योगिनी और पृतना आदिको अर्पित करे। तदननार विनायकजननी भगवती अम्बिकाको दुर्वादल, सर्वप एवं पुष्पींसे भरी हुई अर्घ्यरूप अञ्जलि देकर निम्नाङ्कित मन्त्रसे उनका उपस्थान करे-'सौभाग्यवती अम्बिके! मुझे रूप, यश, सौभाग्य, पुत्र एवं धन दीजिये। मेरी सम्पूर्ण कामनाओंको पूर्ण कीजिये "।" इसके बाद ब्राह्मणोंको भोजन करावे तथा आचार्यको दो वस्त्र दान करे। इस प्रकार विनायक और ग्रहोंका पूजन करके मनुष्य धन और सभी कार्योमें सफलता प्राप्त

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'विनायक-स्नानकथन' नामक दो सी छाछठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २६६॥

へいかないない

<sup>•</sup> रूपं देहि यशो देहि सीधार्य सुधर्ग मम। पुत्र देहि धर्न देहि सर्वान् कामांश देहि मेश (अग्निपु० २६६। १९)

### दो सौ सरसठवाँ अध्याय

### माहेश्वर-स्त्रान आदि विविध स्त्रानोंका वर्णन; भगवान् विष्णुके पूजनसे तथा गायत्रीमन्त्रद्वारा लक्ष-होमादिसे शान्तिकी प्राप्तिका कथन

पुष्कर कहते हैं — अब मैं राजा आदिकी विजयश्रीको बढ़ानेवाले 'माहेश्वर-स्नान'का वर्णन करता हूँ, जिसका पूर्वकालमें शुक्राचार्यने दानवेन्द्र बलिको उपदेश किया था। प्रात:काल सूर्योदयके पूर्व भद्रपीठपर आचार्य जलपूर्ण कलशोंसे राजाको स्नान करावे॥ १ है॥

(स्त्रानके समय निम्नाङ्कित मन्त्रका पाठ करे)

'ॐ नमो भगवते रुद्राय च बलाय च पाण्डरोचितभस्मानुलिप्तगात्राय (तद्यथा\*) जय-जय सर्वान् शत्रुम् मूकयस्य कलहिबग्रहिबवादेषु भञ्जय भञ्जय।ॐ मध मध।सर्वप्रत्यिकान् योऽसी युगान्तकाले दिधक्षति। इमां पूजां रौद्रमृतिः सहस्रांशुः शुक्लः स ते रक्षतु जीवितम्। संवर्तकाग्रितुल्यश्च त्रिपुरान्तकरः शिवः।सर्वदेवमयः सोऽपि तय रक्षतु जीवितम्।। लिखि लिखि खिल स्वाहा।'

'धवल भस्मका अनुलेपन अपने अङ्गोंमें लगाये महाबलशाली भगवान् रुद्रको नमस्कार है। आपकी जय हो, जय हो। समस्त शत्रुओंको गूँगा कर दीजिये। कलह, युद्ध एवं विवादमें भग्न कीजिये, भग्न कीजिये। मथ डालिये, मथ डालिये। जो प्रलयकालमें सम्पूर्ण लोकींको भस्म कर देना चाहते हैं, वे रुद्र समस्त प्रतिपक्षियोंको भस्म कर डालें। इस पूजाको स्वीकार करके वे ग्रैडमूर्ति, सहस्र किरणोंसे सुशोभित, शुक्लवर्ण शिव तुम्हारे जीवनकी रक्षा करें। प्रलयकालीन अग्निके समान तेजस्वी, सर्वदेवमय, त्रिपुरनाशक शिव तुम्हारे जीवनकी रक्षा करें। इस प्रकार मन्त्रसे स्नान करके तिल एवं तण्डुलका होम करे। फिर

पुष्कर कहते हैं — अब मैं राजा आदिको | त्रिशूलधारी भगवान् शिवको पञ्चामृतसे स्नान कराके स्वश्रीको बढानेवाले 'माहेश्वर-स्नान'का वर्णन | उनका पूजन करे॥ २—६ है॥

> अब में तुम्हारे सम्मुख सदा विजयकी प्राप्ति करानेवाले अन्य स्नानोंका वर्णन करता है। घृत-स्नान आयुकी वृद्धि करनेमें उत्तम है। गोमयसे स्नान करनेपर लक्ष्मीप्राप्ति, गोमुत्रसे स्नान करनेपर पाप-नाश, दुग्धसे स्नान करनेपर बलवृद्धि एवं द्धिसं स्नान करनेपर सम्पत्तिको बृद्धि होती है। कशोदकसे स्नान करनेपर पापनाश, पञ्चगव्यसे स्नान करनेपर समस्त अभीष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति, शतपुलसे स्नान करनेपर सभी कामनाओंकी सिद्धि तथा गोश्रङ्गके जलसे स्नान करनेपर पापोंकी शान्ति होती है। पलाश, बिल्वपत्र, कमल एवं कुशके जलसे खान करना सर्वप्रद है। बचा, दो प्रकारकी इल्दी और मोधामिश्रित जलसे किया गया स्नान राक्षसोंके विनाशके लिये उत्तम है। इतना ही नहीं, वह आयु, यश, धर्म और मेधाको भी वृद्धि करनेवाला है। स्वर्णजलसे किया गया स्नान मङ्गलकारी होता है। रजत और ताम्रजलसे किये गये स्नानका भी यही फल है। रत्नमिश्रित जलसे स्नान करनेपर विजय, सब प्रकारके गन्धोंसे मिश्रित जलद्वारा स्त्रान करनेपर सीभाग्य, फलोदकसे स्नान करनेपर आरोग्य तथा धात्रीफलके जलसे स्नान करनेपर उत्तम लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। तिल एवं श्रेत सर्थपके जलसे स्नान करनेपर लक्ष्मी, प्रियंगुजलसे स्नान करनेपर सौभाग्य, पद्म, उत्पल तथा कदम्बर्मिश्रित जलसे स्नान करनेपर लक्ष्मी एवं बला-वृक्षके जलसे स्नान करनेपर बलकी प्राप्ति होती है। भगवान् श्रीविष्णुके चरणोदकद्वारा

<sup>&</sup>quot; यद्यपि 'तहाबा' यह पाट अग्रिपुराणको सभी प्रतियोंमें उपलब्ध होता है, परंतु यह अधिक प्रतीत होता है।

स्नान सब स्नानोंसे श्रेष्ठ है॥७-१३५॥

एकाकी मनुष्य मनमें एक कामना लेकर विधिपूर्वक एक ही स्नान करे। वह 'आक्रन्दयति॰' आदि सुक्तसे अपने हाथमें मणि (मनका) बाँधे। वह मणि कृट, पाट, वसा, सोंठ, शङ्क अथवा लोहे आदिकी होनी चाहिये। समस्त कामनाओंके ईश्वर भगवान श्रीहरि ही हैं, अत: उनके पूजनसे ही मनुष्य सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। जो मनुष्य घृतमित्रित दुग्धसे स्नान कराके श्रीविष्णुका पूजन करता है, वह पित्तरोगका नाश कर देता है। उनके उद्देश्यसे पाँच मूँगोंकी बलि देकर मनुष्य अतिसारसे छुटकारा पाता है। भगवान् श्रीहरिको पञ्चगव्यसे स्नान करानेवाला वातरोगका नाश करता है। द्विकोह-द्रव्यसे छान कराके अतिशय श्रद्धापूर्वक उनका पूजन करनेवाला कफ-सम्बन्धी रोगसे मुक्त हो जाता है। युत, तैल एवं मधुद्वारा कराया गया स्नान 'त्रिरस-स्नान' माना गया है, घृत और जलसे किया गया स्नान 'द्विसेह स्नान' है तथा युत-तेल-मिश्रित जलका स्नान 'समल-स्नान' है। मधु, ईखका रस और दूध-इन वीनोंसे मिश्रित जलद्वारा किया गया स्नान 'त्रिमधुर-स्नान' है। भूत, इक्षुरस तथा शहद यह 'त्रिरस-स्नान'

लक्ष्मीकी प्राप्ति करानेवाला है। कर्पूर, उशीर एवं चन्दनसे किया गया अनुलेप 'त्रिशुक्ल' कहलाता है। चन्दन, अगुरु, कर्पूर, कस्तूरी एवं कुङ्कम— इन पाँचोंके मिश्रणसे किया गया अनुलेपन यदि विष्णुको अर्पित किया जाय तो वह सम्पूर्ण मनोवाञ्डित फलोंको देनेवाला है। कर्पूर, चन्दन एवं कुङ्कुम अथवा कस्तूरी, कपूर और चन्दन— यह 'त्रिसुगन्ध' समस्त कामनाओंको प्रदान करनेवाला है। जायफल, कर्पूर और चन्दन-ये 'शोतत्रय' माने गये हैं। पीला, सुग्गापंखी, शुक्त, कृष्ण एवं लाल-ये पञ्च वर्ण कहे गये 夏川 58-58川

श्रीहरिके पूजनमें उत्पल, कमल, जातीपुष्प तथा त्रिशीत उपयोगी होते हैं। कुहूम, रक्त कमल और लाल उत्पल ये 'त्रिरक्त' कहे जाते हैं। ब्रोविष्णुका धूप-दीप आदिसे पूजन करनेपर मनुष्योंको शान्तिकी प्राप्ति होती है। चार हाथके चौकोर कुण्डमें आठ या सोलह ब्राह्मण विल, यो और चावलसे लक्षहोम या कोटिहोम करें। ग्रहोंकी पूजा करके गायत्री-मन्त्रसे उक्त होम करनेपर क्रमशः सब प्रकारकी शान्ति सुलभ होती है ॥ २५-२७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'माहेश्वर-छान तथा लक्षकोटिहोम आदिका कथन' नामक दो सौ सरसठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २६७॥

### これが出現れから दो सौ अङ्सठवाँ अध्याय

सांवत्सर-कर्म; इन्द्र-शचीकी पूजा एवं प्रार्थना; राजाके द्वारा भद्रकाली तथा अन्यान्य देवताओंके पूजनकी विधि; वाहन आदिका पूजन तथा नीराजना

सांवत्सर-कर्मका वर्णन करता हूँ। राजाको अपने ताराका उदय होनेपर अगस्त्यकी एवं चातुर्मास्यमे जन्मनक्षत्रमें नक्षत्र-देवताका पूजन करना चाहिये। श्रीहरिका यजन करे। श्रीहरिके शयन और वह प्रत्येक मासमें, संक्रान्तिके समय सूर्य और उत्थापनकालमें, अर्थात् हरिशयनी एकादशी और

पुष्कर कहते हैं — अब मैं राजाओंके करनेयोग्य | चन्द्रमा आदि देवताओंकी अर्चना करे। अगस्त्य-

हरिप्रबोधिनी एकादशीके अवसरपर, पाँच दिनतक उत्सव करे। भाद्रपदके शुक्लपक्षमें, प्रतिपदा तिथिको शिबिरके पूर्वदिग्भागमें इन्द्रपूजाके लिये भवन-निर्माण करावे। उस भवनमें इन्द्रध्वज (पताका)-की स्थापना करके वहाँ प्रतिपदासे लेकर अष्ट्रमीतक शची और इन्द्रकी पूजा करे। अष्टमीको वाद्य-घोषके साथ उस पताकामें ध्वजदण्डका प्रवेश करावे। फिर एकादशोको उपवास रखकर हादशीको ध्वजका उत्तोलन करे। फिर एक कलशपर वस्त्रादिसे युक्त देवराज इन्द्र एवं शर्चीकी स्थापना करके उनका पूजन करे॥ १-५॥

### (इन्द्रदेवकी इस प्रकार प्रार्थना करे-)

'शत्रुविजयी वृत्रनाशन पाकशासन! महाभाग देवदेव! आपका अभ्यदय हो। आप कृपापूर्वक इस भूतलपर पशारे हैं। आप सनातन प्रभू, सम्पूर्ण भूतोंके हितमें तत्पर रहनेवाले, अनन्त तेजसे सम्पन्, विराट पुरुष तथा यश एवं विजयको बुद्धि करनेवाले हैं। आप उत्तम वृष्टि करनेवाले इन्द्र हैं, समस्त देवता आपका तेज बढायें। ब्रह्मा, विष्णु, शिव, कार्तिकेय, विनायक, आदित्यगण, वसुगण, रुद्रगण, साध्यगण, भृगुकुलोत्पन्न महर्षि, दिशाएँ, मरुद्गण, लोकपाल, ग्रह, यक्ष, पर्वत, नदियाँ, समुद्र, ब्रीदेवी, भूदेवी, गौरी, चण्डिका एवं सरस्वतो-ये सभी आपके तेजको प्रदीप्त करें। शचीपते इन्द्र ! आपकी जय हो। आपकी विजयसे मेरा भी सदा शुभ हो। आप नरेशों, ब्राह्मणों एवं सम्पूर्ण प्रजाओंपर प्रसन्न होइये। आपके कृपाप्रसादसे यह पृथ्वी सदा सस्यसम्पन हो। सबका विघ्नरहित कल्याण हो तथा इंतियाँ पूर्णतया शान्त हों।' इस अभिप्रायवाले मन्त्रसे इन्द्रकी अर्चना करनेवाला भूपाल पृथ्वीपर विजय प्राप्त करके स्वर्गको प्राप्त होता है॥६-१२ ।।

आश्विन मासके शुक्लपक्षकी अष्टमी तिथिको

किसी पटपर भद्रकालीका चित्र अङ्कित करके राजा विजयको प्राप्तिके लिये उसकी पूजा करे। साथ ही आयुध, धनुष, ध्वज, छत्र, राजचिह्न (मुक्ट, छत्र तथा चैंवर आदि) तथा अस्त्र-शस्त्र आदिकी पुष्प आदि उपचारोंसे पूजा करे। रात्रिके समय जागरण करके देवीको बलि अर्पित करे। दूसरे दिन पुन: पूजन करे। (पूजाके अन्तमें इस प्रकार प्रार्थना करे-) 'भद्रकालि, महाकालि, दुर्गतिहारिणि दुर्गे, त्रैलोक्यविजयिनि चण्डिके! मुझे सदा शान्ति और विजय प्रदान कोजिये'॥ १३ - १५ ।॥

अब मैं 'नीराजन'की विधि कहता है। ईशानकोणमें देवमन्दिरका निर्माण करावे। वहाँ तीन दरवाजे लगाकर मन्दिरके गर्भगृहमें सदा देवताओंकी पूजा करे। जब सूर्य चित्रा नक्षत्रको छोडकर स्वाती नक्षत्रमें प्रवेश करते हैं, उस समयसे प्रारम्भ करके जबतक स्वातीपर सुर्य स्थित रहें, तबतक देवपूजन करना चाहिये। ब्रह्मा, विष्णु, क्षिव, इन्द्र, अग्नि, वायु, विनायक, कार्तिकेय, वरुण, विश्ववाके पुत्र कुबेर, यम, विश्वेदेव एवं कम्द, ऐरावत, पदा, पुष्पदन्त, वामन, सुप्रतीक, अञ्जन और नील-इन आठ दिग्गजोंकी गृह आदिमें पूजा करनी चाहिये। तदनन्तर पुरोहित घृत, समिधा, श्चेत सर्पप एवं तिलोंका होम करे। आठ कलशोंकी पूजा करके उनके जलसे उत्तम हाथियोंको स्नान कराये। तदननार घोड़ोंको स्नान कराये और उन सबके लिये ग्रास दे। पहले हाथियोंको तोरणद्वारसे बाहर निकाले; परंतु गोपुर आदिका उल्लङ्घन न करावे। तदनन्तर सब लोग वहाँसे निकलें और राजनिहोंकी पूजा घरमें ही की जाय। शतिभवा नक्षत्रमें वरुणका पूजन करके रात्रिके समय भृतोंको बलि दे। जब सूर्य विशाखा नक्षत्रपर जाय, उस समय राजा आश्रममें निवास करे। उस

दिन वाहनोंको विशेषरूपसे अलंकृत करना चाहिये। राजिचहाँकी पूजा करके उन्हें उनके अधिकृत पुरुषोंके हाथोंमें दे। धर्मज परशुराम! फिर कालज ज्यौतिषी हाथी, अश्च, छत्र, खङ्ग, धनुष, दुन्दुभि, ध्वजा एवं पताका आदि राजचिह्नोंको अभिमन्त्रित करे। फिर उन सबको अभिमन्त्रित करके हाथीको पीठपर रखे। ज्योतिषी और पुरोहित भी हाथीपर आरूढ़ हों। इस प्रकार अभिमन्त्रित चाहनोंपर आरूढ़ होकर तोरण-द्वारसे निष्क्रमण करें। इस प्रकार राजद्वारसे बाहर निकलकर राजा हाथीकी करनेवाली है॥ १६—३१॥

पीठपर स्थित रहकर विधिपूर्वक बलि-वितरण करे। फिर नरेश सुस्थिरचित होकर चतुरङ्गिणी सेनाके साथ सर्वसैन्यसमूहके द्वारा जयघोष कराते हुए दिग्दिगन्तको प्रकाशित करनेवाले जलते मसालोंके समृहको तीन बार परिक्रमा करे। इस प्रकार पूजन करके राजा जनसाधारणको विदा करके राजभवनको प्रस्थान करे। मैंने यह समस्त शत्रुओंका विनाश करनेवाली 'नीराजना' नामक शान्ति बतलायी हैं, जो राजाको अध्युदय प्रदान

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'मेराजनाविधिका वर्णन' नामक दों सी अड्सडवीं अध्याय पूरा हुआ॥ २६८॥ - Figure Pilonon

# दो सौ उनहत्तरवाँ अध्याय

छत्र, अश्व, ध्वजा, गज, पताका, खड्ग, कवच और दुन्दुभिकी प्रार्थनाके मन्त्र

पुष्कर कहते हैं — परशुराम! अब मैं छन आदि राजोपकरणोंके प्रार्थनामन्त्र बतलाता हूँ, जिनसे उनकी पूजा करके नरेशगण विजय आदि प्राप्त करते हैं॥ 🖥 ॥

#### छत्र-पार्थना-मन्त्र

'महामते छत्रदेव! तुम हिम, कुन्द एवं चन्द्रमाके समान श्रेत कान्तिसे सुरोभित और पाण्डुर-वर्णकी-सी आभावाले हो। ब्रह्माजीके सत्यवचन तथा चन्द्र, वरुण और सूर्यक प्रभावसे तुम सतत वृद्धिशील होओ। जिस प्रकार मेघ मङ्गलके लिये इस पृथ्वीको आच्छादित करता है, उसी प्रकार तुम विजय एवं आरोग्यकी वृद्धिके लिये राजाको आच्छादित करों ॥१-३॥

#### अश्र-प्रार्थना-मन्त्र

'अश्व! तुम गन्धर्वकुलमें उत्पन्न हुए हो, अतः अपने कुलको दूषित करनेवाला न होना। ब्रह्माजीके सत्यवचनसे तथा सोम, वरुण एवं अग्रिदेवके प्रभावसे, सूर्यके तेजसे, मुनिवरोंके तपसे, रुद्रके

ब्रह्मचयंसे और वायुके बलसे तुम सदा आगे बढ़ते रहो। याद रखो, तुम अश्वराज उच्चै:श्रवाके पुत्र हो; अपने साथ ही प्रकट हुए कौस्तुभरत्रका स्मरण करो। (तुम्हें भी उसीकी भौति अपने यशसे प्रकाशित होते रहना चाहिये।) ब्रह्मघाती, पितृपातो, मातृहन्ता, भूमिके लिये मिथ्याभाषण करनेवाला तथा युद्धसं पराङ्मुख क्षत्रिय जितनी शीघतासे अथोगतिको प्राप्त होता है, तुम भी युद्धसे पीठ दिखानेपर उसी दुर्गतिको प्राप्त हो सकते हो; किंतु तुम्हें वैसा पाप या कलङ्क न लगे। तुरंगम! तुम युद्धके पथपर विकारको न प्राप्त होना। समराङ्गणमें शत्रुओंका विनाश करते हुए अपने स्वामीके साथ तुम सुखी होओ'॥४-८ ।

### घ्वजा-प्रार्थना-मन्त्र

'महापराक्रमके प्रतीक इन्द्रध्वज! भगवान् नारायणके ध्वज विनतानन्दन पक्षिराज गरुड तुममें प्रतिष्ठित हैं। वे सर्पशत्रु, विष्णुवाहन, कश्यपनन्दन तथा देवलाकस हठात् अमृत छान लानवाल ह । । काराकान जार परन धुनन जानका एन । । उनका शरीर विशाल और बल एवं वेग महान् है। वे अमृतभोगी हैं। उनकी शक्ति अप्रमेय है। वे युद्धमें दुर्जय रहकर देवशत्रुओंका संहार करनेवाले हैं। उनकी गति वायुके समान तीव है। वे गरुड तुममें प्रतिष्ठित हैं। देवाधिदेव भगवान् विष्णुने इन्द्रके लिये तुममें उन्हें स्थापित किया है, तुम सदा मुझे विजय प्रदान करो। मेरे बलको बढाओ। घोड़े, कवच तथा आयुधींसहित हमारे योद्धाओंकी रक्षा करो और शत्रुओंको जलाकर भस्म कर दो'॥१-१३॥

#### गज-प्रार्थना-मन्त्र

'कुमुद, ऐरावत, पदा, पुष्पदन्त, वामन, सुप्रतीक, अञ्चन और नील - ये आठ देवयोनिमें उत्पन्न गजराज हैं। इनके ही पुत्र और पौत्र आठ वनोंमें निवास करते हैं। भद्र, मन्द्र, मुग एवं संकीर्णजातीय गज वन-वनमें उत्पन्न हुए हैं। हे महागजराज! तुम अपनी योनिका स्मरण करो। वसुगण, रुद्र, आदित्य एवं मरुद्गण तुम्हारी रक्षा करें। गजेन्द्र ! अपने स्वामीकी रक्षा करो और अपनी मर्यादाका पालन करो। ऐरावतपर चढे हुए वज्रशारी देवराज इन्द्र तुम्हारे पीछे-पीछे आ रहे हैं, ये तुम्हारी रक्षा करें। तुम युद्धमें विजय पाओं और सदा स्वस्थ रहकर आगे बढ़ो। तुम्हें युद्धमें ऐरावतके समान बल प्राप्त हो। तुम चन्द्रमासे कान्ति, विष्णुसे यल, सुर्यसे तेज, वायुसे बेग, पर्वतसे स्थिरता, रुद्रसे विजय और देवराज इन्द्रसे यश प्राप्त करो। युद्धमें दिग्गज दिशाओं और दिक्पालोंके साथ तुम्हारी रक्षा करें। गन्धवेंकि साथ अश्विनीकुमार सब ओरसे तुम्हारा संरक्षण करें। मनु, वसु, रुद्र, वायु, चन्द्रमा, महर्षिगण, नाग, किनर, यक्ष, भृत, प्रमथ, ग्रह, आदित्य, मातुकाओंसहित भूतेश्वर शिव, इन्द्र, देवसेनापति

समस्त शत्रुओंको भस्मसात् कर दें और राजा विजय प्राप्त करें ॥ १४-२३॥

### पताका-प्रार्थना-मन्त्र

'पताके! शत्रुऑने सब ओर जो घातक प्रयोग

किये हों, शत्रुओंके वे प्रयोग तुम्हारे तेजसे अभिहत होकर नष्ट हो जायँ। तुम जिस प्रकार कालनेमिवध एवं त्रिपुरसंहारके युद्धमें, हिरण्यकशिपुके संग्राममें तथा सम्पूर्ण दैत्योंके वधके समय सुशोभित हुई हो, आज उसी प्रकार सुशोभित होओ। अपने प्रणका स्मरण करो। इस नीलोज्ञ्चलवर्णकी पताकाको देखकर राजाके शत्रु युद्धमें विविध भयंकर व्याधियों एवं शस्त्रोंसे पराजित होकर शीच्र नष्ट हो जायै। तुम पृतना, रेवती, लेखा और कालरात्रि आदि नामोंसे प्रसिद्ध हो। पताके! हम तुम्हारा आश्रय ग्रहण करते हैं, हमारे सम्पूर्ण शत्रुओंको दग्ध कर डालो। सर्वमेध महायज्ञमें देवाधिदेव भगवान् रूद्रने जगत्के सारतत्त्वसे तुम्हारा निर्माण किया था'॥ २४-- २८ ई॥

## खडु-प्रार्थना-मन्त्र

'शत्रसुदन खड़ ! तुम इस बातको याद रखो कि नारायणके 'नन्दक' नामक खड्नकी दूसरी मृति हो। तुम नीलकमलदलके समान श्याम एवं कृष्णवर्ण हो। दु:स्वप्नोंका विनाश करनेवाले हो। प्राचीनकालमें स्वयम्भू भगवान् ब्रह्माने असि, विशसन, खड्न, तीक्ष्णधार, दुरासद, श्रीगर्भ, विजय और धर्मपाल-ये तुम्हारे आठ नाम बतलाये हैं। कृत्तिका तुम्हारा नक्षत्र है, देवाधिदेव महेश्वर तुम्हारे गुरु हैं, सुवर्ण तुम्हारा शरीर है और जनार्दन तुम्हारे देवता हैं। खड़ा! तुम सेना एवं नगरसहित राजाकी रक्षा करो। तुम्हारे पिता देवश्रेष्ठ पितामह हैं। तुम सदा हमलोगोंकी रक्षा करो ॥ २९-३३॥

#### कवच-प्रार्थना-मन्त्र

'हे वर्म! तुम रणभूमिमें कल्याणप्रद हो। आज मेरी सेनाको यश प्राप्त हो। निष्पाप! मैं तुम्हारे द्वारा रक्षा पानेके योग्य हूँ। मेरी रक्षा करो। तुम्हें नमस्कार हैं।॥ ३४॥

### दुन्दुभि-प्रार्थना-मन्त्र

'दुन्दुभे! तुम अपने घोषसे शत्रुओंका हदय कम्पित करनेवाली हो; हमारे राजाकी सेनाओंके लिये विजयवर्धक बन जाओ। मोददायक दुन्दुभे! जैसे मेघकी गर्जनासे श्रेष्ठ हाथी हर्षित होते हैं,

तैसे ही तुम्हारे शब्दसे हमारा हर्ष बढ़े। जिस प्रकार मेधकी गर्जना सुनकर स्त्रियौँ भयभीत हो जाती हैं, उसी प्रकार तुम्हारे नादसे युद्धमें उपस्थित हमारे शत्रु त्रस्त हो उठें। ३५-३७॥

इस प्रकार पूर्वोक्त मन्त्रोंसे राजोपकरणोंकी अर्चना करे एवं विजयकार्यमें उनका प्रयोग करे। दैवज्ञ राजपुरोहितको रक्षाबन्धन आदिके द्वारा राजाको रक्षाका प्रबन्ध करके प्रतिवर्ष विष्णु आदि देवताओं एवं राजाका अधिषेक करना चाहिये॥ ३८-३९॥

इस प्रकार आदि आग्नेच महापूराचर्मे 'तात्र आदिको प्रार्थनाके मन्त्रका कथन' नामक दो सौ उनहत्त्वरको अध्याच पूरा हुआ॥ २६९॥

# दो सौ सत्तरवाँ अध्याय विष्णुपञ्चरस्तोत्रका कथन

पुष्कर कहते हैं.—द्विजवेष्ट परशुगम! पूर्वकालमें भगवान् ब्रह्माने जिपुरसंहारके लिये उच्चत शंकरकी रक्षाके लिये 'लिप्णुपञ्चर' नामक स्तोत्रका उपदेश किया था। इसी प्रकार वृहस्पतिने बत्त दैत्यका वध करनेके लिये जानेवाले इन्द्रको स्क्षाके लिये उक्त स्तोत्रका उपदेश दिया था। मैं विजय प्रदान करनेवाले उस विष्णुपञ्चरका स्वरूप बतलाता हूँ. सनो॥ १-२॥

'मेरे पूर्वभागमें चक्रधारी विष्णु एवं दक्षिणपार्त्वमें गदाधारी श्रीहरि स्थित हैं। पश्चिमभागमें शार्क्नपाणि विष्णु और उत्तरभागमें नन्दक-खङ्गधारी जनार्दन विराजमान हैं। भगवान् इपीकेश दिक्कोणोंमें एवं जनार्दन मध्यवर्ती अवकाशमें मेरी रक्षा कर रहे हैं। वराहरूपधारी श्रीहरि भूमिपर तथा भगवान् नृसिंह आकाशमें प्रतिष्ठित होकर मेरा संरक्षण कर रहे हैं। जिसके किनारेके भागोंमें छुरे जुड़े हुए है, वह यह निर्मल 'सुदर्शनचक्र' चुम रहा है। यह जब प्रेतों तथा निशाचरोंको भारनेके लिये चलता

हैं, उस समय इसकी किरणोंकी और देखना किसोके लिये भी बहुत कठिन होता है। भगवान् ब्रीहरिको यह 'कीमोदकी' गदा सहस्तों ज्वालाओंसे प्रदोष्ट पावकके समान उज्ज्वल है। यह राक्षस, भूत, पिशान और डाकिनियोंका विनाश करनेवाली है। भगवान् वासुदेवके शार्क्षभनुभकी टेकार मेरे शत्रुभूत मनुष्य, कृष्माण्ड, प्रेत आदि और तिर्यंग्योनिगत जीवोंका पूर्णतया संहार करे। जो भगवान् ब्रीहरिकी खड्मधारामयी उज्ज्वल ज्योत्स्नामें स्नान कर चुके हैं, वे मेरे समस्त शत्रु उसी प्रकार तत्काल शान्त हो जायें, जैसे गरुडके द्वारा मारे गये सर्प शान्त हो जाते हैं'॥३—८॥

'जो कृष्माण्ड, यक्ष, राक्षस, प्रेत, विनायक, कृर मनुष्य, शिकारी पक्षी, सिंह आदि पशु एवं डैसनेवाले सर्प हों, वे सब-के-सब सिच्चिदानन्दस्वरूप श्रीकृष्णके शङ्कानादसे आहत हो सौम्यभावको प्राप्त हो जाया। जो मेरी चित्तवृत्ति और स्मरणशक्तिका हरण करते हैं, जो मेरे बल

और तेजका नाश करते हैं तथा जो मेरी कान्ति या तेजको विलुप्त करनेवाले हैं, जो उपभोग-सामग्रीको हर लेनेवाले तथा शुभ लक्षणींका नाश करनेवाले हैं, वे कष्माण्डगण श्रोविष्णुके सदर्शन-चक्रके वेगसे आहत होकर विनष्ट हो जायै। देवाधिदेव भगवान् वासुदेवके संकीर्तनसे मेरी बुद्धि, मन और इन्द्रियोंको स्वास्थ्यलाभ हो। मेरे आगे-पीछे, दायें-बायें तथा कोणवर्तिनी दिशाओंमें सब जाय' ॥ ९-१५॥

जगह जनार्दन श्रीहरिका निवास हो। सबके पूजनीय, मर्यादासे कभी च्युत न होनेवाले अनन्तरूप परमेश्वर जनार्दनके चरणोंमें प्रणत होनेवाला कभी दुखी नहीं होता। जैसे भगवान् श्रीहरि परब्रहा हैं, उसी प्रकार वे परमात्मा केशव भी जगतुस्वरूप हैं-इस सत्यके प्रभावसे तथा भगवान् अच्युतके नामकीर्तनसे मेरे त्रिविध पापोंका नाश हो

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'विष्णुपञ्चरस्तोत्रका कथन' नामक दो सौ सनरवी अध्याय पूरा हुआ॥ २७०॥

~~おおおん~~

## दो सौ एकहत्तरवाँ अध्याय

## वेदोंके मन्त्र और शाखा आदिका वर्णन तथा वेदोंकी महिमा

विश्वपर अनुग्रह करनेवाले तथा चारों पुरुषार्वोंके शाखाओंमें एक सहस्र तथा ऋग्वेदीय ब्राह्मणभागमें साधक हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामबेद तथा दो सहस्र मन्त्र हैं। श्रीकृष्णद्वैपायन आदि महर्षियोंने अथर्ववेद —ये चार वेद हैं। इनके मन्त्रोंकी संख्या ऋग्वेदको प्रमाण माना है। यजुर्वेदमें उन्नीस सौ एक लाख है। ऋग्वेदकी एक शाखा 'सांख्यायन' मन्त्र हैं। उसके ब्राह्मण-ग्रन्थोंमें एक हजार मन्त्र

पष्कर कहते हैं- परशुराम! वेदमन्त्र सम्पूर्ण और दूसरी शाखा 'आश्वलायन' है। इन दो

### \* श्रीविष्णुपञ्चरातीत्र

पुष्कर जवाय-

जानुकः पूर्व अक्रम विष्णुपकान्। शंकरस्य द्विजनेष्ठ रक्षणाय निकर्पतस्य प्रचानकः । तस्य स्थास्यं मध्यापि कत् त्यं नृषु जयादियस्। शक्राय वर्त हर्न रिकाश्रमी हरिटीक्षणतो यदी । प्रतोच्यं सार्ब्रथुग् विष्युर्विष्णुः साद्गी ममोत्ते । हरिर्भूमी ताचित्रदेव जनादेव: । क्रोडरूपी नासिंडोऽम्बरे भ्रमत्येका सुदर्शनम् । अस्यांशुमाला दुग्पेक्या श्रान्तममलं प्रदीपाचको स्वतः । रक्षोप्तपिशासानां दाकिनीनां मदिएन् । तिबंहमनुष्यकृष्माग्दप्रेतादीन् शार्जनिस्फूर्जनं वास्ट्वस्य सम्बद्धिः । ते यान्तु शाम्यतां सद्यो गरुद्धेनेव पनगाः ॥ खड धारोज्यसञ्चोत्स्त्रानिर्धता देश्या ये निशानगः। प्रेटा जिनायकाः क्रुग मनुष्या अध्भगाः स्रगाः। दंदजुकाक्ष थनगः। सर्वे भवन् वे सौम्याः चित्रवृतिहरा ये मे ये जनाः स्मृतिहारकाः । बलीयसं च इतारस्यायाविश्रंशकाश्च लक्षणनाराकाः । कृष्णानद्यस्ते प्रणस्पन्त् चोपभोगवतारी ये विष्णुचक्रस्याहवाः ॥ बुद्धस्वास्थ्यं मनःस्वास्थ्यं स्वास्थ्यमैद्भिक्कं तथा। नमास्यु देवदेवस्थ वासुदेवस्थ पृष्ठे पुरस्तान्मम् दक्षिणोत्तरे विकोणतक्षास्तु जनार्दनो हरिः। तमीक्ष्ममेशानसन्तमच्युनं जनार्दनं प्रणिपतितो न सीर्दरा। यथा परं ब्रह्म हरिस्तथा परो जगल्यकरपक्ष स एव केरानः । सत्येन तेनाच्युनगमकोर्तनात् प्रणातयेतु जिविधं ममासूभम् ॥

(अग्रिप्० २००।१-१५)

हैं और शाखाओंमें एक हजार छियासी। यज्वेंदमें मुख्यतया काण्वी, माध्यन्दिनी, कठी, माध्यकटी, मैत्रायणी, तैत्तिरीया एवं वैशम्पायनीया —ये शाखाएँ विद्यमान हैं। सामवेदमें कौथुमी आधर्वणायनी (राणायनीया) - ये दो शाखाएँ मख्य हैं। इसमें वेद, आरण्यक, उक्था और ऊह—ये चार गान हैं। सामवेदमें नौ हजार चार सौ पचीस मन्त्र हैं। वे ब्रह्मसे सम्बन्धित हैं। यहाँतक सामवेदका मान बताया गया॥ १-७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

अथर्ववेदमें सुमन्तु, जाजलि, श्लोकायनि, शौनक, पिप्पलाद और मुजकेश आदि शाखाप्रवर्तक ऋषि हैं। इसमें सोलह हजार मन्त्र और सौ उपनिषद् हैं। व्यासरूपमें अवतीर्ण होकर भगवान ब्राविष्ण्ने ही वेदोंकी शाखाओंका विभाग आदि किया है। वेदोंके शाखाभेद आदि इतिहास और पुराण सब विष्णुस्वरूप हैं। भगवान् व्याससे लोमहर्षण सुतने पुराण आदिका उपदेश पाकर उनका प्रवचन किया। उनके सुमति, अग्निवर्चा, भित्रयु, शिशपायन, कृतव्रत और सावर्णि - ये छ: शिष्य हुए। शिशपायन आदिने पुराणोंकी संहिताका निर्माण किया। भगवान ब्रीहरि ही 'ब्राह्म' आदि अठारह पुराणों एवं अष्टादश विद्याओं के रूपमें स्थित हैं। वे सप्रपञ्च-निष्पपञ्च तथा मूर्त-अमूर्त स्वरूप धारण करनेवाले विद्यारूपो श्रीविष्णु 'आग्नेय महापुराण'में स्थित हैं। उनको पापोंका नाश कर देता है॥८—२२॥

जानकर उनकी अर्चना एवं स्तुति करके मानव भीग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्त कर लेता है। भगवान् विष्णु विजयशील, प्रभावसम्पन्न तथा अग्नि-सूर्व आदिके रूपमें स्थित हैं। वे भगवान् विष्णु ही अग्निरूपसे देवता आदिके मुख हैं। वे ही सबकी परमगति हैं। वे वेदों तथा पराणोंमें 'यज्ञमूर्त्ति'के नामसे गाये जाते हैं। यह 'अग्निपुराण' श्रीविष्णुका हो विराट्रूप है। इस अग्नि-आग्नेय पुराणके निर्माता और श्रोता श्रोजनार्दन ही हैं। इसलिये यह महापुराण सर्ववेदमय, सर्वविद्यामय तथा सर्वज्ञानमय है। यह उत्तम एवं पवित्र पुराण पठन और ब्रवण करनेवाले मनुष्योंके लिये सर्वातमा श्रीहरिस्वरूप है। यह 'आग्रेय-महापुराण' विद्यार्थियोंके लिये विद्याप्रद, अर्थार्थियोंके लिये लक्ष्मी और धन-सम्पत्ति देनेवाला, राज्यार्थियोंके लिये राज्यदाता, धर्मार्थियोंके लिये धर्मदाता. स्वर्गार्षियोंके लिये स्वर्गप्रद और पुत्रार्थियोंके लिये पुत्रदायक है। गोधन चाहनेवालेको गोधन और ग्रामाभिलावियोंको ग्राम देनेवाला है। यह कामार्थी मनुष्योंको काम, सम्पूर्ण सौभाग्य, गुण तथा कीर्त्ति प्रदान करनेवाला है। विजयाभिलाषी पुरुषोंको विजय देता है, सब कुछ चाहनेवालोंको सब कुछ देता है, मोक्षकामियोंको मोक्ष देता है और पापियोंके

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरालमें 'वेदोंकी ताका आदिका वर्णन' नामक दो सी इकहसरवाँ अध्याय पूरा हुआ। २७१॥

### ころのはははないへん दो सौ बहत्तरवाँ अध्याय

## विभिन्न पुराणोंके दान तथा महाभारत-श्रवणमें दान-पूजन आदिका माहात्म्य

लोकपितामह ब्रह्माने मरीचिके सम्मुख जिसका स्वर्गाभिलाधी वैशाखकी पूर्णिमाको जलधेनुके साथ

पुष्कर कहते हैं-परशुराम! पूर्वकालमें उस 'ब्रह्मपुराण'को लिखकर ब्राह्मणको दान दे। वर्णन किया था, पचीस हजार श्लोकोंसे समन्वित 'ब्रह्मपुराण'का दान करे। 'पद्मपुराण'में जो

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* पद्मसंहिता (भूमिखण्ड) है, उसमें बारह\* हजार श्लोक हैं। ज्येष्टमासकी पूर्णिमाको गौके साथ इसका दान करना चाहिये। महर्षि पराशरने वाराह-कल्पके वृत्तान्तको अभिगत करके तेईस हजार श्लोकोंका 'विष्णुपराण' कहा है। इसे आषाढकी पुर्णिमाको जलधेनुसहित प्रदान करे। इससे मनुष्य भगवान् विष्णुके परमपदको प्राप्त होता है। चौदह हजार श्लोकोंवाला 'वायपुराण' भगवान शंकरको अत्यन्त प्रिय है। इसमें वायुदेवने श्वेतकल्पके प्रसङ्गसे धर्मका वर्णन किया है। इस पुराणको लिखकर श्रावणकी पूर्णिमाको गृड्धेनुके साच ब्राह्मणको दान करे। गायत्री-मन्त्रका आश्रय लेकर निर्मित हुए जिस पुराणमें भागवत-धर्मका विस्तृत वर्णन है, सारस्वतकल्पका प्रसङ्ग कहा गया है तथा जो बुत्रासुर-वधकी कथासे युक्त है-उस पुराणकों 'भागवत' कहते हैं। इसमें अठारह हजार श्लोक हैं। इसको सोनेके सिंहासनके साथ भाद्रपदको पुर्णिमाको दान करे। जिसमें देवर्षि नारदने बृहत्कल्पके वृतान्तका आत्रय लेकर धर्मीकी व्याख्या की है, वह 'नारदपराण' है। उसमें पचीस हजार श्लोक हैं। आश्विनमासकी पूर्णिमाको धेनुसहित उसका दान करे। इससे आत्यन्तिक सिद्धि प्राप्त होती है। जिसमें पक्षियोंके द्वारा धर्माधर्मका विचार किया गया है, नौ हजार श्लोकोंवाले उस 'मार्कण्डेयपुराण'का कार्तिककी पूर्णिमाको दान करे। अग्रिदेवने वसिष्ठ मुनिको जिसका श्रवण कराया है, वह 'अग्रिपुराण' है। इस ग्रन्थको लिखकर मार्गशीर्षकी पूर्णिमा तिथिमें ब्राह्मणके हाथमें दे। इस पुराणका दान सब कुछ देनेवाला है। इसमें बारह हजार ही श्लोक हैं और यह पुराण सम्पूर्ण विद्याओंका बोध करानेवाला है। 'भविष्यपराण' सर्य-सम्भव है। इसमें सर्यदेवकी

महिमा बतायो गयी है। इसमें चौदह हजार श्लोक हैं। इसे भगवान शंकरने मनुसे कहा है। गुड़ आदि वस्तुओंके साथ पौषकी पूर्णिमाको इसका दान करना चाहिये। सावर्ण्य-मनुने नारदसे 'ब्रह्मवैवर्तपुराण'का वर्णन किया है। इसमें स्थन्तर-कल्पका वृत्तान्त है और अठारह हजार श्लोक है। माधमासकी पुणिमाको इसका दान करे। वराहके चरित्रसे युक्त जो 'वाराहपुराण' है, उसका भी माघ मासको पूर्णिमाको दान करे। ऐसा करनेसे दाता ब्रह्मलोकका भागी होता है। जहाँ अग्रिमय लिङ्कमें स्थित भगवान् महेश्वरने आग्नेयकल्पके वृतान्तोंसे युक्त धर्मोंका विवेचन किया है, वह ग्यारह हजार श्लोकोवाला 'लिङ्गपुराण' है। फाल्गुनको पूर्णिमाको तिलधेनुके साथ उसका दान करके मनुष्य शिवलीकको प्राप्त होता है। 'बाराहपुराण'में भगवान् श्रीविष्णुने भूदेवीके प्रति मानव-जगतको प्रवृत्तिसे लेकर वराह-चरित्र आदि उपाख्यानोंका वर्णन किया है। इसमें चौबीस हजार ख्तोक हैं। चैत्रकी पूर्णिमाको 'गरुडपुराण'का सुवर्णके साथ दान करके मनुष्य विष्णुपदको प्राप्त होता है। 'स्कन्दमहापुराण' चौरासी हजार श्लोकोंका है। कुमार स्कन्दने तत्पुरुष-कल्पकी कथा एवं शैवमतका आश्रय लेकर इस महापुराणका प्रवचन किया है। इसका भी चैत्रकी पूर्णिमाको दान करना चाहिये। दस हजार श्लोकोंसे युक्त 'वामनपुराण' धर्मार्थ आदि पुरुषार्थौका अवबोधक है। इसमें श्रीहरिकी धौमकल्पसे सम्बन्धित कथाका वर्णन है। शस्द पुर्णिमामें विषव-संक्रान्तिके समय इसका दान करे। 'कुर्मपुराण'में आठ हजार श्लोक हैं। कुर्मावतार श्रीहरिने इन्द्रद्यप्नके प्रसङ्गसे रसातलमें इसको कहा था। इसका सुवर्णमय कच्छपके साथ दान करना चाहिये। मत्स्यरूपी श्रीविष्णुने कल्पके

द्वादशैव सहस्राणां प्रचाख्या या वु संहिता। (प्रचपु॰, भूमिखण्ड)

आदिकालमें मनको तेरह हजार श्लोकोंसे युक्त 'मत्स्यपुराण'का श्रवण कराया था। इसे हेमनिर्मित मत्स्यके साथ प्रदान करे। आठ हजार श्लोकॉवाले 'गरुडपुराण'का भगवान् श्रीविष्णुने ताक्ष्यंकल्पमें प्रवचन किया था। इसमें विश्वाण्डसे गरुडकी उत्पत्तिकी कथा कही गयी है। इसका स्वर्णहंसके साथ दान करे। भगवान ब्रह्माने ब्रह्माण्डके माहात्म्यका आश्रय लेकर जिसे कहा है, बारह हजार ख्लोकॉवाले उस 'ब्रह्माण्डपराण'को भी लिखकर ब्राह्मणके हाथमें दान करे॥ १--२२ ।

महाभारत-श्रवणकालमें प्रत्येक पर्वकी समाप्तिपर पहले कथावाचकका वस्त्र, गन्ध, माल्य आदिसे पूजन करे। तत्पश्चात ब्राह्मणोंको खोरका भोजन करावे। प्रत्येक पर्वकी समाप्तिपर मी, भूमि, ग्राम तथा सवर्ण आदिका दान करे। महाभारतके पूर्ण

होनेपर कथावाचक ब्राह्मण और महाभारत-संहिताकी पुस्तकका पूजन करे। ग्रन्थको पवित्र स्थानपर रेशमी वस्त्रसे आच्छादित करके पुजन करना चाहिये। फिर भगवान नर-नारायणकी पुष्प आदिसे पूजा करे। गौ, अन्न, भूमि, सुवर्णके दानपूर्वक ब्राह्मणोंको भोजन कराकर क्षमा-प्रार्थना करे। श्रोताको विविध रत्नोंका महादान करना चाहिये। प्रत्येक मासमें कथावाचकको दो या तीन माशे सुवर्णका दान करे और अयनके प्रारम्भमें भी पहले उसके लिये सुवर्णके दानका विधान है। द्विजन्नेष्ठ! समस्त त्रोताओंको भी कथावाचकका पूजन करना चाहिये। जो मनुष्य इतिहास एवं प्राणींका पूजन करके दान करता है, वह आयु, आरोग्य, स्वर्ग और मोक्षको भी प्राप्त कर लेता है "॥ २३--२९॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'पुराणदान आदिके माहाल्यका कथन' नामक दो सी बहत्तरवी अध्याप पुरा हुआ॥ २७२॥

## दो सौ तिहत्तरवाँ अध्याय सर्यवंशका वर्णन

सूर्यवंश तथा राजाओंके वंशका वर्णन करता हूँ। 'रेवन्त' नामवाले पुत्रको जन्म दिया है। सूर्यकी भगवान विष्णुके नाभिकमलसे ब्रह्माजी प्रकट हुए हैं। ब्रह्माजीके पुत्रका नाम मरीचि है। मरीचिसे हुआ। 'संज्ञा' विश्वकर्माकी पुत्री है। उनके गर्भसे कश्यप तथा कश्यपसे विवस्वान् (सूर्य)-का जन्म वैवस्वत मनु तथा जुड़वीं संतान यम और यमुनाकी

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! अब मैं तुमसे | और प्रभा। इनमेंसे 'राज़ी' रैवतकी पुत्री हैं। उन्होंने 'प्रभा' नामवाली पत्नीसे 'प्रभात' नामवाला पुत्र हुआ है। सूर्यकी तीन स्त्रियाँ हैं—संज्ञा, राज्ञी उत्पत्ति हुई है। (संज्ञाकी छायाको भी, जो स्त्रीरूपमें

<sup>&</sup>quot; इस अध्यायमें विभिन्न पुरानोंकी जो क्लोक संख्याएँ दो गयी हैं, वे अन्य पुरानोंक वर्णनोंसे बहुत अंतमें मेस नहीं खाती हैं तथा उपलब्ध पुराणीकी देखपेसे भी इन वर्णनीकी बाद: संगीत नहीं बैठती है। पर्यपुराणमें वहीं छप्पन हजार श्लीक हैं, वहीं इसमें जारह हजार ही श्लोक बताये गये हैं। सम्भव है, केवल च्छमोड़िक (भूमिखण्ड)-के ही इतने श्लोक कहे गये हों। विष्णुपुराणमें पाँच हजार श्लोक उपलब्ध होते हैं, किंतु इसमें तेईस हजार श्लोक कहे गये हैं। यदि विष्णुधर्मोत्तरपुराणके भी श्लोक इसके साथ सम्मिलित कर लिये जायें तो उक्त संख्या संगत हो सकती है। काराहपुरानक चीबीस हजार श्लोक बताये गये हैं, किंतु वर्तमान पुस्तकोंमें उतने स्लोक नहीं मिलवे। गरडपुरानमें अड़ हजार स्लोक बताये तये हैं, परंतु उपलब्ध गरडपुरानमें इससे दुनेसे भी अधिक श्लोक मिलते हैं। यह भी सम्भव है कि भूतसे यहहपुराजको जगह ताराहपुराण और वाराहपुराणके स्थानमें गरुद्धपराण लिख गया हो।

प्रतिष्ठित थी, 'छाया-संज्ञा' कहते हैं।) छाया-संज्ञाने सूर्यके अंशसे सावर्णि मन् तथा शनैश्चर नामक पुत्रको और तपती एवं विष्टि नामवाली कन्याओंको जन्म दिया। तदननार (अश्वारूपधारिणी) संज्ञासे दोनों अश्विनीकुमारोंकी उत्पत्ति हुई॥१-४॥

वैवस्वत मनुके दस पुत्र हुए, जो उन्होंके समान तेजस्वी थे। उनके नाम इस प्रकार है-इक्ष्वाक्, नाभाग, धृष्ट, शर्याति, नरिष्यन्त, प्रांश, नुग, सत्पुरुषोंमें श्रेष्ठ दिष्ट, करूष और पृषध—ये दसों महाबली राजा अयोध्यामें हए। मनुको इला नामवाली एक कन्या भी थी, जिसके गर्भसे बुधके अंशसे पुरूरवाका जन्म हुआ। पुरूरवाको उत्पन्न करके इला पुरुषरूपमें परिणत हो गयी। उस समय उसका नाम सुद्धम्न हुआ। सुद्धम्नसे उत्कल, गय और विनताश-इन तीन राजाओंका जन्म हुआ। उत्कलको उत्कलप्रान्त (उड़ीसा)-का राज्य मिला, विनताश्वका पश्चिमदिशापर अधिकार हुआ तथा राजाओंमें श्रेष्ठ गय पूर्वदिशाके राजा हुए जिनकी राजधानी गयापुरी थी। राजा सुद्धम्न वसिष्ठ ऋषिके आदेशसे प्रतिष्ठानपुरमें ' आ गये और उसीको अपनी राजधानी बनाया। उन्होंने वहाँका राज्य पाकर उसे पुरुखाको दे दिया। नरिष्यन्तके पुत्र 'शक' नामसे प्रसिद्ध हुए। नाभागसे परमवैष्णव अम्बरीषका जन्म हुआ। वे प्रजाओंका अच्छी तरह पालन करते थे। राजा धृष्टसे धार्ष्टक-वंशका विस्तार हुआ। सुकन्या और आनर्त-ये दो शर्यातिकी संतानें हुई। आनतंसे 'रेव' नामक नरेशकी उत्पत्ति हुई। आनर्तदेशमें उनका राज्य था और कुशस्थली उनकी राजधानी थी। रेवके पुत्र रैवत हुए जो 'ककुद्यी' नामसे प्रसिद्ध और धर्मात्मा थे। वे अपने पिताके सौ पुत्रोंमें सबसे बड़े थे, अतः

कुशस्थलीका राज्य उन्होंको मिला॥५-१२ ।॥

एक समयकी बात है-वे अपनी कन्या रेवतीको साथ लेकर ब्रह्माजीके पास गये और वहाँ संगीत सुनने लगे। वहाँ ब्रह्माजीके समयसे दो ही घडी बीती, किंतु इतनेहीमें मर्त्यलोकके अंदर अनेक युग समाप्त हो गये। संगीत सुनकर वे बडे वेगसे अपनी पुरीको लाँटे, परंतु अब उसपर यदुर्वशियोंका अधिकार हो गया था। उन्होंने कुशस्थलीकी जगह द्वारका नामकी पूरी बसायी थी, जो बडी मनोरम और अनेक द्वारोंसे सुशोधित थी। भोज, वृष्णि और अन्धकवंशके वासुदेव आदि वीर उसकी रक्षा करते थे। वहाँ जाकर रैंबतने अपनी कन्या रेवतीका बलदेवजीसे विवाह कर दिया और संसारको अनित्यता जानकर सुमेरु पर्वतके शिखरपर वाकर तपस्या करने लगे। अन्तमें उन्हें विष्णधामकी प्राप्ति हुई॥ १३-१६॥

नाभागके दो पुत्र हुए, जो वैश्याके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। वे (अपनी विशेष तपस्याके कारण) ब्राह्मणत्वको प्राप्त हुए। करूपके पुत्र 'कारूष' नामसे प्रसिद्ध क्षत्रिय हुए, जो युद्धमें मतवाले हो उठते थे। पृषधने भूलसे अपने गुरुकी गायको हिंसा कर डाली थी, अत: वे शापवश शुद्र हो गये। मनुपुत्र इक्ष्वाकुके पुत्र विकुक्षि हुए, जो (कुछ कालके लिये) देवताओं के राज्यपर आसीन हुए थे। विकक्षिके पुत्र ककुतस्थ हुए। ककुत्स्थका पुत्र सुयोधन नामसे प्रसिद्ध हुआ। उसके पुत्रका नाम 'पृथ्' था। पृथ्से विश्वगश्चका जन्म हुआ। उसका पुत्र आयु और आयुका पुत्र युवनाश्च हुआ। युवनाश्चसे श्रावन्तकी उत्पत्ति हुई, जिन्होंने पूर्वीदशामें श्रावन्तिकी\* नामकी पुरी बसायी। श्रावन्तसे बृहदश्च और बृहदश्वसे

१. गङ्गा-यमुराके संगमके समीप बसा हुआ वर्तमान कुमी जम ही पहलेका 'प्रतिक्वानपुर' है।

२. विष्णुपुरानमें 'विष्यगक्ष' नाम मिलता है और बीमद्भागवामें 'विश्वरान्ध'।

३-४. विष्णुपुराणमें 'शावस्त' तथा 'शावस्ती' नाम मिलते हैं।

कुवलाश्च नामक राजाका जन्म हुआ। इन्होंने
पूर्वकालमें धुन्धु नामसे प्रसिद्ध दैत्यका वध किया
था, अतः उसीके नामपर ये 'धुन्धुमार' कहलाये।
धुन्धुमारसे तीन पुत्र हुए। वे तीनों ही राजा थे।
उनके नाम थे —दृढाश्च, दण्ड और कपिल। दृढाश्चसे
हर्यश्च और प्रमोदकने जन्म ग्रहण किया। हर्यश्चसे
निकुम्भ और निकुम्भसे संहताश्वकी उत्पत्ति हुई।
संहताश्चके दो पुत्र हुए—अकृशाश्च तथा रणाश्च।
रणाश्चके पुत्र युवनाश्च और युवनाश्चके पुत्र राजा
मांधाता हुए। मांधाताके भी दो पुत्र हुए, जिनमें
एकका नाम पुरुकुत्स था और दूसरेका नाम
मुचुकुन्द॥ १७—२४॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

पुरुकुत्ससे त्रसद्दस्युका जन्म हुआ। वे नर्मदाके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। उनका दूसरा नाम 'सम्भूत' भी था। सम्भूतके सुधन्वा और सुधन्वाके पुत्र त्रिधन्वा हुए। त्रिधन्वाके तरुण और तरुणके पुत्र सत्यव्रत थे। सत्यव्रतसे सत्यरथ हुए, जिनके पुत्र हरिक्षन्द्र थे। हरिक्षन्द्रसे रोहिताबका जन्म हुआ, रोहिताबसे वृक हुए, वृकसे बाहु और बाहुसे सगरकी उत्पत्ति हुई। सगरकी प्यारी पत्नी प्रभा थी, जो प्रसन्न हुए और्व मुनिकी कृपासे साठ हजार पुत्रोंकी जननी हुई तथा उनकी दूसरी पत्नी भानुमतीने राजासे एक ही पुत्रको उत्पन्न किया, जिसका नाम असमज्ञस था। सगरके साठ हजार पुत्र पृथ्वी खोदते समय भगवान् किपलके क्रोधसे भस्म हो गये। असमज्ञसके पुत्र अंशुमान् और अंशुमान्के दिलीप हुए। दिलीपसे भगीरथका जन्म

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* हुआ, जिन्होंने गङ्गाको पृथ्वीपर उतारा था। भगीरथसे नाभाग और नाभागसे अम्बरीय हुए। अम्बरीयके सिन्धुद्वीप और सिन्धुद्वीपके पुत्र श्रुतायु हुए। श्रुतायुके ऋतुपर्ण और ऋतुपर्णके पुत्र कल्माषपाद थे। कल्माषपादसे सर्वकर्मा और सर्वकर्मासे अनरण्य हुए। अनरण्यके निघ्न और निघ्नके पुत्र दिलीप हुए। राजा दिलीपके रघु और रघुके पुत्र अज थे। अजसे दशरधका जन्म हुआ। दशरथके चार पुत्र हुए—वे सभी भगवान् नारायणके स्वरूप थे। उन सबमें ज्येष्ठ श्रीरामचन्द्रजी थे। उन्होंने रावणका वध किया था। रघुनाधजी अयोध्याके सर्वश्रेष्ठ राजा हुए। महर्षि वाल्मीकिने नारदजीके मुँहसे उनका प्रभाव सुनकर (रामायणके नामसे) उनके चरित्रका वर्णन किया था। श्रीरामचन्द्रजीके दो पुत्र हुए, जो कुलकी कीर्ति बढ़ानेवाले थे। वे सीताजीके गर्भसे उत्पन होकर कुश और लवके नामसे प्रसिद्ध हुए। कुशसे अतिथिका जन्म हुआ। अतिथिके पुत्र निषध हुए। निषधसे नलको उत्पत्ति हुई (ये सुप्रसिद्ध राजा दमयन्तीपति नलसे भिन हैं); नलसे नभ हुए। नभसे पुण्डरीक और पुण्डरीकसे सुधन्वा उत्पन्न हुए। सुधन्वाके पुत्र देवानीक और देवानीकके अहीनाश्च हुए। अहीनाश्चसे सहस्राश्च और सहस्राश्चसे चन्द्रालोक हुए। चन्द्रालोकसे तारापीड, तारापीडसे चन्द्रगिरि और चन्द्रगिरिसे भानुरचका जन्म हुआ। भानुरधका पुत्र श्रुतायु नामसे प्रसिद्ध हुआ। ये इक्ष्वाकुवंशमें उत्पन्न राजा सूर्यवंशका विस्तार करनेवाले माने गये हैं॥ २५-३९॥

इस प्रकार आदि अग्रोय महापुराणमें 'सूर्यवंशका वर्णन' नामक दो सौ तिहत्तरनों अध्याय पूरा हुआ॥ २७३॥

continue the

## दो सौ चौहत्तरवाँ अध्याय सोमवंशका वर्णन

वर्णन करूँगा, इसका पाठ करनेसे पापका नाश होता है। विष्णुके नाधिकमलसे ब्रह्मा उत्पन्न हुए। ब्रह्माके पुत्र महर्षि अत्रि हुए। अत्रिसे सोमकी उत्पत्ति हुई। सोमने राजसूय-यज्ञ किया और उसमें तीनों लोकोंके राज्यका उन्होंने दक्षिणारूपसे दान कर दिया। जब यज्ञके अन्तमें अवभृथस्त्रान समाप्त हुआ तो उनका रूप देखनेकी इच्छासे नौ देवियाँ चन्द्रमाके पास आयीं और कामबाणसे संतप्त होकर उनकी सेवा करने लगीं। लक्ष्मी (कान्ति) नारायणको छोडकर चली आर्यो। सिनीवाली कर्दमको, पुति अग्निको और पुष्टि अपने अविनाशी पति धाताको त्यागकर आ गर्यो । प्रभा प्रभाकरको और कह हविध्मानको छोड़कर स्वयं सोमके पास चली आर्थी। कीर्तिने अपने स्वामी जयन्तको छोडा और वसने मरीचिनन्दन कश्यपको तथा धृति भी उस समय अपने पति नन्दिको त्यागकर सोपकी ही सेवामें संलग्न हो गर्वो ॥ १-५॥

चन्द्रमाने भी उस समय उन देवियोंको अपनी ही पत्नीकी भाँति सकामभावसे अपनाया। सोमके इस प्रकार अत्याचार करनेपर भी उस समय उन देवियोंके पति शाप तथा शस्त्र आदिके द्वारा उनका अनिष्ट करनेमें समर्थ न हो सके; अपित् सोम ही अपनी तपस्याके प्रभावसे 'भ्' आदि सातों लोकोंके एकमात्र स्वामी हुए। इस अनीतिसे ग्रस्त होकर चन्द्रमाकी बुद्धि विनयसे भ्रष्ट होकर भ्रान्त हो गयी और उन्होंने अङ्किरानन्दन बृहस्पतिजीका अपमान करके उनकी यशस्विनी पत्नी ताराका बलपूर्वक अपहरण कर लिया। इसके कारण देवताओं और दानवोंमें संसारका विनाश करनेवाला महान् युद्ध हुआ, जो 'तारकामय संग्राम'के नामसे

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! अब मैं सोमवंशका | विख्यात है। अन्तमें ब्रह्माजीने (चन्द्रमाकी ओरसे युद्धमें सहायता पहुँचानेवाले) शुक्राचार्यको रोककर तारा बृहस्पतिजीको दिला दी। देवगुरु बृहस्पतिने ताराको गर्भिणी देखकर कहा- 'इस गर्भका त्याग कर दो।' उनकी आज्ञासे ताराने उस गर्भका त्याग किया, जिससे बड़ा तेजस्वी कुमार प्रकट हुआ। उसने पैदा होते ही कहा-'मैं चन्द्रमाका पुत्र है।' इस प्रकार सोमसे बुधका जन्म हुआ। उनके पुत्र पुरुरवा हुए: उर्वशी नामकी अप्सराने स्वर्ग छोडकर पुरुखाका वरण किया॥६-१२॥

> महामुने । राजा पुरूरवाने उर्वशीके साथ उनसठ वर्षोतक विहार किया। पूर्वकालमें एक ही अग्रि थे। राजा पुरुरवाने ही उन्हें (गार्हपत्य, आहवनीय और दक्षिणाग्नि-भेदसे) तीन रूपोंमें प्रकट किया। राजा योगी थे। अन्तमें उन्हें गन्धर्वलोककी प्राप्ति हुई। उर्वशीने राजा पुरूरवासे आयु, दुढायु, अश्वायु, धनायु, धृतिमान्, वसु, दिविजात और शतायु-इन आठ पुत्रोंको उत्पन्न किया। आयुके नहुष, बुद्धशर्मा, रजि, दम्भ और विपाप्पा—ये पाँच पुत्र हुए। रजिसे सौ पुत्रोंका जन्म हुआ। वे 'राजेय के नामसे प्रसिद्ध थे। राजा रजिको भगवान् विष्णुसे वरदान प्राप्त हुआ था। उन्होंने देवासुर-संग्राममें देवताओंको प्रार्थनासे दैत्योंका वध किया था। इन्द्र राजा रजिके पुत्रभावको प्राप्त हुए। रजि स्वर्गका राज्य इन्द्रको देकर स्वयं दिव्यलोकवासी हो गये। कुछ कालके बाद रजिके पुत्रीने इन्द्रका राज्य छीन लिया। इससे वे मन-ही-मन बहुत दुखी हुए। तदनन्तर देवगुरु बृहस्पतिने ग्रह-शान्ति आदिकी विधिसे रजिके पुत्रोंको मोहित करके राज्य लेकर इन्द्रको दे दिया। उस समय रजिके पुत्र अपने धर्मसे भ्रष्ट हो गये थे। राजा नहषके सात

पुत्र हुए। उनके नाम थे-यति, ययाति, उत्तम, उद्भव, पञ्चक, शर्याति और मेचपालक। यति कुमारावस्थामें होनेपर भी भगवान् विष्णुका दिया और वृषपर्वाकी पुत्री शर्मिष्ठाने दुह्य, अनु ध्यान करके उनके स्वरूपको प्राप्त हो गये। और पूरु-ये तीन पुत्र उत्पन्न किये। इनमेंसे यदु उस समय शुक्राचार्यकी कन्या देवयानी तथा और पृरु —ये दो ही सोमवंशका विस्तार करनेवाले वृषपर्वाकी पुत्री शर्मिष्ठा-ये दो राजा ययातिकी हुए॥ १३-२३॥

पित्रयाँ हुई। राजाके इन दोनों स्त्रियोंसे पाँच पुत्र उत्पन्न हुए। देवयानीने यद् और तुर्वसुको जन्म

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'सोमवंशका वर्णन' नामक दो सी चौहत्तरबाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २७४॥

# दो सौ पचहत्तरवाँ अध्याय

へんなり かんれ

यद्वंशका वर्णन

अग्रिदेव कहते हैं -- वसिष्ठ ! यदुके पाँच पुत्र थे —नीलाञ्जिक, रघु, क्रोष्टु, शतजित् और सहस्रजित्। इनमें सहस्रजित् सबसे ज्येष्ठ थे। शतजित्के हैहय, रेण्हय और हय-ये तीन पुत्र हुए। हैहयके धर्मनेत्र और धर्मनेत्रके पुत्र संहत हुए। संहतके पुत्र महिमा तथा महिमाके भद्रसेन थे। भद्रसेनके दुर्गम् और दुर्गमसे कनकका जन्म हुआ। कनकसे कृतवीर्य, कृताग्नि, करवीरक और चौथे कृतौजा नामक पुत्रकी उत्पत्ति हुई। कृतवीयंसे अर्जुन हुए। अर्जुनने तपस्या की, इससे प्रसन्न होकर भगवान् दत्तात्रेयने उन्हें सातों द्वीपोंकी पृथ्वीका आधिपत्य, एक हजार भुजाएँ और संग्राममें अजेयताका वरदान दिया। साथ ही यह भी कहा-'अधर्ममें प्रवृत्त होनेपर भगवान विष्णुके (अवतार श्रीपरशुरामजीके) हाथसे तुम्हारी मृत्यु निश्चित है।' राजा अर्जुनने दस हजार यज्ञोंका अनुष्ठान किया। उनके स्मरणमात्रसे राष्ट्रमें किसीके धनका नाश नहीं होता था। यज्ञ, दान, तपस्या, पराक्रम और शास्त्रज्ञानके द्वारा कोई भी राजा कृतवीर्यकुमार अर्जुनको गतिको नहीं पा सकता। कार्तवीर्य अर्जुनके सौ पुत्र थे, उनमें पाँच प्रधान थे। उनके नाम हैं - शुरसेन, शुर, धृष्टोक्तं, कृष्ण और जयध्वज । जयध्वज अवन्ती-

देशके महाराज थे। जयध्वजसे तालजङ्घका जन्म हुआ और तालजङ्गसे अनेक पुत्र उत्पन्न हुए, जो तालजङ्गके ही नामसे प्रसिद्ध थे। हैहयवंशी क्षत्रियेंकि पाँच कुल हैं—भोज, अवन्ति, वीतिहोत्र, स्वयंजात और शौण्डिकेय। बीतिहोत्रसे अनन्तकी उत्पत्ति हुई और अनन्तसे दुर्जय नामक राजाका जन्म हुआ॥१-११॥

अब क्रोप्टके वंशका वर्णन करूँगा, जहाँ साक्षात् भगवान् विष्णुने अवतार धारण किया था। क्रोष्ट्रसे वृजिनोचान् और वृजिनीचान्से स्वाहाका जन्म हुआ। स्वाहाके पुत्र रुषद्गु और उनके पुत्र चित्ररथ थे। चित्ररथसे शशबिन्दु उत्पन्न हुए, जो चक्रवर्ती राजा थे। वे सदा भगवान् विष्णुके भजनमें ही लगे रहते थे। शशबिन्दुके दस हजार पुत्र थे। वे सब-के-सब बुद्धिमान्, सुन्दर, अधिक धनवान और अत्यन्त तेजस्वी थे; उनमें पृथुश्रवा ज्येष्ठ थे। उनके पुत्रका नाम सुयज्ञ था। सुयज्ञके पुत्र उशना और उशनाके तितिक्षु हुए। तितिक्षुसे मरुत्त और मरुत्तसे कम्बलबर्हिष (जिनका दूसरा नाम रुक्पकवच था) हुए। रुक्पकवचसे रुक्पेषु, पृथुरुक्पक, हवि, ज्यामघ और पापघ्न आदि पचास पुत्र उत्पन्न हुए। इनमें ज्यामघ अपनी स्त्रीके वशीभृत रहनेवाला था। उससे उसकी पत्नी शैव्याके गर्भसे विदर्भकी उत्पत्ति हुई। विदर्भके कौशिक, लोमपाद और क्रथ नामक पुत्र हुए। इनमें लोमपाद ज्येष्ठ थे। उनसे कृतिका जन्म हुआ। कौशिकके पुत्रका नाम चिदि हुआ। चिदिके वंशज राजा 'चैद्य'के नामसे प्रसिद्ध हुए। विदर्भपुत्र क्रथसे कृत्ति और कृत्तिसे धृष्टकका जन्म हुआ। धृष्टकके पुत्र धृति और धृतिके विदृश्य हुए। ये 'दशार्ह' नामसे भी प्रसिद्ध थे। दशाईके पुत्र व्योम और व्योमके पुत्र जीमृत कहे जाते हैं। जीमृतके पुत्रका नाम विकल हुआ और उनके पुत्र भीमरथ नामसे प्रसिद्ध हुए। भीमरथसे नवरथ और नवरथसे हदाय हुए। हदस्थसे शकुन्ति तथा शकुन्तिसे करम्भ उत्पन्न हुए। करम्भसे देवरातका जन्म हुआ। देवरातके पुत्र देवक्षेत्र कहलाये। देवक्षेत्रसे मधु नामक पुत्र उत्पन्न हुआ और मधुसे द्रवरसने जन्म ग्रहण किया। द्रवरसके पुरुद्दत और पुरुद्दतके पुत्र जन्तु थे। जन्तुके पुत्रका नाम सात्वत था। ये यदुवंशियोंमें गुणवान् राजा थे। सात्वतके भजमान, वृष्णि, अन्धक तथा देवावृध -ये चार पुत्र हुए। इन चारोंके वंश विख्यात हैं। भजमानके बाह्य, वृष्टि, कृमि और निमि नामक पुत्र हुए। देवावृश्वसे बभूका जन्म हुआ। उनके विषयमें इस श्लोकका गान किया जाता है — हम जैसा दूरसे सुनते हैं, वैसा ही निकटसे देखते भी है। बधु मनुष्योंमें श्रेष्ठ हैं और देवावृध देवताओंके समान हैं। बभुके चार पुत्र हुए। वे सभी भगवान् वासुदेवके भक्त थे। उनके नाम हैं-कुकुर, भजमान, शिनि और कम्बलबर्हिष। कुकुरके धृष्णु नामक पुत्र हुए। धृष्णुसे धृति नामवाले पुत्रकी उत्पत्ति हुई। धृतिसे कपोतरोमा और उनके पुत्र तित्तिरि हुए। तित्तिरिके पुत्र नर और उनके पुत्र आनकदुन्दुभि नामसे विख्यात हुए। आनकदुन्दुभिकी परम्परामें

पुनर्वसु और उनके पुत्र आहुक हुए। ये आहुकीके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। आहुकसे देवक और उग्रसेन हुए। देवकसे देववान्, उपदेव, सहदेव और देवरक्षित-ये चार पुत्र हुए। इनकी सात बहिनें थीं, जिनका देवकने वसुदेवके साथ व्याह कर दिया। उन सातोंके नाम हैं -देवकी, श्रुतदेवी, मित्रदेवी, यशोधरा, श्रीदेवी, सत्यदेवी और सातवीं सुरापी। उग्रसेनके नौ पुत्र हुए, जिनमें कंस ज्येष्ट था। शेष आठ पुत्रोंके नाम इस प्रकार हैं-न्यग्रोध, सुनामा, कडू, राजा शङ्कु, सुतनु, राष्ट्रपाल, युद्धमुष्टि और सुमुष्टिक। भजमानके पुत्र विदूरथ हुए, जो रथियोंमें प्रधान थे। उनके पुत्र राजाधिदेव और शुर नामसे विख्यात हुए। राजाधिदेवके दो पुत्र हुए शोणाश्च और श्रेतवाहन। शोणाश्चके शमी और शत्रुजित् आदि पाँच पुत्र हुए। शमीके पुत्र प्रतिक्षेत्र, प्रतिक्षेत्रके भोज और भीजके हदिक हुए। हदिकके दस पुत्र थे, जिनमें कृतवर्मा, शतधन्ता, देवाई और भीषण आदि प्रधान हैं। देवाईसे कम्बलबाई और कम्बलबाईसे असमीजाका जन्म हुआ। असमीजाके सुदंष्ट्र, सुवास और धृष्ट नामक पुत्र हुए। धृष्टकी दो पत्नियाँ धीं-गान्धारी और माद्री। इनमें गान्धारीसे सुमित्रका जन्म हुआ और माद्रीने युधाजित्को उत्पन्न किया। धृष्टसे अनिमन्न और शिनिका भी जन्म हुआ। शिनिसे देवमीद्वय उत्पन्न हुए। अनिमत्रके पुत्र निघ्न और निघ्नके प्रसेन तथा सन्नाजित् हुए। इनमें प्रसेनके भाई सत्राजित्को सूर्यसे स्यमन्तकमणि प्राप्त हुई थी, जिसे लेकर प्रसेन जंगलमें मुगयाके लिये विचर रहे थे। उन्हें एक सिंहने मारकर वह मणि ले ली। तत्पश्चात् जाम्बवान्ने उस सिंहको मार डाला (और मणिको अपने अधिकारमें कर लिया)। इसके बाद भगवान् श्रीकृष्णने जाम्बवान्को युद्धमें परास्त किया और

उनसे जाम्बवती तथा मणिको पाकर वे द्वारकापुरीको लौट आये। वहाँ आकर उन्होंने वह मणि सत्राजितको दे दी, किंतु (मणिके लोभसे) शतधन्वाने सत्राजित्को मार डाला। श्रीकृष्णने शतधन्वाको मारकर वह मणि छीन ली और यशके भागी हुए। उन्होंने बलराम और मुख्य यद्वंशियोंके सामने वह मणि अक्रुरको अर्पित कर दी। इससे बौकुष्णके मिथ्या कलङ्कका मार्जन हुआ। जो इस प्रसङ्गका पाठ करता है, उसे स्वर्गकी प्राप्ति होती है। सत्राजित्को भङ्गकार नामसे प्रसिद्ध पुत्र और सत्यभामा नामकी कन्या हुई, जो भगवान श्रीकृष्णकी प्यारी पटरानी बहुई थी। अनमित्रसे शिनिका जन्म हुआ। शिनिके पुत्र सत्यक हुए। सत्यकसे सात्यिककी उत्पत्ति हुई। वे 'युव्धान' नामसे भी प्रसिद्ध थे। उनके धृनि नामक पुत्र हुआ। धृनिका पुत्र युगन्धर हुआ। युधाजित्से स्वाह्यका जन्म हुआ। स्वाह्यसे ऋषभ और क्षेत्रकको उत्पत्ति हुई। ऋषभसे श्रफल्क उत्पन्न हुए। श्रफल्कके पुत्रका जाम्बवतीके पुत्र थे॥१२-५१॥

नाम अक्रूर हुआ और अक्रूरसे सुधन्वकका जन्म हुआ। शुरसे वसुदेव आदि पुत्र तथा पृथा नामवाली कन्या उत्पन हुई, जो महाराज पाण्डुकी प्यारी पत्नी हुई। पाण्डुकी पत्नी कुन्ती (पृथा)-के गर्भ और धर्मके अंशसे युधिष्टिर हुए, वायुके अंशसे भीमसेन और इन्द्रके अंशसे अर्जनका जन्म हुआ। (पाण्डुकी दूसरी पत्नी) माद्रीके पेटसे (अश्विनोकुमारींके अंशसे) नकुल और सहदेव उत्पन्न हुए। वसुदेवसे रोहिणीके गर्भसे बलराम, सारण और दुर्गम - ये तीन पुत्र हुए तथा देवकीके उदरसे पहले सुषेणका जन्म हुआ, फिर कीर्तिमान, भद्रसेन, जारुख्य, विष्णुदास और भद्रदेह उत्पन्न हए। इट छहाँ बच्चोंको कंसने मार डाला। तत्पश्चात् बलराम और कृष्णका प्रादुर्भाव हुआ तथा अन्तमें कल्याणमय बचन बोलनेवाली सुभद्राका जन्म हुआ। भगवान् श्रीकृष्णसे चारुदेष्ण और साम्ब आदि पुत्र उत्पन्न हुए। साम्ब आदि रानी

इस प्रकार आदि आग्रेग महापूराणमें 'यद्वेशका वर्णन' नामक दो सी पचातरवाँ अध्याय पूरा हुआ । २७५ ॥

ついははははい

दो सौ छिहत्तरवाँ अध्याय श्रीकृष्णकी पत्नियों तथा पुत्रोंके संक्षेपसे नामनिर्देश तथा द्वादश-संग्रामोंका संक्षिप्त परिचय

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! महर्षि करवप वसुदेवके रूपमें अवतीर्ण हुए थे और नारियोंमें श्रेष्ठ अदितिका देवकीके रूपमें आविर्भाव हुआ था। वसुदेव और देवकीसे भगवान श्रीकृष्णका प्रादुर्भाव हुआ। वे बड़े तपस्वी थे। धर्मकी रक्षा, अधर्मका नाश, देवता आदिका पालन तथा दैत्य आदिका मर्दन-यही उनके अवतारका उद्देश्य था। रुक्मिणी, सत्यभामा और नग्रजितकमारो

सत्या-ये भगवानुको प्रिय रानियाँ थीं। इनमें भी सत्यभामा उनकी आराध्य देवी थीं। इनके सिवा गन्धार-राजकुमारी लक्ष्मणा, मित्रविन्दा, देवी कालिन्दी, जाम्बवती, सुशीला, माद्री, कौसल्या, विजया और जया आदि सोलह हजार देवियाँ भगवान् श्रीकृष्णकी पत्रियाँ थीं। रुक्मिणीके गर्भसे प्रद्यम्न आदि पुत्र उत्पन्न हुए थे और सत्यभामाने भीम आदिको जन्म दिया था। जाम्बवतीके गर्भसे

साम्ब आदिकी उत्पत्ति हुई थी। ये तथा और भी बहुत-से श्रीकृष्णके पुत्र थे। परम बुद्धिमान् भगवानुके पुत्रोंकी संख्या एक करोड़ अस्ती हजारके लगभग थी। समस्त यादव भगवान् श्रीकृष्णके द्वारा सुरक्षित थे। प्रद्युम्नसे विदर्भग्रजकुमारी रुक्मवतीके गर्भसे अनिरुद्ध नामक पुत्र हुआ। अनिरुद्धको युद्ध बहुत ही प्रिय था। अनिरुद्धके पुत्र वज्र आदि हुए। सभी यादव अत्यन्त बलवान् थे। यादवींकी संख्या कुल मिलाकर तीन करोड़ थी। उस समय साठ लाख दानव मनुष्य-योनिमें उत्पन्न हुए थे, जो लोगोंको कष्ट पहुँचा रहे थे। उन्होंका विनाश करनेके लिये भगवानुका अवतार हुआ था। धर्म-मर्यादाको रक्षा करनेके लिये ही भगवान श्रीहरि मनुष्यरूपमें प्रकट होते हैं॥ १-९॥

देवता और असुरोंमें अपने दायभागके लिये बारह संग्राम हुए हैं। उनमें पहला 'नारसिंह' और दूसरा 'वामन' नामवाला युद्ध है। तीसरा 'बाराह-संग्राम' और चौथा 'अमृत-मन्यन' नामक युद्ध है। पाँचवाँ 'तारकामय संग्राम' और छठा 'आजीवक' नामक युद्ध हुआ। सातवाँ 'त्रेपुर' आठवाँ 'अन्यकवध'और नवाँ 'वृत्रविधातक संग्राम' है। दसवाँ 'जित्', ग्यारहवाँ 'हालाहल' और बारहवाँ 'घोर कोलाहल' नामक युद्ध हुआ है ॥ १०-- १२ ॥

प्राचीनकालमें देवपालक भगवान् नरसिंहने हिरण्यकशिपुका हृदय विदीर्ण करके प्रह्लादको दैत्योंका राजा बनाया था। फिर देवासूर-संग्रामके अवसरपर कश्यप और अदितिसे वापनरूपमें प्रकट होकर भगवान्ने बल और प्रतापमें बढ़े-चड़े हुए राजा बलिको छला और इन्द्रको त्रिलोकीका राज्य दे दिया। 'वाराह' नामक युद्ध उस समय हुआ था, जबकि भगवान्ने वाराह अवतार धारण करके हिरण्याक्षको मारा, देवताओंको रक्षा की और जलमें डुबी हुई पृथ्वीका उद्धार किया। उस समय

देवाधिदेवीने भगवानुकी स्तुति की॥१३-१५॥ एक बार देवता और असुरोंने मिलकर मन्दराचलको मधानी और नागराज वासुकिको नेती (बन्धनकी रस्सी) बना समुद्रको मथकर अमृत निकाला, किंतु भगवान्ने वह सारा अमृत देवताओंको ही पिला दिया। (उस समय देवताओं और दैत्योंमें घोर युद्ध हुआ था।) तारकामय-संग्रामके अवसरपर भगवान् ब्रह्माने इन्द्र. बृहस्पति, देवताओं तथा दानवोंको युद्धसे रोककर देवताओंको रक्षा को और सोमवंशको स्थापित किया। आजीवक-युद्धमें विश्वामित्र, वसिष्ठ और अत्रि आदि ऋषियोंने राग-द्वेषादि दानवोंका निवारण करके देवताओंका पालन किया। पृथ्वीरूपी रथमें वेदरूपी घोडे जोतकर भगवान् शंकर उसपर बैठे (और त्रिपुरका नाश करनेके लिये चले)। उस समय देवताओंके रक्षक और दैत्योंका विनाश करनेवाले भगवान् श्रोहरिने शंकरजीको शरण दी और बाण बनकर स्वयं ही त्रिपुरका दाह किया। गौरीका अपहरण करनेकी इच्छासे अन्धकासूरने रुद्रदेवको बहुत कप्ट पहुँचाया —यह जानकर रेवतीमें अनुराग रखनेवाले श्रीहरिने उस असुरका विनाश किया (यही आठवाँ संग्राम है)। देवताओं और असुर्रिके युद्धमें वृत्रका नाश करनेके लिये भगवान् विष्णु जलके फेन होकर इन्द्रके वज़में लग गये। इस प्रकार उन्होंने देवराज इन्द्र और देवधर्मका पालन करनेवाले देवताओंको संकटसे बचाया। ('जित्' नामक दसवाँ संग्राम वह है, जब कि) भगवान् ब्रीहरिने परशुराम अवतार धारण कर शाल्व आदि दानवॉपर विजय पायी और दुष्ट

क्षत्रियोंका विनाश करके देवता आदिकी रक्षा

की। (ग्यारहवें संग्रामके समय) मधुसुदनने हालाहल

विषके रूपमें प्रकट हुए दैत्यका शंकरजीके द्वारा

नाश कराकर देवताओंका भय दूर किया। देवासुर-

देवताओंको रक्षा को। राजा, राजकुमार, मुनि सभी ब्रीहरिके हो अवतार हैं॥१६—२५॥

संग्राममें जो 'कोलाहल' नामका दैत्य था, उसको | और देवता—सभी भगवान्के स्वरूप हैं। मैंने यहाँ परास्त करके भगवान् विष्णुने धर्मपालनपूर्वक सम्पूर्ण | जिनको बतलाया और जिनका नाम नहीं लिया, वे

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'द्वादश-संग्रामोंका वर्णन' नामक दो सौ छिड़तरबी अध्याय पूरा हुआ॥ २७६॥

## दो सौ सतहत्तरवाँ अध्याय

## तुर्वसु आदि राजाओंके वंशका तथा अङ्गवंशका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं - विसष्ठ ! तुर्वसुके पुत्र वर्ग और वर्गके पुत्र गोभानु हुए। गोभानुसे तैशानि, त्रैशानिसे करंधम और करंधमसे मरुतका जन्म हुआ। उनके पुत्र दुष्यन्त हुए। दुष्यन्तसे वरूथ और वरूथसे गाण्डीरकी उत्पत्ति हुई। गाण्डीरसे गान्धार हुए। गान्धारके पाँच पुत्र हुए, जिनके नामपर गन्धार, केरल, चोल, पाण्ड्य और कोल — इन पाँच देशोंकी प्रसिद्धि हुई। ये सभी महान् बलवान् थे। दुह्यसे बभुसेतु और बभुसेतुसे पुरोवसुका जन्म हुआ। उनसे गान्धार नामक पुत्रोंकी उत्पत्ति हुई। गान्धारोंने धर्मको जन्म दिया और धर्मसे घृत उत्पन्न हुए। घृतसे विदुष और विदुषसे प्रचेता हुए। प्रचेताके सौ पुत्र हुए, जिनमें अनडू, सुधानू, चाक्षुष और परमेषु —ये प्रधान थे। सुभानुसे कालानल और कालानलसे सुझय उत्पन्न हुए। सुझयके पुरञ्जय और पुरञ्जयके पुत्र जनमेजय थे। जनमेजयके पुत्र महाशाल और उनके पुत्र महामना हुए। ब्रह्मन्! महामनासे उशीनरका जन्म हुआ और महामनाकी 'नृगा' नामवाली पत्नीके गर्भसे राजा नृगका जन्म हुआ। नुगकी 'नरा' नामक पत्नीसे नरकी उत्पत्ति हुई और कृमि नामवाली स्त्रीके गर्भसे कृमिका जन्म हुआ। इसी प्रकार नृगके दशा नामकी पत्नीसे वर्णन सुनो ॥ १--१७॥

सुव्रत और दषद्वतीसे शिवि उत्पन्न हुए। शिविके चार पुत्र हुए-पृथुदर्भ, वीरक, कैकेय और भद्रक — इन चारोंके नामसे श्रेष्ठ जनपदोंकी प्रसिद्धि हुई। उशोनरके पुत्र तितिक्षु हुए, तितिक्षुसे रुषद्रथ, रुषद्रथसे पैल और पैलसे सुतपा नामक पुत्रोंकी उत्पत्ति हुई। सुतपासे महायोगी बलिका जन्म हुआ। बलिसे अङ्ग, बङ्ग, मुख्यक, पुण्डु और कलिङ्ग नामक पुत्र उत्पन्न हुए। ये सभी 'बालेय' कहलाये। बलि योगी और बलवान् थे। अङ्गसे दिधवाहन, दिधवाहनसे राजा दिविरध और दिविरथसे धर्मस्थ उत्पन हुए। धर्मस्थके पुत्रका नाम चित्ररथ हुआ। चित्ररथके सत्यरथ और उनके पुत्र लोमपाद हुए। लोमपादका पुत्र चतुरङ्ग और चतुरङ्गका पुत्र पृथुलाक्ष हुआ। पृथुलाक्षसे चम्प, चम्पसे हर्यङ्ग और हर्यङ्गसे भद्ररथ हुआ। भद्ररथके पुत्रका नाम बृहत्कर्मा था। बृहत्कर्मासे बृहद्भानु, बृहद्भानुसे बृहात्मवान्, उनसे जयद्रथ और जयद्रथसे बृहद्रथकी उत्पत्ति हुई। बृहद्रथसे विश्वजित् और विश्वजित्का पुत्र कर्ण हुआ। कर्णका वृषसेन और वृषसेनका पुत्र पृथुसेन था। ये अङ्गवंशमें उत्पन्न राजा बतलाये गये। अब मुझसे पूरुवंशका

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'राजवंशका वर्णन' नामक दो सौ सतहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २७७॥

ーーががだっつ

## दो सौ अठहत्तरवाँ अध्याय पूरुवंशका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ! पुरुसे जनमेजव | हुए, जनमेजयसे प्राचीवान् नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। प्राचीवान्से मनस्यु और मनस्युसे राजा वीतमयका जन्म हुआ। वीतमयसे शुन्धु हुआ, शुन्धुसे बहुविध नामक पुत्रकी उत्पत्ति हुई। बहुविधसे संगाति और संयातिका पुत्र रहोवादी हुआ। रहोवादीके पुत्रका नाम भद्राश्च था। भद्राश्चके दस पुत्र हुए-ऋचेयु, कृषेयु, संनतेयु, धृतेयु, चितेयु, स्थण्डिलेयु, धर्मेयु, संनतेयु (दूसरा), कृतेयु और मतिनार। मतिनारके तंसुरोध, ग्रतिरथ और पुरस्त-ये तीन पुत्र हुए। प्रतिरथसे कण्व और कण्वसे मेधातिथिका जन्म हुआ। तंसुरोधसे चार पुत्र उत्पन्न हुए--दुष्यन्त, प्रवीरक, सुमन्त और वीरवर अनय। दुष्यन्तसे भरतका जन्म हुआ। भरत शकुन्तलाके महाबली पुत्र थे। राजा भरतके नामपर उनके वंशज क्षत्रिय 'भारत' कहलाते हैं। भरतके पुत्र अपनी माताओंके क्रोधसे नष्ट हो गये, तब राजाके यज्ञ करनेपर मरुद्गणोंने बृहस्पतिके पुत्र भरद्वाजको ले आकर उन्हें पुत्ररूपसे अर्पण किया। (भरतवंश 'वितथ' हो रहा था, ऐसे समयमें भरद्वाज आये, अतः) वे 'वितथ' नामसे प्रसिद्ध हुए। वितथने पाँच पुत्र उत्पन्न किये, जिनके नाम ये हैं-सुहोत्र, सुहोता, गय, गर्भ तथा कपिल। इनके सिवा उनसे महात्मा और सुकेतु—ये दो पुत्र और उत्पन्न हुए। तत्पश्चात् उन्होंने कौशिक और गृत्सपतिको भी जन्म दिया। गृत्सपतिके अनेक पुत्र हुए, उनमें ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य —सभी थे। काश और दीर्घतमा भी उन्होंके पुत्र थे। दीर्घतमाके धन्यन्तरि हुए और धन्वन्तरिका पुत्र केतुमान् हुआ। केतुमान्से हिमरथका जन्म हुआ, जो 'दिवोदास'के

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

नामसे भी प्रसिद्ध हैं। दिवोदाससे प्रतर्दन तथा प्रतर्दनसे भर्ग और बत्स नामक दो पुत्र हुए। वत्ससे अनर्क और अनर्कसे क्षेमककी उत्पत्ति हुई। क्षेमकके वर्षकेतु और वर्षकेतुके पुत्र विभु बतलाये गये हैं। विभुसे आनर्त और सुकुमार नामक पुत्र उत्पन्न हुए। सुकुमारसे सत्यकेतुका जन्म हुआ। राजा वत्ससे वत्सभूमि नामक पुत्रकी भी उत्पत्ति हुई थी। वितथकुमार सुहोत्रसे बृहत् नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। बृहत्के तीन पुत्र हुए-अजमोद, द्विमोद और पराक्रमी पुरुमीत। अजमीदकी केशिनो नामवाली पत्नीके गर्भसे प्रतापी जहुका जन्म हुआ। जहुसे अजकाश्वकी उत्पत्ति हुई और अजकाश्वका पुत्र बलाकाश्व हुआ। बलाकाश्वक पुत्रका नाम कुशिक हुआ। कुशिकसे गाधि उत्पन्न हुए, जिन्होंने इन्द्रत्व प्राप्त किया था। गाधिसे सत्यवतो नामको कन्या और विश्वामित्र नामक पुत्रका जन्म हुआ। देवरात और कतिमुख आदि विश्वामित्रके पुत्र हुए। अजमीदसे शुन:शेप और अष्टक नामवाले अन्य पुत्रोंको भी उत्पत्ति हुई। उनकी नीलिनी नामवाली पत्नीके गर्भसे एक और पुत्र हुआ, जिसका नाम शान्ति था। शान्तिसे पुरुजाति,पुरुजातिसे बाह्याश्च और बाह्याश्वसे पाँच राजा उत्पन्न हुए, जिनके नाम इस प्रकार हैं— मुकुल, सृञ्जय, राजा बृहदिषु, यवीनर और कृमिल। -ये 'पाञ्चाल' नामसे विख्यात हुए। मुकुलके वंशज 'मौकुल्य' कहलाये। वे क्षात्रधर्मसे युक्त ब्राह्मण हुए। मुकुलसे चञ्चाश्वका जन्म हुआ और चञ्चाश्वसे एक पुत्र और एक जुड़वीं संतान पैदा हुईं। पुत्रका नाम दिवोदास था और कन्याका अहल्या। अहल्याके गर्भसे शरद्वत (गौतम)-द्वारा

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

शतानन्दकी उत्पत्ति हुई। शतानन्दसे सत्यधृक् हुए। सत्यधृक्से भी दो जुड़वीं सन्तानें पैदा हुई। उनमें पुत्रका नाम कृप और कन्याका नाम कृपी था। दिवोदाससे मैत्रेय और मैत्रेयसे सोमक हुए। सृज्जयसे पञ्चधनुषकी उत्पत्ति हुई। उनके पुत्रका नाम सोमदत्त था। सोमदत्तसे सहदेव, सहदेवसे सोमक और सोमकसे जन्तु हुए। जन्तुके पुत्रका नाम पृषत् हुआ। पृषत्से द्रुपदका जन्म हुआ तथा द्रुपदका पुत्र धृष्टद्युम्न था और धृष्टद्युम्नसे धृष्टकेतुकी उत्पत्ति हुई। महाराज अजमीवको धूमिनी नामवाली पत्नीसे ऋक्ष नामक पुत्र उत्पन्न हुआ॥१—२५॥

ऋक्षसे संवरण और संवरणसे कुरुका जन्म हुआ, जिन्होंने प्रयागसे जाकर कुरुक्षेत्र तीर्थकी स्थापना को। कुरुसे सुधन्वा, सुधनु, परोक्षित् और रिपुज़य—ये चार पुत्र हुए। सुधन्वासे सुहोत्र और सुहोत्रसे च्यवन उत्पन्न हुए। च्यवनकी पत्नी महारानी गिरिकाके वसुश्रेष्ठ उपरिचरके अंशसे सात पुत्र उत्पन्न हुए। उनके नाम इस प्रकार है— बृहद्रथ, कुश, बीर, यदु, प्रत्यग्रह, बल और मत्स्यकाली। राजा बृहद्रथसे कुशाग्रका जन्म हुआ। कुशाग्रसे वृषभकी उत्पत्ति हुई और वृषभके पुत्रका नाम सत्यहित हुआ। सत्यहितसे सुधन्वा, सुधन्वासे कर्ज, कर्जसे सम्भव और सम्भवसे जरासंध उत्पन हुआ। जरासंधके पुत्रका नाम सहदेव था। सहदेवसे उदापि और उदापिसे श्रुतकर्माकी उत्पत्ति हुई। कुरुनन्दन परीक्षित्के पुत्र जनमेजय हुए। वे बड़े धार्मिक थे। जनमेजयसे त्रसहस्युका जन्म हुआ। राजा अजमीढके जो जहु नामवाले पुत्र थे, उनके सुरथ, श्रुतसेन, उग्रसेन और भोमसेन—ये चार पुत्र उत्पन्न हुए। परीक्षित्कुमार जनमेजयके दो भगवान् हो सब कुछ देनेवाले हैं॥ २६—४१॥

पुत्र और हुए—सुरथ तथा महिमान्। सुरथसे विदूरथ और विदूरथसे ऋक्ष हुए। इस वंशमें ये ऋक्ष नामसे प्रसिद्ध द्वितीय राजा थे। इनके पुत्रका नाम भीमसेन हुआ। भीमसेनके पुत्र प्रतीप और प्रतीपके शंतनु हुए। शंतनुके देवापि, बाह्विक और सोमदत्त— ये तीन पुत्र थे। वाह्निकसे सोमदत्त और सोमदत्तसे भूरि, भूरिश्रवा तथा शलका जन्म हुआ। शंतनुसे गङ्गाजीके गर्भसे भीष्म उत्पन्न हुए तथा उनकी काल्या (सत्यवती) नामवाली पत्नीसे विचित्रवीर्यकी उत्पत्ति हुई। विचित्रवीर्यकी पत्नीके गर्भसे श्रीकृष्णद्वैपायनने धृतराष्ट्र, पाण्डु और विदुरको जन्म दिया। पाण्डुकी रानी कुन्तीके गर्भसे युधिष्ठिर, भीम और अर्जुन—ये तीन पुत्र उत्पन्न हुए तथा उनको माद्रो नामवाली पत्नीसे नकुल और सहदेवका जन्म हुआ। पाण्डुके ये पाँच पुत्र देवताओं के अंशसे प्रकट हुए थे। अर्जुनके पुत्रका नाम अभिमन्यु था। वे सुभद्राके गर्भसे उत्पन्न हुए थे। अभिमन्युसे राजा परीक्षित्का जन्म हुआ। द्रौपदी पाँचों पाण्डवोंकी पत्नी थी। उसके गर्भसे युधिष्ठिरसे प्रतिविन्ध्य, भीमसेनसे सुतसोम, अर्जुनसे श्रुतकीर्ति, सहदेवसे श्रुतशर्मा और नकुलसे शतानीककी उत्पत्ति हुई। भीमसेनका एक दूसरा पुत्र भी था, जो हिडिम्बाके गर्भसे उत्पन्न हुआ था। उसका नाम था घटोत्कच। ये भृतकालके राजा हैं। भविष्यमें भी बहुत-से राजा होंगे, जिनको कोई गणना नहीं हो सकती। सभी समयानुसार कालके गालमें चले जाते हैं। विप्रवर! काल भगवान् विष्णुका ही स्वरूप है, अत: उन्हींका पूजन करना चाहिये। उन्होंके उद्देश्यसे अग्निमें हवन करो; क्योंकि वे

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'कुरुवंशका वर्णन' नामक दो सी अवहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २७८॥

## दो सौ उनासीवाँ अध्याय । सिद्ध ओषधियोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं — विसष्ट! अब मैं आयुर्वेदका वर्णन करूँगा, जिसे भगवान् धन्वन्तरिने सुश्रुतसे कहा था। यह आयुर्वेदका सार है और अपने प्रयोगोंद्वारा मृतकको भी जीवन प्रदान करनेवाला है॥१॥

सुश्रुतने कहा—भगवन्! मुझे मनुष्य, घोड़े और हाथीके रोगोंका नाश करनेवाले आयुर्वेद-शास्त्रका उपदेश कीजिये। साथ ही सिद्ध योगों, सिद्ध मन्त्रों और प्तसंजीवनकारक औषघोंका भी वर्णन कीजिये॥ २॥

धन्वन्तरि बोले— सुन्नुत! वैद्य ज्वराक्रान्त व्यक्तिके बलकी रक्षा करते हुए, अर्थात् उसके बलपर ध्यान रखते हुए लङ्कन (उपवास) करावे। तदनन्तर उसे सींठसे युक्त लाल मण्ड (धानके लावेका माँड्) तथा नागरमोथा, पित्तपापड़ा, खस, लालचन्दन, सुगन्धवाला और सींठके साथ शृत (अर्धपक्व) जलको प्यास और ज्वरको शान्तिके लिये दे। छः दिन बीत जानेके बाद विरायता— जैसे द्रव्योंका काढा अवश्य दे॥ ३-४॥

च्चर निकालनेके लिये (आवश्यकता हो तो) स्नेहन (पसीना) करावे। रोगोंके दोष (वातादि) जब शान्त हो जायँ, तब विरेचन-द्रव्य देकर विरेचन कराना चाहिये। साठी, तिन्नी, लाल अगहनी और प्रमोदक (धान्यविशेष)-के तथा ऐसे ही अन्य धान्योंके भी पुराने चावल च्चरमें (च्चरकालमें मण्ड आदिके लिये) हितकर होते हैं। यवके बने (बिना भूसीके) पदार्थ भी लाभदायक हैं। मूँग, मसूर, चना, कुलधी, मोंठ, अरहर, खेखशा, कायफर, ढत्तम फलके सहित परवल, नीमकी छाल, पिचपापड़ा एवं अनार भी ज्वरमें हितकारक होते हैं॥५—७॥

रक्तपित नामक रोग यदि अक्षोग (नीचेकी गितवाला) हो तो वमन हितकर होता है तथा कर्ध्वग (अपरको ओर गितवाला) हो तो विरेचन लाभदायक होता है। इसमें बिना सोंठके यडङ्ग (मुस्तपर्यटकोशीरचन्दनोदीच्य—नागरमोथा, पिनपापड़ा, खस, चन्दन एवं सुगन्धवाला)-से बना काथ देना चाहिये। इस रोगमें (जौका) सनू, गेहुँका आटा, धानका लावा, जौके बने विभिन्न पदार्थ, अगहनी धानका चावल, मसूर, मोंठ, चना और मूँग खानेयोग्य हैं। घो एवं दूधसे तैयार किये गये गेहूँक पदार्थ—दिलया, हलुवा आदि भी लाभकारो होते हैं। बलवर्धक रस तथा छोटी मिक्खयोंका मधु भी हितकर होता है। अतिसारमें पुराना अगहनीका चावल लाभदायक होता है। ८—१०॥

गुल्मरोगमें जो अन्न कफकारक न हो तथा पठानी लोधकी छालके क्वाथसे सिद्ध किया गया हो, वहीं देना चाहिये। उस रोगमें वायुकारक अन्नको त्याग दे एवं वायुसे रोगीको बचाये। रोगको मिटानेके लिये यह प्रयत्न सर्वथा करनेयोग्य है॥ ११॥

उदर-रोगमें दूधके साथ बाटी खाय। घीसे पकाया हुआ बखुवा, गेहुँ, अगहनी चावल तथा तिक्त औषध उदर-रोगियोंके लिये हितकर हैं॥ १२॥

दो सौ उनासीचें अध्यामसे वैद्यक अवया आयुर्वेदका प्रकरण आगम्य होता है। इसका संशोधन वाराणसेव संस्कृत वि० वि० वाराणस्रो आयुर्वेदविभागके प्राध्यापक आचार्य पं० कीयोमतीप्रमादनीचे किया है। आप सुप्रसिद्ध आयुर्वेदधन्त्रनारि स्व० पं० श्रीसायनारायण्यो शास्त्रीके शिष्य है।

छ: दिन उपलक्षणमात्र है। जबतक ज्वरको सामता (अपरिपक्षक्षमथा) रहे, तबतक प्रतीक्षा करके जब उराको निरामता (परिपक्षावस्था) हो जाय, तब तिक्तक (विश्वयता आदि) दे।

<sup>1362</sup> अग्नि पुराण १९

गेहूँ, चावल, मूँग, पलाशबीज, खैर, हर्रे, पश्चकोल (पिप्पली, पीपलामूल, चाभ, चित्ता, सोंठ), जांगल-रस, नीमका पञ्चाङ्ग (फूल, पत्ती, फल, छाल एवं मृल), आँवला, परवल, बिजौरा नीबूका रस, काला या सफेद जोरा, (पाठान्तरके अनुसार चमेलोको पत्ती), सुखी मूली तथा सेंधा नमक-ये कुष्ठ रोगियोंके लिये हितकारक हैं। पीनेके लिये खदिरोदक (खैर मिलाकर तैयार किया गया जल) प्रशस्त माना गया है। पेवा बनानेके लिये मसूर एवं मूँगका प्रयोग होना चाहिये। खानेके लिये पुराने चाबलका उपयोग उचित है। नीम तथा पित्तपापड़ाका शाक और जांगल-रस-ये सब कुष्टमें हितकर होते हैं। बायबिडङ्ग, काली मिर्च, मोथा, कूट, पठानी लोध, हुरहुर, मैनसिल तथा वच —इन्हें गोम्त्रमें पोसकर लगानेसे कुछरोगका नाश होता है॥ १३-१६॥

प्रमेहके रोगियोंके लिये पूआ, कूट, कुल्माव (घुपुरी) और जी आदि लाभदायक है। जौके बने भोज्य पदार्थ, मूँग, कुलधी, पुराना अगहनीका चावल, तिक-रुक्ष एवं तिक हरे शाक हितकर हैं। तिल, सहजन, बहेड़ा और इंगुदीके तेल भी लाभदायक हैं॥ १७-१८॥

मूँग, जाँ, गेहुँ, एक वर्षतक रखे हुए पुराने धानका चावल तथा जांगल-रस-ये राजयक्ष्माके रोगियोंके भोजनके लिये प्रशस्त हैं॥ १९॥

श्वास-कास (दमा और खाँसी)-के रोगियोंको कुलथी, मूँग, रास्ना, सूखी मूली, मूँगका पूआ, दही और अनारके रससे सिद्ध किये गये विष्कर जांगल-रस, विजौरेका रस, मधु, दाख और व्योध (सोंठ, मिर्च, पीपल)-से संस्कृत जी, गेहें और चावल खिलाये। दशमूल, बला (बरिवार या खरेटी), रास्ना और कुलधीसे बनावे गये तथा पुपरससे युक्त काथ श्वास और हिचकीका कष्ट दूर करनेवाले हैं॥ २०-- २२॥

सूखी मूली, कुलधी, मूल (दशमूल), जांगल-रस, पुराना जौ, गेहूँ और चावल खसके साथ लेना चाहिये। इससे भी श्वास और कासका नाश होता है। शोधमें गुड़सहित हरें या गुड़सहित सोंठ खानी चाहिये। चित्रक तथा मट्टा-दोनों ग्रहणी रोगके नाशक हैं॥ २३-२४॥

निरन्तर वातरोगसे पीडित रहनेवालोंके लिये पुराना जौ, गेहुँ, चायल, जांगल-रस, मूँग, आँवला, खज्र, मुनक्का, छोटी बेर, मधु, घी, दूध, शक्र (इन्द्रयव), नोम, पित्तपापड़ा, वृष (बलकारक द्रव्य) तथा तक्रारिष्ट हितकर हैं॥ २५-२६॥

हदयके रोगी विरेचन-योग्य होते हैं अर्थात् उनका विरेचन कराना चाहिये। हिचकीवालोंके लिये पिप्पली हितकर है। छाछ-आरनाल, सीध तथा मोतो ठंढे जलसे लें। यह हिक्का (हिचकी) रोगोंमें विशेष लाभप्रद है ॥ २७ ॥

मदात्यय-रोगमें मोती, नमकयुक्त जीरा तथा मधु हितकर हैं। उर:क्षत रोगी मधु और दूधसे लाइको लेवे। मांस-रस (जटामांसीके रस)-के आहार और अग्निसंरक्षण (बुभुक्षा-वर्द्धक भोगों)-से क्षयको जीते। क्षयरोगीके लिये भोजनमें लाल अगहनी धानका चायल, नीवार, कलम (रोपा धान) आदि हितकारी हैं॥ २८-२९॥

अर्श (बवासीर)-में यवान-विकृति, नीम, मांस (जटामांसी), शाक, संचर नमक, कचूर, हरें, माँड तथा जल मिलाया हुआ मट्टा हितकारक 青月30日

मूत्रकृच्छुमें मोथा, हल्दीके साथ चित्रकका लेप, यवान्न-विकृति, शालिधान्य, बथुआ, सुवर्चल (संचर नमक), त्रपु (लाह), दूध, ईखके रस और घीसे युक्त गेहँ-ये खानेके लिये लाभकारी हैं तथा पीनेके लिये मण्ड और सुरा आदि देने

चाहिये॥ ३१-३२॥

छर्दि (कै, वमन)-के लिये लाजा (लावा), सत्त, मध्, परूषक (फालसा), बैगनका भर्ता, शिखि-पंख (मोरकी पाँख) तथा पानक (विशेष प्रकारका पेय) लाभदायक है।। ३३ ॥

अगहनीके चावलका जल, गरम या शीत-गरम दूध तृष्णाका नाशक है। मोथा और गुडसे बनी हुई गुटिका (गोली) मुखमें रखी जाय तो तृष्णानाशक है। यवान्न-विकृति, पूप (पुआ), सुखी मूली, परवलका शाक, वेत्राग्न (बेंतके अग्रभागका नरम हिस्सा) और करेल ऊरुस्तम्भ (जाँघके जकड़ने)-का विनाशक है। विसर्पी (फोड़े-फुंसी आदिके रूपमें सारे शरीरमें फैलनेवाले रोगका रोगी) मैंग, अरहर, मसरके युप, तिलयक जांगल-रस, सेंधा नमकसहित पत, दाख, सोंठ, आँवला और उन्नावके युषके साथ पुराने गेहें,जो और अगहनी धानके चावल आदि अन्नका सेवन करे तथा चीनीके साथ मध्, मुनक्का एवं अनारसे बना जल पीये॥ ३४-३७॥

वातरक्तके रोगीके लिये लाल साठीका चावल, गेहें, यब, मुँग आदि हलका अन्न देवे। काकमाची (काली मकोय), वेत्राग्न, बधुआ, सुवर्चला आदि शाक देवे। मधु और मिश्रोसहित जल पिलावे। नासिकाके रोगोंमें दुवांसे सिद्ध पुत लाभदायक है। आँवलेके रससे या भृद्धराजके रससे सिद्ध किये हुए तेलका नस्य दिया जाय तो वह सिरके समस्त कृमिरोगोंमें लाभप्रद है॥ ३८-४०॥

विप्रवर! शीतल जलके साथ लिया गया अन्तपान और तिलोंका भक्षण दाँतोंको मजबूत बनानेवाला तथा परम तृप्तिकारक है। तिलके तेलसे किया गया कुल्ला दाँतोंको अधिक मजबूत करनेवाला है। सब प्रकारके कृपियंकि नाशके लिये बायविङंगका चुर्ण तथा गोमूत्रका प्रयोग करे। आँवलेको घीमें निवारण करती है॥ ४९-५२ ई॥

पीसकर यदि उसका सिरपर लेपन किया जाय तो वह शिरोरोगके नाशके लिये उत्तम माना गया है। चिकना और गरम भोजन भी इसके लिये हितकर होता है ॥ ४१-४३ ॥

द्विजोत्तम! कानमें दर्द हो तो बकरेके मूत्र तथा तेलसे कानोंको भर देना उत्तम है। यह कर्णशुलका नाश करनेवाला है। सब प्रकारके सिरके भी इस रोगमें लाभदायक हैं। गिरिमृत्तिका (पहाड़ो मिट्री), सफेद चन्दन, लाख, पालतीकलिका (चमेलीकी कली) सबको पीसकर बनायी हुई बत्ती उर:क्षत तथा शुक्र-दीयोंको नष्ट करती है। व्योध (सोंठ, काली मिर्च, पीपल) और त्रिफला (आँबला, हर्रा, बहेडा) तथा तुतिया बोड़ा जल मिलाकर आँखमें डाले। यह और रसाजन (रसोत) भी आँखके सब रोगोंका नाश करनेवाला है। लोध, काँजी और सेंधा नमकको धीमें भूनकर शिलापर पीसकर आँखोंपर लेप करनेसे सब प्रकारके नेत्र-रोगोंमें लाभ होता है। आज्ञ्योतन (आँस् गिरना) तो बंद ही हो जाता है। गिरिमृत्तिका और सफेद चन्दनका बाहरी लेप आँखोंको लाभ पहुँचाता है तथा नेत्र-रोगोंके नाशके लिये त्रिफलाका सदा सेवन करे (उसके जलसे आँखोंको धोना उत्तम माना गया है।) ॥ ४४-४८॥

दीर्घजीवी होनेकी इच्छावालेको रातमें त्रिफला घृत-मधुके साथ खाना चाहिये। शतावरी-रसमें सिद्ध दुध तथा घी वृष्य है (बलकारक एवं आयुवर्धक है)। कलम्बिका (करमीका शाक) और उड़द भी बुष्य होते हैं। दूध एवं घृत भी वृष्य हैं। पूर्ववत् मुलहठीके सहित त्रिफला आयुको बढानेवाली है। महवाके फुलके रसके साथ त्रिफला ली जाय तो वह बुढापाके चिह-झुरों पहने और बालोंके पकने-गिरने आदिका

विप्रवर! वचसे सिद्ध घृत भृतदोषका नाश करनेवाला है। उसका कव्य बुद्धिको देनेवाला तथा सम्पूर्ण मनोरथोंको सिद्ध करनेवाला है। खरेटीके (पत्थरपर पीसे हुए) कल्कसे सिद्ध कायद्वारा बनाया हुआ अञ्चन नेत्रोंके लिये हितकारी है। रास्रा या सहचरी (झिण्टी)-से सिद्ध तैल वात-रोगियोंके लिये हितकर है। जो अन्न श्लेष्माकारी न हो, वह व्रणरोगोंमें श्रेष्ठ माना गया है। सक्क्षिण्डी तथा आमडा पाचनके लिये श्रेष्ठ हैं। नीमका चूर्ण घावके भेदन (फोड़ने)-में तथा रोपण (घाव भरने)-में श्रेष्ठ है। उसी प्रकार सुच्युपचार (सूची-कर्म) भी व्रणको फोड़ने या बहानेमें सहायक हैं। बलिकमीवशेषसे सुतिकाको लाभ होता है तथा रक्षा-कर्म प्राणियोंके लिये सदा हित करनेवाला है। नीमके पत्तोंको खाना साँपसे ढँसे हएकी दवा है। (पीसकर लगाया हुआ) पताल नीमका पता, पुराना तैल अथवा पुराना घी केशके लिये हितकर होते हैं ॥ ५१-५६॥

जिसे बिच्छूने काटा हो, उसके लिये मोरपंख क्रमशः वात, और घृतका धूम लाभदायक है। अथवा आकके हैं॥६२-६३॥

दूधसे पीसे हुए पलाशबीजका लेप करनेसे बिच्छूका जहर उतर जाता है। बिच्छूके काटे हुएको पीपल या बड़ी हरड़ जायफलके साथ पिलाये। आकका दूध, तिल, तैल, पलल और गुड़—इनको समान पात्रामें लेकर पिलानेसे कुत्तेका भयंकर विष शीघ्र ही दूर होता है। चौराईका मूल और निशोध समान मात्रामें घीके साथ पीनेसे मनुष्य अतिबलवान्, सर्पविष और कोटोंके विषोपर भी शीघ्र ही काबू पा लेता है। श्वेत चन्दन, पद्माख, कूठ, लताम्बु (जूहीका पानी), उशीर (खस), पाटला, निर्मुण्डी, शारिवा, सेलु (सेक्की)—ये मकड़ीके विषका नाश करनेवाले औषध हैं। द्विजश्रेष्ठ! गुड़सहित सोंठ शिरोविरेचनके लिये हितकारक हैं॥ ५७—६१॥ स्रोहपानमें तथा वरितकर्ममें तैल और घृत

सर्वोत्तम है। अग्नि पसीना करानेमें तथा शीतजल स्तम्भनमें क्षेष्ठ हैं। इसमें संशय नहीं कि निशोध रेचनमें क्षेष्ठ हैं और मैनफल वमनमें। वरित, विरेचन एवं वमन, तैल, घृत एवं मधु—ये तीन कमशः वात, पित एवं कफके परम औषध हैं॥६२-६३॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराजमें 'सिद्ध औषधियोंका वर्णन' नामक दो सौ उनासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २७९॥

# दो सौ अस्सीवाँ अध्याय

### सर्वरोगहर औषधोंका वर्णन

भगवान् धन्यन्तरि कहते हैं — सुत्रृत! शारीर, मानस, आगन्तुक और सहज—ये चार प्रकारकी व्याधियाँ हैं। ज्वर और कुष्ठ आदि 'शारीर' रोग हैं, क्रोध आदि 'मानस' रोग हैं, चोट आदिसे उत्पन्न रोग 'आगन्तुक' कहे जाते हैं तथा भूख, बुढ़ापा आदि 'सहज' (स्वाभाविक) रोग हैं। 'शारीर' तथा 'आगन्तुक' व्याधिके नाशके लिये रविवारको ब्राह्मणकी पूजा करके उसे घृत, गुड़,

नमक और सुवर्णका दान करे। जो सोमवारको ब्राह्मणके लिये उबटन देता है, वह सब रोगोंसे छूट जाता है। शनिवारको तैलका दान करे। आधिनके महीनेमें गोरस—गायका भी, दूध और दही तथा अन्न देनेवाला सब रोगोंसे छुटकारा पा जाता है। घृत तथा दूधसे शिवलिङ्गको स्नान करानेसे मनुष्य रोगहीन हो जाता है। त्रिमधुर (शर्करा, गुड़, मधु)-में डुबायी हुई दूर्वाका गायत्री-मन्त्रसे हवन करनेपर मनुष्य सब रोगोंसे छूट जाता है। जिस नक्षत्रमें रोग पैदा हो, उसी शुभ नक्षत्रमें स्नान करे तथा बलि दे। भगवान विष्णुका स्तोत्र 'मानस-रोग' आदिको हर लेनेवाला है। अब वात, पित एवं कफ —इन दोधोंका तथा रस, रक्त, मांस, मेद, अस्थि, मज्जा, शुक्र आदि धातुओंका वर्णन सुनो॥१-६॥

सुश्रत! खाया हुआ अन्न पकाशयसे दो भागोंमें विभक्त हो जाता है। एक अंशसे वह किट्ट होता है और दूसरे अंशसे रस। किट्टभाग मल है, जो विष्ठा, मुत्र तथा स्वेदरूपमें परिणत होता है। वही नेत्रमल, नासामल, कर्णमल तथा देहमल कहलाता है। रस अपने समस्त भागसे रुधिररूपमें परिणत हो जाता है। रुधिरसे मांस, मांससे मेद, मेदसे अस्थि, अस्थिसे मञ्जा, मञ्जासे शुक्र, शुक्रसे राग (रंग या वर्ण) तथा ओजस् उत्पन होता है। चिकित्सकको चाहिये कि देश,काल, पीड़ा, बल, शक्ति, प्रकृति तथा भेषजके बलको समझकर तदनुकुल चिकित्सा करे। आँषध प्रारम्भ करनेमें रिक्ता (४, ९,१४) तिथि, भौमवार एवं मन्द, दारुण तथा उग्र नक्षत्रको त्याग देवे। विष्णू, गौ, ब्राह्मण, चन्द्रमा, सूर्य आदि देवोंकी पूजा करके रोगीके उद्देश्यसे निम्नाङ्कित मन्त्रका उच्चारण करते हुए औषध प्रारम्भ करे-॥७-१२॥

ब्रह्मदक्षाश्चिरुद्रेन्द्रभूचन्द्राकांनिलानलाः ऋषयश्रीवधीग्रामा भूतसंयाश्च पान्तु ते॥ रसायनमिवर्षीणां देवानाममृतं यद्या। सुधैवोत्तमनागानां भैषज्यमिदमस्तु ते॥ 'ब्रह्मा, दक्ष, अश्विनीकुमार, रुद्र, इन्द्र, भूमि, चन्द्रमा, सूर्य, अनिल, अनल, ऋषि, ओषधिसमृह तथा भृतसमुदाय-ये तुम्हारी रक्षा करें। जैसे ऋषियोंके लिये रसायन, देवताओंके लिये अमृत तथा श्रेष्ठ नागोंके लिये सुधा ही उत्तम एवं गुणकारी है, उसी प्रकार यह औषध तुम्हारे लिये आरोग्यकारक एवं प्राणरक्षक हो'॥ १३-१४॥

देश-बहुत वृक्ष तथा अधिक जलवाला देश 'अनूप' कहलाता है। वह वात और कफ उत्पन्न करनेवाला होता है। जांगल देश 'अनुप' देशके गुण-प्रभावसे रहित होता है। थोडे वृक्ष तथा थोडे जलवाला देश 'साधारण' कहा जाता है। जांगल देश अधिक पित्त उत्पन्न करनेवाला तथा साधारण देश मध्यमपित्तका उत्पादक है॥१५-१६॥

वात, पित्त, कफके लक्षण-वायु रूक्ष, शीत तथा चल है। पित्त उष्ण है तथा कट्ट्रय (साँठ, मिर्च, पोपली)पित्तकर हैं। कफ स्थिर, अम्ल, स्त्रिग्ध तथा मधुर है। समान वस्तुओं के प्रयोगसे इनकी वृद्धि तथा असमान वस्तुऑके प्रयोगसे हानि होती है। मध्र, अम्ल एवं लवण रस कफकारक तथा वायुनाशक हैं। कट्, तिक एवं कषाय रस वायुकी वृद्धि करते हैं तथा कफनाशक हैं। इसी तरह कट्, अम्ल तथा लंबण रस पित बढ़ानेवाले हैं। तिक, स्वाद (मध्र) तथा कपाय रस पित्तनाशक होते हैं। यह गुण या प्रभाव रसका नहीं, उसके विपाकका माना गया है। उष्णवीर्थ कफनाशक तथा शीतवीर्थ पित्तनाशक होते हैं। सुश्रुत! ये सब प्रभावसे ही वैसा कार्य करते हैं ॥ १७ - २१ ॥

शिशिर, वसन्त तथा शरद्में क्रमश: कफके चय, प्रकोप तथा प्रशमन बताये गये हैं। अर्थात् कफका चय शिशिर-ऋतुमें, प्रकोप वसन्त-ऋतुमें तथा प्रशमन ग्रीयम-ऋतुमें होता है। सुश्रत! वायुका संचय ग्रीष्ममें, प्रकोप वर्षा तथा रात्रिमें और शमन शरदमें कहा गया है। इसी प्रकार पित्तका संचय वर्षामें, प्रकोप शरदमें तथा शमन हेमन्तमें कहा गया है। वर्षासे हेमन्तपर्यन्त (वर्षा, शरद, हेमना-ये) तीन ऋतुएँ 'विसर्ग-काल' कही

तथा शिशिरसे ग्रीष्मपर्यन्त तीन ऋतुओंको (औषध लेनेके निमित्त) 'आदान (काल)' कहा गया है। विसर्ग-कालको 'सौम्य' और आदानकालको 'आग्नेय' कहा गया है। वर्षा आदि तीन ऋतुओंमें चलता हुआ चन्द्रमा ओषधियोंमें क्रमशः अम्ल, लवण तथा मधुर रसोंको उत्पन करता है। शिशिर आदि तीन ऋतुऑमें विचरता हुआ सूर्य क्रमश: तिक्त, कषाय तथा कट्ट रसोंकों बढ़ाता है। रातें ज्यों-ज्यों बढ़ती हैं, त्यों-त्यों ओषधियोंका बल बढ़ता है॥ २२-२८॥

जैसे-जैसे रातें घटती हैं, वैसे-वैसे मनुष्योंका बल क्रमश: घटता है। रातमें, दिनमें तथा भोजनके बाद, आयुके आदि, मध्य और अवसान-कालमें कफ, पित एवं वायु प्रकृपित होते हैं। प्रकोपके आदिकालमें इनका संचय होता है तथा प्रकोपके बाद इनका शमन कहा गया है। विप्रवर। अधिक भोजन और अधिक उपवाससे तथा मल-मुत्र आदिके वेगोंको रोकनेसे सभी रोग उत्पन्न होते हैं। इसलिये पेटके दो भागींको अन्तरे तथा एक भागको जलसे पूरा करे। अवशिष्ट एक भागको वायु आदिके संचरणके लिये रिक्त रखे। व्याधिका निदान तथा विपरीत औषध करना चाहिये, इन सबका सार यही है, जो मैंने बतलाया है ॥ २९-३३ 🕯 ॥

नाभिके ऊपर पितका स्थान है तथा नीचे श्रोणी एवं गुदाको वातका स्थान कहा गया है। तथापि ये सभी समस्त शरीरमें घुमते हैं। उनमें भी वायु विशेषरूपसे सम्पूर्ण शरीरमें संचरण करती है। (इस विषयका सुस्पष्ट वर्णन सुश्रुतमें इस प्रकार है-दोषस्थानान्यत ऊर्घ्व वक्ष्यामः। तत्र समासेन वातः श्रोणिगुदसंश्रयः, तद्पर्वधो नाभेः पक्राशयः, पक्रामाशयमध्यं पिनस्य, आमाशयः श्लेष्मणः । (सुन्नत, सूत्र-स्थान अध्याय

२१, सूत्र) 'इसके बाद दोषोंके स्थानोंका वर्णन करूँगा-उनमें संक्षेपसे (रहस्य यह है कि) वायुका स्थान श्रोणि एवं गुदा है, उसके ऊपर एवं नाभि (ग्रहणी)-के नीचे पक्षाशय है, पक्षाशय एवं आमाशयके मध्यमें पित्तका स्थान है। श्लेष्माका स्थान आमाशय है')॥ ३४-३५॥

देहके मध्यमें हृदय है, जो मनका स्थान है। जो स्वभावतः दुर्बल, थोडे बालवाला, चञ्चल, अधिक बोलनेवाला तथा विषमानल हॅ-जिसकी जठराग्नि कभी ठीकसे पाचनक्रिया करती है. कभी नहीं करती तथा जो स्वप्नमें आकाशमें उडनेवाला है, वह वात प्रकृतिका मनुष्य है। समय (अवस्था)-से पूर्व ही जिसके बाल पकने-झरने लगे, जी क्रोधी हो, जिसे पसीना अधिक होता हो, जो मीठी वस्तुएँ खाना पसंद करता हो और स्वप्रमें अग्निको देखनेवाला हो, यह पित्त प्रकृतिका है। जो दृढ् अङ्गॉवाला, स्थिरवित्त, सुन्दर, कान्तियुक्त, चिकने केश तथा स्वप्रमें स्वच्छ जलको देखनेवाला हैं, वह कफ प्रकृतिवाला मनुष्य कहा जाता है। इसी प्रकार तामस, राजस तथा सात्त्विक-तीन प्रकारके मनुष्य होते हैं ॥ ३६-३९ ॥

मुनिश्रेष्ट! सभी मनुष्य वात, पित्त और कफवाले हैं। मैथुनसे और भारी काममें लगे रहनेसे रकपित होता है। कदनके भोजनसे तथा शोकसे वायु कृपित होती है। द्विजोत्तम! जलन पैदा करनेवाले पदार्थों तथा कट, तिक्त, कषायरससे युक्त पदार्थोंके सेवनसे, मार्गमें चलनेसे तथा भयसे पित प्रकृपित होता है। अधिक जल पीनेवालों, भारी अन्न भोजन करनेवालों, खाकर तुरंत सो जानेवालों तथा आलसियोंका कफ प्रकृपित होता है। उत्पन्न हुए वातादि रोगोंको लक्षणोंसे जानकर उनका शमन करे॥ ४० - ४३॥

अस्थिपङ्ग (हड्डियॉका ट्रटना या व्यथित

होना), मुखका कसैला स्वाद होना, मुँह सूखना, जँभाई आना तथा रोएँ खड़े हो जाना—ये वायुजनित रोगके लक्षण हैं। नाखून, आँखें एवं नस-नाड़ियोंका पीला हो जाना, मुखमें कड़ुवापन प्रतीत होना, प्यास लगना तथा शरीरमें दाह या गर्मों मालूम होना—ये पित्तव्याधिके लक्षण हैं॥ ४४-४५॥

आलस्य, प्रसेक (मुँहमें पानी आना), भारीपन, मुँहका मीठा होना, उष्णकी अभिलाषा (भूपमें या आगके पास बैठनेकी इच्छा होना या उष्णपदार्थोंको

ही खानेकी कामना)—ये कफज व्याधिक लक्षण हैं। स्त्रिग्ध और गरम-गरम भोजन करनेसे, तेलकी मालिशसे तथा तैल-पान आदिसे वातरोगका निवारण होता है। घी, दूध, मिश्री आदि एवं चन्द्रमाकी किरण आदि पितको दूर करता है। शहदके साथ त्रिफलाका तैल लेने तथा व्यायाम आदिसे कफका शमन होता है। सब रोगोंकी शान्तिके लिये भगवान् विष्णुका ध्यान एवं पूजन सर्वोत्तम औषध है। ४६—४८॥

इस प्रकार आदि अग्नेय महापुराणमें 'सर्वरोगहर ओषधियोंका वर्णन' नामक दो सी अस्सीवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २८०॥

# दो सौ इक्यासीवाँ अध्याय

रस आदिके लक्षण

भगवान् धन्वन्तरिने कहा — सुश्रुत! अब मैं ओषधियोंके रस आदिके लक्षणों और गुणोंका वर्णन करता हूँ, ध्यान देकर सुनो। जो ओषधियोंके रस, बीर्य और विपाकको जानता है, वहीं चिकित्सक राजा आदिकी रक्षा कर सकता है। १॥

महाबाहो। मधुर, अम्ल और लवण रस चन्द्रमासे उत्पन्न कहे गये हैं। कटु, तिक एवं कपाय रस अग्रिसे उत्पन्न माने गये हैं। द्रव्यका विपाक तीन प्रकारका होता है—कटु, अम्ल और लवणरूप। वीर्य दो प्रकारके कहे गये हैं—शीत और उष्ण। द्विजोत्तम! ओषधियोंका प्रभाव अकथनीय है। मधुर, तिक और कषायरस 'शीतवीर्य' कहे गये हैं एवं शेष रस 'उष्णवीर्य' माने गये हैं; किंतु गुडूची (गिलोय) तिकरसवाली होनेपर भी अत्यन्त वीर्यप्रद होनेसे उष्ण हैं॥ २—५॥ मानद! इसी प्रकार हरड़ कषायरससे युक्त होनेपर भी 'तब्धावीयं' होती है तथा मांस (जटामांसी) मधुररससे युक्त होनेपर भी 'उब्धावीयं' ही कहा गया है। लवण और मधुर—ये दोनों रस विपाकमें मधुर माने गये हैं। अम्लोब्धाका विपाक भी मधुर होता है। शेष रस विपाकमें कटु हैं। इसमें संशय नहीं है कि विशेष वीर्ययुक्त द्रव्यके विपाकमें उसके प्रभावके कारण विपरीतता भी हो जाती है; क्योंकि शहद मधुर होनेपर भी विपाकमें कटु माना गया है। ६—८॥

द्रव्यसे स्रोलहगुना जल लेकर क्वाथ करे। प्रक्षिप्त द्रव्यसे चारगुना जल शेष रहनेपर (क्वाथको) छानकर पीवे। यह क्वाथके निर्माणकी विधि है। जहाँ क्वाथकी विधि न बतलायी गयी हो, वहाँ इसीको प्रमाण जानना चाहिये॥१॥

स्रेह (तैल या घृत) पाककी विधिमें स्रेहसे

<sup>&</sup>quot; दो सौ इक्यासीवें अध्यायमें कथित 'रस, बोर्च, विचक एवं प्रभावका वर्णन' विस्तारपूर्वक 'सुबुतसीहता'के सूत्रस्थानके ४० एवं ४२ वें अध्यायोंमें तथा 'चरकसीहता'के सुत्रस्थानके २६ वें अध्यायमें हैं। तदनुसार ही यहाँका वर्णन है।

चौगुना<sup>र</sup> कषाय (क्वचित द्रव्य) अथवा बरावर-बराबर तैल एवं विभिन्न द्रव्योंके क्राथ लेने चाहिये। तैलका परिपाक तब समझना चाहिये, जब कि उसमें डाली हुई ओषधियाँ उफनते हुए तैलमें गलकर ऐसी हो जाये, कि उन्हें ठंढा करके यदि हाथपर रगडा जाय तो उनको बत्ती-सी बन जाय। विशेष बात यह है कि उस वत्तीका सम्बन्ध अग्रिसे किया चिड्चिड्राहरकी प्रतीति न हो, तब सिद्धतैल मानना चाहिये॥ १०-११ - ॥

स्श्रत! लेह्य (चाटनेयोग्य) औषधद्रव्योंमें भी इसीके समान प्रक्षेप आदि होते हैं। निर्मल तथा उचित औषध-प्रक्षेपद्वारा निर्मित काथ उत्तम होता है (तथा उसका प्रयोग लोहा आदिमें करना चाहिये)। चूर्णको मात्रा एक अक्ष (तोला) और काथको मात्रा चार पल है। यह मध्यम मात्रा (साधारण मात्रा) बतलायी गयी है। वैसे मात्राका परिमाण कोई निश्चित परिमाण नहीं है। महाभाग! रोगीकी अवस्था, बल, अग्रि, देश, काल, द्रव्य और रोगका विचार करके मात्राकी कल्पना होती है। उसमें सौम्य रसोंको प्राय: धातुवर्द्धक जानना चाहिये॥ १२-१५॥

मध्र रस तो विशेषतया शरीरके धातुओंकी वृद्धिके लिये जानना चाहिये। दोष, धातु और द्रव्य' समानगुणयुक्त होनेपर शरीरकी वृद्धि करते हैं और इसके विपरीत होनेपर क्षयकारक होते है। नरश्रेष्ठ! इस शरीरमें तीन प्रकारके उपस्तम्भ (खंभे) कहे गये हैं-आहार, मैथुन और निद्रा। मनुष्य इनके प्रति सदा सावधानी रखे। इनके पूर्णतया परित्याग या अत्यन्त सेवनसे शरीर क्षयको प्राप्त होता है। कुश शरीरका 'बृंहण' (पोषण), स्थुल शरीरका 'कर्षण' और मध्यम शरीरका 'रक्षण' करना चाहिये। ये शरीरके तीन भेद माने गये हैं। 'तर्पण' और 'अतर्पण'-इस प्रकार आहारादि उपक्रमोंके दो भेद होते हैं। मनुष्यको सदा 'हिताशी' होना चाहिये (हितकारी पदार्थोंको हो खाना चाहिये) और 'मिताशी' बनना चाहिये (परिमित भोजन करना चाहिये) तथा 'जोणांशो' होना चाहिये (पूर्वभूक्त अन्नका परिपाक हो जानेपर ही पुन: भोजन करना चाहिये) ॥ १६--२०॥

नरश्रेष्ट! ओषधियोंकी निर्माण-विधि पाँच प्रकारकी मानी गयी है-रस, कल्क, क्वाथ, शीतकषाय तथा फाण्ट। औषधोंको निचोडनेसे 'रस' होता है, मन्धनसे 'कल्क' बनता है, औटानेसे 'काब' होता है, रात्रिभर रखनेसे 'शीत' और तत्काल जलमें कुछ गरम करके छान लेनेसे 'फाण्ट' होता है ॥ २१-२२ 🖥 ॥

१. २८१ अध्यायके १० वें मनीकमें दो प्रकारको चुल्चिक मिल रही हैं —(१) तैल-निर्माणमें तैलसे चीगुना कथाय, (२) तैलके समान। इसमें संशयकी कोई बात नहीं है, यदि एक ही प्रकारका कवाय जिल्लाना हो तो चौपूना थाहिये एवं यदि अनेक प्रकारके कपायोंका सम्मित्रण करना हो तो तैलके बराबा-कराबर भी ले. सकते हैं, बिंतु एक बात ब्यानमें रहे कि योगमें कबाय तैलसे चतुर्गण अवस्य होना चाहिये।

२. कलिङ्गपानसे एक 'पल' नार तोलेका होता है।

३. २८१ वें अध्यायके १६-१७ श्लोकीयर विपर्श-

<sup>(</sup>१) सर्वदा सर्वभावानां साम्तन्तं वृद्धिकारणम्)(२) हास्केतुर्विशेषध प्रवृतिरूभवस्य तु।(३) तुल्यार्थता हि सामान्यं विशेषस्तु विपर्यय: ।

उक्त तीनों सूत्र 'चरकसंहिता', सूत्र-स्थानके हैं । तथा --' अष्टाबु-इदय 'कार लिखते हैं --' बृद्धिः समानैः सर्वेषां विषयोतिर्विषयंयः ।' उक्त पर्वक्रियोंका निकार्ष वही है कि समान दृष्य, गुण वा कर्मकारी वस्तुओंसे समान गुण-धर्मवासे रस-रक्तादिकी वृद्धि होती है तथा विपरीतसे इनका हास होता है।

(इस प्रकार) चिकित्साके एक सौ आत साधन हैं। जो वैद्य उनको जानता है, वह अनेय होता है। अर्थात् वह चिकित्सामें कहीं असफल नहीं होता है। वह 'बाहुशौण्डिक' कहा जाता है। आहार-शृद्धि अग्रिके संरक्षण, संवर्द्धन एवं संशद्धि आदिके लिये आवश्यक है; क्योंकि मनुष्योंके बलका अग्नि ही मूल आधार है। बलके लिये सैन्धव लवणसे युक्त त्रिफला, कान्तिप्रद उत्तम पेय, जाङ्गल-रस, सैन्धवयुक्त दही और दुग्ध तथा पिप्पली (पीपल)-का सेवन करना चाहिये॥ २३ -- २५॥

मनुष्यको चाहिये कि जो रस (या धात् आदि) अधिक हो गये, अर्थात् बढ़ गये हैं, उन्हें सम करे-साम्यावस्थामें लावे। वातप्रधान प्रकृतिके मनुष्यको अपनी परिस्थितिके अनुसार ग्रीष्म-ऋतुमें अङ्गमर्दन करना चाहिये। शिशिर-ऋतुमें साधारण या अधिक, वसन्त-ऋतुमें मध्यम और ग्रीध्न-ऋतुमें विशेषरूपसे अङ्गोंका मर्दन करे। पहले त्वचाका, उसके बाद मर्दन करनेयोग्य अङ्गका मर्दन करे॥ २६-२७॥

स्रायु एवं रुधिरसे परिपूर्ण शरीरमें अस्थिसमूह अत्यन्त मांसल-सा प्रतीत होता है। इसी प्रकार कंधे, बाहु, जानुद्वय तथा जङ्घाद्वय भी मांसल प्रतीत होते हैं। बुद्धिमान् मनुष्य शत्रुके समान इनका मर्दन करे। जत्रु (हँसलीका भाग), वक्ष:स्थल (छाती) इन्हें पूर्ववत् साधारण प्रकारसे मले तथा समस्त अङ्ग-संधिवीको खुब मलकर उन्हें (अङ्ग-संधियोंको) फैला दे। किंतु उनका प्रसारण हठात् एवं क्रमविरुद्ध न करे। मनुष्य अजीर्णमें, भोजनीपरान्त और तत्काल जल पीकर परिश्रम न करे॥ २८-३०॥ दिनके चार भाग (प्रहर) होते हैं। प्रथम

प्रहराधंके व्यतीत हो जानेपर व्यायाम न करे। शीतल जलसे एक बार स्नान करे। उष्ण जल थकावटको दूर करता है। इदयके श्रासको अवरुद्ध न करे। व्यायाम कफको नष्ट करता है तथा मर्दन वायुका नाश करता है। स्नान पिताधिक्यका शमन करता है। स्नानके पश्चात् धूपका सेवन प्रिय है। व्यायामका सेवन करनेवाले मनुष्य पूप और परिश्रमयुक्त कार्यको सहन करनेमें समर्थ होते B1132-3311

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरानमें 'रसादि लक्षणोंका वर्णन' नामक दो सी इक्यासीवी अध्याम पूरा हुआ॥ २८१॥

- All the thrown

## दो सौ वयासीवाँ अध्याय आयुर्वेदोक्त वृक्ष-विज्ञान

धन्वन्तरि कहते हैं-सुत्रुत! अब मैं करे॥ १-२॥ वृक्षायुर्वेदका वर्णन करूँगा। क्रमश: गृहके उत्तर दिशामें प्लक्ष (पाकड़), पूर्वमें वट (बरगद), दक्षिणमें आम्र और पश्चिममें अश्वत्व (पीपल) वृक्ष मङ्गल माना गया है। घरके समीप दक्षिण

ब्राह्मण और चन्द्रमाका पूजन करके वृक्षोंका आरोपण करे। वृक्षारोपणके लिये तीनों उत्तरा, स्वाती, इस्त, रोहिणी, श्रवण और मूल-ये नक्षत्र अत्यन्त प्रशस्त है। उद्यानमें पुष्करिणी दिशामें उत्पन्न हुए कॉंटेदार वृक्ष भी शुभ हैं। (बावली)-का निर्माण करावे और उसमें नदीके आवास-स्थानके आसपास उद्यानका निर्माण करे प्रवाहका प्रवेश करावे। जलाशयारम्भके लिये अथवा सब ओरका भाग पुष्पित तिलोंसे सुशोभित हस्त, मधा, अनुराधा, पुष्य, ज्येष्ठा, शतभिषा,

उत्तराषाढा, उत्तरा-भाद्रपदा और उत्तरा-फालगुनी नक्षत्र उपयुक्त हैं॥३-५॥

वरुण, विष्णु और इन्द्रका पूजन करके इस कर्मको आरम्भ करे। नीम, अशोक, पुन्नाग (नागकेसर), शिरीष, प्रियङ्ग, अशोक', कदली (केला), जम्बू (जामून), वकुल (मौलसिरी) और अनार वृक्षोंका आरोपण करके ग्रीष्म-ऋतुमें प्रात:काल और सायंकाल, शीत-ऋतुमें दिनके समय एवं वर्षा-ऋतुमें रात्रिके समय भूमिके सुख जानेपर वृक्षोंको सींचे। वृक्षोंके मध्यमें बीस हाथका अन्तर 'उत्तम', सोलह हाचका अन्तर 'मध्यम' और बारह हाथका अन्तर 'अधम' कहा गया है। बारह हाथ अन्तरवाले वृक्षोंको स्थानान्तरित कर देना चाहिये। घने वृक्ष फलहीन होते हैं। पहले उन्हें काट-छाँटकर शुद्ध करे॥ ६-९॥ रोगोंका विनाश करनेवाला है॥ १३-१४॥

फिर विडङ्ग, घृत और पङ्क-मिश्रित शीतल जलसे उनको सींचे। वृक्षोंके फलोंका नाश होनेपर कुलथी, उड़द, मूँग, जौ, तिल और घृतसे मित्रित शीतल जलके द्वारा यदि सेचन किया जाय तो वृक्षोंमें सदा फलों एवं पृष्पोंकी वृद्धि होती है। भेड और बकरीकी विष्ठाका चूर्ण, जौका चर्ण, तिल और जल-इनको एकत्र करके सात दिनतक एक स्थानपर रखे। उसके बाद इससे सींचना सभी वृक्षोंके फल और पुष्पोंको बढानेवाला है॥ १० - १२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

मङ्लीके जल (जिसमें पछली रहती हों)-से सींचनेपर वृक्षोंकी वृद्धि होती है। विडंगचावलके साथ यह जल वृक्षोंका दोहद (अभिलिषत-पदार्थ) है। इसका सेचन साधारणतया सभी वृक्ष-

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरानमें 'बुधायुर्वेदका वर्णन' नामक दो सौ बवासीची अध्याप पूरा हुआ॥ २८२॥

~~原質器~~

# दो सौ तिरासीवाँ अध्याय

## नाना रोगनाशक ओषधियोंका वर्णन

मुलहठी या कचूर', दोनों प्रकारकी हल्दी शङ्खपुष्पीको दूधके साथ बालक पिये। इससे और इन्द्रयव - इनका काय बालकोंके सभी बालकोंकी वाकशक्ति एवं रूपसम्पत्तिके साथ-प्रकारके अतिसारमें तथा स्तन्य (माताके दुधके) साथ आयु, बुद्धि और कान्तिकी भी वृद्धि दोषोंमें प्रशस्त है। पीपल और अतीसके सहित होती है। वच, कलिहारी, अडसा, सोंठ, काकडार्श्रुगीका अथवा केवल एक अतीसका पीपल, हल्दी, कूट, मुलहठी और सैन्धव-चुर्ण करके बालकोंको मधुके साथ चटावे। इनका चुर्ण बालकोंको प्रात:काल पिलावे। इससे खाँसी, वमन और ज्वर नष्ट होता है। इसका सेवन बुद्धिवर्द्धक है। देवदारु, बड़ा

भगवान् धन्वन्तरि कहते हैं-अड्सा, विचका सेवन करावे अथवा मुलहठी और बालकोंको दुग्ध, घृत अथवा तैलके साथ सहजन, त्रिफला और नागरमोथा-इनका क्वाथ

१, २८२ वें अध्यायमें ६-७ दोनों रुलोकोंमें अस्रोक युक्तका नाम है, पुनरुखि-दोष नहीं है। कारण यह है कि अशोक 'श्रेत' तथा 'रक' दो प्रकारका होता है। दोनों भवनके पास प्रशस्त हैं।

२. प्रथम श्लोकमें 'सिंही सटी' तथा 'सिंही यही' दोनों पाट हैं, जो पुलियुक्त हैं। 'सटी'का अर्थ 'कच्र' है तथा 'यही'का अर्थ 'मुलहडी' है।

अथवा पीपल और मुनक्काका कल्क सभी प्रकारके कृमिरोगोंका नाशक है। शुद्ध राँगेको त्रिफला, भृङ्गराज तथा अदरखके रस या मधु-घुतमें अथवा भेड़के मूत्र वा गोमूत्रमें अजन करनेसे नेत्ररोगोंमें लाभ होता है। दुर्वारसका नस्य नाकसे बहनेवाले रक्तरोग (नाला)-को शान्त करनेमें उत्तम है॥१-७॥

लहसून, अदरख और सहजनके रससे कानकी भर देनेपर अथवा अदरखके रस या तैलसे कानको भर देनेपर वह कर्णशुलका नाशक तथा ओष्ठ-रोगोंको दूर करनेवाला होता है। जायफल, त्रिफला, व्योष (सींठ, मिर्च, पीपल), गोमुत्र, हल्दी, गोदुग्ध तथा बड़ी हरेंके कल्कसे सिद्ध किया हुआ तिलका तैल कवल (कुल्ला) करनेसे दन्तपीढाका नाशक है। काँजो, नारियलका जल, गोमूत्र, सुपारी तथा सींठ-इनके क्रायका कवल मुखमें रखनेसे जिहाके रोगका नाश होता है। कलिहारीके कल्क (पिसे हुए द्रव्य)-में निर्गुण्डीके रसके साथ सिद्ध किया हुआ तैलका नस्य लेने (नाकमें डालने)-से गण्डमाला और गलगण्डरोगका नाश होता है। सभी चर्मरोगोंको नष्ट करनेवाले आक, काटा, करज, धृहर, अमलतास और चमेलीके पत्तींको गीमुत्रके साथ पीसकर उबटन लगाना चाहिये। वाक्चीको तिलोंके साथ एक वर्षतक खाया जाय तो वह सालभरमें कुष्टरोगका नाश कर देती है। हरें, भिलावा, तैल, गृह और पिण्डखजूर-ये कुष्ठनाशक औपध है। पाठा, चित्रक, हल्दी, त्रिफला और व्योष (साँठ, मिर्च, पीपल)-इनका चूर्ण तक्रके साथ पीनेसे अथवा गुडके साथ हरीतकी खानेसे अर्शरोगका नाश होता है। प्रमेह-रोगीको त्रिफला, दारुहल्दो, बड़ी इन्द्रायण और नागरमोधा-इनका क्राथ या आँवलेका रस हल्दी, कल्क और मधुके साथ पीना चाहिये। अइसेकी जड गिलोय और अमलतासके क्वाथमें शुद्ध एरण्डका तेल मिलाकर पीनेसे वातरकका नाश होता है और पिप्पली प्लीहारोगको नष्ट करतो है॥ ८-१६॥

पेटके रोगीको थृहरके दूधमें अनेक बार भावना दो हुई पिप्पलीका सेवन करना चाहिये। चित्रक, विडङ्ग तथा त्रिकटु (सॉठ, मिर्च, पीपल)-के कल्कसे सिद्ध दूध अरुचिरोगका निवारण करता है। पीपलामृल, वच, हरें, पीपल और विडङ्गको घीमें मिलाकर रखे। (उसके सेवनसे) या केवल तक्रके एक मासतक सेवनसे ग्रहणी, अर्श, पाण्ड, गुल्म और कृमिरोगोंका नाश होता है। त्रिफला, गिलोय, अड्सा, कुटकी, चिरायता-इनका क्वाथ शहदके साथ पीनेसे कामलासहित पाण्डरोगका नाश होता है। अड्सेके रसको मिश्री और शहद मिलाकर पीनेसे या शतावरी, दाख, खरेटो और सोंठ-इनसे सिद्ध किया हुआ दूध पीनेसे रक-पित्तरोगका नाश होता है। क्षयरोगके रोगोंको शतावरी, विदारीकंद, बड़ी हर्रें, तीनों खरेटी, असगन्ध, गदहपूनां तथा गोखरूके चूर्णको शहद और घोके साथ चाटना चाहिये॥ १७ -- २१ ॥

हरें, सहजन, करज़, आक, दालचीनी, पुनर्नवा, सोंठ और सैन्धव-इनका गोमूत्रके साथ योग करके लेप किया जाय तो यह विद्रधिकी गाँउको पकानेके लिये उत्तम उपाय है। निशोध, जीवन्ती, दन्तीमूल, मञ्जिष्ठा, दोनों हल्दी, रसाञ्जन और नीमके पत्तेका लेप भगन्दरमें श्रेष्ठ है। अमलतास. हरिद्रा, लाक्षा और अदुसा—इनके चूर्णको गोधृत और शहदके साथ बत्ती बनाकर नासूरमें देवे। इससे नासुरका शोधन होकर घाव भर जाता है। पिप्पली, मुलहठी, हल्दी, लोध, पद्मकाष्ट्र, कमल, लालचन्दन एवं मिर्च-इनके साथ गोदग्धमें सिद्ध किया हुआ तैल घावको भरता है। श्रीताड,

कपासकी पत्तियोंकी भस्म, त्रिफला, गोलिमर्च, खरेटी और हल्दी-इनका गोला बनाकर घावका स्वेदन करे और इन ओषधियोंके तेलको घावपर लगाये। दुधके साथ कुम्भीसार' (गृग्गुलसार)-को आगपर जलाकर व्रणपर लेप करे। (अधवा गुग्गुलसारको दुधमें मिलाकर आगसे जले हुए व्रणपर लेप करे।) अथवा जलकुम्भीको जलाकर दूधमें मिलाकर लगानेसे सभी प्रकारके व्रण ठीक होते हैं। इसी प्रकार नारियलके जड़की मिद्दीमें पुत मिलाकर सेक करनेसे व्रणका नाश होता है ॥ २२ - २७॥

सॉठ, अजमोद, सेंधानमक, इमलीकी छाल -इन सबके समान भाग हर्रेंको तक्र या गरम जलके साथ पीनेसे अतिसारका नाश होता है। इन्द्रयव, अतीस, सोंठ, बेलगिरि और नागरमोधाका क्वाथ आमसहित जीर्ण अतिसारमें और शुलसहित रक्तातिसारमें भी पिलाना चाहिये। ठंडे धृहरमें सेंधानमक भरकर आगमें जला ले। फिर यधोचित मात्रामें उदरशुलबालेको गरम जलके साब दे। अथवा सेंधानमक, होंग, पीपल, हरें-इनका गरम जलके साथ सेवन करावे॥ २८-३०॥

वरकी बरोह, कमल और धानकी खोलका चुर्ण-इनको शहदमें भिगोकर, कपडेमें पोटली बनाकर, मुखमें रखकर उसे चुसे तो इससे प्यास दूर होती है। अथवा कुटकी, पीपल, मीठा कूट एवं धानका लावा मधुके साध मिलाकर, पोटलीमें रखकर मुँहमें रखे और चुसे तो प्यास दूर हो जाती है। पाठा, दास्हल्दी,

चमेलीके पत्र, मुनक्काकी जड़ और त्रिफला-इनका क्राथ बनाकर उसमें शहद मिला दे। इसको मुखमें धारण करनेसे मुखपाक-रोग नष्ट होता है। पीपल, अतीस, कुटकी, इन्द्रयव, देवदारु, पाठा और नागरमोधा-इनका गोमुत्रमें बना क्राथ मध्के साथ लेनेपर सब प्रकारके कण्ठरोगोंका नाश होता है। हर्रें, गोखरू, जवासा, अमलतास एवं पाषाण-भेद-इनके क्राथमें शहद मिलाकर पीनेसे मुत्रकुच्छका कष्ट दूर होता है। बाँसका छिल्का और वरुणकी छालका काथ शर्करा और अश्मरी-रोगका विनाश करता है। श्लीपद-रोगसे युक्त मनुष्य शाखोटक (सिंहोर)-की छालका क्राथ मधु और दुग्धके साथ पान करे। उडद, मदारकी पत्ती तथा दूध, तैल, मोम एवं सैंधव लवण-इनका योग पादरोगनाशक है। सींठ, काला नमक और होंग-इनका चूर्ण या सोंठके रसके साथ सिद्ध किया थी अधवा इनका क्राथ पीनेसे मलबन्ध-दोष और तत्सम्बन्धी रोग नष्ट होते हैं। गुल्मरोगी सर्जश्चार, चित्रक, हींग और अजमोद-इनके रसके साथ या विडंग एवं चित्रकके साथ तक्रपान करे। औंबला, परवल और मैंग-इनके क्राथका घुतके साथ सेवन विसपेरोगका अपहरण करनेवाला है। अथवा सोंठ, देवदारु और पुनर्नवा या बंशलोचन-इनका दुग्धयुक्त क्वाथ उपकारक है। गोमुत्रके साथ सोंठ, मिर्च, पीपल, लोहचूर, यवक्षार तथा त्रिफलाका क्वाथ शोध (सूजन)-को शान्त करता है। गुड़, सहिजन

दो सी तिरासीवें अध्यापके २७ वें इलोकमें दो प्रकारके फट सम्भव तथा युक्तियुक्त हैं—(१) कुम्भीसारं प्रयोगके विद्वाधवाले लिपेत्। (२) कम्भीसारं प्रवीयुक्तं विहिद्यपे वर्षे लिपेत्। वहाँ 'कम्भीसार' पटका अर्थ है-गुगुलका सार; क्योंकि 'वापस्पत्यम्' कीयमें औषधवर्गमें 'कुम्भी'से गुरगुलका ग्रहण किया जाल है तथा 'कुम्भं क्यिति गुरगुली'—यह 'विश्वप्रकाश'में भी मिलता है। मेरे गुरुदेव प्रात:स्मरणीय श्रीसत्यनारायण शास्त्रीची ऑड्डरभमें इस प्रकारका होच बतलाया करते चे--राल, चुनेका पानी, तीसीका तेल, धवका फुल - इनसे एक प्रकारका मलहम बनाकर अग्निदाध्यम लेप किया जाय तो दाहप्रतमनके साथ-साथ आगे सफेद दाग होनेका भी भय नहीं रहता तथा अग्रिदाहका दिखायी देना भी घंद हो जाता है।

एवं निशोध, सँधव लवण-इनका चूर्ण (या क्वाथ) भी शोधको शान्त करता है।। ३१-४०॥

निशोध एवं गुडके साथ त्रिफलाका काव विरेचन करनेवाला है। वच और मैनफलके क्वाथका जल वमनकारक होता है। भृङ्गराजके रसमें भावित त्रिफला सौ पल, बायविडंग और लोहचूर दस भाग एवं शतावरी, गिलोय और चिचक पचीस पल ग्रहण करके उसका चूर्ण बना ले। उस चूर्णको मधु, घृत और तेलके साथ चारनेसे मनुष्य वली और पलितसे रहित होता है। अर्थात् उसके मुँहपर झुर्रियाँ नहीं होतीं और बाल नहीं पकते। इसके सिवा वह सम्पूर्ण रोगोंसे मुक्त होकर सौ वर्षातक जीवित रहता है। मध् और शर्कराके साथ त्रिफलाका सेवन सर्वरोगनाशक है। त्रिफला और पोपलका मिश्री, मध् और घुतके साथ भक्षण करनेपर भी पूर्वोक्त सभी फल या लाभ प्राप्त होते हैं। हर्रे, चित्रक, सोंट, गिलोय और मुसलीका चूर्ण गृहके साथ खानेपर रोगोंका नाश होता है और तीन सी वर्षोंको आयु प्राप्त होती है। जपा-पुष्पको थोड़ा मसलकर पहुंगा वह स्वर्गमें जायगा॥४१-५१॥

जलमें मिला ले। उस चूर्णजलको थोडी-सी मात्रामें तेलमें मिला देनेपर तैल घुताकार हो जाता है। जलगोह" (बिल्ली)-की जराय (गर्भकी ज्ञिल्ली)-की धूप देनेसे चित्र दिखलायी नहीं देता। फिर शहदकी धूप देनेसे पूर्ववत् दिखायी देने लगता है। पाइरकी जड़, कप्र, जोंक और मेडकका तेल-इनको पीसकर दोनों पैरोंमें लगाकर मनुष्य जलते हुए अङ्गारोंपर चल सकता है। तृणोत्थापन (तृणोंको आगमें ऊपर फेंकता-उडालता हुआ) आश्चर्यजनक खेल दिखलाता हुआ चल सकता है। विषोंका रोकना (अथवा विष एवं ग्रह-निवारण), रोगका नाश एवं तुच्छ क्रीडाएँ कामनापरक है। इहलौकिक तथा पारलीकिक दोनों सिद्धियोंके देनेवाले कर्मीको मैंने तुम्हें बतलाया है, जो छ: कमौंसे युक्त हैं। मन्त्र, ध्यान, औषध, कथा, मुद्रा और यज्ञ-ये छ: जहाँ मृष्टि (भूजाके रूपसे सहायक) हैं, वह कार्य धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्षरूप चतुर्वर्ग फलको देनेवाला कर्म बताया गया। इसे जो

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'नानरोगहारी ओषधियोंका वर्णन' नामक दों सी तिरासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २८३॥

### constitutions दो सौ चौरासीवाँ अध्याय

### मन्त्ररूप औषधोंका कथन

धन्वन्तरिजी कहते हैं - सुब्रुत! 'ऑकार' आदि मन्त्र आयु देनेवाले तथा सब रोगोंको दूर करके आरोग्य प्रदान करनेवाले हैं। इतना ही नहीं, देह छूटनेके पश्चात वे स्वर्गकी भी प्राप्ति करानेवाले हैं। 'ओंकार' सबसे उत्कृष्ट पन्त्र है। उसका जप करके मनुष्य अमर हो जाता है-आत्माके अमरत्वका बोध प्राप्त करता

उत्कृष्ट मन्त्र है। उसका जप करके मनुष्य भोग और मोक्षका भागी होता है। 'ॐ नमो नारायणाय।'- यह अष्टाक्षर-मन्त्र समस्त मनोरथोंको पूर्ण करनेवाला है। 'ॐ नमो भगवते वास्देवाय।'- यह द्वादशाक्षर-मन्त्र सब कुछ देनेवाला है। 'ॐ हूं विष्णवे नमः।'-यह मन्त्र उत्तम औषध है। इस मन्त्रका जप है, अथवा देवतारूप हो जाता है। गायत्री भी करनेसे देवता और असुर श्रीसम्पन्न तथा नीरोग

<sup>\* &#</sup>x27; श्रोतुर्यिद्वालो मार्जारो वृषदंशक आखुभाकः ।' (अमरकोष, विद्वादिवर्ग)

हो गये। जगतुके समस्त प्राणियोंका उपकार तथा धर्माचरण-यह महानु औषध है। 'धर्म:, सद्धर्मकृत्, धर्मी'-इन धर्म-सम्बन्धी नामोंके जपसे मनुष्य निर्मल (शुद्ध) हो जाता है। श्रीदः, श्रीशः, श्रीनिवासः, श्रीधरः, श्रीनिकेतनः, श्रिय:पति: तथा श्रीपरम:'- इन श्रीपति-सम्बन्धी नामात्मक मन्त्रपदोंके जपसे मनुष्य लक्ष्मो (धन-सम्पत्ति)-को पा लेता है॥ १--५ ई॥

'कामी, कामप्रद:, काम:, कामपाल:, हरि:, आनन्दः, माधवः'- श्रीहरिके इन नाम-मन्त्रीके जप और कीर्तनसे समस्त कामनाओंकी पूर्ति हो जाती है। 'राम:, परश्राम:, नृसिंह:, विष्णु:, त्रिविक्रमः'- ये श्रीहरिके नाम युद्धमें विजयकी इच्छा रखनेवाले योद्धाओंको जपने चाहिये। नित्य विद्याभ्यास करनेवाले छात्रोंको सदा 'श्रीप्रुपोत्तम' नामका जप करना चाहये। 'दामोदरः' नाम बन्धन दूर करनेवाला है। 'पृष्कराक्ष:'-यह नाम-मन्त्र नेत्र-रोगोंका निवारण करनेवाला है। 'ह्रषीकेश:'-इस नामका स्मरण भयहारी है। औषध देते और लेते समय इन सब नामोंका जप करना चाहिये॥६-९॥

औषधकर्ममें 'अच्युत'—इस अमृत-मन्त्रका भी जप करे। संग्राममें 'अपराजित'का तथा जलसे पार होते समय 'श्रीनृसिंह'का स्मरण करे। जो पूर्वादि दिशाओंकी यात्रामें क्षेत्रकी कामना रखनेवाला हो, वह क्रमशः 'चक्री', 'गदी', 'शाङ्गी' और 'खड़ी'का चिन्तन करे। व्यवहारोंमें (मुकदमोंमें) भक्ति-भावसे 'सर्वेश्वर अजित'का स्मरण करे। 'नारायण'का स्मरण हर समय करना चाहिये। भगवान् 'नृसिंह'को याद किया जाय तो वे सम्पूर्ण भीतियोंको भगानेवाले है। 'गरुडध्वज:'-यह नाम विषका हरण करनेवाला है। 'वासुदेव' नामका तो सदा ही जप करना चाहिये। धान्य आदिको घरमें रखते समय तथा रायन करते समय भी 'अनन्त' और 'अच्युत'का उच्चारण करे। दुःखप्र दीखनेपर 'नारायण'का तथा दाह आदिके अवसरपर 'जलज्ञायी'का स्मरण करे । विद्यार्थी 'हयग्रीव'का चिन्तन करे। पुत्रको प्राप्तिके लिये 'जगत्सृति (जगत्-स्रष्टा)'-का तथा शौर्यकी कामना हो ती 'श्रीबलभद्र'का स्मरण करे। इनमेंसे प्रत्येक नाम अभीष्ट मनोरचको सिद्ध करनेवाला है॥ १०--१४॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महाप्राणमें 'मन्त्ररूप औषधका कथन' नामक दी भी चौरासीची अध्याय पूरा हुआ॥ २८४॥

no statisticon

# दो सौ पचासीवाँ अध्याय

मृतसंजीवनकारक सिद्ध योगोंका कथन

धन्वनारि कहते हैं - सुन्नुत! अब मैं आन्नेयके और सोंठ - इनका क्राथ दे। आँवला, अभया द्वारा वर्णित मृतसंजीवनकारक दिव्य सिद्ध योगोंको कहता हैं, जो सम्पूर्ण व्याधियोंका विनाश करनेवाले 害川名川

आत्रेयने कहा—वातज्वरमें बिल्वादि पञ्चमूल—

(बड़ी हर्र), पोपल एवं चित्रक-यह आमलक्यादि क्राथ सब प्रकारके ज्वरोंका नाश करनेवाला है। बिल्तमुल, अरणी, सोनापाठा, गम्भारी, पाटल, शालपर्णी, गोखरू, पृष्टपर्णी, बृहती (बड़ी कटेर) बेल, सोनापाठा, गम्भार, पाटल एवं अरणीका और कण्टकारिका (छोटी कटेर)-ये दशमूल काढ़ा दे और पाचनके लिये पिप्पलीमुल, गिलोय कहे गये हैं। इनका क्राथ तथा कुशके मूलका

काथ ज्वर, अपाचन, पार्श्वशुल और कास (खाँसी)-का नाश करनेवाला है। गिलोय, पित्तपापड़ा, नागरमोथा, चिरायता और सोंठ-यह 'पञ्चभद्र क्वाथ' वात और पित्तज्वरमें देना चाहिये॥ २-५॥

निशोध, विशाला (इन्द्रवारुणी), कुटकी, त्रिफला और अमलतास-इनका क्वाथ यवधार मिलाकर पिलावे। यह विरेचक और सम्पूर्ण ज्वरोंको शान्त करनेवाला है। देवदारु, खरेटी, अइसा, त्रिफला और व्योष (सोंठ, काली मिर्च, पीपल), पद्मकाष्ट्र, वायविडङ्ग और मिश्री-इन सबका समान भाग चूर्ण पाँच प्रकारके कास-रोगोंका मर्दन करता है। रोगी मनुष्य हृदयरोग, ग्रहणी, पार्श्वरोग, हिक्का, श्वास और कासरोगके विनाशके लिये दशमूल, कच्र, रास्त्रा, पोपल, बिल्ब, पोकरमूल, काकडासिंगी, भूई आँबला, भागीं, गिलोय और पान-इनसे विधिवत् सिद्धं किया हुआ क्राच या यथागुका पान करे। मुलहठी (चूर्ण)-के साथ मध् शर्कराके साथ पीपल, गृडके साथ नागर (सींठ) और तीनों लवण (संधानमक, विदनमक और कालानमक)-ये हिक्का (हिचकी)-का नाश करनेवाले हैं। कारवी अजाजी (कालाजीय, सफेदजीरा), काली मिर्च, मुनक्का, वृक्षाम्ल (इमली), अनारदाना, कालानमक और गुड़-इन सबके समानभागसे तैयार चूर्णका शहदके साथ निर्मित 'कारव्यादि बटी'सब प्रकारके अरुचिरोगोंका नाश करती है। अदरखके रसके साथ मधु मिलाकर रोगीको पिलाये। इससे अरुचि, श्वास, कास, प्रतिश्याय (जुकाम) और कफविकारोंका नाश होता है ॥ ६- १२ ॥

वट-वटाङ्कर, काकडासिंगी, शिलाजीत, लोध, अनारदाना और मुलहठी-इनका चूर्ण बनाकर उस चूर्णके समान मात्रामें मिश्री मिला मध्के

साथ अवलेह (चटनी)-का निर्माण करे। इस 'वटशुङ्गादि'के अवलेहको चावलके पानीके साथ लिया जाय तो उससे प्यास और छर्दि (वमन)-का प्रशमन होता है। गिलोय, अड्सा, लोध और पीपल-इनका चुर्ण शहदके साथ कफयुक्त रक्त, प्यास, खाँसी एवं ज्वरको नष्ट करनेवाला है। इसी प्रकार समभाग मधुसे मिश्रित अङ्सेका रस और तामभस्य कासको नष्ट करता है। शिरीषपुष्पके स्वरसमें भावित सफेद मिर्चका चुर्ण कासमें (तथा सर्पविषमें) हितकर है। मसुर सभी प्रकारकी वेदनाको नष्ट करनेवाला है तथा चौराईका साग पित्तदोषको दूर करनेवाला है। मेउड्, शारिवा, सेरुकी एवं अङ्कोल-ये विषनाशक औषध हैं। सोंठ, गिलोय, छोटी कटेरी, पोकरमूल, पीपलामूल और पीपल-इनका क्राध मुखं और मदात्यय रोगमें लेना चाहिये। हींग, कालानमक एवं व्योष (सींठ, मिर्च, पीपल)-ये सब दो-दो पल लेकर चार सेर पुत और घुतसे चौगुने गोमुत्रमें सिद्ध करनेपर उन्मादका नाश करते हैं। शङ्खपुष्पी, वच और मीठा कूटसे सिद्ध ब्राह्मी रसको मिलाकर इन सबकी गुटिका बना ले तो वह पुराने उन्माद और अपस्मार रोगका नाश करती है और उत्तम मेधावर्धक औषध है। हरेंके साथ पञ्चगव्य या घृतका प्रयोग कुष्ठनाशक है। परवलकी पत्ती, त्रिफला, नीमकी छाल, गिलोय, पृश्चिपणी, अड्सेके पत्ते तथा करञ्ज-इनसे सिद्ध किया घृत कृष्टरोगका मर्दन करता है। इसे 'वज्रक' कहते हैं। तीमकी छाल, परवल, कण्टकारि-पश्चाङ्ग, गिलोय और अइसा-सबको दस-दस पल लेकर भलीभाँति कृट ले। फिर सोलह सेर जलमें क्राध बनाकर उसमें सेरभर घृत और (बीस तोले) त्रिफला-चूर्णका कल्क बनाकर डाल दे और चतुर्थांश शेष रहनेतक पकाये। यह 'पञ्चतिक्त

घृत' कुष्ठनाशक है। यह अस्सी प्रकारके वातरोग, चालीस प्रकारके पित्तरोग और बीस प्रकारके कफरोग, खाँसी, पीनस (बिगड़ी जुकाम), बवासीर और व्रणरोगोंका नाश करता है। जैसे सुर्य अन्धकारको नष्ट कर डालता है, उसी प्रकार यह योगराज नि:संदेह अन्य रोगोंका भी विनाश कर देता है ॥ १३-- २४ ई॥

उपदंशकी शान्तिके लिये त्रिफलाके क्राय या भुक्रराजके रससे व्रणोंका प्रश्तालन करे (धोबे)। परवलकी पत्तीके चुर्णके साथ अनारको छालका चुर्ण अथवा गजपीपर या त्रिफलाका चुर्ण पाठडरके रूपमें ही उसपर छोड़े। त्रिफला, लोहचूर्ण, मुलहठी, आर्कव (कुकुरमाँगरा), नील कमल, कालीमिचं और सैन्धव-नमकसहित पकाये हुए तैलके मर्दनसे वमनकी शान्ति होती है। दुग्ध, मार्कव-रस, मुलहठी और नील कमल - इनको दो सेर लेकर तबतक पकार्य, जबतक एक पाव तैल शेष रह जाय। इस तैलका नस्य (बृद्धावस्थाके चिह्न) पलित (बाल पकने)-का नाशक है। नीमकी छाल, परवलकी पत्ती, त्रिफला, गिलीय, खैरकी छाल, अइसा अथवा चिरायता, पाठा, त्रिफला और लाल चन्दन—ये दोनों योग ज्वरको नष्ट करते हैं तथा कुष्ट, फोड़ा-फुन्सी, चकत्ते आदिको भी मिटा देते हैं। परवलकी पत्ती, गिलोय, चिरायता, अड्सा, मजीठ एवं पितपापडा --इनके क्वाथमें खदिर मिलाकर लिया जाय तो वह ज्वर तथा विस्फोटक रोगोंको शान्त करता 青月74-3211

दशम्ल, गिलोय, हर्रें, दारुहल्दी, गदहपूर्णा, सहजना एवं सोंठ ज्वर, विद्वधि तथा शोध-रोगोंमें हितकर है। महुवा और नीमकी पत्तीका लेप व्रणशोधक होता है। त्रिफला (आँवला, हर्रा, बहेरा), खैर (कत्था), दारुहल्दी, बरगदकी

छाल, बरियार, कुशा, नीमके पत्ते तथा मूलीके पत्ते - इनका क्राथ शरीरके बाह्य-शोधनके लिये हितकर है। करञ्ज, नीम तथा मेउडका रस घावके कमियोंको नष्ट करता है। धायका फूल, सफेद चन्दन, खरेटी, मजीठ, मुलहठी, कमल, देवदारु तथा मेदाका घृतसहित लेप व्रणरोपण (घावको भरनेवाला) है। गुग्गुल, त्रिफला, पीपल, सोंठ, मिर्च, पीपर-इनका समान भाग ले और इन सबके समान युत मिलाकर प्रयोग करे। इस प्रयोगसे मनुष्य नाहीवण, दृष्टवण, शुल और भगन्दर आदि रोगोंको दुर करे। गोमुत्रमें भिगोकर शुद्ध की हुई हरीतकी (छोटी हर्रे)-को (रेडीके) तेलमें भूनकर सेंधा नमकके साथ प्रतिदिन प्रात:काल सेवन करे। ऐसी हरीतकी कफ और वातसे होनेवाले रोगोंको नष्ट करती है। सींठ, मिर्च, पोपल और त्रिफलाका क्राथ यवशार और लवण मिलाकर पीये। कफप्रधान और वातप्रधान प्रकृतिवाले मनुष्योंके लिये यह विरेचन हैं और कफवृद्धिको दूर करता है। पीपल, पीपलामूल, वच, चित्रक, सॉठ-इनका क्वाथ अथवा किसी प्रकारका पेय बनाकर पीये। यह आमवातका नाशक है। रास्ना, गिलोय, रेंडकी छाल, देवदारु और सोंठ-इनका क्वाथ सर्वाङ्ग-वात तथा संधि, अस्वि और मञ्जागत आमवातमें पीना चाहिये। अथवा सोंठके जलके साथ दशमूल-क्वाथ पीना चाहिये। सींठ एवं गोखरूका क्वाथ प्रतिदिन प्रात:-प्रात: सेवन किया जाय तो वह आमवातके सहित कटिशल और पाण्डरोगका नाश करता है। शाखा एवं पत्रसहित प्रसारिणी (छुईमुई)-का तैल भी उक्त रोगमें लाभकर है। गिलोयका स्वरस, कल्क, चूर्ण या क्राथ दीर्घकालतक सेवन करके रोगी वातरक-रोगसे छटकारा पा जाता है। वर्धमान पिप्पली या गुड़के साथ हरैंका सेवन

करना चाहिये। (यह भी वात-रक्तनाशक है।) पटोलपत्र, त्रिफला, राई, कुटकी और गिलोय-इनका पाक तैयार करके उसके सेवनसे दाहयक वात-रक्तरोग शींघ्र नष्ट होता है। गुम्मूलको उंढे-गरमजलसे और त्रिफलाको समशीवोष्ण जलसे, अथवा खरेटी, पुनर्नवा, एरण्डम्ल, दोनों कटेरी, गोखरूका काथ हींग तथा लवणके साथ लेनेपर वह वातजनित पीड़ाको शोघ्र ही दूर कर देता है। एक तोला पोपलामुल, सैन्धव, सौवर्चल, विड्, सामुद्र एवं औदिभद-पाँचों नमक, पिप्पली, चित्ता, सोंठ, त्रिफला, निशोध, वच, यबक्षार, सर्जक्षार, शीतला, दन्ती, स्वर्णक्षीरी (सत्यनाशी) और काकड़ासिंगी-इनकी बेरके समान गुटिका बनाये और काँजीके साथ उसका सेवन करे। शोध तथा उससे हुए पाकमें भी इसका सेवन करे। उदरवृद्धिमें भी निशोधका प्रयोग बिहित है। दारुहल्दी, पुनर्नवा तथा सींठ-इनसे सिद्ध किया हुआ दुग्ध शोधनाशक है तथा मदार, गदहपूर्ना एवं चिरायताके क्वाथसे सेक (करनेपर) शोधका हरण होता है ॥ ३२-५१ ॥

जो मनुष्य विकटुयुक्त मृतको तिगृन पलाशभस्म-युक्त जलमें सिद्ध करके पीता है, उसका अशरीग निस्संदेह नष्ट हो जाता है। फूल प्रियङ्ग, कमल, सँभालु, वायविडङ्ग, चित्रक, सैन्धवलवण, रास्ना, दुग्ध, देवदारु और वचसे सिद्ध चौगुना कटुइव्ययुक्त तैल मर्दन करनेसे (या जलके साथ ही पीसकर लेप करनेसे) गलगण्ड और गण्डमाल-रोगोंका नाश हो जाता है॥५२-५४॥

कचूर, नागकेसर, कुमुदका प्रकाया हुआ क्राथ तथा क्षीरविदारी, पीपल और अड्साका कल्क दूधके साथ पकाकर लेनेसे क्षवरोगमें लाभ होता है॥५५॥

होंग, कुठ, चित्रक और अजवाइन - इनके क्रमश: दो, तीन, छ:, चार, एक, सात, पाँच और चार भाग ग्रहण करके चूर्ण बनावे। वह चूर्ण गुल्मरोग, उदररोग, शुल और कासरोगको दूर करता है। पाठा, दन्तीमूल, त्रिकटु (सोंठ, मिर्च, पीपल), त्रिफला और चित्ता—इनका चुर्ण गोमुत्रके साथ पीसकर गृटिका बना ले। यह गृटिका गुल्म और प्लीहा आदिका नाश करनेवाली है। अड्सा, नीम और परवलके पत्तोंके चूर्णका त्रिफलांक साथ सेवन करनेपर वात-पित्त रोगींका शमन होता है। वायविडङ्गका चूर्ण शहदके साथ लिया जाय तो वह कृमिनाशक है। विडङ्ग, सेंधानमक, यवक्षार एवं गोमुत्रके साथ ली गयी हर्रे भी (कृमिध्न है)। शल्लकी (शालविशेष), बेर, जामून, प्रियाल, आग्र और अर्जून-इन वृक्षोंकी छालका चूर्ण मधुमें मिलाकर दुधके साथ लेनेसे रक्तातिसार दूर होता है। कच्चे बेलका सुखा गुदा, आपकी छाल, धायका फूल, पाठा, सोंठ और मोचरस (कदली स्वरस) —इन सबका समान भाग लेकर चुर्ण बना ले और गुडमिश्रित तक्रके साथ पीये। इससे दुस्साध्य अतिसारका भी अवरोध हो जाता है। चौंगेरी, बेर, दहीका पानी, सोंठ और यवक्षार-इनका घृतसहित काथ पीनेसे गुदधंश रोग दर होता है। वायबिडंग, अतीस, नागरमोथा, देवदार, पाठा तथा इन्द्रयव-इनके क्राथमें मिर्चका चुर्ण मिलाकर पीनेसे शोधयुक्त अतिसारका नाश होता है ॥ ५६-६३ ॥

शर्करा, सैन्धव और सोंठके साथ अथवा पीपल, मधु एवं गुड़के सहित प्रतिदिन दो हरैका भक्षण करे तो इससे मनुष्य सौ वर्ष (अधिक काल)-तक सुखपूर्वक जीवित रह सकता है। पिप्पलीयुक्त त्रिफला भी मध् और घृतके साथ वचा, विड्लवण, अभया (बड़ों हरें), सोंठ, प्रयोगमें लायी जानेपर वैसा ही फल देती है।

आँवलेके स्वरससे भावित आँवलेके चूर्णको मध् घृत तथा शर्कराके साथ चाटकर दुग्धपान करे। इससे मनुष्य स्त्रियोंका (प्रिय) प्रभु बन सकता है। उड़द, पीपल, अगहनीका चावल, जौ और गेहूँ — इन सबका चूर्ण समान मात्रामें लेकर युवमें उसकी पूरी बना ले। उसका भोजन करके शर्करायुक्त मधुर दुग्धपान करे। निस्संदेह इस प्रयोगसे मनुष्य गौरैया पक्षीके समान दस बार स्त्री-सम्भोग करनेमें समर्थ हो सकता है। मजीठ, धायके फल, लोध, नीलकमल-इनको दुधके साथ देना चाहिये। यह स्त्रियोंके प्रदररोगको दूर करता है। पोली कटसरैया, मुलहठी और श्वेतचन्दन-ये भी प्रदररोगनाशक हैं। श्रेतकमल और नीलकमलकी जड तथा मुलहठी, शर्करा और तिल-इनका चूर्ण गर्भपातकी आश्रक्ता होनेयर गर्भको स्थिर करनेमें उत्तम योग है। देवदार, अधक, कठ, खस और सींव-इनको काँजीमें पीसकर तैल मिलाकर लेप करनेसे शिरोरोगका नाश करता है। सैन्धव-लवणको तैलमें सिद्ध करके छान ले। जब तैल थोड़ा गरम रह जाय तो उसको कानमें डालनेसे कर्णशुलका शमन होता है। लहसुन, अदरख, सहजन और केला-इनमेंसे प्रत्येकका रस (कर्णशुलहारी है।) बरियार, शतावरी, रास्ता, किया॥७९॥

गिलोय, कटसरैया और त्रिफला-इनसे सिद्ध घृतका या इनके सहित घृतका पान तिमिररोगका नाश करनेमें परम उत्तम माना गया है। त्रिफला, त्रिकट एवं सैन्धवलवण-इनसे सिद्ध किये हुए वृतका पान मनुष्यको करना चाहिये। यह चक्षुष्य (आँखोंके लिये हितकर), हद्य (हृदयके लिये हितकर), विरेचक, दीपन और कफरोगनाशक है। गायके गोबरके रसके साथ नीलकमलके परागकी मृटिकाका अञ्जन दिनौंधी और रतौंधीके रोगियोंके लिये हितकर है। मुलहठी, बच, पिप्पली-बीज, कुरैयाकी छालका कल्क और नीमका क्वाथ घोट देनेसे वह बमनकारक होता है। खुब चिकना तथा रेड़ो-जैसे तैलसे किग्ध किया गया या पकाया हुआ यवका पानी विरेचक होता है। किंतु इसका अनुचित प्रयोग मन्दाग्नि, उदरमें भारीपन और अरुचिको उत्पन्न करता है। हर्र, सैन्धवलवण और पीपल-इनके समान भागका चूर्ण गर्म जलके साथ ले। यह नाराच-संज्ञक चर्ण सर्वरोगनाशक तथा विरेचक है।। ६४-७८॥

महर्षि आत्रेयने मुनिजनोंके लिये जिन सिद्ध योगोंका वर्णन किया था, समस्त योगोंमें श्रेष्ट उन सर्वरीगनाशक योगोंका जान सन्नतने प्राप्त

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराजमें 'मृतसंजीवनीकारक सिद्ध योगोंका कथन' नामक दो सौ पचासीवाँ अध्याय पूरा हुआ।। २८५॥

### and the second दो सौ छियासीवाँ अध्याय मृत्यञ्जय योगोंका वर्णन

भगवान् धन्वन्तरि कहते हैं - सुन्नुत ! अब मैं | सौ वर्षतकको आयु दे सकती है। चार तोले, दो मृत्युञ्जय-कल्पोंका वर्णन करता हूँ, जो आयु तोले अधवा एक तोलेकी मात्रामें त्रिफलाका देनेवाले एवं सब रोगोंका मर्दन करनेवाले हैं। सेवन वही फल देता है। एक मासतक बिल्व-मधु, घृत, त्रिफला और गिलोयका सेवन करना तिलका नस्य लेनेसे पाँच सी वर्षकी आयु और चाहिये। यह रोगको नष्ट करनेवाली है तथा तीन किवत्व-शक्ति उपलब्ध होती है। भिलावा एवं

तिलका सेवन रोग, अपमृत्यु और वृद्धावस्थाको द्र करता है। वाकुचीके पश्चाङ्गके चूर्णको खैर (कत्था)-के क्राथके साथ छ: मासतक प्रयोग करनेसे रोगी कुष्ठपर विजयी होता है। नीली कटसरैयाके चूर्णका मधु या दुग्धके साथ सेवन हितकर है। खाँडयुक्त दुग्धका पान करनेवाला सी वर्षोंकी आयु प्राप्त करता है। प्रतिदिन प्रात:काल मध्, घृत और सींठका चार तोलेकी मात्रामें सेवन करनेवाला मनुष्य मृत्युविजयी होता है। ब्राह्मीके चुर्णके साथ दुधका सेवन करनेवाले मनुष्यके चेहरेपर झूरियाँ नहीं पड़ती है और उसके बाल नहीं पकते हैं; वह दीर्घओवन लाभ करता है। मध्के साथ उच्चटा (भूई आँवला)-को एक तोलेकी मात्रामें खाकर दग्धपान करनेवाला मनुष्य मृत्युपर विजय पाता है। मधु, घी अथवा दूधके साथ मेउडके रसका सेवन करनेवाला रोग एवं मृत्युको जीतता है। छ: मासतक प्रतिदिन एक तोलेभर पलाश-तैलका मधुके साथ सेवन करके दुग्धपान करनेवाला पाँचे साँ वर्षोंकी आयु प्राप्त करता है। दुग्धके साथ काँगनीके पत्तोंके रसका या त्रिफलाका प्रयोग करे। इससे मनुष्य एक हजार वर्षोंकी आयु प्राप्त कर सकता है। इसी प्रकार मधुके साथ धृत और चार तीलेभर शतावरी-चूर्णका सेवन करनेसे भी सहस्रों वर्षोंकी आयु प्राप्त हो सकतो है। घी अथवा दुधके साध मेउड़की जड़का चूर्ण या पत्रस्वरस रोग एवं मृत्युका नाश करता है। नीमके पञ्चाङ्ग-चूर्णको खैरके क्राथ (काढ़े)-की भावना देकर भृङ्गराजके रसके साथ एक तोलाभर सेवन करनेसे मनुष्य रोगको जीतकर अमर हो सकता है। रुदन्तिकाचुर्ण घृत और मधुके साथ सेवन करनेसे या केवल दुग्धाहारसे मनुष्य मृत्युको जीत लेता है। हरीतकीके चूर्णको भुङ्गराजरसकी भावना देकर एक तोलेको | तुम्बीके एक तोलेभर तेलका नस्य दो सौ वर्षीकी

मात्रामें घत और मध्के साथ सेवन करनेवाला रोगमुक्त होकर तीन साँ वर्षोंकी आयु प्राप्त कर सकता है। गेठी, लोहचुर्ण, शतावरी समान भागसे भृद्धराज-रस तथा घोके साथ एक तोला मात्रामें सेवन करनेसे मनुष्य पाँच सौ वर्षकी आयु प्राप्त करता है। लौहभस्म तथा शतावरीको भुङ्गराजके रसमें भावना देकर मध् एवं घीके साथ लेनेसे तीन सौ वर्षकी आयु प्राप्त होती है। ताम्रभस्म, गिलीय, शुद्ध गन्धक समान भाग घीकुँवारके रसमें घोटकर दो-दो रत्तीकी गोली बनाये। इसका घृतसे सेवन करनेसे मनुष्य पाँच सौ वर्षकी आयु प्राप्त करता है। असगन्ध, त्रिफला, चीनी, तैल और घुतमें सेवन करनेवाला सौ वर्षतक जीता है। गदहपूर्नाका चुर्ण एक पल मध्, घृत और दुग्धके साथ भक्षण करनेवाला भी शताय होता है। अशोकको छालका एक पल चुर्ण मध् और घुतके साथ खाकर दुग्भपान करनेसे रोगनाश होता है। निम्बके तैलकी मधुसहित नस्य लेनेसे मनुष्य सौ वर्ष जीता है और उसके केश सदा काले रहते हैं। बहेडेके चूर्णको एक तोला मात्रामें शहद, घो और दूधसे पीनेवाला शतायु होता है। मधुरादिगणकी ओषधियों और हरीतकीको गुड़ और पुतके साथ खाकर दुधके सहित अन भोजन करनेवालोंके केश सदा काले रहते हैं तथा वह रोगरहित होकर पाँच सी वर्षीका जीवन प्राप्त करता है। एक मासतक सफेद पेठेके एक पल चूर्णको मधु, घत और दूधके साथ सेवन करते हुए दुग्धान्नका भोजन करनेवाला नीरोग रहकर एक सहस्र वर्षकी आयुका उपभोग करता है। कमलगन्धका चूर्ण भाँगरेके रसकी भावना देकर मध् और घुतके साथ लिया जाय तो वह सौ वर्षोंको आयु प्रदान करता है। कड़वी

आयु प्रदान करता है। त्रिफला, पीपल और सोंठ-इनका प्रयोग तीन सौ वर्षोंकी आयु प्रदान करता है। इनका शतावरीके साथ सेवन अत्यन्त बलप्रद और सहस्र वर्षोंकी आयु प्रदान करनेवाला है। इनका चित्रकके साथ तथा साँउके साथ विडंगका प्रयोग भी पूर्ववत् फलप्रद है। त्रिफला, पीपल और सोंठ-इनका लोह, भृङ्गराज, खरेटी, निम्ब-पञ्चाङ्ग, खैर, निर्गुण्डी, कटेरी, अड्सा और पुनर्नवाके साथ या इनके रसकी भावना देकर या इनके संयोगसे बटी या चूर्णका निर्माण (लोमपाद)-से किया था॥ २४॥

करके उसका घृत, मधु, गुड़ और जलादि अनुपानोंके साथ सेवन करनेसे पूर्वोक्त फलकी प्राप्ति होती है। 'ॐ हुं सः'-इस मन्त्रसे\* अभिमन्त्रित योगराज मृतसंजीवनीके समान होता है। उसके सेवनसे मनुष्य रोग और मृत्युपर विजय प्राप्त करता है। देवता, असुर और मुनियोंने इन कल्प-सागरोंका सेवन किया है। १-२३॥

गजायुर्वेदका वर्णन पालकाप्यने अङ्गराज

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'मृत्यूञ्चय-कल्प-कचन' नामक हो सी छिनासीचाँ अध्यान पूरा हुआ॥ २८६ ॥

### दो सौ सत्तासीवाँ अध्याय गज-चिकित्सा

पालकाप्यने कहा -- लोमपाद! मैं तुम्हारे सम्मुख | हाथियोंके लक्षण और चिकित्साका वर्णन करता हैं। लम्बी सुँडवाले, दीर्घ श्वास लेनेवाले, आघातको सहन करनेमें समर्थ, बीस या अठारह नखाँबाले एवं शीतकालमें मदकी धारा बहानेवाले हाधी प्रशस्त माने गये हैं। जिनका दाहिना दाँत उठा हो, गर्जना मेघके समान गम्भीर हो, जिनके कान विशाल हों तथा जो त्वचापर सुक्ष्म-बिन्दुओंसे चित्रित हों, ऐसे हाथियोंका संग्रह करना चाहिये: किंतु जो हस्वाकार और लक्षणहीन हों, ऐसे हाथियोंका संग्रह कदापि नहीं करना चाहिये। पार्श्वगर्भिणी हस्तिनी और मुद्ध उन्मत्त हाथियोंको भी न रखे। वर्ण, सत्त्व, बल, रूप, कान्ति, शारीरिक संगठन एवं वेग-इस प्रकारके सात गुणोंसे युक्त गजराज सम्मुख युद्धमें शत्रुऑपर विजय प्राप्त करता है। गजराज ही शिबिर और सेनाकी परम शोभा हैं। राजाओंकी विजय

हाधियोंके अधीन है॥ १-५ ई॥

हाधियोंके सभी प्रकारके ज्वरोंमें अनुवासन देना चाहिये। युत और तैलके अभ्यक्नके साथ मान वात-रोगको नष्ट करनेवाला है। राजाओंको हाथियोंके स्कन्धरोगोंमें पूर्ववत् अनुवासन देना चाहिये। द्विजश्रेष्ट ! पाण्ड्ररोगमें गोमुत्र, हरिद्रा और चृत दे। बद्धकोष्ठ (कब्जियत)-में तैलसे पूरे शरीरका मर्दन करके स्नान कराना या क्षरण कराना प्रशस्त है। हाथीको पञ्चलवण (कालानमक, सेंधानमक, संचर नोन, समुद्रलवण और काचलवण) युक्त वारुणी मदिराका पान करावे। मुच्छा-रोगमें हाथीको वायविडंग, त्रिफला, त्रिकट और सैन्धव लवणके ग्रास बनाकर खिलाये तथा मध्यक्त जल पिलाये। शिरश्शलमें अभ्यङ्ग और नस्य प्रशस्त है। हाथियोंके पैरके रोगोंमें तैलयुक्त पोटलीसे मर्दनरूप चिकित्सा करे। तदनन्तर कल्क और कषायसे उनका शोधन करना चाहिये।

<sup>&</sup>quot; 'ॐ हूं स: '—ऐसा पाठ ही प्रतियोंमें उपलब्ध हैं । परंतु मृत्युक्तय मन्त्र 'ॐ वं स: ' ऐसा हैं ।

जिस हाथीको कम्पन होता हो, उसको पीपल और मिर्च मिलाकर मोर, तीतर और बटेरके मांसके साथ भोजन करावे अतिसाररोगके शमनके लिये गजराजको नेत्रबाला, बेलका सुखा गुदा, लोध, धायके फुल और मिश्रीकी पिंडी बनाकर खिलावे। करग्रह (सुँडके रोग)-में लवणयुक्त धृतका नस्य देना चाहिये। उत्कर्णक-रोगमें पोपल, सोंठ, कालाजीरा और नागरमोथासे साधित यवाग् एवं वाराहीकंदका रस दे। दशमूल, कुलथी, अम्लवेत और काकमाचीसे सिद्ध किया हुआ तैल मिर्चके साथ प्रयोग करनेसे गलग्रह-रोगका नाश होता है। मूत्रकृच्छ्र-रोगमें अष्टलवणयुक्त सुरा एवं घतका पान करावे अथवा खरिके बीजोंका क्राथ दे। हाथीको चर्मदोषमें नीम या अइसेका क्राथ पिलावे। कृमियुक्त कोष्ठको शुद्धिके लिये गोमूत्र और वायविडंग प्रशस्त है। सींठ, पीपल, मुनक्का और शर्करासे शृत जलका पान क्षतदोषका क्षय करनेवाला है तथा मांस-रस भी लाभदायक है। अरुचिरोगमें सोंठ, मिर्च एवं पिप्पलीयुक्त मेंग-भात प्रशंसित है। निशोध, त्रिकटु, चित्रक, दन्ती, आक, पीपल, दुग्ध और गजपीपल-इनसे सिद्ध किया हुआ स्रेह गुल्मरोगका अपहरण करता है। इसी प्रकार (गजचिकित्सक) भेदन, द्रावण, अभ्यङ्ग, स्रेहपान और अनुवासनके द्वारा सभी प्रकारके विद्विधरोगोंका विनाश करे॥६-२१॥

हाथीके कटुरोगोंमें मूँगकी दाल या मूँगके गोबर और धूलर साथ मुलहठी मिलावे और नेत्रबाला एवं बेलकी ग्रीष्म-ऋतुमें इन छालका लेप करे। सभी प्रकारके शुलोंका शमन है॥ २२ — ३३॥

करनेके लिये दिनके पूर्वभागमें इन्द्रयव, हींग, धूपसरल, दोनों हल्दी और दारुहल्दीकी पिंडी दे। हाथियोंके उत्तम भोजनमें साठी चावल. मध्यम भोजनमें जी और गेहें एवं अधम भोजनमें अन्य भक्ष्य-पदार्थ माने गये हैं। जौ और ईख हाथियोंका बल बढ़ानेवाले हैं तथा सुखा तृण उनके धातुको प्रकृपित करनेवाला है। मदक्षीण हाथीको दग्ध पिलाना प्रशस्त है तथा दीपनीय द्रव्यसि पकाया हुआ मांसरस भी लाभप्रद है। गुग्गुल, गठिवन, करकोल्यादिगण और चन्दन-इनका मधुके साथ प्रयोग करे। इससे पिण्डोद्रेक-रोगका नाश होता है। कुटकी, मत्स्य, वायविडंग, लवण, कोशातको (झिमनी)-का दूध और हल्दी-इनका धूप हाथियोंके लिये विजयप्रद है। पीपल और चावल तथा तेल, माध्वीक (महुआ या अङ्गरके रससे निर्मित सुरा) तथा मधु-इनका नेत्रॉमें परिषेक दीपनीय माना गया है। गौरैया चिड़िया और कबृतरकी बीट, गुलर, सुखा गोबर एवं मदिरा-इनका मञ्जन हाथियोंको अत्यन्त प्रिय है। हाथीके नेत्रोंको इससे अज़ित करनेपर वह संग्रामभूमिमें शत्रुओंको मसल डालता है। नीलकमल, नागरमोधा और तगर-इनको चावलके जलमें पीस ले। यह हाधियोंके नेत्रोंको परम शान्ति प्रदान करता है। नख बढनेपर उनके नख काटने चाहिये और प्रतिमास तैलका सेक करना चाहिये। हाथियोंका शयन-स्थान सुखे गोबर और धूलसे युक्त होना चाहिये। शरद और ग्रीष्म-ऋतुमें इनके लिये धृतका सेक उपयुक्त

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'गज-चिकित्साका कथन' नामक दो सौ सत्तासीयाँ अध्याय पूरा हुआ॥ २८७॥

and the

## दो सौ अठासीवाँ अध्याय

#### अश्ववाहन-सार

भगवान् धन्वन्तरि कहते हैं - सुश्रुत! अब मैं अधवाहनका रहस्य और अधोंकी चिकित्साका वर्णन करूँगा। धर्म, कर्म और अर्थकी सिद्धिके लिये अश्वोंका संग्रह करना चाहिये। घोडेके ऊपर प्रथम बार सवारी करनेके लिये अश्विती, त्रवण, हस्त, उत्तराषाढ, उत्तरभाद्रपद और उत्तरफाल्गुनी नक्षत्र प्रशस्त माने गये हैं। घोड़ोंपर चढ़नेके लिये हेमन्त, शिशिर और वसना ऋतु उत्तम हैं। ग्रीष्म, शरद् एवं वर्षा ऋतुमें भुड़सवारी निषिद्ध है। घोड़ोंको तीखे और लचीले इंडोंसे न मारे। उनके मुखपर प्रहार न करे। जो मनुष्य घोड़ेके मनको नहीं समझता तथा उपायोंको जाने बिना ही उसपर सवारी करता है तथा घोडेको कीलीं और अस्थियोंसे भरे हुए दुर्गम, कण्टकयुक्त, बाल् और कीचड़से आच्छन्न पथपर , गड्डों या उन्नत भूमियोंसे दुषित मार्गपर ले जाता है एवं पीठपर काठीके बिना ही बैठ जाता है, वह मुखं अधका ही बाहन बनता है, अथात् वह अधके अधीन होकर बिपत्तिमें फैस जाता है। कोई बुद्धिमानोंमें श्रेष्ठ स्कृती अश्रवाहक अश्रशास्त्रको पढे विना भी केवल अध्यास और अध्यवसायसे ही अश्वको अपना अभिप्राय समझा देता है। अथवा घोडेके अभिप्रायको समझकर दूसरोंको उसका ज्ञान करा देता है।॥१-६ई॥

अश्वको नहलाकर पूर्वाभिमुख खड़ा करे। फिर उसके शरीरमें आदिमें 'ॐ' और अन्तमें 'नम:' शब्द जोड़कर अपने बीजाक्षरसे युक्त मन्त्र बोलकर देवताओंकी क्रमश: योजना (न्यास या भावना) करे\*। अश्वके चित्तमें ब्रह्मा, बलमें

विष्णु, पराक्रममें गरुड, पार्श्वभागमें रुद्रगण, बुद्धिमें बृहस्यित, मर्मस्थानमें विश्वेदेव, नेत्रावर्त और नेत्रमें चन्द्रमा-सूर्य, कानोंमें अश्विनीकुमार, जठराग्निमें स्वधा, जिह्नामें सरस्वती, वेगमें पवन, पृष्ठभागमें स्वर्गपृष्ठ, खुराग्नमें समस्त पर्वत, रोमकूपोंमें नक्षत्रगण, हृदयमें चन्द्रकला, तेजमें आग्न, श्लोणिदेशमें रित, ललाटमें जगत्पित, हेषित (हिनहिनाहट)-में नवग्नह एवं वक्षःस्थलमें वासुकिका न्यास करे। अश्वरोही उपवासपूर्वक अश्वकी अर्चना करे एवं उसके दक्षिण कर्णमें निम्नलिखित मन्त्रका जप करे—॥७—१२॥

"त्रंगम! तुम गन्धर्वराज हो। मेरे वचनको स्तो। तम गन्धवंकलमें उत्पन हुए हो। अपने कुलको दृषित न करना। अध्। ब्राह्मणेकि सत्यवचन, सोम, गरुड, रुद्र, वरुण और पवनके वल एवं अग्निके तेजसे यक अपनी जातिका स्मरण करो। याद करों कि 'तुम राजेन्द्रपुत्र हो।' सत्यवाक्यका स्मरण करो । वरुणकन्या वारुषी और कौरतुभमणिको याद करो । जब दैल्यों और देवताओंद्वारा क्षीरसमुद्रका मन्बन हो रहा था, उस समय तुम देवकुलमें प्राद्भंत हुए थे। अपने वाक्यका पालन करो। तुम अश्ववंशमें उत्पन्न हुए हो। सदाके लिये मेरे मित्र बनो। मित्र! तुम यह सुनो। मेरे लिये सिद्ध वाहन बनो। मेरो रक्षा करते हुए मेरी विजयको रक्षा करो। समराक्रणमें भेरे लिये तुम सिद्धिप्रद हो जाओ। पूर्वकालमें तुम्हारे पृष्ठभागपर आरूढ होकर देवताओंने दैत्योंका संहार किया था। आज मैं तुम्हारे ऊपर आरूढ़ होकर शत्रुसेनाओंपर विजय प्राप्त करूँगा"॥१३-१९॥

<sup>\*</sup> यथा 'ॐ ब्रह्मणे नमः थिते', 'ॐ वि विचाने नमः वते (' इत्यादि)

अधारोही बीर अश्वके कर्णमें उसका जप करके शत्रुओंको मोहित करता हुआ अश्वको युद्धस्थलमें लाये और उसपर आरूढ़ हो युद्ध करते हुए विजय प्राप्त करे। श्रेष्ठ अश्वारोही घोडोंके शरीरसे उत्पन दोषोंको भी प्राय: यलपूर्वक नष्ट कर देते हैं तथा उनमें पुन: गुणोंका विकास करते हैं। श्रेष्ठ अश्वारोहियोंद्वारा अश्वमें उत्पादित गुण स्वाभाविक-से दीखने लगते हैं। कुछ अधारोही तो घोड़ोंके सहज गुणोंको भी नष्ट कर देते हैं। कोई अश्रोंके गुण और कोई उनके दोषोंको जानता है। वह बुद्धिमान् पुरुष धन्य है, जो अध-रहस्यको जानता है। मन्दबुद्धि मनुष्य उनके गुण-दोष दोनोंको ही नहीं जानता। जो कर्म और उपायसे अनिभन्न है, अश्वका वेगपूर्वक वाहन करनेमें प्रयत्नशील है, क्रोधी एवं छोटे अपराधपर कठोर दण्ड देता है, वह अश्वारोही कुशल होनेपर भी प्रशंसित नहीं होता है। जो अश्वारोही उपायका जानकार है, घोड़ेके चित्तको समझनेवाला है, विशुद्ध एवं अश्वदोषोंका नाश करनेवाला है, वह सम्पूर्ण कर्मोंमें निपुण सवार सदा गुणोंके उपार्जनमें लगा रहता है। उत्तम अश्वारोही अश्वको उसकी लगाम पकडकर बाह्यभूमिमें ले जाय। वहाँ उसकी पीठपर बैठकर दायें-बायेंके भेदसे उसका संचालन करे। उत्तम घोडेपर चढकर सहसा उसपर कोडा नहीं लगाना चाहिये; क्योंकि वह ताडनासे डर जाता है और भयभीत होनेसे उसको मोह भी हो जाता है। अश्वारोही प्रात:काल अश्वको उसकी वल्गा (लगाम) उठाकर प्लुतगतिसे चलाये। संध्याकालमें यदि घोड़ेके पैरमें नाल न हो तो लगाम पकडकर धीरे-धीरे चलाये, अधिक वेगसे न दौडाये॥ २०-२८॥

कपर जो कानमें जपनेकी बात तथा अश्व-संचालनके सम्बन्धमें आवश्यक विधि कही गयी है, इससे अधको आश्वासन प्राप्त होता है,

इसलिये उसके प्रति यह 'सामनीति'का प्रयोग हुआ। जब एक अश्व दूसरे अश्वके साथ (रथ आदिमें) नियोजित होता है, तो उसके प्रति यह 'भेद-नीति'का बर्ताव हुआ। कोडे आदिसे अश्वको पीटना-वह उसके ऊपर 'दण्डनीति'का प्रयोग है। अश्वको अनुकूल बनानेके लिये जो काल-विलम्ब सहन किया जाता है या उसे चाल सीखनेका अवसर दिया जाता है, यह उस अश्वके प्रति 'दान-नीति'का प्रयोग समझना चाहिये॥ २९॥

यूर्व-पूर्व नीतिकी शुद्धि (सफल उपयोग) हो जानेपर उत्तरोत्तर नीतिका प्रयोग करे। घोडेकी जिह्यके नीचे बिना योगके ग्रन्थि बाँधे। अधिक-से-अधिक सौगुने सुतको बैंटकर बनायी गयी वल्गा (लगामको) घोडेके दोनों गल्फरोंमें घुसा दे। फिर धीरे-धीरे वाहनको भुलावा देकर लगाम ढीलो करे। जब घोडेकी जिह्ना आहीनावस्थाको प्राप्त हो, तब जिह्नातलको ग्रन्थि खोल दे। जबतक अश्व स्तोभ (स्थिरता)-का त्याग न करे, तबतक गाइताका मोचन करे-लगामको अधिक न कसे। उरस्त्राणको तबतक खुब कसा-कसा रखे, जबतक अश्व मुखसे लार गिराता रहे। जो स्वधावसे ही कपर मुँह किये रहे, उसी अश्वका उरस्त्राण खुब कसकर श्रेष्ठ घुड्सवार उसे अपनी दृष्टिके संकेतपर लीलापूर्वक चला सकता है॥३०-३३ ।

जो पहले घोड़ेके पिछले दायें पैरसे दाई वल्गा संयोजित कर देता है, उसने उसके दायें पैरको काबूमें कर लिया। इसी क्रमसे जो बार्यी वल्गासे घोड़ेके बार्वे पैरको संयुक्त कर देता है, उसने भी उसके वाम पैरपर नियन्त्रण पा लिया। यदि अगले पैर परित्यक हुए तो आसन सुदृढ़ होता है। जो पैर दुष्कर मोटनकर्ममें अपहुत हो गये, अथवा बायें पैरमें हीन अवस्था आ गयी, उस स्थितिका नाम 'नाटकायन' है। हनन और गुणन कर्मोंमें 'खलीकार' होता है। बारंबार मुख-व्यावर्तन अश्वका स्वभाव है। ये सब लक्षण उसके पैरोंपर नियन्त्रण पानेके कारणभूत नहीं हैं। जब देख ले कि घोडा पूर्णत: विश्वस्त हो गया है, तब आसनको जोरसे दबाकर अपना पैर उसके मुखसे अहा दे; ऐसा करके उसकी ग्राह्मताका अवलोकन हितकारी होता है। रानोंद्रारा जोरसे दबाकर लगाम खींचकर उसके बन्धनसे जो घोडेके दो पैरोंको गृहीत-आकर्षित किया जाता है, वह 'उद्रक्कन' कहलाता है। लगामसे घोडेके चारों पैरोंको संयुक्त कर उसे यथेष्ट ढीली करके बाह्य पाष्टिंगभागोंके प्रयोगसे जहाँ घोडेको मोडा जाता है, उसे 'मोड्रन' (या ताडन) माना गया है ॥ ३४-४१ ॥

बुद्धिमान् घुड्सवार इस क्रमसे प्रलय तथा अविप्लवको जान ले। फिर चतुर्च मोटन क्रियाद्वारा इस विधिका सम्पादन होता है। जो घोडा लघुमण्डलमें मोटन और उद्वकनद्वारा अपने पैरको भूमिपर नहीं रखता-भूमिस्पर्शके बिना ही चक्कर पूरा कर लेता है, वह सफल माना गया है; उसे इस प्रकारकी पादगति ग्रहण करानी-सिखानी चाहिये। आसनमें खुब कसकर निबद्ध करके जिसे शिक्षा दी जाती है, तथापि जो मन्दगतिसे ही चलता है, फिर संग्रहण करके (पकडकर) जिसे अभीष्ट चाल ग्रहण करायी जाती है, उसकी उस शिक्षणक्रियाको 'संग्रहण' कहा गया है। जो घोड़ा स्थानमें स्थित होकर भी व्यग्रचित्त हो जाय और उसके पार्श्वभागमें ऐंड लगाकर लगाम खींचकर उसे कण्टकपान (लगामके लोहेका आस्वादन) कराया जाय तथा इस प्रकार पार्श्वभागमें किये गये इस पाद-प्रहारसे जो खलीकृत होकर चाल सीखे, उसका वह शिक्षण 'खलीकार' माना गया है। तीनों प्रकारकी गतियोंसे भी जो

मनोवाञ्छित पैर (चाल) नहीं पकड पाता है, उस दशामें डंडेसे मारकर जहाँ वह पादग्रहण कराया जाता है, वह क्रिया 'हनन' कही गयी 青川水子--水の川

जब दूसरी वल्गा (लगाम)-के द्वारा चार बार खलीकृत करके अश्वको अन्यत्र ले जाकर उच्छवासित करके वह चाल ग्रहण करायी जाती है. तब उस क्रियाको 'उच्छास' नाम दिया जाता है। स्वभावसे ही अध्र अपना मुख बाह्य दिशाकी ओर घुमा देता है। उसे यत्नपूर्वक उसी दिशाकी ओर मोडकर, वहीं नियुक्त करके जब अधको वैसी मति ग्रहण करायी जाती है, तब इस यवको ' मुख्यव्यावर्तन' कहते हैं। क्रमश: तीनों ही गतियोंमें चलनेकी रीति ग्रहण कराकर फिर उसे मण्डल आदि पञ्चधराओंमें चलनेका अध्यास कराये। कपर उठे हुए मुखसे लंकर घुटनोंतक जब अश्व शिचिल हो जाय, तब उसे गतिकी शिक्षा देनेके लिये बुद्धिमान पुरुष उसके ऊपर सवारी करे तथा जबतक उसके अङ्गॉमें हल्कापन या फुर्ती न आ जाय, तबतक उसे दौड़ाता रहे। जब घोड़ेकी गर्दन कोमल, मुख हलका और शरीरकी सारी संधियाँ शिचिल हो जायँ, तब वह सवारके वशमें होता है: उसी अवस्थामें अश्वका संग्रह करे। जब वह पिछला पाद (गति-ज्ञान) न छोड़े, तब वह साध (अच्छा) अस्र होता है। उस समय दोनों हाचोंसे लगाम खींचे। लगाम खींचकर ऐसा कर दे. जिससे घोड़ा ऊपरकी ओर गर्दन उठाकर एक पैरसे खड़ा हो जाय। जब भूतलपर स्थित हुए पिछले दोनों पैर आकाशमें उठे हुए दोनों अग्रिम पैरोंके आश्रय बन जायें, उस समय अश्वको मुद्रीसे संधारण करे। सहसा इस प्रकार खींचनेपर जो घोड़ा खड़ा नहीं होता, शरीरको झकझोरने लगता है, तब उसको मण्डलाकार दौडाकर साधे-वशमें

करे। जो घोड़ा कंघा कँपाने लगे, उसे लगामसे र्खीचकर खड़ा कर देना चाहिये॥४८--५६॥

गोबर, नमक और गोमुत्रका क्राथ बनाकर उसमें मिट्टी मिला दे और घोडेके शरीरपर उसका लेप करे। यह मक्खी आदिके काटनेकी पीडा तथा थकावटको दूर करनेवाला है। सवारको चाहिये कि वह 'भद्र' आदि जातिके घोडोंको माँड दे। इससे सूक्ष्म कीट आदिके दंशनका कष्ट दूर होता है। भूखके कारण घोड़ा उत्साहशुन्य हो जाता है, अत: माँड देना इसमें भी लाभदायक है। घोडेको उतनी ही शिक्षा देनी चाहिये, जिससे वह वशीभृत हो जाय। अधिक सवारीमें जोते जानेपर घोड़े नष्ट हो जाते हैं। यदि सवारी ली ही न जाय तो वे सिद्ध नहीं होते। उनके मुखको ऊपरकी ओर रखते हुए ही उनपर सवारी करे। मुट्टीको स्थिर रखते हुए दोनों घुटनोंसे दबाकर अधको आगे बढ़ाना चाहिये। गोमुत्राकृति, वक्रता, वेणी, पद्ममण्डल और मालिका-इन चिह्नोंसे यक्त अध 'पछोलुखलिक' कहे गये हैं। ये कार्यमें अत्यन्त

गर्बीले कहे गये हैं। इनके छ: प्रकारके लक्षण बताये जाते हैं - संक्षिप्त, विक्षिप्त, कुञ्चित, आञ्चित, विल्गत और अविल्गत। गलीमें या सडकपर सौ धनुषको दरीतक दौडानेपर 'भद्र' जातीय अध सुसाध्य होता है। 'मन्द' अस्सी धनुषतक और 'दण्डैकमानस' तब्बे धनुषतक चलाया जाय तो साध्य होता है। 'मृगजङ्ग्य' या मृगजातीय अश्व संकर होता है; वह इन्होंके समन्वयके अनुसार अस्सी या नव्ये धनुषकी दुरीतक हाँकनेपर साध्य होता है॥५७ -६३॥

शक्कर, मध् और लाजा (धानका लावा) खानेवाला ब्राह्मणजातीय अश्व पवित्र एवं सुगन्धयुक्त होता है, क्षत्रिय-अब तेजस्वी होता है, वैश्य-अश्व विनीत और बुद्धिमान हुआ करता है और शुद्र-अध अपवित्र, चञ्चल, मन्द, कुरूप, बुद्धिहीन और दृष्ट होता है। लगामद्वारा पकड़ा जानेपर जो अश्व लार गिराने लगे, उसे रस्सी और लगाम खोलकर पानीकी धारासे नहलाना चाहिये। अब अधके लक्षण बताऊँगा, जैसा कि शालिहोत्रने कहा था। ६४-६६॥

इस प्रकार आदि आग्रेच महापुराणमें 'अश्ववाहच-सार-वर्णन' नामक दों सौ अग्राभीचाँ अध्याप पुरा हुआ॥ २८८॥

mark the things

## दो सौ नवासीवाँ अध्याय अश्च-चिकित्सा

लक्षण एवं चिकित्साका वर्णन करता है। जो अश्व हीनदन्त, विषमदन्तयुक्त या बिना दाँतका, कराली (दोसे अधिक दन्तपङ्कियोंसे युक्त, कृष्णतालू, कृष्णवर्णकी जिह्नासे युक्त, युग्मज (जुडवाँ पैदा), जो खरसार अधवा वानरके समान नेत्रोंवाला हो

शालिहोत्र कहते हैं - सूत्रुत ! अब मैं अश्वींके | जन्मसे ही बिना अण्डकोषका, दो खुरोंबाला, नुङ्गयुक्त, तीन स्ङ्गीवाला, व्याघ्रवर्ण, गर्दभवर्ण, भस्मवर्ण, सुवर्ण या अग्रिवर्ण, ऊँचे ककुदवाला, श्वेतकृष्ठग्रस्त, कौवे जिसपर आक्रमण करते हों,

<sup>\*</sup> नकुलकृत अश्वरास्त्रमें 'खरसार' अद्यका वर्णन इस प्रकार है-

नगरे राष्ट्रे निवसेद यस्य विनक्ष्यत्यसी राजा। खरतात: खरवर्णस्तु मण्डलीयों भवेतचा हानै: ॥

<sup>&#</sup>x27;गर्टभके समान वर्ण एवं उसीके समान रंगवाले आवर्तीसे युक्त अस्व 'करसार' कहलाता है। ऐसा अध जिस राजाके नगर या राष्ट्रमें निवास करता है, वह राजा नाहको प्राप्त होता है।

या जिसके अयाल, गुह्याङ्ग तथा नथुने कृष्णवर्णके हों, यवके ट्रैंड़के समान कठोर केश हों, जो तीतरके समान रंगवाला हो, विषमाङ्ग हो, खेत चरणवाला हो तथा जो ध्रव (स्थिर) आवर्तोंसे रहित हो तथा अशुभ आवतासे युक्त हो, ऐसे अश्वका परित्याग करना चाहिये॥१-५॥

नाक तथा नाकके पास (ऊपर) दो-दो, मस्तक एवं वक्ष:स्थलमें दो-दो तथा प्रयाण (पीठ और पिछले भाग), ललाट और कण्ठदेशमें (भी दो-दो)-इस प्रकार अश्वोंके दस आवर्त (भैवरी-चिह्न) शुभ माने गये हैं। ओष्ट-प्रान्तमें, ललाटमें, कानके मुलमें, निगालक (गर्दन)-में, अगले पैरोंके ऊपर मूलमें तथा गलेमें स्थित आवर्त श्रेष्ट कहे जाते हैं। शेष अङ्गोंके आवर्त अशुभ होते हैं। शक, इन्द्रगोप (बीरवधुटी), एवं चन्द्रमाके समान कान्तिसे युक्त, काकवर्ण, सुवर्णवर्ण तथा चिकने घोडे सदैव प्रशस्त माने जाते हैं। जिन राजाओंक पास लंबी ग्रीवावाले, भीतरकी ओर धँसी आँखवाले, छोटे कानवाले, किंतु देखनेमें मनोहर घोड़े हों. वहाँ विजयकी अभिलाषा छोड़ दे। घोड़े-हाधी यदि पाले जायँ तो शुभप्रद होते हैं; परंतु यदि उचित पालन न हो तो दु:खप्रद होते हैं। घोड़े लक्ष्मीके पुत्र, गन्धर्वरूपमें पृथ्वीके उत्तम रत्न है। अश्वमेधमें पवित्र होनेके कारण ही अश्वका उपयोग किया जाता है॥६-१० 🖁 ॥

मध्के साथ अड्सा, नीमकी छाल, बडी कटेरी और गिलोय-इनकी पिण्डी तथा सिरका स्वेद-ये नासिकामलको नाश करनेवाले हैं। हींग, पीकरमूल, सोंठ, अम्लवेत, पीपल तथा सैन्धवलवण-ये गरम जलके साथ देनेपर शुलका नाश करते हैं। सोंठ, अतीस, मोथा, अनन्तमूल या दब और बेल-इनका क्राथ घोडेको पिलाया जाय तो वह उसके सभी प्रकारके अतिसारको नष्ट करता है। प्रियङ्ग, कालीसर तथा पर्याप्त शकरासे युक्त वकरीका गरम किया हुआ दूध पी लेनेपर घोड़ेकी थकावट दूर हो जाती है। अश्वको द्रोणीमें तैलबस्ति देनी चाहिये अथवा कोष्ठमें उत्पन्न शिराओंका वेधन करना चाहिये। इससे उसको सुख प्राप्त होता है॥ ११-१५ है॥

अनारकी छाल, त्रिफला, त्रिकटु तथा गुड़-इनको सम मात्रामें ग्रहण करके इनका पिण्ड बनाकर घोड़ेको दे। यह अश्वोंकी कुशताको दूर करनेवाला है। घोड़ा प्रियम्, लोध तथा मधुके साथ अड्सेके रस या पञ्चकोलादि (पीपल, पीपलाम्ल, चव्य, चीता तथा सोंठ) युक्त दुग्धका पान करे तो वह कासरोगसे मुक्त हो जाता है। प्रस्कन्ध (छलाँग आदि दौड)-से हुए सभी प्रकारके कष्टमें पहले शोधन श्रेयस्कर होता है। तदनन्तर अभ्यज्ञ, उद्वर्तन, स्नेहन, नस्य और वर्तिकाका प्रयोग श्रेष्ठ माना जाता है। ज्वरयुक्त अश्वोंकी दुग्धसे ही चिकित्सा करे। लोधपुल, करज्ञमूल, बिजौरा नीबू, चित्रक, सोंठ, कूट, वच एवं राम्ना-इनका लेप शोध, (सूजन)-का नाश करनेवाला है। घोडेको निराहार रखकर मजोठ, मुलहठी, मुनक्का, बड़ी कटेरी, छोटी कटेरी, लाल चन्दन, खीरेके मूल और बीज, सिंहाडेके बीज और कसेरु-इनसे युक्त बकरीका दूध पकाकर अत्यन्त शोतल करके शक्करके साथ पिलानेसे वह घोड़ा रक्तप्रमेहसे छटकारा पाता है। १६-२२॥

मन्या, दुइडी तथा ग्रीवाकी शिराओंके शोध तथा गलग्रहरोगमें उन-उन स्थानोंपर कट्रतैलका अभ्यक्क प्रशस्त है। गलग्रहरोग और शोथ प्राय: गलदेशमें ही होते हैं। चिरचिरा, चित्रक, सैन्धव तथा सगन्ध घासका रस, पीपल और हींगके साथ इनका नस्य देनेसे अश्व कभी विषादयुक्त नहीं

होता है। हल्दी, दारुहल्दी, मालकॉंगनी, पाठा, पीपल, कूट, बच तथा मधु-इनका गृह एवं गोमुत्रके साथ जिह्वापर लेप जिह्वास्तम्भमें हितकर है। तिल, मुलहठी, हल्दी और नीमके पत्तोंसे निर्मित पिण्डी मधुके साथ प्रयोग करनेपर व्रणका शोधन और घृतके साथ प्रयुक्त होनेपर घावको भरती है। जो घोड़े अधिक चोटके कारण तीव वेदनासे युक्त होकर लेंगडाने लगते हैं, उनके लिये तैलसे परिषेक-क्रिया शीच्र ही रोगनाश करनेवाली होती है। वात, पित, कफ दोषोंक द्वारा अथवा क्रोधके कारण चोट पा जानेसे पके. फूटे स्थानोंके व्रणके लिये यह क्रम है। पीपल, गुलर, पाकर, मुलहठी, बट और बेल-इनका अत्यधिक जलमें सिद्ध काथ थोड़ा गरम हो तो वह ब्रणका शोधन करनेवाला है। सौंफ, सींठ, रास्रा, मजीठ, कृट, सैन्धव, देवदारु, वच, हरूदी, दारहल्दी, रक्तवन्दन-इनका स्रेष्ठ काथ करके गिलोयके जलके साथ या दुधके साथ उद्वर्तन, बस्ति अथवा नस्यरूपमें प्रयोग सभी लिङ्कित दोषोंमें करना चाहिये। नेत्ररोगयुक्त अश्वके नेत्रान्तमें जोंकद्वारा अभिस्नावण कराना चाहिये। खैर, गुलर और पीपलको छालके क्राथसे नेत्रोंका शोधन होता है ॥ २३-३२ ई ॥

युक्तावलम्बी अश्वकं लिये आँवला, जवासा, पाठा, प्रियङ्ग, कुङ्कम और गिलोय-इनका समभाग ग्रहण करके निर्मित किया हुआ कल्क हितकर है। कर्णसम्बन्धी दोषमें एवं उपद्रवमें, शिल (अनियमित वृत्ति)-में, शुष्क-शेपमें (लिङ्ग सुखनेकी दशामें) और शीघ्र (हानि) करनेवाले दोषमें तत्काल वेधन करना चाहिये। गायका गोबर मजीठ. कूट, हल्दी, तिल और सरसों-इनको लिये शरद्-ग्रीष्ममें घृत, हेमन्त-बसन्तमें तैल तथा

गौमुत्रमें पीसकर मर्दन करनेसे खुजलीका नाश होता है। शालको छालका क्राथ शीतल हो जानेपर मधु और शर्करासहित नासिकामें डालनेसे एवं उसी प्रकार पिलानेसे घोडेका रक्तपित्त नष्ट होता है। घोडोंको सातवें-सातवें दिन नमक देना चाहिये॥ ३३-३७॥

अश्वोंके अधिक भोजन हो जानेपर वारुणी (मदिरा), शरद ऋतुमें जीवनीयगण\*के द्रव्य (जीवक, ऋषभक, मेदा, महामेदा, काकोली, क्षीरकाकोली, मुद्गपणी (वनमूँग), माषपणी (वनउरद), जीवनी तथा मुलहठी), मधु, दाख, शक्कर, पिपली और पद्माखसहित प्रतिपानमें देना चाहिये। हेमन्त ब्रह्ममें अश्वींको वायबिडांग, पीपल, धनियाँ, सौंफ, लोध, सैन्धवलवण और चित्रकसे समन्वित प्रतिपान देना चाहिये। वसन्त ऋतुमें लोध, प्रियङ्ग, मोथा, पोपल, सोंठ और मधुसे युक्त प्रतिपान कफनाशक माना गया है। ग्रीष्म ऋतुमें प्रतिपानके लिये प्रियङ्ग, पीपल, लोध, मुलहठी, सोंठ और गृहके सहित मदिरा दे। वर्षा ऋत्में अश्लोंके लिये प्रतिपान तैल, लोध, लवण, पोपल और सोंठसे समन्त्रित होना चाहिये। ग्रीष्म ऋतुमें बढ़े हुए पित्तके प्रकोपसे पीडित, शरत्कालमें रक्तघनत्वसं युक्त अश्वको एवं प्रावृद (वर्षाके प्रारम्भ)-में जिन घोड़ोंका गोबर फूट गया है, उन्हें युत पिलाना चाहिये। कफ एवं वातकी अधिकता होनेपर अश्वींको तैलपान कराना चाहिये। जिनके शरीरमें स्नेहतत्त्वके प्रावल्यसे कोई कष्ट उत्पन्न हो, उनका रुक्षण करना चाहिये। मद्राके साथ भोजन तथा तीन दिनतक यवागू पिलानेसे अश्वांका रक्षण होता है। अश्वोंके बस्तिकमंके

<sup>&</sup>quot; जीवकर्षभको मेदा महामेदा काकोली श्रीरकाकोली मुद्रगपनी मायपनी जीवनी मधुकमिति दशेमानि जीवनीयानि भवनि ।

वर्षा एवं शिशिर ऋतुओं में घृत-तैल दोनोंका प्रयोग करना चाहिये। जिन घोड़ोंको स्नेह (तैल-घृतादि) पान कराया गया है, उनके लिये (गुरु-भारी) या अभिष्यन्दी (कफकारक) भोजन — भात आदि, व्यायाम, स्नान, धूप तथा वायुरहित स्थान वर्जित हैं। वर्षा ऋतुमें घोड़ेको दिनमें एक बार स्नान और पान कराये, किंतु घोर दुर्दिनके समय केवल पान ही प्रशस्त है। समशोतोष्ण ऋतुमें दो बार और एक बार स्नान विहित है। ग्रीष्म ऋतुमें तीन बार स्नान और प्रतिपान उचित होता है। पूर्णजलमें बहुत देरतक स्नान कराना चाहिये॥ इ८—४९॥

घोड़ेको प्रतिदिन चार आढ़क भूसासे रहित जौ खिलावे। उसको चना, धान, मूँग या मटर भी

खानेको दे। अश्वको (एक) दिन-रातमें पाँच सेर दूब खिलावे। सूखी दूब होनेपर आठ सेर अथवा भूसा हो तो चार सेर देना चाहिये। दूर्वा पित्तका, जौ कासका, भूसी कफाधिक्यका, अर्जुन श्वासका एवं मानकन्द बलक्षयका नाश करता है। दूर्वाभोजी अश्वको कफज, वातज, पित्तज और संनिपातज रोग पीड़ित नहीं कर सकते। दुष्ट घोड़ोंक आगे-पीछे दोनों और दो रञ्जुबन्धन करने चाहिये। गर्दनमें भी बन्धन करना चाहिये। घोड़े आस्तरणयुक्त और धूपित स्थानमें बसाने चाहिये। जहाँ कि उपायपूर्वक घासें रखी हों। (वह अश्वशाला) प्रदीपसे आलोकित तथा सुरक्षित होनो चाहिये। घुड़सालमें मयूर, अज, वानर और मुगोंको रखना चाहिये॥ ५०—५६॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'अश्व-चिकित्साका कथन' नामक दो सौ नवासोनी अध्याप पूरा हुआ॥ २८९॥

## दो सौ नब्बेवाँ अध्याय

#### अश्व-शान्ति

शालिहोत्र कहते हैं — सुत्रुत! अब मैं घोड़ोंके रोगोंका मर्दन करनेवाली 'अश्वशान्ति'का वर्णन करूँगा; जो नित्य, नैमित्तिक और काम्यके भेदसे तीन प्रकारकी मानी गयी है; इसे सुनो। किसी शुभ दिनको श्रीधर (बिष्णु), श्री (लक्ष्मो) तथा उच्चै:श्रवाके पुत्र हयराजकी पूजा करके सविता-देवता-सम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा घीका हवन करे। तदनन्तर ब्राह्मणोंको दक्षिणा दे। इससे अश्वोंको वृद्धि होती है। (शुभ दिनसे आरम्भ करके इस कर्मको प्रतिदिन चालू रखा जाय तो यह 'नित्य अश्व-शान्ति' है)॥ १-२ ई॥

(अश्व-समृद्धिकी कामनासे) आश्विनके शुक्ल-पक्षकी पूर्णिमाको नगरके बाह्यदेशमें शान्ति-कर्म करे। उसमें विशेषत: अश्विनीकुमारों तथा वरुण- देवताका पूजन करे। तत्पश्चात् श्रीदेवीको वेदीपर पद्मासनके ऊपर अङ्कित करके उन्हें चारों ओरसे वृक्षकी शाखाओंद्वारा आवृत कर दे। उनकी सभी दिशाओंमें समस्त रसोंसे परिपूर्ण कलशोंको वस्त्रसहित स्थापित करे। इसके बाद श्रीदेवीका पूजन करके उनकी प्रसन्नताके लिये जौ और घोंका हवन करे। फिर अश्विनीकुमारों और अश्वोंकी अर्चना करे तथा ब्राह्मणोंको दक्षिणा दे। (यह काम्य शान्ति हुई)। अब नैमित्तिक शान्तिका वर्णन सुनो॥ ३—५ ।

मकर आदिकी संक्रान्तियोंमें अश्वोंका पूजन करे। साथ हो कमलपुष्पोंद्वारा विष्णु, लक्ष्मी, ब्रह्मा, शंकर, चन्द्रमा, सूर्य, अश्विनीकुमार, रेवन्त तथा उच्चै:श्रवाको अर्चना करे। इसके सिवा कमलके दस दलॉपर दस दिक्पालॉको | तिल, अक्षत, घी और पीली सरसोंकी आहुतियाँ उन कलशों में अधिष्ठित देवोंकी पूजा करे। इन लिये उपवासपूर्वक यह शान्तिकर्म करना उचित देवताओंके उत्तरभागमें इन सबके निमित्त है॥६—८॥

भी पूजा करे। प्रत्येक अर्चनीय देवताके निमित्त दे। एक-एक देवताके निमित्त सौ-सौ आहुतियाँ वेदीपर जलपूर्ण कलश स्थापित करे और देनी चाहिये। अश्वसम्बन्धी रोगोंके निवारणके

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'अश्व-शान्तिका कथन' नामक दो सी नब्बेर्वो अध्याप पृश हुआ॥ २९०॥

# दो सौ इक्यानबेवाँ अध्याय

CONTRACTOR STATES

#### गज-शान्ति

शालिहोत्र कहते हैं-मैं गजरोगोंका प्रशमन करनेवाली गज-शान्तिके विषयमें कहुँगा। किसी भी शुक्ला पञ्चमीको विष्णु, लक्ष्मी तथा नागराज ऐरावतकी पूजा करें। फिर ब्रह्मा, शिव, विष्णु, इन्द्र, कुबेर, यमराज, चन्द्रमा, सूर्य, वरूण, वाय, अग्रि, पृथिवी, आकाश, शेषनाग, पर्वत, विरूपाश, महापदा, भद्र, सुमनस और देवजातीय आठ हाथियोंका पूजन करे। उन आठ नागींक नाम ये हॅं - कुमुद, ऐरावत, पदा, पुष्पदन्त, वामन, सुप्रतीक, अञ्चन और नील। तत्पश्चात् होम करे और दक्षिणा दे। शान्ति-कलशके जलसे हाचियाँका अभिषेक किया जाय तो वे वृद्धिको प्राप्त होते है। (यह नित्य विधि है) अब नैमित्तिक शान्तिकर्मके विषयमें सुनो ॥ १-४ ।

मकर आदिकी संक्रान्तियोंमें हाथियोंका नगरके बहिर्भागमें ईशानकोणमें (पूजन करे)। वेदी या पदासनपर अष्टदल कमलका निर्माण करके उसमें केसरके स्थानपर श्रीविष्णु और लक्ष्मीकी अर्चना करे। तदनन्तर अष्टदलोंमें क्रमश: ब्रह्मा, सर्व, पृथ्वी, स्कन्द, अनन्त, आकाश, शिव तथा चन्द्रमाकी पूजा करे। उन्हीं आठ दलोंमें पूर्वादिके क्रमसे इन्द्रादि दिक्पालोंका भी पूजन करे।

दण्ड, तोमर, पाश, गदा, शूल और पद्म आदि अस्त्रोंको अर्चना करनी चाहिये। दलोंके बाह्यभागमें चक्रमें सूर्य और अश्विनीकुमारोंकी पूजा करे। अष्टवसुओं एवं साध्यदेवोंका दक्षिणभागमें तथा भागवाङ्गिरस देवताओंका नैऋत्यकोणमें यजन करे। वायव्यकोणमें मरुद्गणींका, दक्षिणभागमें विश्वेदेवोंका एवं रौद्रमण्डल (ईशान)-में रुद्रोंका पूजन करना चाहिये। वृत्तरेखाके द्वारा निर्मित अष्टदल कमलके बहिर्भागमें सरस्वती, सत्रकार और देवर्षियोंकी अर्चना करे। पूर्वभागमें नदी, पर्वतों एवं ईशान आदि कोणोंमें महाभूतोंकी पूजा करे। तदनन्तर पदा, चक्र, गदा तथा शङ्कसे सुशोधित चतुष्कोण एवं चतुर्द्वारयुक्त भूपुरमण्डलका निर्माण करके आग्रेय आदि कोणोंमें कलशोंकी भी स्थापना करे तथा चारों ओर पताकाओं और तोरणोंका निवेश करे। सभी द्वारोंपर ऐरावत आदि नागराजोंका पूजन करे। पूर्वादि दिशाओंमें समस्त देवताओंके लिये पृथक्-पृथक् सर्वीषधियुक्त पात्र रखे। हाथियोंका पूजन करके उनकी परिक्रमा करे। सभी देवताओंके उद्देश्यसे पृथक्-पृथक् सौ-सौ आहतियाँ प्रदान करे। तदनन्तर नागराज, अग्नि और देवताओंको साथ लेकर बाजे बजाते देवताओंके साथ कमलदलोंमें उनके वन्न, शक्ति, इए अपने घरोंको लौटना चाहिये। ब्राह्मणों एवं

गज-चिकित्सक आदिको दक्षिणा देनी चाहिये। तत्पश्चात् कालज्ञ विद्वान् गजराजपर आरूढ् होकर उसके कानमें निम्नाङ्कित मन्त्र कहे। उस नागराजके मृत्यको प्राप्त होनेपर शान्ति करके दूसरे हाथीके कानमें मन्त्रका जप करे- ॥ ५ - १५ ॥

"महाराजने तुमको 'श्रीगज'के पदपर नियुक्त किया है। अबसे तुम इस राजाके लिये 'गजाग्रणी' (गजोंके अगुआ) हो। ये नरेश आजसे गन्ध, माल्य एवं उत्तम अक्षतोंद्वारा तुम्हारा पूजन करेंगे। उनकी आज्ञासे प्रजाजन भी सदा तुम्हारा अर्चन करेंगे। तुमको युद्धभूमि, मार्ग एवं गृहमें महाराजकी सदा रक्षा करनी चाहिये। नागराज! तिर्वग्भाव (टेढापन)-को छोडकर अपने दिव्यभावका स्मरण करो। पूर्वकालमें देवासूर-संग्राममें देवताओंने ऐरावतपुत्र श्रीमान् अरिष्ट नागको 'श्रोगन'का पद प्रदान किया था। श्रीगजका वह सम्पूर्ण तेज गम्भीर स्वरमें डिण्डिमवादन करे॥ २१—२४॥

तुम्हारे शरीरमें प्रतिष्ठित है। नागेन्द्र! तुम्हारा कल्याण हो। तुम्हारा अन्तर्निहित दिव्यभावसम्पन्न तेज उद्बुद्ध हो उठे। तुम रणाङ्गणमें राजाकी रक्षा करो"॥ १६-२०॥

राजा पूर्वोक्त अभिषक्त गजराजपर शुभ मुहूर्तमें आरोहण करे। शस्त्रधारी श्रेष्ठ वीर उसका अनुगमन करें। राजा हस्तिशालामें भूमिपर अङ्कित कमलके बहिर्भागमें दिक्पालोंका पूजन करे। केसरके स्थानपर महाबली नागराज, भुदेवी और सरस्वतीका यजन करे। मध्यभागमें गन्ध, पुष्प और चन्दनसे डिण्डिमकी पूजा एवं हवन करके ब्राह्मणींको रसपूर्ण कलश प्रदान करे। पन: गजाध्यक्ष, गजरक्षक और ज्यौतिषीका सत्कार करे। तदनन्तर, डिण्डिम गजाध्यक्षको प्रदान करे। वह भी इसको बजावे। गजाध्यक्ष नागराजके जधनप्रदेशपर आरूद होकर शुभ एवं

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरालमें 'गज शानिका कथन' नामक हो सी इक्यानवेषी अभ्याय पुरा हुआ॥ २९१॥

## दो सौ बानबेवाँ अध्याय गवायुर्वेद

धन्वनारि कहते हैं - सुबुत! राजाको गौओं और ब्राह्मणींका पालन करना चाहिये। अब मैं 'गोशान्ति'का वर्णन करता है। गाँएँ पवित्र एवं मङ्गलमयी हैं। गौओंमें सम्पूर्ण लोक प्रतिष्ठित है। गौओंका गोबर और मुत्र अलक्ष्मी (दरिद्रता)-के नाशका सर्वोत्तम साधन है। उनके शरीरको खुजलाना, सींगोंको सहलाना और उनको जल पिलाना भी अलक्ष्मीका निवारण करनेवाला है। गोम्त्र, गोबर, गोद्ग्ध, दधि, घृत और कुशोदक-यह 'षडङ्ग' (पञ्चगव्य) पीनेके लिये उत्कृष्ट वस्तु तथा दु:स्वप्नों आदिका निवारण करनेवाला है।

गोरोचना विष और राक्षसोंको विनाश करती है। गौओंको ग्रास देनेवाला स्वर्गको प्राप्त होता है। जिसके घरमें गीएँ दु:खित होकर निवास करती हैं, वह मनुष्य नरकगामी होता है। दूसरेकी गायको ग्रास देनेवाला स्वर्गको और गोहितमें तत्पर ब्रह्मलोकको प्राप्त होता है। गोदान, गो-माहात्म्य-कीर्तन और गोरक्षणसे मानव अपने कुलका उद्धार कर देता है। यह पृथ्वी गौओंके श्वाससे पवित्र होती है। उनके स्पर्शसे पापोंका क्षय होता है। एक दिन गोमूत्र, गोमय, घृत, दूध, दीध और कुशका जल एवं एक दिन उपवास चाण्डालको भी शुद्ध कर

देता है। पूर्वकालमें देवताओंने भी समस्त पापोंके विनाशके लिये इसका अनुष्ठान किया था। इनमेंसे प्रत्येक वस्तुका क्रमशः तीन-तीन दिन भक्षण करके रहा जाय, उसे 'महासान्तपन वृत' कहते हैं। यह व्रत सम्पूर्ण कामनाओंको सिद्ध करनेवाला और समस्त पापोंका विनाश करनेवाला है। केवल द्ध पीकर इक्कीस दिन रहनेसे 'कुच्छातिकुच्छ व्रत' होता है। इसके अनुष्ठानसे श्रेष्ठ मानव सम्पूर्ण अभीष्ट वस्तुओंको प्राप्तकर पापमुक्त हो स्वर्गलोकमें जाते हैं। तीन दिन गरम गोमूत्र, तीन दिन गरम घत, तीन दिन गरम दूध और तीन दिन गरम बायु पीकर रहे। यह 'तप्तकृच्छ वत' कहलाता है, जो समस्त पापोंका प्रशमन करनेवाला और ब्रह्मलोककी प्राप्ति करानेवाला है। यदि इन वस्तुओंको इसी क्रमसे शीतल करके ग्रहण किया जाय, तो ब्रह्माजीके द्वारा कथित 'शीतकच्छ' होता है, जो ब्रह्मलोकप्रद है॥ १-११॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

एक मासतक गोव्रती होकर गोम्इसे प्रतिदिन स्नान करे, गोरससे जीवन चलावे, गौऑका अनुगमन करे और गौऑके भोजन करनेके बाद भोजन करे। इससे मनुष्य निष्पाप होकर गोलोकको प्राप्त करता है। गोमती विद्याके जपसे भी उत्तम गोलोककी प्राप्ति होती है। उस लोकमें मानव विमानमें अप्सराओंके द्वारा नृत्य-गीतसे सेवित होकर प्रमुदित होता है। गौएँ सदा सुरिभरूपिणी हैं। वे गुग्गुलके समान गन्धसे संयुक्त हैं। गौएँ समस्त प्राणियोंकी प्रतिष्ठा हैं। गौएँ परम मङ्गलमयी हैं। गौएँ परम अन्न और देवताओंके लिये उत्तम हविष्य हैं। वे सम्पूर्ण प्राणियोंको पवित्र करनेवाले दुग्ध और गोमूत्रका वहन एवं क्षरण करती हैं और मन्त्रपूत हविष्यसे स्वर्गमें स्थित देवताओंको तृप्त करती हैं। ऋषियोंके अग्निहोत्रमें गौएँ होमकायेंमें

प्रवृक्त होती हैं। गीएँ सम्पूर्ण मनुष्योंकी उत्तम शरण हैं। गीएँ परम पवित्र, महामङ्गलमयी, स्वर्गकी सोपानभूत, धन्य और सनातन (नित्य) हैं। श्रीमती सुरिभ-पुत्री गीओंको नमस्कार है। ब्रह्मसुताओंको नमस्कार है। पवित्र गीओंको बारंबार नमस्कार है। बाह्मण और गीएँ—एक ही कुलकी दो शाखाएँ हैं। एकके आश्रयमें मन्त्रकी स्थित है और दूसरीमें हविच्य प्रतिष्ठित है। देवता, ब्राह्मण, गी, साधु और साध्वी स्वियोंके बलपर यह सारा संसार टिका हुआ है, इसीसे वे परम पूजनीय हैं। गीएँ जिस स्थानपर जल पीती हैं, वह स्थान तीर्थ है। गङ्गा आदि पवित्र नदियाँ गोस्वरूपा ही हैं। सुश्रुत! मैंने यह गौओंके माहात्म्यका वर्णन किया; अब उनकी चिकित्सा सुनो॥ १२—२२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

गौओंक शृङ्गरोगोंमें सोठ, खरेटी और जटामांसीको सिलपर पीसकर उसमें मध्, सैन्धव और तैल पिलाकर प्रयोग करे। सभी प्रकारके कर्णरोगोंमें मजिष्ठा, होंग और सैन्धव डालकर सिद्ध किया हुआ तैल प्रयोग करना चाहिये या लहसूनके साथ पकाया हुआ तैल प्रयोग करना चाहिये। दन्तशुलमें बिल्वमूल, अपामार्ग, धानकी पाटला और कृटजका लेप करे। वह शूलनाशक है। दन्तशूलका हरण करनेवाले द्रव्यों और कुटको घृतमें पकाकर देनेसे मुखरोगोंका निवारण होता है। जिह्ना-रोगोंमें सैन्धव लवण प्रशस्त है। गलग्रह-रोगमें सींठ, हल्दी, दारुहल्दी और त्रिफला विहित है। ह्रद्रोग, वस्तिरोग, वातरोग और क्षयरोगमें गौओंको घुतमिश्रित त्रिफलाका अनुपान प्रशस्त बताया गया है। अतिसारमें हल्दी, दारुहल्दी और पाठा (नेमुक) दिलाना चाहिये। सभी प्रकारके कोष्ठगत रोगोंमें, शाखा (पैर-पुच्छादि)-गत रोगोंमें एवं कास, श्वास एवं अन्य साधारण रोगोंमें सोंठ, भारङ्गी देनी

स्वानान्यामाग्निपकानो मुत्रस्य संधितस्य च। इदुण्डकः फुण्कुसङ् कोच्ड हत्यभिभीयते ॥ (सु० वि० अ० २)

चाहिये। हड्डी आदि ट्रटनेपर लवणयुक्त प्रियङ्गका लेप करना चाहिये। तैल वातरोगका हरण करता है। पितरोगमें तैलमें पकायी हुई मुलहुटी, कफरोगमें मध्सहित त्रिकट् (सोंठ, मिर्च और पीपल) तथा रक्तविकारमें मजबूत नखोंका भस्म हितकर है। भग्नक्षतमें तैल एवं घृतमें पकाया हुआ हरताल दे। उड़द, तिल, गेहूँ, दुग्ध, जल और धृत-इनका लवणयुक्त पिण्ड गोवत्सोंके लिये पृष्टिप्रद है। विधाणी बल प्रदान करनेवाली है। ग्रहबाधांके विनाशके लिये धुपका प्रयोग करना चाहिये। देवदार, बचा, जटामांसी, गुग्गुल, हिंगु और सर्धप - इनको धप गौओंके ग्रहजनित रोगोंका नाश करनेमें हितकर है। इस धूपसे धूपित करके गौओं के गलेमें घण्टा बाँधना चाहिये। असगन्ध और तिलेंकि साथ नवनीतका भक्षण करानेसे गाँ दुग्धवती होती है। जो वृष घरमें मदोन्मत्त हो जाता है, उसके लिये हिङ्ग परम रसायन है॥ २३-३५॥

पञ्चमी तिथिको सदा शान्तिके निमित्त गोमयपर भगवान् लक्ष्मी-नारायणका पूजन करे। यह 'अपरा शान्ति' कही गयी है। आधिनके शक्लपक्षकी पुर्णिमाको श्रीहरिका पूजन करे। त्रीविष्णु, रुद्र,

ब्रह्मा, सूर्य, अग्नि और लक्ष्मीका घृतसे पूजन करे। दही भलीभौति खाकर गोपूजन करके अग्रिको प्रदक्षिणा करे। गृहके बहिर्भागमें गीत और वाद्यकी ध्वनिके साथ वृषभयुद्धका आयोजन करे। गौओंको लवण और ब्राह्मणोंको दक्षिणा दे। मकरसंक्रान्ति आदि नैमित्तिक पर्वोपर भी लक्ष्मोसहित श्रीविष्णुको भूमिस्थ कमलके मध्यमें और पूर्व आदि दिशाओं में कमल-केसरपर देवताओंको पूजा करे। कमलके बहिर्भागमें मङ्गलमय ब्रह्मा, सूर्य, बहरूप, बलि, आकाश, विश्वरूपका तथा ऋदि, सिद्धि, शान्ति और रोहिणी आदि दिग्धेन, चन्द्रमा और शिवका कुशर (खिचडी)-से पूजन करे। दिक्पालोंकी कलशस्थ पदापत्रपर अर्चना करे। फिर अग्निमें सर्पप, अक्षत, तण्डुल और खैर-वृक्षको समिधाओंका हवन करे। ब्राह्मणको सौ-सौ भर सुवर्ण और काँस्य आदि धातु दान करे। फिर शीरसंयुक्त गौऑकी पूजा करके उन्हें शान्तिके निमित्त छोडे ॥ ३६-४३ ॥

अग्निदेव कहते हैं-- वसिष्ठ ! शालिहोत्रने सुन्नतको 'अश्चानुर्वेद' और पालकाप्यने अङ्गराजको 'गवायवेंद का उपदेश किया था॥ ४४॥

इस प्रकार आदि आरोप महापुराणमें 'गवापूर्वेदका कथन' नामक दो सी वानवेवाँ अध्याव पूरा हुआ॥ २९२॥

# दो सौ तिरानबेवाँ अध्याय

मन्त्र-विद्या

और मोक्ष प्रदान करनेवाली मन्त्र-विद्याका वर्णन वृद्धावस्थामें सिद्धिदायक होते हैं, 'मन्त्र' करता हैं, ध्यान देकर उसका श्रवण कीजिये। यौवनावस्थामें सिद्धिप्रद है। पाँच अक्षरसे अधिक द्विजश्रेष्ठ! बीससे अधिक अक्षरोवाले मन्त्र 'मालामन्त्र' तथा दस अक्षरतकके मन्त्र बाल्यावस्थामें सिद्धि दससे अधिक अक्षरोंवाले 'मन्त्र' और दससे कम प्रदान करते हैं\*। अन्य मन्त्र अर्थात् एकसे लेकर

अग्रिदेख कहते हैं-वसिष्ठ! अब मैं भोग | अक्षरींवाले 'बीजमन्त्र' कहे गये हैं। 'मालामन्त्र'

<sup>&</sup>quot; 'महाकपिल' पञ्चरात्रमें तथा ' बोविद्यार्णय-कन्न' में मालामन्जेंको 'बुद्ध', मन्त्रोंको 'युवा' तथा पाँचसे अधिक और दस अक्षरतकके मन्त्रोंको 'बाल' बताया गया है। 'भैरवी-तन्त्र'में सात अवस्वाले सन्त्रको 'बाल', आट अकरवाले मन्त्रको 'कुमार', सोलह अधरोंके

पाँच अक्षरतकके मन्त्र सर्वदा और सबके लिये सिद्धिदायक होते हैं'॥ १-२ 🖁 ॥

मन्त्रोंकी तीन जातियाँ होती हैं-स्त्री, पुरुष और नपुंसक। जिन मन्त्रोंके अन्तमें 'स्वाहा' पदका प्रयोग हो, वे स्त्रीजातीय हैं। जिनके अन्तमें 'नमः' पद जुड़ा हो, वे मन्त्र नपुंसक है। शेष सभी मन्त्र पुरुषजातीय हैं।वे वशोकरण और उच्चाटन-कर्ममें प्रशस्त माने गये हैं। श्रुद्रक्रिया तथा रोगके निवारणार्थ अर्थात् शान्तिकर्ममें स्वोजातीय मन्त्र' उत्तम माने गये हैं। इन सबसे भिन्न (विद्वेषण एवं अभिचार आदि) कर्ममें नपंसक मन्त्र उपयोगी बताये गये हैं॥ ३-४ ई॥

मन्त्रोंके दो भेद हैं- 'आग्नेय' और 'सौप्य'। जिनके आदिमें 'प्रणव' लगा हो, वे 'आग्नेय' हैं और जिनके अन्तमें 'प्रणव'का योग है, वे 'सौम्य' कहे गये हैं। इनका जप इन्हों दोनोंके कालमें करना चाहिये (अर्थात सूर्य-नाडी चलती हो तो 'आग्नेय-मन्त्र'का और चन्द्र-नाडी चलतो

तार (ॐ), अन्त्य (क्ष), अग्नि (र), वियत् (ह)-इनका बाहुल्येन प्रयोग हो, वह 'आग्नेय' माना गया है। शेष मन्त्र 'सौम्य' कहे गये हैं'। ये दो प्रकारके मन्त्र क्रमश: क्रूर और सौम्य कर्मीमें प्रशस्त माने गये हैं।" 'आग्रेय मन्त्र' प्राय: अन्तमें 'नम:' पदसे युक्त होनेपर 'सौम्य' हो जाता है और 'सौम्य मन्त्र भी अन्तमें 'फट' लगा देनेपर 'आग्नेव' हो जाता है। यदि मन्त्र सोया हो या सोकर तत्काल ही जगा हो तो वह सिद्धिदायक नहीं होता है। जब वामनाडी चलती हो तो वह 'आग्नेय मन्त्र'के सोनेका समय है और यदि दाहिनी नाडी (नासिकाके दाहिने छिद्रसे साँस) चलती हो तो वह उसके जागरणका काल है। 'सौम्य मन्त्र'के सोने और जागनेका समय इसके विपरीत है। अर्थात् वामनाडी (साँस) उसके जागरणका और दक्षिणनाडी उसके शयनका काल है। जब दोनों नाडियाँ साध-साध चल रही हों, उस समय आग्रेय और सौम्य-दोनों मन्त्र हो तो 'सौम्य-मन्त्रों 'का जप करें) । जिस मन्त्रमें । जगे रहते 🕏 । (अत: उस समय दोनोंका जप

(बोविद्याणंबतन्त्र २ उच्छास)

मन्त्रकी 'तरुण' तथा चालीस अक्षतेक मन्त्रको 'डीव' बळक गया है। इससे ऊपा जलर-संख्यावाला मन्त्र 'वट' कहा गया है।

१. 'जारदातिलक'को रीकामें उद्भव 'प्रयोगकर'में कब्दभेटके यही बात कही गयी है ।' बीनागयनीय-वन्त'में तो शीक 'अग्निपुराण'को आनुपूर्वी ही प्रयुक्त हुई है।

२. 'कुरा प्रकाश-तन्त्र'में स्त्रीजातीय मन्त्रोंको जान्तिकर्यमें उपयोगी कताया गया है। त्रीच बातें अधिपुराणके ही अनुसार हैं→ नपुंसकाः । शेषाः पूर्यास इत्युकाः स्वीमनाशादिशानिके ॥ विदेशे वाधिकारके । पूर्णायः स्युः समृताः सर्वे वर्ध्योच्छारनकर्मस् ॥ नपुंसकाः

<sup>&#</sup>x27;प्रयोगसार'में—'वषट्' और 'फट्' जिनके अन्तमें लगे, वे 'पुँक्लिड़' 'बौषट्' और 'स्वाहा' अन्तमें लगे, वे 'स्वीलिड़' तथा 'हं नमः' जिनके अन्तमें लगें, वे 'नपुंसक लिक्क' मन्त्र कडे गये हैं।

 <sup>&#</sup>x27;श्रीनारायणीय—तन्त्र'में भी यह कत हमी आनुपूर्वीमें कही गयी है।

४. 'कारदाविलक'में सीम्य-मन्त्रोंकी भी सुस्यह पहचान दो गयी है-विसमें 'सकार' अचवा 'वकार'का बाहुल्य हो, वह 'सीम्य-मन्त्र' है। जैसा कि वचन है-'सौय्या भृष्किन्द्रमृताक्षरा:।' (5168)

५. 'शारदातिसक'में भी 'विश्लेया: कुरसाँभ्ययो: '-कडकर इसी बातको पृष्टि की गयी है। ईशानशभूने भी यही बात कही है-'स्यादाग्रेपै: कुरकार्यप्रसिद्धिः सीम्पै: सीम्पं कर्म कुर्याद पदावत्'।

६, ईशानराभूने भी ऐसा ही कहा है-आग्रेयोऽपि स्वान् सौम्यो नमोऽन्त: सौम्योऽपि स्वार्टीग्रमना: फहना:।

<sup>&#</sup>x27;नारायणीय-तन्त्र'में यही बात यों कही गयी है-

आग्रेयमन्त्रः सौम्यः स्यात् प्रायतोऽन्ते नमोऽन्तितः । सौम्यमनस्तवाऽऽग्रेयः कटकरोणानितोऽन्तरः॥

किया जा सकता है।) दृष्ट नक्षत्र, दृष्ट राशि तथा शत्रुरूप आदि अक्षरवाले मन्त्रोंको अवश्य त्याग देना चाहिये ॥ ५-९ ई॥

#### (नक्षत्र-चक्र)

राज्यलाभोपकाराय प्रारभ्यारिः स्वरः कुळन्॥ गोपालकुकुर्टी प्रायात् फुल्लावित्युदिता लिपि: ।

(साधकके नामके प्रथम अक्षरको तथा मन्त्रके आदि अक्षरको लेकर गणना करके यह जानना है कि उस साधकके लिये वह मन्त्र अनुकूल है या प्रतिकृल? इसीके लिये उपर्युक्त श्लोक एक संकेत देता है-) 'राज्य'से लेकर 'फुल्ली'तक लिपिका ही संकेत है। 'इत्यदिता लिपि:' इस प्रकार लिपि कही गयी है। 'नारायणीय-तन्त्र'में इसकी व्याख्या करते हुए कहा गया है कि अश्विनीसे लेकर उत्तरभाद्रपदातकके छब्बीस नक्षत्रोंमें 'अ'से लेकर 'ह' तकके अक्षरोंको बाँटना है। किस नक्षत्रमें कितने अक्षर लिये जायँगे, इसके लिये उपर्युक्त श्लोक संकेत देता है। 'स' से 'ल्ली'

तक छच्चीस अक्षर हैं; वे छच्चीस नक्षत्रोंके प्रतीक हैं। तन्त्रशास्त्रियोंने अपने संकेतवचनोंमें केवल व्यञ्जनोंको ग्रहण किया है और समस्त व्यञ्जनोंको कवर्ग, टवर्ग, पवर्ग तथा यवर्गमें बाँटा है। संकेत-लिपिका जो अक्षर जिस वर्गका प्रथम, द्वितीय, तृतीय या चतुर्थ अक्षर है, उससे उतनी ही संख्याएँ ली जायँगी। संयुक्ताक्षरोंमेंसे अन्तिम अक्षर ही गृहीत होगा। स्वरॉपर कोई संख्या नहीं है। उपर्युक्त रलोकमें पहला अक्षर 'रा' है। यह यवर्गका दूसरा अक्षर है, अत: उससे दो संख्या ली जावगी। इस प्रकार 'रा' यह संकेत करता है कि अश्विनी-नक्षत्रमें दो अश्वर 'अ आ' गृहीत होंगे। दूसरा अक्षर है 'ज्य', यह संयुक्ताक्षर है, इसका अन्तिम अक्षर 'य' गृहीत होगा। वह अपने वर्गका प्रथम अक्षर है, अतः एकका बोधक होगा। इस प्रकार पूर्वोक 'ज्य'के संकेतानुसार भरणी नक्षत्रमें एक अक्षर 'इ' लिखा जायगा। इस बातको ठीक समझनेके लिये निम्नाङ्कित

सुनाः प्रमुद्धमार्थे का मन्तः सिद्धि व वन्तरि । स्वायकाले वामसहो जागरो दक्षिणावहः॥ उतैप्यम वस्येतद्विपर्ययः । प्रवीधकालं वानीपादुभयोरूभयायतः ॥ मन्त्रस्य जपोऽनर्थपालप्रदः। 7

इसमें स्पष्ट कहा गया है कि मन्त्र जब सी रहा ही, उस समय उसका जप अनर्थ-फलदायक होता है। 'नाग्रवार्धय-सन्त्र'में 'स्वाप' और 'कागरणकाल'को और भी स्व्वताके साथ बताया गया है। वानवाड़ी, इंडरनाड़ी और चन्द्रनाड़ी एक वस्तु है तथा दक्षिणगढ़ी, सूर्वनाड़ी एवं पिङ्गलागड़ी एक अर्थके वाचक पर हैं। पिङ्गलानाड़ीमें बासवायु बलती हो तो 'आग्नेय सन्त्र' प्रबुद्ध होते हैं, इडानाड़ीमें श्रासवायु चलती हो तो 'सोममन्त्र' जाउत् रहते हैं। पिङ्गला और इक्ष दोनोंमें श्रासवायुकी स्थिति हो अर्थात् यदि सुयुष्णामें बासवायु बसतों हो तो सभी मन्त्र प्रबुद्ध (बाप्रत्) होते हैं। प्रबुद्ध मन्त्र ही साधकोंको अभीष्ट फल देते हैं। यथा-

> पिङ्गलायां मते वार्या प्रमुद्धा इधिकपियः। इदां यते तु पवने बुध्यन्ते सोमकपिणः व पिङ्गलेडागते वार्यो प्रमुद्धाः सर्व एव हि । प्रमुद्धा सनवः सर्वे साधकानां फलन्युमे व

दुष्टर्शरातिमृतेभृतादिवर्णप्रसुरमञ्जूम । सम्यक् परीक्ष्य तं यकाद् वर्जयेन्यतिमान् नरः॥

१. 'मुहलारायणीय-तन्त्र'में इसी भावकी पृष्टि निम्नाङ्कित त्रलेकोद्वारा की गयी है-

२. जैसा कि 'भैरवी-तन्व' में जहा गया है-

३.' ब्रोरुद्रयामल' में तथा 'नारायणीय तन्त्र' में भी यह शतोक आया है, जो लिपि (अक्षर)-का संकेतमात्र है। इसमें शब्दार्थ अपेक्षित नहीं है। 'शारदातिलक'में दूसरा श्लोक संकेतके लिये प्रयुक्त हुआ है। इसमें सब्बोस नक्षत्रोंमें अक्षरोंके विभाजनका संकेत है, जो ज्यौतिषकी प्रक्रियासे भिन्न है।

#### चक्र देखिये-

| U          | - 3 | आश्विनी             | अ आ      |
|------------|-----|---------------------|----------|
| च्य        |     | भरणी                | \$       |
| ला         | 3   | कृतिका              | ई ठ क    |
| भो         | ×   | रोहिणी              | कशत्त्   |
| ч          | 8   | मृगशिरा             | · y      |
| <b>767</b> | *   | आर्डी               | ¢        |
| U          | 3   | पुनर्धस्            | ओं औ     |
| व          |     | Jest                | *        |
| M          | 8   | आरलेषा              | खग       |
| 7          | 5   | मधा                 | 4 5      |
| zzii       | 1   | पूर्वाफाल्युनी      | H .      |
| R:         | 5   | उत्तराफाल्युनी      | 0.4      |
| स्व        | 3   | हस्त:               | स अ      |
| 7:         | 3   | .चित्रा             | 2.2      |
| 3          | *   | स्वाती              | 8        |
| *7         | 8   | विशाखा              | द म      |
| गो         | 9   | अनुराधा             | तपद      |
| पा         | 2   | ज्येश               | 4        |
| लान्       | 9   | मूल                 | नपक      |
| <b>T</b>   |     | पूर्वापादा          | 4        |
| 7          |     | उत्तराषादा          | ч        |
| टी         |     | त्रवण               | ч        |
| प्रा       | 5   | धनिष्ठाः            | 4.5      |
| यान्       | 7.  | शतभिषा              | <b>R</b> |
| फ          | 5   | पूर्वभाद्रपदा       | वश       |
| ल्ली       | 3   | <b>तसस्भाद्रपदा</b> | प स ह    |

यह वर्णमाला नक्षत्रोंके साथ क्रमशः जोड़नी चाहिये। केवल 'अं अ:'—ये दो अन्तिम स्वर रेवती नक्षत्रके साथ सदा जुड़े रहते हैं'॥१०-११ :॥

(इनके द्वारा जन्म, सम्पद्, विपत्, क्षेम, प्रत्यरि, साधक, वध, मित्र तथा अतिमित्र— इन तारोंका विचार किया जाता है। जहाँ साधकके नामका आदि अक्षर है, वहाँसे लेकर मन्त्रके आदि अक्षरतक गिने। उसमें नौका भाग देकर शेषके अनुसार जन्मादि तारोंको जाने।)

(बारह राशियोंमें वर्णोंका विभाजन) वालं गौरं खरं शोणं शमी शोभेति भेदिताः।

लिष्यणां राशिषु प्रेवाः षष्ठं शादींश्च योजयेत्॥ १२॥
(जैसा कि पूर्व श्लोकमें संकेत किया है,
उसी तरह 'वा'से लेकर 'भा' तकके बारह अक्षर
क्रमशः मेथ आदि राशियों तथा ४ आदि संख्याओंकी
ओर संकेत करते हैं—) वा ४ लं ३ गी ३ रं २
खु २ रं २ शो ५ णं ५ भा ४। इन संख्याओंमें
विभक्त हुए अकार आदि अक्षर क्रमशः मेथ
आदि राशियोंमें स्थित जानने चाहिये। 'श य स
ह' इन अक्षरोंको (तथा स्वरान्त्य वर्णों 'अं
अः'को) छठी कन्याराशिमें संयुक्त करना चाहिये।

| × | अआइई      | भेषग्रीश    | 8   |
|---|-----------|-------------|-----|
| 7 | 332       | वृषराशि     | 1 8 |
| 3 | व व व     | मिधुनसशि    | 1 3 |
| ₹ | एए        | कर्कराशि    | 8   |
| ₹ | ओ औ       | सिंहराशि    | 4   |
| 7 | अंअ: ]    |             |     |
|   | (शवसहत)   | कन्याराशि   | 1   |
| 4 | कस्रगयङ   | तुलाराशि    | 6   |
| ч | चक्रवश्रम | वृश्चिकराशि | 1   |
| 4 | 2322 व    | धनुराशि     | 9   |
| 4 | त्यद्धम   | मकरराशि     | 30  |
| 4 | यकवभम     | कुम्भराशि   | 38  |
| 8 | वरलव(श)   | मीनराशि     | 18  |

१. 'शारदातिलक'में भी यही बात कही गयी है-

<sup>&#</sup>x27;स्वराज्यी वु रेवर्त्यरुगती सदा' ॥ (२।१२५)

२. 'शारवातिलक' २। १२७ में यह ऋतेक कुछ पाठान्तरके साथ ऐसा ही है। उसकी संस्कृत व्याख्यामें यही भाष व्यक्त किया गया है।

असा कि आचार्योंने कहा है—'अम: स्वगंलेभ्यक्ष संज्ञता कन्यका मता।' तथा—' चतुर्भियोदिभिः सार्थ स्थात् क्षकारस्तु मीनगः।'

आदि अक्षर जहाँ हो, उस राशिसे मन्त्रके आदि अक्षरकी राशितक गिने। जो संख्या हो, उसके अनुसार फल जाने। यदि संख्या छठी, आठवीं अथवा बारहवीं हो तो वह निन्दा है। इन बारह संख्याओंको 'बारह भाव' कहते हैं। उनकी विशेष संख्यासंज्ञा इस प्रकार है-तन, धन, सहज, सुहद, पुत्र, रिप्, जाया, मृत्यू, धर्म, कर्म, आय और व्यय। मन्त्रके अक्षर यदि मृत्यु, शत्रु तथा व्यय भावके अन्तर्गत हैं तो वे अशुभ हैं। (सिद्धादि मन्त्र-शोधन-प्रकार)

| अ  | <b>本</b> 4 | 1 6 | आ  | ख द | N. | इगम  | 147                      |
|----|------------|-----|----|-----|----|------|--------------------------|
| उ  | 8          | ų   | क  | 4   | 事  | 瀬田平  | अवभ                      |
| ष् | Ħ          | P   | न  | 3   | य  | 222  | एं उत                    |
| ओ  | 3          | 4   | भी | 8   | য  | अंपग | क् क भ<br>ऐंड ल<br>कः तस |

चौकोर स्थानपर पाँच रेखाएँ पूर्वसे पश्चिमको ओर तथा पाँच रेखाएँ उत्तरसे दक्षिणकी ओर खींचे। इस प्रकार सोलह कोष्ट बनाये। इनमें क्रमशः सोलह स्वरोंको लिखा जाय। तदननार उसी क्रमसे व्यञ्जन-वर्ण भी लिखे। तीन आवृत्ति पूर्ण होनेपर चौथी आवृत्तिमें प्रथम दो कोष्टोंके भीतर क्रमशः 'ह' और 'क्ष' लिखकर सब अक्षरोंकी पूर्ति कर ले। इन सोलहमें प्रथम कोष्ठकी चार पड़क्तियाँ 'सिद्ध', दूसरे कोष्ठकी चार पङ्कियाँ 'साध्य', तीसरे कोष्ठको चार पङ्कियाँ 'सुसिद्ध' तथा चौथे कोष्ठकी चार पड़कियाँ 'अरि' मानी गयी हैं। जिस साधकके नामका आदि अक्षर जिस चतुष्कमें पड़े, वहीं उसके लिये 'सिद्ध चतुष्क' है, वहाँसे दूसरा उसके लिये 'साध्य'. तीसरा 'सुसाध्य' और चौथा चतुष्क 'अरि' है। जिस चतुष्कके जिस कोष्ठमें साधकका नाम है, वह उसके लिये 'सिद्ध-सिद्ध' कोष्ठ है। फिर प्रदक्षिणक्रमसे उस चतुष्कका दूसरा कोष्ठ

राशि-ज्ञानका उपयोग- साधकके नामका 'सिद्धसाध्य', 'सिद्ध-सुसिद्ध' तथा 'सिद्ध-अरि' है। इसी चतुष्कमें यदि मन्त्रका भी आदि अक्षर हो तो इसी गणनाके अनुसार उसके भी 'सिद्ध-सिद्ध', 'सिद्ध-साध्य' आदि भेद जान लेने चाहिये। यदि इस चतुष्कमें अपने नामका आदि अक्षर हो और द्वितीय चतुष्कमें मन्त्रका आदि अक्षर हो तो पूर्व चतुष्कके जिस कोष्ठमें नामका आदि अक्षर है, उस दूसरे चतुष्कमें भी उसी कोष्ठसे लेकर प्रादक्षिण्य-क्रमसे 'साध्यसिद्ध' आदि भेदकी कल्पना करनी चाहिये। इस प्रकार सिद्धादिकी कल्पना करे। सिद्ध-मन्त्र अत्यन्त गुणोंसे युक्त होता है। 'सिद्ध-मन्त्र' जपमात्रसे सिद्ध अर्थात् सिद्धिदायक होता है; 'साध्य-मन्त्र' जप, पूजा और होम आदिसे सिद्ध होता है। 'सुसिद्ध मन्त्र' चिन्तनमात्रसे सिद्ध हो जाता है, परंतु 'अरि मन्त्र' साधकका नाश कर देता है। जिस मन्त्रमें दृष्ट अक्षरोंकी संख्या अधिक हो, उसकी संभीने निन्दा को है। १३-१५॥

शिष्यको चाहिये कि वह अभिषेकपर्यन्त दीक्षामें विधिवत् प्रवेश लेकर गुरुके मुखसे तन्त्रोक्त विधिका जवण करके गुरुसे प्राप्त हुए अभीष्ट मन्त्रकी साधना करे। जो धीर, दक्ष, पवित्र, भक्तिभावसे सम्पन्न, जप-ध्यान आदिमें तत्पर रहनेवाला, सिद्ध, तपस्वी, कशल, तन्त्रवेता, सत्यवादी तथा निग्रह-अनुग्रहमें समर्थ हो, वह 'गुरु' कहलाता है। जो शान्त (मनको वशमें रखनेवाला), दान्त (जितेन्द्रिय), पट्ट (सामर्थ्यवान्), ब्रह्मचारी, हविष्यानभोजी, गुरुकी सेवामें संलग्न और मन्त्रसिद्धिके प्रति उत्साह रखनेवाला हो, वह 'योग्य' शिष्य है। उसको तथा अपने पत्रको मन्त्रका उपदेश देना चाहिये। शिष्य विनयी तथा गुरुको धन देनेवाला हो। ऐसे शिष्यको गुरु मन्त्रका उपदेश दे और उसकी सुसिद्धिके लिये

स्वयं भी एक सहस्रकी संख्यामें जप करे। अकस्मात् कहींसे सुना हुआ, छल अथवा बलसे प्राप्त किया हुआ, पुस्तकके पनोमें लिखा हुआ अथवा गाथामें कहा गया मन्त्र नहीं जपना चाहिये। यदि ऐसे मन्त्रका जप किया जाय तो वह अनर्थ उत्पन्न करता है। जो जप, होम तथा अर्चना आदि भूरि क्रियाओंद्वारा मन्त्रकी साधनामें संलग्न रहता है, उसके मन्त्र स्वल्पकालिक साधनसे ही सिद्ध हो जाते हैं। जिसने एक मन्त्रको भी विधिपूर्वक सिद्ध कर लिया है. उसके लिये इस लोकमें कुछ भी असाध्य नहीं है; फिर जिसने बहुत-से मन्त्र सिद्ध कर लिये हैं, उसके माहात्म्यका किस प्रकार वर्णन किया जाय ? वह तो साक्षात् शिव ही है। एक अक्षरका मन्त्र दस लाख जप करनेसे सिद्ध हो जाता है। मन्त्रमें ज्यां-ज्यां अक्षरको वृद्धि हो, त्यां-ही-त्यां तसके जपकी संख्यामें कमी होती है। इस नियमसे अन्य मन्त्रोंके जपकी संख्याके विषयमें स्वयं ऊहा कर लेनी चाहिये। बीज-मन्त्रकी अपेक्षा दुग्नी-तिग्नी संख्यामें मालामन्त्रोंके जपका विधान है। जहाँ जपकी संख्या नहीं बतायी गयी हो, वहाँ मन्त्र-जपादिके लिये एक सी आठ या एक हजार आठ संख्या जाननी चाहिये। सर्वत्र जपसे दशांश हवन एवं तर्पणका विधान मिलता है॥ १६-२५॥

जहाँ किसी द्रव्य-विशेषका उल्लेख न हो, वहाँ होममें घृतका उपयोग करना चाहिये। जो आर्थिक दृष्टिसे असमर्थ हो, उसके लिये होमके निमित्त जपकी संख्यासे दशांश जपका ही सर्वत्र विधान मिलता है। अङ्ग आदिके लिये भी जप आदिका विधान है। सशक्ति-मन्त्रके जपसे मन्त्रदेवता साधकको अभीष्ट फल देते हैं। वे साधकके द्वारा किये गये ध्यान, होम और अर्चन आदिसे तृप्त होते हैं। उच्चस्वरसे जपकी अपेक्षा उपांश (मन्दस्वरसे किया गया) जप दसगुना श्रेष्ठ कहा गया है। यदि

केवल जिह्ना हिलाकर जप किया जाय तो वह सौ गुना उत्तम माना गया है। मानस (मनके द्वारा किये जानेवाले) जपका महत्त्व सहस्रगुना उत्तम कहा गया है। मन्त्र-सम्बन्धी कर्मका सम्पादन पूर्वाभिम्ख अथवा दक्षिणाभिम्ख होकर करना चाहिये। मौन होकर विहित आहार ग्रहण करते हुए प्रणव आदि सभी मन्त्रोंका जप करना चाहिये। देवता तथा आचार्यके प्रति समान दृष्टि रखते हुए आसनपर बैठकर मन्त्रका जप करे। कुटी, एकान्त एवं पवित्र स्थान, देवमन्दिर, नदी अथवा जलाशय-ये जप करनेके लिये उत्तम देश हैं। मन्त्र-सिद्धिके लिये जौकी लप्ती, मालपूर, दग्ध एवं हविष्यानका भोजन करे। साधक मन्त्रदेवताका उनकी तिथि, चार, कृष्णपक्षकी अष्टमी-चतुर्दशी तथा ग्रहण आदि पर्वीपर पूजन करे । अश्विनीकुमार, यमराज, अग्नि, धाता, चन्द्रमा, रुद्र, अदिति, बृहस्यति, सर्प, पितर, भग, अर्थमा, सुर्य, त्वच्य, वाय, इन्द्राग्नि, मित्र, इन्द्र, जल, निऋति, विश्वेदेव, विष्णु, वस्गण, वरुण, अजैकपात्, अहिर्बुध्य और पूषा-ये क्रमशः अधिनी आदि नक्षत्रोंके देवता है। प्रतिपदासे लेकर चतुर्दशीपर्यन्त विधियोंके देवता क्रमश: निम्नलिखित हैं -अग्रि, ब्रह्मा, पार्वती, गणेश, नाग, स्कन्द, सूर्य, महेश, दुर्गा, यम, विश्वदेव, विष्णु, कामदेव और इंश, पुर्णिमाके चन्द्रमा और अमावस्थाके देवता पितर हैं। शिव, दुर्गा, बृहस्पति, विष्णु, ब्रह्मा, लक्ष्मी और कबेर-ये क्रमश: रविवार आदि वारोंके देवता है। अब मैं 'लिपिन्यास'का वर्णन करता है। २६-३६ ।।

साधक निम्नलिखित प्रकारसे लिपि (मातृका) न्यास करे- 'ॐ अं नमः, केशानीष्। ॐ आं नमः, मुखे। ॐ इं नमः, दक्षिणनेत्रे। ॐ ईं नमः, वामनेत्रे । ॐ उं नमः, दक्षिणकर्णे । ॐ ऊं नमः, वामकर्णे । ॐ ऋं नमः, दक्षिणनासापुटे । ॐ ऋ नमः, बामनासाप्टे। ॐ लं नमः, दक्षिणकपोले। ॐ लुं नमः, वामकपोले। ॐ एं नमः, ऊर्घ्वेष्ठि। ॐ ऍ नमः, अधरोष्ठे। ॐ ऑ नमः, ऊर्ख्यदनपङ्गी। ॐ औं नमः, अधोदन्तपङ्कौ। ॐ अं नमः, मूर्छिन। ॐ अः नमः, मुखवृत्ते। ॐ कं नमः, दक्षिणबाहुमूले। ॐ खं नमः, दक्षिणकूर्परे। 3% गं नमः, दक्षिणमणिबन्धे। ॐ मं नमः, दक्षिणहस्ताङ्गुलिमूले। ॐ 🕏 दक्षिणहस्ताङ्गल्यग्रे। ॐ चं नमः, वामबाहुमूले। 🕉 छं नमः, वामकूपरे। 🕉 जं नमः, वाममणिबन्धे । ॐ झं नमः, वामहस्ताङ्गलिमुले । 🕉 ञं नमः, वामहस्ताङ्गल्यग्रे। ॐ टं नमः, दक्षिणपादमूले। ॐ ठंनमः, दक्षिणजानुनि। ॐ डं नमः, दक्षिणगुल्फे। ॐ डं नमः, दक्षिणपादाङ्गुलिमूले। ॐ णं दक्षिणपादाङ्गल्यारे। ॐ तं नमः, वामपादमूले। ॐ श्रं नमः, वामजानुनि।ॐ दं नमः, वामगुल्फे। ॐ धं नमः, वामपादाङ्गुलिमूले। ॐ नं नमः, वामपादाङ्गरूपग्रे। ॐ पे नमः, दक्षिणपार्थे। ॐ फं नमः, बामपार्धे। ३० वं नमः, पृष्ठे। ३० धं नमः, नाभौ। ॐ मं नमः, उदरे। ॐ यं त्वगात्मने नमः, हृदि। ॐ रं असुगात्मने नमः, दक्षांसे। ॐ लं मांसात्मने नमः, ककृदि। ॐ वं मेदात्मने नमः, वामांसे। ॐ शं अस्थ्यात्मने नमः, हृदयादि-दक्षहस्तान्तम्। ॐ यं मञ्जात्मने नमः, हृदयादि-वामहस्तान्तम्। ॐ सं शुक्रात्मने नमः, हृदयादि-दक्षपादान्तम्। ॐ हं आत्मने नमः, हृदयादि-वामपादान्तम्। ॐ लं परमात्मने नमः, जठरे। ॐ क्षं प्राणात्मने नमः, मुखे।' इस प्रकार आदिमें 'प्रणव' और अन्तमें 'नमः' पद जोड़कर लिपीश्चर्ये — मातकेश्वरोंका न्यास किया जाता है॥ ३७ - ४०॥

श्रीकण्ठ, अनन्त, सूक्ष्म, त्रिमूर्ति, अमरेश्वर, अधींश, भारभृति, तिथीश, स्थाणुक, हर, झिण्टीश, भौतिक, सद्योजात, अनुग्रहेश्वर, अक्रूर तथा महासेन-ये सोलह 'स्वर-मूर्तिदेवता' हैं। क्रोधीश, चण्डीश, पञ्चान्तक, शिवोत्तम, एकरुद्र, कुर्म,

एकनेत्र, चतुरानन, अजेश, सर्वेश, सोमेश, लाङ्गलि, दारुक, अर्द्धनारीश्वर, उमाकान्त, आषाढी, दण्डी अद्रि, मीन, मेष, लोहित, शिखी, छगलाण्ड, द्विरण्ड, महाकाल, कपाली, भुजङ्गेश, पिनाकी, खड़गीश, बक, श्रेत, भृगु, नकुली, शिव तथा संवर्तक-ये 'व्यञ्जन-मूर्तिदेवता' माने गये 異日 85-8年日

उपर्यंक श्रीकण्ठ आदि रुद्रोंका उनकी शक्तियोंसहित क्रमशः न्यास करे। (श्रीविद्यार्णव-तन्त्रमें इनकी शक्तियोंके नाम इस प्रकार दिये गये है—पूर्णोदरी, विरजा, शाल्मली, लोलाक्षी, वर्तुलाक्षी, दीर्घपोणा, सुदीर्घमुखी, गोमुखी, दीर्घजिहा, कुण्डोदरी, कध्वंकेशी, विकृतमुखी, ज्वालामुखी, उल्कामुखी, श्रामुखी तथा विद्यामुखी—ये रुद्रोंकी 'स्वर-शक्तियाँ' हैं। महाकाली, महासरस्वती, सर्वसिद्धि, गौरो, त्रैलोक्यविद्या, मन्त्रशक्ति, आत्पशक्ति, भूतमाता, लम्बोदरी, द्राविणी, नागरी, खेचरी, मजरी, रूपिणी, वीरिणी, काकोदरी, पूतना भद्रकाली, योगिनी, शङ्क्विनी, गर्जिनी, कालरात्रि, कर्दिनो, कपर्दिनो, विक्रिका, जया, सुमुखी, रेवती, माधवी, वारुणी, वायबी, रक्षोविदारिणी, सहजा, लक्ष्मी, व्यापिनी और महामाया -ये 'व्यञ्जनस्वरूपा रुद्रशक्तियाँ' कही गयी हैं।)

इनके न्यासकी विधि इस प्रकार है-'हसौँ अं श्रीकण्ठाय पूर्णोदर्वे नमः। हसौं आं अनन्ताय विरजायै नमः।' इत्यादि। इसी तरह अन्य स्वरशक्तियोंका न्यास करना चाहिये। व्यञ्जन-शक्तियोंके न्यासके लिये यही विधि है। यथा—'हसौं कं क्रोधीशाय महाकाल्य नमः। हसौँ खं चण्डीशाय महासरस्वत्यै नमः।' इत्यादि। साधकको चाहिये कि उदयादि अङ्गोंका भी न्यास करे; क्योंकि सम्पूर्ण मन्त्र साङ्ग होनेपर ही सिद्धिदायक होते हैं। इल्लेखाको व्योम-बोजसे युक्त करके इन अङ्गोंका न्यास करना चाहिये। हृदयादि अङ्ग मन्त्रोंको अन्तमें

जोडकर बोलना चाहिये। यथा-'ह्रां हृदयाच नमः। हीं शिरसे स्वाहा। हं शिखाये वयद्। हैं कवचाय हुम्। हों नेत्रत्रवाय वीबद्। ह्र: अस्त्राय फट्।' यह 'षडङ्गन्यास' कहा गया है। पञ्जाङ्गन्यासमें नेत्रको छोड दिया जाता है। निरङ्ग-मन्त्रका उसके स्वरूपसे ही अङ्गन्यास करके क्रमश: वागीश्वरी देवी (हीं)-का एक लाख जप करे तथा यथोक्त (दशांश) है॥४७-५१॥

तिलोंकी आहति दे। लिपियोंकी अधिष्ठात्री देवी वागीश्वरी अपने चार हाथोंमें अक्षमाला, कलश, पुस्तक और कमल धारण करती हैं। कवित्व आदिकी शक्ति प्रदान करती हैं। इसलिये जपकर्मके आदिमें सिद्धिके लिये उनका न्यास करे। इससे अकवि भी निर्मल कवि होता है। मातुका-न्याससे सभी मन्त्र सिद्ध होते

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुरावमें 'मन्त्र-परिधावाका वर्णन' नामक दों भी तिरानवेर्वों अध्याय पूरा हुआ॥ २९३॥

# दो सौ चौरानबेवाँ अध्याय

नाग-लक्षण \*

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं नागोंकी | विविध भेद, देशके स्थान, मर्मस्थल, सूतक और उत्पत्ति, सर्पदंशमें अशुभ नक्षत्र आदि, सर्पदंशके सर्पदष्ट मनुष्यकी चेष्टा—इन सात लक्षणोंको

 अगिनपुरालमें जिस धन्यन्तरि-सुबुत-संवादद्वारा जायुर्वेदका प्रतिकटन किया गया है, यही विस्तारपूर्वक 'सुबुत' ग्रन्थमें योगित है। सप्तिक सम्बन्धमें 'सुबूत' ग्रम्थार्च (प्o तन्त्र, कल्याचान, अञ्चल ४ में) जो कुछ कहा गया है, उसका सारांज इस प्रकार है-सर्प दो प्रकारके होते हैं—'दिव्य' और 'भीम'। दिव्य सर्व क्रमुकि और तक्क आदि हैं। वे इस पुष्तीका बोझ उठानेवाले हैं। प्रव्यलित अग्निके समान तेजस्वी होते हैं। वे कृषित हो जायें तो फुफकार और दृष्टिमात्रसे सम्पूर्ण जगत्को दृष्ध कर सकते हैं। वे सदा नमस्कारके ही योग्य हैं। उनके उसनेकी कोई दया नहीं है। चिकित्सामें उनका कोई प्रयोजन नहीं है।

परंतु जो भूमिगर उत्पन्न होनेवाले सर्व हैं, जिनको राजीये विष होता है तथा जो मनुष्योंको कारते हैं, उनको संख्या अस्सी है। उन सबके पाँच भेद हैं --दर्शकर, मण्डली, राजिमान, निर्विच और कैकरका राजिमानुको ही अग्निपुराणमें 'राजिल' कहा गया है। इनमें 'दर्जीकर' छन्दोस, 'सण्डली' बाईस. 'साजिपान्' (या साजिल) दरा, 'निर्विष' बारह तथा 'वैकरख' तीन प्रकारके होते हैं। वैकरव्जीद्वारा मण्डली तथा राजिलके संयोगसे उत्पन्न चित्रित सर्प सात प्रकारके माने गये हैं। मण्डलीके संयोगसे उत्पन्न बार और राजिलके संयोगसे उत्पन्न तीन। इस तरह इनके आसी प्रकार हुए।

दर्वीकर सर्प चक्र, इल, छत्र, स्वस्तिक और अङ्कुशका चित्र धारण करनेवाले, फणपुक्त राच्य शोष्रगामी होते हैं। मण्डली सर्प विविध मण्डलोंसे चित्रत, मोटे तवा मन्द्रपायी हुआ करते हैं ) वे अब्रि तवा मुक्के तुस्य तेजस्वी जान पड़ते हैं । राजिमान् अधवा राजिल सर्प चिकने होते हैं। वे तिरछी, कर्ष्णामिनी एवं बहुरंगी रेखाओंद्वारा चिकित-से जान पहते हैं। चरकने भी इन सर्पोंके विषयमें ऐसा ही, किंत संक्षिण विवरण दिया है--

दर्शीकरः फर्मा देयो मण्डली मण्डलाफरः । बिन्दुलेखो विचित्रहः परङ्गः स्यानु रविमान् ।

'फणवाले (दर्शीकर) सर्प जायुको प्रकृपित करते हैं। मण्डली सर्चौंक देशनसे पिलका प्रकोप बढ़ता है तथा राजिमान् सर्प कफ-प्रकोपको बढ़ानेवाले होते हैं।" (सुश्रुत, उत्तरतन्त्र, कल्पस्थान ४। २९)

'राजिमान सर्प रातके पिछले पहरमें, मण्डली सर्प रातके लेव तीन पहरोंमें और दर्जीकर सर्प दिनमें चरते और विवरते हैं।' (सृष्ट्रत, उत्तरतन्त्र, कल्पस्थान ४।३१)

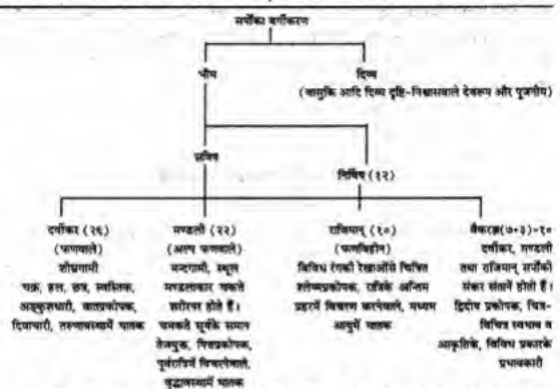
'दर्वीकर सर्प तरुपावस्थामें, मण्डली वृद्धावस्थामें और राजियान् सर्प मध्यययमें उग्र विषवाले होकर लोगोंकी मृत्युके कारण बनते हैं। (सुब्रुत ४। ३२) मण्डली सर्पोंको गोनस भी कहते हैं।'

'सुभूत-संहिता'को 'आयुर्वेद-तत्त्व-संदीरिका' व्याख्यामें सर्वोका वर्गाकरण इस प्रकार दिया गया है--

कहता हूँ ॥ १ ॥

शेष, वासुकि, तक्षक, कर्कोटक, पद्म, महापद्म, शंखपाल एवं कुलिक—ये आठ नागोंमें श्रेष्ठ हैं। सौ फणोंसे युक्त हैं। इनके वंशज पाँच सौ नाग

और दो शुद्र कहे गये हैं "। ये चार वर्णोंके नाग क्रमश: दस सी, आठ सी, पाँच सी और तीन इन नागोंमेंसे दो नाग ब्राह्मण, दो क्षत्रिय, दो वैश्य हैं। उनसे असंख्य नागोंकी उत्पत्ति हुई है।



'सुबुत-संहिता', पूर्व तन्त्र, कल्पास्थान, अध्याय ४ शरोक २५ में ३८ तक कुछ विशेष चिक्र और रंगोंके आधारपर सर्पीयें बाह्मणादि जातियोंकी परिकल्पना को गयी है। जो सर्व मोटी और चौदीके समान सफेद, कपिस वर्णके सुनहरे रंगके तथा सुगन्धयुक्त होते हैं, वे जातिसे ब्राह्मण माने गये हैं। जो ब्रिम्भ वर्ण (चिकने), जायना क्रोधी, सूर्य और चन्द्रमाके समान आकृतिके या छत्र अथवा कमलके समान बिड धारण करनेवाले होते हैं, उन्हें श्रांक्य जातिका सर्प मानना चाहिये। जो काले और वड़के समान रंगनाले हैं अथवा जो कान्तिसे लाल, धूमिल एवं कबूतरके-से दिखायों देते हैं, वे सर्व वैत्रय करने गये हैं। जिनका रंग मैसों और घीतोंक समान हो, जो कठोर त्वचावाले हों, वे भौति-भौतिके विचित्र रंगवाले सर्थ शुद्र जातिके होते हैं।

\*'तन्त्रसार-संग्रह'की 'विषयाग्ययायेय' टीकामें काइन्य आदि वर्णवाले दो-दो यागीके क्रमके विषयमें एक रखीक उपलब्ध होता है— आदनी य तदादनी तदादनी य मध्यगी।

'आदि और अनको नाग ब्राह्मण हैं। उसके बाद पुन: अदि-अनको नाग ध्रत्रिय हैं, तरपक्षत् पुन: आदि-अनको नाग सैश्य हैं और मध्यवतों दो नाग शुद्र हैं।'

'शारदातिलक' १०।७ में इन नागोंको ल्वरिता देवीका आभूषण बताया गया है। उक्त श्लोकको टीकामें उद्धत 'नारायणीय रान्त्र'के श्लोकोमें इन नागोंका ध्यान इस प्रकार बताया गया है-

> वक्रिवर्णाकुरकारी । प्रत्येकं तु सहस्रेण फणानां समलंकृती। पीतवर्गकी । प्रत्येकं तु फणसप्तरातसंख्याविराजिती ॥ स्मृती । नोलवर्गी फमाम्हराती तुङ्गोतसङ्गकौ॥

आकारभेदसे सर्प फणी, मण्डली और राजिल-तीन प्रकारके माने जाते हैं। ये वात, पित्त और कफप्रधान हैं। इनके अतिरिक्त व्यन्तर, दोषमित्र तथा दर्वीकर जातिवाले सर्प भी होते हैं। ये चक्र. हल, छत्र, स्वस्तिक और अङ्कराके चिह्नोंसे युक्त होते हैं। गोनस सर्प विविध मण्डलोंसे चित्रित. दीर्घकाय और मन्दगामी होते हैं। राजिल सर्प क्रिग्ध तथा ऊर्ध्वभाग और पार्श्वभागमें रेखाओंसे सुशोभित होते हैं। व्यन्तर सर्प मिश्रित चिह्नोंसे युक्त होते हैं। इनके पार्धिव, आप्य (जलसम्बन्धी). आग्नेय और वायव्य-ये चार मुख्य भेद और छब्बीस अवान्तर भेद हैं। गोनस सपौके सोलह, राजिलजातीय सर्पोंके तेरह और व्यन्तर सर्पोंके इक्कीस भेद हैं। सपौंकी उत्पत्तिके लिये जो काल बताया गया है, उससे भिन्न कालमें जो सर्प उत्पन्न होते हैं, वे 'व्यन्तर' माने गये हैं। आषाइसे लेकर तीन मासोंतक सर्पोंकी गर्भस्वित होती है। गर्भस्थितिके चार मास व्यतीत होनेपर (सर्पिणी) दो सौ चालीस अंडे प्रसव करती है। सर्प-शावकके उन अंडींसे बाहर निकलते ही उनमें स्त्री, पुरुष और नपुंसकके लक्षण प्रकट उदय होता है। कुलिकोदयका समय सभी

होनेसे पूर्व ही प्राय: सर्पगण उनको खा जाते हैं। कृष्णसर्प आँख खूलनेपर एक सप्ताहमें अंडेसे बाहर आता है। उसमें बारह दिनोंके बाद जानका वदय होता है। बीस दिनोंके बाद सुर्यदर्शन होनेपर उसके बत्तीस दाँत और चार दाढ़ें निकल आती हैं। सर्पकी कराली, मकरी, कालरात्रि और यमद्तिका-ये चार विषयक्त दाढें होती हैं। ये उसके वाम और दक्षिण पार्श्वमें स्थित होती हैं। सर्प छ: महीनेके बाद केंचुलको छोड़ता है और एक सौ बीस वर्षतक जीवित रहता है। शेष आदि सात नाग क्रमश: रवि आदि वारोंके स्वामी माने गये हैं। वे वारेश दिन तथा रात्रिमें भी रहते हैं। (दिनके सात भाग करनेपर पहला भाग वारेशका होता है। शेष छ: भागोंका अन्य छ: नाग क्रमशः उपभोग करते हैं।) शेष आदि सात नाग अपने-अपने वारोंमें उदित होते हैं, किंतु कुलिकका उदय सबके संधिकालमें होता है। अथवा महापद्म और शङ्कपालके साथ कुलिकका उदय माना जाता है। मतान्तरके अनुसार महापद्म और शङ्खपालके मध्यकी दो घडियोंमें कुलिक का

निम्नाजित रीतिये मार्गिक वर्ण आहिको जावन चाहिचे ...

| million man and some    | et and a stilled - |                     |       |
|-------------------------|--------------------|---------------------|-------|
| नागोंके नाम             | বৰ্গ               | in .                | क्या  |
| <b>१−शेषनाग (अनन्त)</b> | नाहाण              | अग्रिके समान        | 1,000 |
| २-कुलिक                 | ब्राह्मण           | उम्बद्ध             | 2,000 |
| १-वासुकि, २ शङ्कपाल     | ধরিয               | पीत                 | 1000  |
|                         |                    | अग्रिपुराणके अनुसार | 600   |
| १-तथक, २ महापच          | तैरप               | ৰীপ্ত               | 400   |
| १-पद्म, २ ककॉटक         | 75                 | थेत                 | 300   |

<sup>&</sup>quot; प्रतिदिन दिनमानके सात भागोंमें वारेतसे आरम्भ कर कुलिकके सिवा अन्य साद नाग क्रमशः एक-एक अंशके स्वामी होते हैं। लोकप्रचलित फलित ग्रन्तोंमें शनिका अंश ही कुलिकका अंश माना गया है। इसलिये महापद और शृक्कपालके मध्यकी दो घडी ही सर्वसम्मत 'कुलिकोदयकाल' प्रतीत होता है।

<sup>&#</sup>x27;अनना (शेषनाग) और कुलिक—ये दो चन ब्रह्मण कहे गये हैं। इनकी अङ्कानित अधिक समार उज्जल है। इनमेंसे प्रत्येक सहस्र फणोंसे समलंकत है। बासुकि और त्रहुपाल—ये श्रविष हैं। इनकी कान्ति पीली है। इनमेंसे प्रत्येक सात सी फायोद्वारा सुत्तीशित है। तक्षक और सहरपंछ — वे दो नाग वैश्य माने गर्व हैं। इनकी अञ्चकानि नीली है। इनके उन्नत पसरक पौध-पौध सी फणोंसे अलंकत हैं। पद्म तथा कर्कोटक - ये दो चान शहर हैं और उनकी कान्ति खेत हैं।"

कार्योमें दोषयुक्त माना गया है। सर्पदंशमें तो वह विशेषतः अशुभ है। कृत्तिका, भरणी, स्वाती, मूल, पूर्वाफालानी, पूर्वाबाडा, पूर्वभाद्रपदा, अश्विनी, विशाखा, आर्द्रा, आश्लेषा, चित्रा, श्रवण, रोहिणी, हस्त नक्षत्र, शनि तथा मङ्गलवार एवं पञ्चमी, अष्टमी, षष्टी, रिका-चतुर्थी, नवमी और चतुर्दशी एवं शिवा (तृतीया) तिथि सर्पदेशमें निन्दा मानी गयी हैं। पश्चमी और चतुर्दशी तिथियोंमें सर्पका दंशन विशेषत: निन्दित है। यदि सर्प चारों संध्याओंके समय, दग्धयोग या दग्धराशिमें डैस ले, तो अनिष्टकारक होता है। एक, दो और तीन दंशनोंको क्रमशः 'दष्ट', 'विद्ध' और 'खण्डित' कहते हैं। सर्पका केवल स्पर्श हो, परंतु वह डैंसे नहीं तो उसे 'अदंश' कहते हैं। इसमें मनुष्य सुरक्षित रहता है। इस प्रकार सर्पर्दशके चार भेद हुए। इनमें तीन, दो एवं एक दंश वेदनाजनक और रक्तसाव करनेवाले हैं। एक पैर और कूर्मके समान आकारवाले दंश मृत्युसे प्रेरित होते हैं। अङ्गोंमें दाह, शरीरमें चीटियोंके रेंगनेका-सा अनुभव, कण्ठशोध एवं अन्य पोडासे युक्त और व्यथाजनक गाँउवाला दंशन विषयुक्त माना जाता है, इनसे भिन्न प्रकारका सर्पदंश विषहीन होता है। देवमन्दिर, शून्यगृह, वल्मीक (बाँबी), उद्यान, वृक्षके कोटर, दो सड़कों या मार्गोंकी संधि, श्मशान, नदी-सागर-संगम, द्वीप, चतुष्पथ (चौराहा), राजप्रासाद, गृह, कमलवन, पर्वतशिखर, बिलद्वार, जीर्णकृप, जीर्णगृह, दीवाल, शोभाञ्जन, श्लेष्मातक (लिसोडा) वृक्ष, जम्बुवृक्ष, उदुम्बरवृक्ष, वेणुवन (बँसवारी), वटवृक्ष और जीर्ण प्राकार (चहारदीवारी) आदि स्थानोंमें सर्प निवास करते हैं। इन्द्रिय-छिद्र, मुख, हृदय, कक्ष, जन्न (ग्रीवामूल), तालु, ललाट, ग्रीवा, सिर, चिबुक (ठुड्डी), नाभि और चरण-इन अङ्गोंमें

सर्पदंश अशुभ है। विषचिकित्सकको सर्पदंशकी मुचना देनेवाला दत यदि हाथोंमें फूल लिये हो, सन्दर वाणी बोलता हो, उत्तम बृद्धिसे युक्त हो, सर्पदष्ट मनुष्यके समान लिङ्ग एवं जातिका हो, **धे**तवस्त्रधारी हो, निर्मल और पवित्र हो, तो शुभ माना गया है। इसके विपरीत जो दूत मुख्यद्वारके सिवा दूसरे मार्गसे आया हो, शस्त्रयुक्त एवं प्रमादी हो, भूमिपर दृष्टि गड़ाये हो, गेंदा या बदरंग वस्त्र पहने हो, हाथमें पाश आदि लिये हो, गद्गदकण्ठसे बोल रहा हो, सुखे काठपर बैठा हो, खिन्न हो तथा जो हाथमें काले तिल लिये हो या लाल रंगके धब्बेसे युक्त वस्त्र धारण किये हो अथवा भीगे वस्त्र पहने हुए हो, जिसके मस्तकके बालॉपर काले और लाल रंगके फूल पडे हों, अपने कुचोंका मर्दन, नखोंका छेदन या गुदाका स्पर्श कर रहा हो, भूमिको पैरसे खुरच रहा हो, केशोंको नोंच रहा हो या तिनके तोड़ रहा हो, ऐसे दूत दोषयुक्त कहे गये हैं। इन लक्षणोंमेंसे एक भी हो तो अशुभ है॥ २-२८॥ अपनी और दतको यदि इडा अथवा पिङ्गला

या दोनों ही नाडियाँ चल रही हों, उन दोनोंके इन चिह्नोंसे डैंसनेवाले सर्पको क्रमश: स्त्री, पुरुष अथवा नपुंसक जाने। दूत अपने जिस अंगका स्पर्श करे, रोगीके उसी अंगमें सर्पका दंश हुआ जाने। दुतके पैर चञ्चल हों तो अशुभ और यदि स्थिर हों तो शुभ माने गये हैं॥ २९-३०॥ किसी जीवके पार्श्वदेशमें स्थित दूत शुभ और

अन्य भागोंमें स्थित अशुभ माना गया है। दूतके निवंदनके समय किसी जीवका आगमन शुभ और गमन अशुभ है। दुतकी वाणी यदि अत्यन्त दोषयुक्त हो अथवा सुस्पष्ट प्रतीत न होती हो तो वह निन्दित कही गयी है। उसके सुस्पष्ट एवं विभक्त वचनोंद्वारा यह ज्ञात होता है कि सर्पका दंशन विषयुक्त है अथवा विषरहित। दूतके सूचक है। प्रस्थानकालमें गीत आदिके शब्द शुभ वाक्यके आदिमें 'स्वर' और 'कादि' वर्गके भेदसे लिपिके दो प्रकार माने जाते हैं। दुतके वचनसे वाक्यके आरम्भमें स्वर प्रयुक्त हो, तो सर्पदष्ट मनुष्यकी जीवनरक्षा और कादिवर्गोंक प्रयक्त होनेपर अशुभको आशङ्का होती है। यह मातुका-विधान है। 'क' आदि वर्गोमें आरम्भके चार अक्षर क्रमशः वायु, अग्नि, इन्द्र और वरुणदेवता-सम्बन्धी होते हैं। कादि वर्गों के पञ्चम अक्षर नपुंसक माने गये हैं। 'अ' आदि स्वर हस्व और दीर्घके भेदसे क्रमशः इन्द्र एवं वरुणदेवता-सम्बन्धी होते हैं। दतके वाक्यारम्भमें वायु और अग्निदैक्त्य अक्षर दुषित और ऐन्द्र अक्षर मध्यम फलप्रद हैं। वरुणदैवत्य वर्ण उत्तम और नपुंसक वर्ण अत्यन्त अशुभ हैं ॥ ३१-३५ ॥

विषचिकित्सकके प्रस्थानकालमें मङ्गलमय वचन, मेघ और गजराजकी गर्जना, दक्षिणपार्धमें फलयुक्त वक्ष हो और वामभागमें किसी पक्षीका कलरव हो रहा हो, तो वह विजय या सफलताका | करता है ॥ ३६ - ४१ ॥

होते हैं। दक्षिणभागमें अनर्थसूचक वाणी, चक्रवाकका रुदन-ऐसे लक्षण सिद्धिके सुचक हैं। पक्षियोंकी अश्रभ ध्वनि और छींक-ये कार्यमें असिद्धि प्रदान करते हैं। वेश्या, ब्राह्मण, राजा, कन्या, गाँ, हाथी, डोलक, पताका, दुग्ध, घृत, दही, शङ्क, जल, छत्र, भेरी, फल, मदिरा, अक्षत, सुवर्ण और चाँदी-ये लक्षण सम्मुख होनेपर कार्यसिद्धिके सुचक हैं। काष्ठपर अग्निसे युक्त शिल्पकार, मैले कपड़ोंका बोझ ढोनेवाले पुरुष, गलेमें टेक (पाषाणभेदक शस्त्र) धारण किये हुए मनुष्य, शृगाल, गृध्, उलुक, कौडी, तेल, कपाल और निषद्ध भस्म-ये लक्षण नाशके सुचक हैं। विषके एक धातुसे दूसरे धातुमें प्रवेश करनेसे विषसम्बन्धी सात रोग होते हैं। विषदंश पहले ललाटमें, ललाटसे नेत्रमें और नेत्रसे मुखमें जाता है। मुखर्मे प्रविष्ट होनेके बाद वह सम्पूर्ण धमनियोंमें व्याप्त हो जाता है। फिर क्रमश: धातुओंमें प्रवेश

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरालमें 'नागलक्षणकथन नामक दो सी चीरानवेर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ २९४॥

----

# दो सौ पंचानबेवाँ अध्याय

दप्र-चिकित्सा

ध्यान और ओषधिके द्वारा साँपके द्वारा डैंसे हुए करे। यह ओषधि साँपके डसे हुए मनुष्यके मनुष्यकी चिकित्साका वर्णन करता हूँ। 'ॐ नमो जीवनकी रक्षा करती है। विष दो प्रकारके कहें

अग्रिदेव कहते हैं - वसिष्ठ! अब मैं मन्त्र, नाश होता है "। पूतके साथ गोबरके रसका पान भगवते नीलकण्ठाय '— इस मन्त्रके जपसे विषका | जाते हैं — 'जङ्गम' विष, जो सर्प और मुषक

(सञ्जत, उत्तर तन्त्र, कल्पस्थान ५ । १३)

<sup>\* &#</sup>x27;सुब्रुत'में मन्त्रग्रहणकी विधि इस प्रकार बतायी गयी है — 'स्वी, मांस और मधु (सद्य)-का सेवन छोड़कर, मिताहारी और पवित्र होकर मन्त्र ग्रहण करना चाहिये। मन्त्र-साधकको कुशके आसनपर बैटना और सोना चाहिये। मन्त्रको सिद्धिके लिये यह यलपूर्वक गन्ध, माल्य, उपहार, बांल, जप और होमके द्वारा देवताओंका पूजन करे। अविधिपूर्वक उच्चारित अथवा स्वरवर्णसे हीन मन्त्र सिद्धिप्रद नहीं होते हैं। इसलिये मन्त्रप्रयोगके साथ-साथ औषध-उपचार आदिका क्रम भी चालु रखना चाहिये।

आदि प्राणियोंमें पाया जाता है एवं दूसरा 'स्थावर' विष, जिसके अन्तर्गत शृङ्गी (सिंगिया) आदि विषभेद हैं॥१-२॥

शान्तस्वरसे युक्त ब्रह्मा (क्षीं), लोहित (हीं), तारक (ॐ) और शिव (हाँ)-यह चार अक्षराँका वियति-सम्बन्धी नाममन्त्र है\*। इसे शब्दमय ताक्ष्य (गरुड) माना गया है॥ ३-४॥

'ॐ ञ्वल महामते हृदयाय नमः, गरुड विज्ञाल शिरसे स्वाहा, गरुड शिखायै वषद, गरुडविषभञ्जन प्रभेदन प्रभेदन वित्रासय वित्रासय विमहंय विमहंय कवचाय हुम्, उग्ररूपधारक सर्वभयंकर भीषय भीषय सर्व दह दह भस्मीकृत कुठ स्वाहा, नेत्रत्रयाय वीषद्। अप्रतिहतशासनं वं हं फद् अस्त्राय फट्।'

मातकामय कमल बनावे। उसके आठों दिशाओंमें आठ दल हों। पूर्वादि दलोंमें दो-दोके क्रमसे समस्त स्वरवर्णोंको लिखे। कवर्गादि सात वर्गोंके अन्तिम दो-दो अक्षरोंका भी प्रत्येक दलमें उल्लेख करे। उस कमलके केसरभागको वर्गके आदि अक्षरोंसे अवरुद्ध करे तथा कर्णिकामें अग्निबीज 'रं' लिखे। मन्त्रका साधक उस कमलको हृदयस्थ करके बायें हाथकी हथेलीपर उसका चिन्तन करे। अङ्गृष्ठ आदिमें वियति-मन्त्रके वर्णौंका न्यास करे और उनके द्वारा भेदित कलाओंका भी चिन्तन करे। तदनन्तर चौकोर 'भू-पुर' नामक मण्डल बनावे, जो पीले रंगका हो और चारों ओरसे वजदारा चिडित हो। यह मण्डल इन्द्रदेवताका होता है। अर्धचन्द्राकार वृत्त जलदेवता-सम्बन्धी है। कमलका आधा भाग शुक्लवर्णका है। उसके देवता वरुण हैं। फिर स्वस्तिक-चिड्रसे युक्त त्रिकोणाकार तेजोमय वहिदेवताके मण्डलका चिन्तन

है। वह कृष्णमालासे सुशोभित है, ऐसा चिन्तन करे॥५-८॥

ये चार भूत अङ्गृष्ठ, तर्जनी, मध्यमा और अनामिका-इन चार अँगुलियोंके मध्यपवींमें स्थित अपने निवासस्थानोंमें विराजमान हैं और सुवर्णमय नागवाहनसे इनके वासस्थान आवेष्टित हैं। इस प्रकार चिन्तनपूर्वक क्रमश: पृथ्वी आदि तत्त्वांका अङ्गृष्ट आदिके मध्यपर्वमें न्यास करे। साथ ही वियति-मन्त्रके चार वर्णोंको भी क्रमश: उन्होंमें विन्यस्त करे। इन वर्णोंकी कान्ति उनके सुन्दर मण्डलोंके समान है। इस प्रकार न्यास करनेके पडात रूपरहित शब्दतन्मात्रमय शिवदेवताके आकाशतत्त्वका कनिष्ठाके मध्यपर्वमें चिन्तन करके उसके भौतर वेदमन्त्रके प्रथम अक्षरका न्यास करे। पूर्वोक्त नागोंके नामके आदि अक्षरोंका उनके अपने मण्डलॉमें न्यास करे। पृथ्वी आदि भूतोंके आदि अक्षरोंका अङ्गष्ट आदि अँगुलियोंके अन्तिम पर्वोपर न्यास करे तथा विद्वान पुरुष गन्धतन्मात्रादिके गन्धादि गुणसम्बन्धी अक्षरींका पाँचों अँगुलियोंमें न्यास करे॥९-१२॥

इस प्रकार न्यास-ध्यानपूर्वक तार्ध्य-मन्त्रसे रोगीके हाथका स्पर्शमात्र करके मन्त्रज्ञ विद्वान उसके स्वावर-जंगम दोनों प्रकारके विषोंका नाश कर देता है। विद्वान पुरुष पृथ्वीमण्डल आदिमें विन्यस्त वियति-मन्त्रके चारों वर्णोंका अपनी श्रेष्ट दो अँगुलियोंद्वारा शरीरके नाभिस्थानों और पर्वोमें न्यास करे। तदनन्तर गरुडके स्वरूपका इस प्रकार ध्यान करे—'पश्चिराज गरुड दोनों घुटनोंतक सुनहरी आभासे सुशोधित हैं। घुटनोंसे लेकर नाभितक उनकी अङ्गकान्ति बर्फके समान सफेद है। वहाँसे कण्डतक वे कुड़कुमके समान अरुण करे। वायुदेवताका मण्डल बिन्दुयुक्त एवं वृत्ताकार प्रतीत होते हैं और कण्ठसे केशपर्यन्त उनकी

इन चारों अक्षरोंका उद्धार 'तन्त्राधिधानकोष'के अनुसार किया गया है।

कान्ति असित (श्याम) है। वे समूचे ब्रह्माण्डमें व्याप्त हैं। उनका नाम चन्द्र है और वे नागमय आभूषणसे विभूषित हैं। उनकी नासिकाका अग्रभग नीले रंगका है और उनके पंख बड़े विशाल हैं।' मन्त्रज्ञ विद्वान् अपने-आपका भी गरुडके रूपमें ही चिन्तन करे। इस तरह गरुडस्वरूप मन्त्रप्रयोक्ता पुरुषके वाक्यसे मन्त्र विषयर अपना प्रभाव डालता है। गरुडके हाथकी मुट्ठी रोगीके हाथमें स्थित हो तो वह उसके अङ्गुष्टमें स्थित विषका विनाश कर देती है। मन्त्रज्ञ पुरुष अपने गरुडस्वरूप हाथको ऊपर उठाकर उसकी पाँचों अँगुलियोंके चालनमात्रसे विषसे उत्पन्न होनेवाले मदपर दृष्टि रखते हुए उस विषका स्तम्भन आदि कर सकता है। १३—१७ ई।

आकाशसे लेकर भू-बीजपर्यन्त जो पाँच बीज हैं, उन्हें 'पञ्चाक्षर मन्त्रराज' कहा गया है। (उसका स्वरूप इस प्रकार है—ई, यं, रं, वं, लं।) अत्यन्त विषका स्तम्भन करना हो तो इस मन्त्रके उच्चारणमात्रसे मन्त्रज्ञ पुरुष विषको रोक देता है। यह 'व्यत्यस्तभूषण' बीजमन्त्र है। अर्थात् इन बीजोंको उलट-फेरकर बोलना इस मन्त्रके लिये भूषणरूप है। इसको अन्छी तरह साथ लिया जाय और इसके आदिमें 'संप्लबं प्लाक्य प्लाक्य'—यह वाक्य जोड़ दिया जाय तो मन्त्र-प्रयोक्ता पुरुष इसके प्रयोगसे विषका संहार कर सकता है॥ १८-१९ है॥

इस मन्त्रके भलीभौति जपसे अभिमन्त्रित जलके द्वारा अभिषेक करनेमात्रसे यह मन्त्र अपने प्रभावद्वारा उस रोगीसे इंडा उठवा सकता है, अथवा मन्त्रजपपूर्वक की गयी शङ्खभेर्यादिकी ध्वनिको सुननेमात्रसे यह प्रयोग रोगीके विषको अवश्य ही दग्ध कर देता है। यदि भू-बीज 'लं' तथा तेजोबीज 'रं' को उलटकर रखा जाय,

अर्थात् 'हं, यं, लं, वं, रं'-इस प्रकार मन्त्रका स्वरूप कर दिया जाय तो उसका प्रयोग भी उपर्युक्त फलका साधक होता है। अर्थात् उससे भी विषका दहन हो जाता है। भू-बीज और वाय-बीजका व्यत्यय करनेसे जो मन्त्र बनता है वह (हं लं रं वं यं) विषका संक्रामक होता है, अर्थात् उसका अन्यत्र संक्रमण करा देता है। मन्त्र-प्रयोक्ता पुरुष रोगीके समीप बैठा हो या अपने घरमें स्थित हो, यदि गरुडके स्वरूपका चिन्तन तथा अपने-आपमें भी गरुडकी भावना करके 'रं वं,'-इन दो ही बीजोंका उच्चारण (जप) करे तो इस कर्मको सफल बना सकता है। गरुड और वरुणके मन्दिरमें स्थित होकर उक्त मन्त्रका जप करनेसे मन्त्रज्ञ पुरुष विषका नाश कर देता है। 'स्वधा' और श्रीके बीजोंसे युक्त करके यदि इस मन्त्रको बोला जाय ती इसे 'जानुदण्डिमन्त्र' कहते हैं। इसके जपपूर्वक स्नान और जलपान करनेसे साधक सब प्रकारके बिष, ज्वर, रोग और अपमृत्युपर विजय पा लेता है ॥ २०-२४॥

१-पक्षि पश्चि महापश्चि महापश्चि वि वि स्वाहा। २-पश्चि पश्चि महापश्चि महापश्चि श्चि स्वाहा॥

—ये दो पक्षिराज गरुडके मन्त्र हैं। इनके द्वारा अभिमन्त्रण करने, अर्थात् इनके जपपूर्वक रोगीको झाड़नेसे ये दोनों मन्त्र विषके नाशक होते हैं॥ २५-२६॥

'पक्षिराजाय विद्यहे पक्षिदेवाय धीमहि तनो गरुड: प्रचौदयात्।'—यह गरुड-गायत्रीमन्त्र है॥२७॥

उपर्युक्त दोनों पक्षिराज-मन्त्रोंको 'रं' बीजसे आवृत्त करके उनके पार्श्वभागमें भी 'रं' बीज जोड़ दे। तदनन्तर दन्त, श्री, दण्डि, काल और लाङ्गलीसे उन्हें युक्त कर दे और आदिमें

पूर्वीक 'नीलकण्ठ-मन्त्र' जोड दे। इस प्रकार बताये गये मन्त्रका वक्ष:स्थल, कण्ठ और शिखामें न्यास करे। उक्त दोनों मन्त्रोंका संस्कार करके उन्हें स्तम्भमें अङ्कित करे॥ २८॥

इसके पश्चात् निम्नाङ्कित रूपसे न्यास करे-'हर हर स्वाहा हृदयाय नम:। कपहिने स्वाहा शिरसे स्वाहा। नीलकण्ठाय स्वाहा शिखायै वषद। कालकृटविषभक्षणाय हं फद कवचाय हम।' इससे भुजाओं तथा कण्डका स्पर्श करे। कृतिबाससे नेत्रत्रयाय वौषद् नीलकण्ठाय स्वाहा अस्त्राय फद्"॥ २९॥

जिनके पूर्व आदि मुख क्रमशः श्वेत, पीत, अरुण और श्याम हैं, जो अपने चारों हाबोंमें क्रमशः अभय, वरद, धनुष तथा वासुकि नागको धारण करते हैं, जिनके गलेमें यज्ञोपबीत शोभा पाता है और पार्श्वभागमें गौरीदेवी विराजमान हैं. वे भगवान् रुद्र इस मन्त्रके देवता हैं। दोनों पैर दोनों घुटने, गुह्मभाग, नाभि, हृदय, कण्ठ और मस्तक-इन अङ्गोमें मन्त्रके अक्षरोंका न्यास करके दोनों हाथोंमें अङ्गष्ट आदि अँगुलियोंमें विष-व्याधिका विनाश हो जाता है॥ ३५-३६॥

अर्थात् तर्जनीसे लेकर तर्जनीपर्यन्त औंगुलियोंमें मन्त्राक्षरोंका न्यास करके सम्पूर्ण मन्त्रका अङ्गष्टोंमें न्यास करे॥ ३०-३२ ।

इस प्रकार ध्यान और न्यास करके शीघ्र ही बैंधी हुई शुलमुद्राद्वारा विषका संहार करे। कनिष्ठा अँगुली ज्येष्ठासे बैंध जाय और तीन अन्य अँगुलियाँ फैल जायँ तो 'शुलमुद्रा' होती है। विषका नाश करनेके लिये बायें हाथका और अन्य कार्यमें दक्षिण हाथका प्रयोग करना चाहिये॥ ३३-३४॥

ॐ नमो भगवते नीलकण्ठाय चि:। अमलकण्ठाय चि:। सर्वत्रकण्ठाय चि:। क्षिप क्षिप अपलनीलकण्ठाय स्वाहा। नैकसपंविषापहाय। नमस्ते रुद्र मन्यवे।

**—इस मन्त्रको पढ़कर झाड़नेसे विष नष्ट हो** जाता है, इसमें संदेह नहीं है। रोगीके कानमें जप करनेसे अथवा मन्त्र पढ़ते हुए जूतेसे रोगीके पासकी भूमिपर पीटनेसे विष उत्तर जाता है। स्ट्रविधान करके उसके द्वारा नीलकण्ठ महेश्वरका यजन करे। इससे

इस प्रकार आदि आग्रेय महापूराणमें 'दष्ट-चिकित्साका कथन' नामक दो सी पंचानवेवाँ अध्याच पूरा हुआ॥ २९५॥

## दो सौ छियानबेवाँ अध्याय

### पञ्चाङ्ग-रुद्रविधान

अग्रिदेव कहते हैं-वसिष्ठ! अब मैं 'पञ्चान-| रुद्र-विधान का वर्णन करता है। यह परम उत्तम तथा सब कुछ प्रदान करनेवाला है। 'शिवसंकल्प' इसका हृदय, 'पुरुषसूक' शीर्ष, 'अदुभ्य: सम्भृत:०' (यजु० ३१।१७) आदि सुक्त शिखा और 'आश: शिशान:' आदि अध्याय इसका कवच है।

ध्यान करके इसके पञ्चाङ्गभूत रुद्रोंका क्रमश: जप करे। 'यञ्जाग्रतोo' आदि छ: ऋचाओंका शिवसंकल्प-सूक्त (यजु० ३४।१-६) इसका हृदय है। इसके शिवसंकल्प ऋषि और त्रिष्टप छन्द कहे गये हैं। 'सहस्रशीर्षाo' (यजु॰ ३१)-से प्रारम्भ होनेवाला पुरुषसुक्त इसका शीर्षस्थानीय शतरुद्रिय-संज्ञक रुद्रके ये पाँच अङ्ग हैं। रुद्रदेवका है। इसके नारायण ऋषि, पुरुष देवता और

<sup>&</sup>quot; यह अञ्चन्यास 'शारदातिलक' और 'श्रीविद्यार्नवतन्त्र'में इस्से प्रकार उपलब्ध है।

अनुष्टप् एवं त्रिष्टुप् छन्द जानने चाहिये। 'अद्भयः | सम्भृत:0' आदि सूक्तके उत्तरगामी नर ऋषि हैं। इनमें क्रमश: पहले तीन मन्त्रोंका त्रिष्टप् छन्द, फिर दो मन्त्रोंका अनुष्ट्रप् छन्द और अन्तिम मन्त्रका त्रिष्टुप् छन्द है तथा पुरुष इसके देवता है। 'आशु: शिशान:०' (यजु० १७।३३) आदि स्कमें बारह मन्त्रोंके इन्द्र देवता और त्रिष्टुप् छन्द हैं। इन सत्रह ऋचाओंके सुक्तके ऋषि 'प्रतिरथ' कहे गये हैं, किंतु देवता भिन्न-भिन्न माने गये हैं। कुछ मन्त्रोंके पुरुवित् देवता है। अवशिष्ट देवतासम्बन्धी मन्त्रोंका छन्द अनुष्ट्रप कहा गया है। 'असी यस्ताम्रोठ' (यज्० १६।६) मन्त्रके पुरुलिङ्गोक्त देवता और पंक्ति छन्द हैं। 'मर्माणि ते०' (यजु० १७।४९) मन्त्रका त्रिष्टप छन्द और लिङ्गोक्त देवता है। सम्पूर्ण रुद्राध्यायके परमेष्ठी ऋषि, 'देवानाम्' इत्यादि मन्त्रोंके प्रजापति ऋषि और तीनों ऋचाओंके कृत्स ऋषि हैं। 'मा नो महान्तम्त मा नो०' (यजुर्वेद १६ : १५) और 'मा नस्तोके०' (यजु० १६ । १६) आदि दो मन्त्रोंके एकमात्र उमा तथा अन्य मन्त्रोंके रुद्र और रुद्रगण देवता है। सोलह ऋचाओंबाले आद्य अनुवाकके रुद्र देवता है। प्रथम मन्त्रका छन्द गायत्री, तीन ऋचाओंका अनुष्ट्रप्, तीन ऋचाओंका पंक्ति, सात ऋचाओंका अनुष्टुप् और दो मन्त्रोंका जगती छन्द है। 'नमो हिरण्यबाहवे०' (यजु० १६।१७) मन्त्रसे लेकर 'नमो व: किरिकेभ्य:o' (यजु १६।४६) तक

रुद्रगणकी तीन अशीतियाँ हैं। रुद्रानुवाकके पाँच ऋचाओंके रुद्र देवता हैं। बीसवीं ऋचा भी रुद्रदेवता-सम्बन्धिनी है। पहली ऋचाका छन्द बृहती, दूसरीका त्रिजगती, तीसरीका त्रिष्टप् और शेष तीनका अनुष्टप् छन्द है। श्रेष्ठ आचरणसे युक्त पुरुष इसका ज्ञान पाकर उत्तम सिद्धिका लाभ करता है। 'त्रैलोक्य-मोहन' मन्त्रसे भी विष-व्याधि आदिका विनाश होता है। वह मन्त्र इस प्रकार है—'इं श्रीं हीं हुं त्रैलोक्यमोहनाय विष्णवे नमः।' (त्रैलोक्यमोहन विष्णुको नमस्कार है) निम्नाङ्कित आनुष्ट्रभ नृसिंह-मन्त्रसे भी विष-व्याधिका विनाश होता है॥ १-१६॥

(आनुष्टुभ नुसिंह-मन्त्र)

🍮 हुं हुं उग्नं चीरं महाविष्णुं ज्वलन्तं सर्वतोम्खम्। नुसिंहं भीषणं भद्रं मृत्युमृत्युं नवाम्यहम्॥

'जो उग्र, वीर, सर्वतोमुखी तेजसे प्रण्वलित, भयंकर तथा मृत्युकी भी मृत्यु होते हुए भी भक्तजनोंके लिये कल्याणस्वरूप हैं, उन महाविष्णु नुसिंहका मैं भजन करता हूँ।' हृदयादि पाँच अङ्गोंके न्याससे युक्त यही मन्त्र समस्त अर्थोंको सिद्ध करनेवाला है। श्रीविष्णुके द्वादशाक्षर और अष्टाक्षर मन्त्र भी विष-व्याधिका नाश करनेवाले हैं। 'कुब्जिका त्रिपुरा गौरी चन्द्रिका विषहारिणी।'— यह प्रसादमन्त्र विषहारक तथा आयु और आरोग्यका वर्धक है। सूर्य और विनायकके मन्त्र भी विषहारी कहे गये हैं। इसी तरह समस्त रुद्रमन्त्र भी विषका नाश करनेवाले हैं॥ १८-२१॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'पञ्चाङ्ग-रुद्रविधान' नामक दो सौ क्रियानबेची अध्याय पूरा हुआ॥ २९६॥

# दो सौ सत्तानबेवाँ अध्याय

विषहारी मन्त्र तथा औषध

अग्निदेव कहते हैं -- वसिष्ठ! 'ॐ नमो भगवते | स्वाहा।' -- इस मन्त्रसे और 'ॐ नमो भगवते रुद्राय च्छिन्द-च्छिन्द विषं *ज्वलितपर*शुपाणये पक्षिरुद्राय दष्टकमुखापयोत्थापय, दष्टकं कम्पय कम्पय जल्पय जल्पय सर्पद्रष्टमुत्यापयोत्यापय लल लल बन्ध बन्ध मोचय मोचय वरुष्ठ गच्छ गच्छ वध वध तुट तुट वुक वुक भीषय भीषय मृष्टिना विषं संहर संहर ठठ।'—इस 'पिक्षल्द्र-मन्त्र'से सर्पद्रष्ट मनुष्यको अभिमन्त्रित करनेपर उसके विषका नाश हो जाता है। ॐ नमो भगवते रुद्र नाशय विषं स्थावरजङ्गमं कृत्रिमाकृत्रिमं विषमुपविषं नाशय नानाविषं दष्टकविषं नाशय धम धम दम दम वम वम मेघान्धकारधारावर्षकर्षं निर्विषीभव संहर संहर गच्छ गच्छ आवेशय आवेशय विषोत्थापनरूपं मन्त्राद् विषधारणम् 'ॐ क्षिप ॐ क्षिप स्वाहा' 'ॐ हां हीं खीं सः ठं ही हीं ठः।'— यह मन्त्र जप आदिके द्वारा सिद्ध होनेपर सदैव सपाँको चाँध लेता है।

'गोपीजनवल्लभाय स्वाहा'—यह मन्त्र सम्पूर्ण अभीष्ट अर्थोंको सिद्ध करनेवाला है। इसमें आदिके एक, दो, तीन और चौथा अक्षर बीजके रूपमें होगा। इससे हृदय, सिर, शिखा और कवचका न्यास होगा। फिर 'कृष्णचक्काय अस्त्राय फट्' बोलनेसे पञ्चाङ्गन्यासकी क्रिया पूरो होगी।

'ॐ नमो भगवते रुद्राय ग्रेताधिपतये हुलु हुलु रसमें त्रिकटुके चूर्णको भिगोकर खानेसे गर्ज गर्ज नागान् भ्रामय भ्रामय मुझ मुझ मोहय नाह होता है। कृष्णपक्षकी पश्चमीको लाग्मोहय कट्ट कट्ट आविश आविश सुवर्णपतङ्ग हिरीयका पञ्चाङ्ग विषहारी है॥६—१२॥

ठद्रो ज्ञापवति स्वाहा॥ १-५॥

यह 'पातालक्षोभ-मन्त्र' है। इसके द्वारा रोगीको अभिमन्त्रित करनेसे यह उसके लिये विषनाशक होता है। दंशक सर्पके डँस लेनेपर जलते काष्ट्र, तप्त शिला, आगकी ज्वाला अथवा गरम कोकनद (कमल) आदिके द्वारा दंश-स्थानको जला दे—सेंक दे; इससे विषका उपशमन होता है। शिरीषवृक्षके बीज और पुष्प, आकके दूध और बीज एवं सोंठ, मिर्च तथा पीपल-ये पान, लेपन और अञ्जन आदिके द्वारा विषका नाश करते हैं। शिरीष-पुष्पके रससे भावित सफेद मिर्च पान, नस्य और अञ्चन आदिके द्वारा विषका उपसंहार करती है, इसमें संशय नहीं है। कड़वी तोरई, वच, होंग तथा शिरीष और आकका दूध, त्रिकट् और मेषाम्भ-इनका नस्य आदिके रूपमें प्रयोग होनेपर ये विषका हरण करते हैं। अङ्कोल और कड़वी तुम्बीके सर्वाङ्गके चूर्णसे नस्य लेनेसे विषका अपहरण होता है। इन्द्रायण, चितक, द्रोण (गूमा), तुलसी, धतूरा और सहा-इनके रसमें त्रिकट्रके चूर्णको भिगोकर खानेसे विषका नाश होता है। कृष्णपक्षकी पश्चमीको लाया हुआ

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'विषक्तारी मन्त्रीषधका कथन' नामक दो सी सत्तानवेताँ अध्याय पूरा हुआ॥ २९७॥

## दो सौ अट्ठानबेवाँ अध्याय गोनसादि-चिकित्सा

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं तुम्हारे सम्मुख गोनस आदि जातिके सपेंकि विषकी चिकित्साका वर्णन करता हूँ, ध्यान देकर सुनो। 'ॐ हां हीं अमलपिश्च स्वाहा'—इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित ताम्बूलके प्रयोगसे मन्त्रवेता मण्डली (गोनस) सपेंके विषका हरण करता है। लहसन.

अङ्कोल, त्रिफला, कूट, वच और त्रिकटु—इनका सर्पविषमें पान करे। सर्पविषमें खुहीदुग्ध, गोदुग्ध, गोदिध और गोमृत्रमें पकाया हुआ गोघृत पान करना चाहिये। राजिलजातीय सर्पके डँस लेनेपर सैन्धवलवण, पीपल, घृत, मधु, गोमयरस और साहीकी आँतका भक्षण करना चाहिये। सर्पदष्ट मनुष्यको पीपल, शर्करा, दुग्ध, घृत और मधुका पान करना चाहिये। त्रिकटु, मयुरपिच्छ, विडालकी अस्थि और नेवलेका रोम-इन सबको समान भाग लेकर चूर्ण बना ले। फिर भेड़के दूधमें भिगोकर उसकी धूप देनेसे सभी प्रकारके विषोंका विनाश होता है। पाठा, निर्गुण्डी और अङ्कोलके पत्रको समान भागमें लेकर तथा सबके समान लहसुन लेकर बनाया हुआ धूप भी विषनाशक है। अगस्त्यके पत्तोंको काँजीमें पकाकर उसकी भापसे डसे हुए स्थानको सेंका जाय, इससे विष उतर जाता है॥ १-७॥

मुषक सोलह प्रकारके कहे गये हैं। कपासका रस तेलके साथ पान करनेसे 'मुषक-विष'का नाश होता है। फलिनी (फलिहारी)-के फुलॉका सोंठ और गुड़के साथ भक्षण करना चाहिये। यह विषरोगनाशक है। लुताएँ (मकड़ी) बीस प्रकारकी कही गयी हैं। इनके विषकी सावधानीसे चिकित्सा करनी चाहिये। पद्म, पद्माक, काष्ट्र, पाटला, कूट, तगर, नेत्रबाला, खस, चन्दन, निर्गुण्डी, सारिवा और शेलु (लिसोडा)—ये लुता-विषहारीगण हैं। गुज़ा, निर्गुण्डी और अङ्कोलके पत्र, सोंठ, हल्दी, दारुहल्दी, करञ्जकी छाल-इनको पकाकर 'लुताविष'से पीड़ित मनुष्यका पूर्वोक्त ओषधियोंसे युक्त जलके द्वारा सेचन करे॥८-१३॥

अब 'वृश्चिक-विष'का अपहरण करनेवाली ओषधियोंको सुनो। मिजाहा, चन्दन, त्रिकटु तथा शिरीष, कुमुदके पुष्प-इन चारों योगोंको एकत्रित करना चाहिये। ये योग लेप आदि करनेपर वृक्षिक-विषका विनाश करते हैं।

'ॐ नमो भगवते रुद्राय चिवि चिवि च्छिन्द च्छिन्द किरि किरि भिन्द भिन्द खड़ेन च्छेदय च्छेदय शूलेन भेदय भेदय चक्रेण दारय दारय ॐ हं फद्।'

इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित अगद (औषध)

विषार्त मनुष्यको दे। यह गर्दभ आदिके विषका विनाश करता है। त्रिफला, खस, नागरमोधा, नेत्रबाला, जटामांसी, पद्मक और चन्दन-इनको वकरीके दूधके साथ पिलानेपर गर्दभ आदिके विषोंका नाश होता है। शिरीयका पञ्चाल और त्रिकट् गोजरके विषका हरण करता है। स्नुही-दुग्धके साथ सिरसकी छाल 'उन्दूरज दर्दुर' (मेढक)-के विषका शमन करती है। त्रिकट और तगरमूल घृतके साथ प्रयुक्त होनेपर 'मत्स्यविष'का नाश करते हैं। यवसार, त्रिकटु, वच, हींग, बायबिर्डग, सैन्धवलवण, तगर, पाठा, अतिबला और कूट-ये सभी प्रकारके 'कीट-विषों'का विनाश करते हैं। मुलहठी, त्रिकटु, गुड और दुग्धका-इनका योग 'पागल कुत्ते'के विषका हरण करता है॥१४-१७॥

'ॐ सुभद्राये नमः, ॐ सुप्रभावे नमः'—यह ओषधि उखाडनेका मन्त्र है। भगवान ब्रह्माने सुप्रभादेवीको आदेश दे रखा है कि मानवगण जो ओषधियाँ बिना विधि-विधानके ग्रहण करते हैं. तुम उन ओषधियोंका प्रभाव ग्रहण करो। इसलिये पहले सुप्रभादेवीको नमस्कार करके ओषधिके चारों ओर मुट्टांसे जौ बिखेरकर पूर्वोक्त मन्त्रका दस बार जप करके ओषधिको नमस्कार करे और कहे-'तुम ऊर्ध्वनेत्रा हो; मैं तुम्हें उखाडता हैं।' इस विधिसे ओषधिको उखाड़े और निम्नाङ्कित मन्त्रसे उसका भक्षण करे-

नमः पुरुषसिंहाय नमो गोपालकाय च। आत्मनैवाभिजानाति रणे कृष्णः पराजयम्। अनेन सत्यवाक्येन अगदो मेऽस्तु सिद्धात्॥

'पुरुषसिंह भगवानु गोपालको बारंबार नमस्कार है। युद्धमें अपनी पराजयकी बात श्रीकृष्ण ही जानते हैं-इस सत्य वाक्यके प्रभावसे यह अगद मुझे सिद्धिप्रद हो।'

स्थावर विषकी ओषधि आदिमें निम्नलिखित

मन्त्रका प्रयोग करना चाहिये-

सर्वविषेश्यो गीरि गान्धारि चाण्डालि मातङ्गिनि करे। तदनन्तर उसको मधु और घृत पिलाये स्वाहा हरिमाये।'

विषका भक्षण कर लेनेपर पहले वमन 'ॐ नमो वैदुर्यमात्रे तत्र रक्ष रक्ष मां कराके विषयुक्त मनुष्यका शीतल जलसे सेचन और उसके बाद विरेचन कराये॥ १८-२४॥

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'गोनसादि-चिकित्सा-कथन' नामक दो सी अद्रानवेर्ची अध्याय पूरा हुआ॥ २९८॥

# दो सौ निन्यानवेवाँ अध्याय

बालादिग्रहहर बालतन्त्र

अग्निदेव कहते हैं-विसार! अब मैं बालादि | ग्रहोंको शान्त करनेवाले 'बालतन्त्र'को कहता हैं। शिशुको जन्मके दिन 'पापिनी' नामवाली ग्रही ग्रहण कर लेती है। उससे आक्रान्त बालकके शरीरमें उद्देग बना रहता है। वह मौंका दूध पीना छोड देता है, लार टपकाता है और बारंबार ग्रीवाको घमाता है। यह सारी चेष्टा पापिनी ग्रहीके कारणसे ही होती है। इसके निवारणके लिये पापिनी ग्रही और मातकाओंके उद्देश्यसे उनके योग्य विविध भक्ष्य पदार्थ, गन्ध, माल्य, धूप एवं दीपकी बलि प्रदान करे। पापिनीद्वारा गृहीत शिश्के शरीरमें धातकी, लोध, मजीठ, तालीसपत्र और चन्दनसे लेप करे और गुग्गुलसे धूप दे। जन्मके दूसरे दिन 'भीषणी' ग्रही शिशुको आक्रान्त करती है। उससे आक्रान्त शिशुकी ये चेष्टाएँ होती हैं-वह खाँसी और श्वाससे पीड़ित रहता है तथा अङ्गोंको बारंबार सिकोडता है। ऐसे बालकको बकरीके मुत्र, अपामार्ग और चन्दनके साथ विसी हुई पिप्पलीका सेवन कराना-अनुलेप लगाना चाहिये। गोशुंग, गोदन्त तथा केशोंकी धूप दे एवं पूर्ववत् बलि प्रदान करे। तीसरे दिन 'घण्टाली' नामकी ग्रही बच्चेको ग्रहण करती है। उसके द्वारा गृहीत शिशकी निम्नलिखित चेष्टाएँ होती हैं। वह बारंबार रुदन करता है, जैभाइयाँ लेता है, कोलाहल करता है एवं त्रास, गात्रोद्वेग और

अरुचिसे युक्त होता है-ऐसे शिशुको केसर, रसाञ्जन, गोदन्त और हस्तिदन्तको बकरीके दुधमें पीसकर लेप लगाये। नख, राई और बिल्वपत्रसे धूप दे तथा पूर्वोक्त बलि अर्पित करे। चौथी ग्रही 'काकोली 'कही गयी है। इससे गुहीत बालकके शरीरमें उद्वेग होता है। वह जोर-जोरसे रोता है। मुँहसे गाज निकालता है और चारों दिशाओं में बारंबार देखता है। इसकी शान्तिके लिये मदिरा और कुल्माष (चना या उड्डर)-की बलि दे तथा बालकके गजदन्त, साँपकी केंचुल और अश्वमृत्रका प्रलेप करे। तदनन्तर राई, नीमकी पत्ती और भेडियेक केशसे धुप दे। 'हंसाधिका' पाँचवीं ग्रही है। इससे गृहीत शिशु जैभाई लेता, ऊपरकी ओर जोरसे साँस खींचता और मुट्टी बाँधता है। ऐसी ही अन्य चेष्टाएँ भी करता है। 'हंसाधिका'को पूर्वोक्त बलि दे। इससे गृहीत शिशुके शरीरमें काकड़ासिगी, बला, लोध, मैनसिल और तालीसपत्रका अनुलेपन करे। 'फट्कारी' छठी प्रही मानी गयी है। इससे आक्रान्त बालक भवसे चिहुँकता, मोहसे अचेत होता और बहुत रोता है, आहारका त्याग कर देता है और अपने अङ्गोंको बहुत हिलाता-इलाता है। 'फट्कारी'के उद्देश्यसे भी पूर्वोक्त बलि प्रदान करे । इससे गृहीत शिशुका गई, गुग्गुल, कूट, गजदन्त और घृतसे धूपन और अनुलेपन करे। 'मुक्तकेशी' नामकी

ग्रही जन्मके सातवें दिन बालकपर आक्रमण करती है। इससे आक्रान्त बालक द:खात्र रहता है। उसके शरीरसे सडनेकी-सी गन्ध आती है। वह जुम्भा, कोलाहल, अत्यधिक रुदन और काससे पीड़ित रहता है। ऐसे बालकको व्याचके नखोंकी धूप देकर बच, गोमय और गोमुत्रसे अनुलिप्त करे। 'श्रीदण्डी' नामवाली ग्रही शिशुको आठवें दिन पकड़ती है। इससे ग्रस्त बालक दिशाओंको देखता, जीभको हिलाता, खाँसता और रोता है। 'श्रीदण्डी'के उद्देश्यसे पूर्वोक्त पदार्घोको विविध बलि दे। इससे पीडित शिशुको हींग, बच, सफेद सर्षप और लहसुनसे धृपित तथा अनुलिप्त करे। 'कर्ध्वग्रही' नवीं महाग्रही है। इससे ग्रस्त बालक उद्वेग और दीर्घ उच्छ्वाससे युक्त होता है। वह अपनी दोनों मुद्रियोंको चबाता है। ऐसे शिशुको लाल चन्दन, कृट, बच और सरसोंसे लेप और वानरके नख एवं रोमसे धूपन करे। दसवीं 'रोदनी' नामकी ग्रही है। इससे गृहीत शिशुकी निम्नलिखित चेष्टाएँ होती हैं। वह सदा रोता है, उसका शरीर नील वर्ण और सुगन्धसे युक्त हो जाता है। ऐसे शिशुको निम्बका धूप और कुट, बच, राई तथा रालका लेपन करे। 'रोदनी' प्रहीके उद्देश्यसे लाजा, कुल्माष, वनमूँग और भातकी बलि दे। इस प्रकार ये धुपदान आदिकी क्रियाएँ शिशुके जन्मके तेरहवें दिनतक की जाती हैं। (शेष तीन दिनोंकी सारी क्रियाएँ दसवें दिनके समान समझनी चाहिये।)॥१-१८ ।

एक मासके शिशुको 'पूतना' नामकी ग्रही ग्रहण करती है। उसका स्वरूप शकृनि (पक्षिणी-बकी)-का है। इससे पीडित बालक कौएके समान काँव-काँव करता, रोता, लंबी साँसें लेता, आँखोंको बारंबार मींचता और मूत्रके समान गन्धसे युक्त होता है। ऐसे बालकको गोमुत्रसे

स्नान कराना और गोदन्तसे धूपित करना चाहिये। 'पुतना'के उद्देश्यसे ग्रामकी दक्षिणदिशामें करञ्जवृक्षके नीचे एक सप्ताहतक प्रतिदिन पीतवस्त्र, रक्तमाल्य, गन्ध, तैल, दोप, त्रिविध पायसान, तिल और पूर्वीक पदार्थीकी बलि दे। दो मासके शिशुको 'मुकुटा' नामकी ग्रही ग्रहण करती है। इससे आक्रान्त शिशुका शरीर पीला और उण्डा पड जाता है। उसको सदी होती है, नाकसे पानी गिरता है और मुख सुख जाता है। इस ग्रहीके निमित्त पुष्प, गन्ध, वस्त्र, मालपूर, भात और दीपककी बलि प्रदान करे। इससे ग्रस्त बालकको कृष्णागुरु और सुगन्धबाला आदिसे धूपित करे। बालकको तृतीय मासमें 'गोमुखी' ग्रहण करती है। इससे अक्रान्त शिशु बहुत नींद लेता है, बारंबार मलमुत्र करता है और जोर-जोरसे रोता है। 'गोमुखी'को पहले यव, प्रियङ्ग्, कुल्माय, शाक, भात और दूधको पूर्व दिशामें बलि देनी चाहिये। तदनन्तर मध्याह्रकालमें शिशुको पञ्चभङ्ग+ या पञ्चपत्रसे स्नान कराकर घीसे धृपित करे। चतुर्थ मासमें 'पिङ्गला' नामकी ग्रही बालकको पीडित करती है। इससे गृहीत बालकका शरीर सफेद और दुर्गन्धयुक्त होकर सुखने लगता है। ऐसे शिशुकी मृत्य अवश्य हो जाती है। पाँचवीं 'ललना' नामको ग्रही होती है। इससे पीडित त्रिशुका शरीर शिथिल होता है और मुख सुखने लगता है। उसकी देह पीली पड़ जाती है और अपानवायु निकलती है। 'ललना'की शान्तिके लिये दक्षिणदिशामें पूर्वोक्त पदार्थोंकी बलि दे। छठे मासमें 'पङ्कजा' नामकी ग्रही शिशुको पीड़ित करती है। इससे गृहीत शिशुकी चेष्टाएँ रुदन और विकृत स्वर आदि हैं। 'पङ्कजा'को भी पूर्वोक्त पदार्थ, भात, पुष्प, गन्ध आदिकी बलि प्रदान करे। सातवें महीनेमें 'निराहारा' नामकी ग्रही

<sup>•</sup> पलास, गूलर, पीपल, वट और बेलके परे 'पळपत्र' या 'पळपड़ कहलाते हैं।'

शिशुको ग्रहण करती है। इससे पीड़ित शिशु दुर्गन्ध और दन्तरोगसे युक्त होता है। 'निराहारा'के निमित्त मिष्टान्न और पूर्वोक्त पदार्थोंको बलि दे। आठवें मासमें 'यमुना' नामवाली ग्रही शिशुपर आक्रमण करती है। इससे पीड़ित शिशुके शरीरमें दाने (फोड़े-फ़न्सियाँ) उभर आते हैं और शरीर सुख जाता है। इसकी चिकित्सा नहीं करानी चाहिये। नवम मासमें 'कुम्भकर्णी' नामवाली ग्रहीसे पीडित हुआ बालक ज्वर और सर्दीसे कह पाता है तथा बहुत रोता है। 'कुम्भकर्णी'के शान्त्यर्थ पूर्वोक्त पदार्थ, कुरुमाष (उडद या चना) आदि पदार्थोंकी ईशानकोणमें बलि दे। दशम मासमें 'तापसी' ग्रही बालकपर आक्रमण करती है। इससे ग्रस्त बालक आहारका परित्याग कर देता है और आँखें मूँदे रहता है। 'तापसी'के उद्देश्यसे घण्टा, पताका, पिष्टान्न आदि पदार्थोंकी बलि प्रदान करे। ग्यारहवी 'राक्षसी' नामकी ग्रही है। इससे गृहीत बालक नेत्ररोगसे पीड़ित होता है। उसकी चिकित्सा व्यर्थ होती है। बारहवें महीनेमें 'बञ्चला' ग्रही शिशुको ग्रहण करती है। इसके द्वारा आक्रान्त बालक दीर्घ नि:श्वास और भय आदि चेष्टाओंसे युक्त होता है। इस प्रहीके शान्त्यर्थं मध्याहके समय पूर्वदिशामें कुल्माव और तिल आदिकी बलि दे॥ १९-३२ ।॥

द्वितीय वर्षमें 'यातना' नामको ग्रही शिशुको ग्रहण करती है। इससे शिशुको 'यातना' सहनी पड़ती है और उसमें रोदन आदि दोष प्रकट होते हैं। 'यातना' ग्रहीको तिलके गृदे और पूर्वोक पदार्थोंकी बलि दे। स्नान आदि कर्म पूर्ववत विधिसे करना चाहिये। तृतीय वर्षमें बालकपर 'रोदिनी' अधिकार करती है। इससे ग्रस्त बालक काँपता और रोता है तथा उसके पेशाबमें रक आता है। इसके उद्देश्यसे गुड, भात, तिलका पूआ और पीसे हुए तिलकी बनी प्रतिमा दे। बालकको तिलमिश्रित जलसे स्नान कराकर पञ्चपत्र और

राजफलके छिलकेसे धूप दे॥ ३३-३५॥

चतुर्ध वर्षमें 'चटका' नामकी राक्षसी शिशुको ग्रहण करती है। उससे ग्रस्त हुए बालकको ज्वर आता है और सारे अङ्गॉमें व्यथा होती है। चटकाको पूर्वोक्त पदार्थ एवं तिल आदिकी बलि दे और बालकको स्नान कराकर उसके लिये धुपन करे। पञ्चम वर्षमें 'चञ्चला' शिशपर अधिकार कर लेती है। इससे पीड़ित बालक ज्वर, भय और अङ्ग-शैथिल्यसे युक्त होता है। चञ्चलाको भात आदि पदार्थोंकी बलि दे और बालकको काकड़ासिंगीसे धृपित करे। साथ हो पलाश, गुलर, पीपल, बड और बिल्वपत्रके जलसे उसका अभिषेक किया जाय। छठे वर्षमें 'धावनी' नामको ग्रही बालकपर आक्रमण करती है। उससे गृहीत बालकका शरीर नीरस होकर सुखने लगता है। उसके अङ्ग-अङ्गमें पीड़ा होती है। इसके उद्देश्यसे सात दिनतक पूर्वोक्त पदार्थोंकी बलि और बालकका भूजराजसे स्नापन और धूपन करे ॥ ३६-३८ ई॥

सप्तम वर्षमें 'यमुना' ग्रहीसे पीडित बालक सर्दी, मुक्ता तथा अत्यन्त हास एवं रोदनसे युक्त होता है। इस ग्रहीके निमित्त पायस और पूर्वीक पदार्थ आदिको बलि दे एवं बालकका पूर्ववत विधिसे स्नापन और धूपन करे। अष्टम वर्षमें 'जातवेदा' नामकी ग्रही बालकपर अधिकार करती है। इससे पीडित बालक भोजन छोड देता है और बहुत रोता है। जातवेदाके निमित्त कुसर (खिचड़ी), मालपूए और दही आदिकी बलि प्रदान करे। बालकको स्नान कराके धृपित भी करे। नवम वर्षमें 'काला' नामकी ग्रही बालकको पकड़ती है। इससे ग्रस्त बालक अपनी भुजाओंको कैपाता है, गर्जना करता है और भयभीत रहता है। कालाके शान्त्यर्थ कुसर, मालपूए, सत्तू, कुल्माष और पायस (खीर)-की बलि दे। दसवें वर्षमें 'कलहंसी' बालकको ग्रहण करती है। इससे उसके शरीरमें जलन होती है, अङ्ग दुर्बल

हो जाते हैं और वह ज्वरग्रस्त रहता है। इसके निमित्त पाँच दिनतक पूरी, मालपूए, दधि और अन्नकी बलि देनी चाहिये। बालक का निम्बपत्रींसे धुपन और कटका अनुलेपन करे। ग्यारहवें वर्धमें कमारको 'देवदती' नामकी ग्रही ग्रहण करती है। इससे वह कठोर वचन बोलता है। 'देवदती'के उद्देश्यसे पूर्ववत् बलिदान और लेपादिक करे। बारहवें वर्षमें 'बलिका'से आक्रान्त बालक श्वास-रोगसे युक्त होता है। इसके निमित्त भी पूर्वोक्त विधिसे बलि एवं लेपादि करे। तेरहवें वर्षमें 'वायवी' ग्रहीका आक्रमण होता है। इससे पीडित कुमार मुखरोग तथा अङ्गरीथिल्यसे युक्त होता है। वायवीको अन, गन्ध, माल्य आदिकी बलि दे और बालकको पञ्चपत्रसं स्नान करावे। राई और निम्बपत्रोंसे धूपित करे। चौदहवें वर्षमें 'यक्षिणी' बालकपर अधिकार करती है। इससे वह शूल, ज्वर, दाह आदिसे पीडित होता है। यक्षिणी के उद्देश्यसे पूर्वोक्त विविध भक्ष्य-पदार्थोंकी बलि बिहित है। इसकी शान्तिके लिये पूर्ववत् स्नान आदि भी करने चाहिये। पंद्रहर्वे वर्षमें बालकको 'मुण्डिका' ग्रहीसे कष्ट प्राप्त होता है। उससे पीडित बालकके सदा रक्तपात होता रहता है। इसकी चिकित्सा नहीं करनी चाहिये॥ ३९-४७॥

सोलहर्वी 'वानरी' नामकी ग्रही है। इससे पीडित नवयुवक भूमिपर गिरता है और सदा निद्रा तथा ज्वरसे पीडित रहता है। वानरीको तीन दिनतक पायस आदिकी बलि दे एवं पीडाका निवारण होता है।) ॥ ५५ ॥

बालकको पूर्ववत् स्नान आदि कर्म कराये। सत्रहवें वर्षमें 'गन्धवती' नामकी ग्रही आक्रमण करती है। इससे ग्रस्त बालकके शरीरमें उद्देग बना रहता है और वह जोर-जोरसे रोता है। इस ग्रहीको कुल्माष आदिकी बलि दे और पूर्ववत् स्नान, धूपन तथा लेपन आदि कर्म करे। दिनकी स्वामिनी ग्रही 'पूतना' कही जाती है और वर्ष-स्वामिनी 'सुकमारी'॥४८-५०॥

ॐ नमः सर्वमातुभ्यो बालपीडासंयोगं भुझ भुञ्ज चुट चुट स्फोटय स्फोटय स्फुर स्फुर गृह्व गृह्यकन्द्याऽऽकन्दय एवं सिद्धरूपो ज्ञापयति। हर हर निर्दोषं कुरु कुरु बालिकां बालं स्त्रियं पुरुषं वा सर्वग्रहाणामुपक्रमात्। चामुण्डे नमो देव्ये हं हूं ही अपसर अपसर दुष्टग्रहान् हं तहाथा गच्छन्तु गृह्यकाः, अन्यत्र पन्धानं रुद्रो ज्ञापयति ॥ ५१-५२ ॥

—इस सर्वकामप्रद मन्त्रका बालग्रहोंके शान्त्यर्थ प्रयोग करे॥ ५३॥

ॐ नमो भगवति चामुण्डे मुख्य मुख्य बाले बालिकां वा बलिं गृह गृह जय जय वस वस ॥ ५४॥

 इस रक्षाकारी मन्त्रका सर्वत्र बलिदानकर्ममें पाठ किया जाता है। ब्रह्मा, विष्णु, शिव, कार्तिकेय, पार्वती, लक्ष्मी एवं मातुकागण ज्वर तथा दाहसे पीडित इस कुमारको छोड दें और इसकी भी रक्षा करें। (इस मन्त्रसे भी बालग्रहजनित

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'बालादिग्रहहर बालवन्त्र-कथन' नामक दो सौ निन्यानबेचौ अध्याय पूरा हुआ॥ २९९॥

## तीन सौवाँ अध्याय

ग्रहबाधा एवं रोगोंको हरनेवाले मन्त्र तथा औषध आदिका कथन

उपहार और मन्त्र आदिका वर्णन करूँगा, जो शोकादिसे, प्रकृतिके विरुद्ध तथा अपवित्र भोजनसे

अग्रिदेव कहते हैं-विसष्ट! अब मैं ग्रहोंके | ग्रहोंको शान्त करनेवाले हैं। हर्ष, इच्छा, भय और

और गुरु एवं देवताके कोपसे मनुष्यको पाँच प्रकारके उन्माद होते हैं। वे वातज, कफज, पित्तज, सन्निपातज और आगन्तक कहे जाते हैं। भगवान् रुद्रके क्रोधसे अनेक प्रकारके देवादि ग्रह उत्पन्न हुए। वे ग्रह नदी, तालाब, पोखरे, पर्वत, उपवन, पुल, नदी-संगम, शून्य गृह, बिलद्वार और एकान्तवर्ती इकले वृक्षपर रहते और वहाँ जानेवाले पुरुषोंको पकड़ते हैं। इसके सिवा वे सोयी हुई गर्भवती स्त्रीको, जिसका ऋतुकाल निकट है उस नारीको, नंगी औरतको तथा जो ऋतुस्नान कर रही हो, ऐसी स्त्रीको भी पकडते हैं। मनुष्यंकि अपमान, वैर, विष्न, भाग्यमें उलट-फेर इन ग्रहोंसे ही होते हैं। जो मनुष्य देवता, गुरु, धर्मादि तथा सदाचार आदिका उल्लक्षन करता है, पर्वत और वृक्ष आदिसे गिरता है, अपने केशोंको बार-बार नोचता है तथा लाल आँखें किये रुदन और नर्तन करता है, उसको 'रूप'-ग्रहविशेषसे पीडित जानना चाहिये। जो मानव उद्देगयुक्त, दाह और शुलसे पीड़ित, भूख-प्याससे व्याकुल और शिरोरोगसे आत्र होता और 'मुझे दो, मुझे दो'--यों कहकर याचना करता है, उसे 'बलिकामी' ग्रहसे पीडित जाने। स्त्री, माला, स्नान और सम्भोगकी इच्छासे युक्त मनुष्यको 'रतिकामी' ग्रहसे गृहीत समझना चाहिये॥ १-८॥

व्योमव्यापी, महासुदर्शनमन्त्र, विटपनासिक, पीतवर्ण, शुक्र शुक्लवर्ण, शनैश्चर काले कीयलेके पातालनारसिंहादि मन्त्र तथा चण्डीमन्त्र—ये ग्रहोंका समान कृष्ण तथा राहु और केतु धूमके समान

मर्दन—ग्रहपोड़ाका निवारण करनेवाले हैं\*॥९॥ (अब ग्रहपीडानाशन भगवान् सूर्यकी आराधना

(अब ग्रहपीडानाशन भगवान् सूर्यकी आराधना बतलाते हैं—) सूर्यदेव अपने दाहिने हाथोंमें पाश, अङ्कुश, अक्षमाला और कपाल तथा बायें हाथोंमें खट्वाङ्ग, कमल, चक्र और शक्ति धारण करते हैं। उनके चार मुख हैं। वे आठ भुजा और बारह नेत्र धारण करते हैं। सूर्यमण्डलके भीतर कमलके आसनपर विराजमान हैं और आदित्यादि देवगणोंसे घिरे हुए हैं। इस प्रकार उनका ध्यान और पूजन करके सूर्योदयकालमें उन्हें अर्घ्य दे। अर्घ्यदानका मन्त्र इस प्रकार है—क्षास (य), विष (ओं), अग्रिमान् रण्डी (र्+ओं), हल्लेखा (हों)—ये संकेताक्षर हैं। इन सबको जोड़कर शुद्ध मन्त्र हुआ—) 'यौ रौं एं ही कलशाकायभूभुंवः स्वरों ज्वालिनीकृलमुद्धर।'॥१०—१२ है॥

#### ग्रहोंका ध्यान

सूर्यदेव कमलके आसनपर विराजमान हैं। उनकी अङ्गकान्ति अरुण है। वे रक्तवस्त्र धारण करते हैं। उनका मण्डल ज्योतिर्मय है। वे उदार स्वभावके हैं और दोनों हाथोंमें कमल धारण करते हैं। उनकी प्रकृति सौम्य है तथा सारे अङ्ग दिव्य आभूषणोंसे विभूषित हैं। सूर्य आदि सभी ग्रह सौम्य, बलदायक तथा कमलधारी हैं। उन सबका वस्त्र विद्युत्-पुक्रके समान प्रकाशमान है। चन्द्रमा श्रेत, मङ्गल और बुध लाल, बृहस्पति पीतवर्ण, शुक्र शुक्लवर्ण, शनैश्चर काले कोयलेके समान कृष्ण तथा राह और केत धमके समान

<sup>\* &#</sup>x27;सहसार हूं फट्'—यह 'सुदर्शन' या 'महासुदर्शनमन्त्र' है। यह ज्यापक प्रधानसाली होनेके कारण 'व्योमध्यापी' कहा गया है। 'विटपनासिक' शब्द नृत्तिहरूपको उग्रताका सूचक है। बहुँ-बहुँ वृक्ष उनकी नासिकाके अन्तर्गत आ जाते हैं। पृथ्वी और पाताललोकमें उनका प्रताप फैला हुआ है तथा 'मताललोकमें उनका प्रदर्शन हुआ था, इसलिये भी उनको 'पातालनारसिंह' कहते हैं।

<sup>&#</sup>x27;पातालनारसिंहमन्त्र' इस प्रकार है-

<sup>&#</sup>x27;वर्ष वीरं महाविष्युं ज्वलनं सर्वतोपुताम् । पुसिहं धीषणं धरं मृत्युमृत्युं नमाम्बहम्॥'

दुर्गासपकतीके सभी मन्त्र यहाँ 'चण्डीमन्त्र'के नामसे अभिहित हुए हैं। 'नारसिंहाद्या'के आदि पदसे 'बीरनृसिंह' तथा 'सुदर्शन-नृसिंहादि' मन्त्र समझने चाहिये। 'वीरनृसिंह-मन्त्र' इस प्रकार है—'ॐ नमी भगवते वीरनृसिंहाय ज्वालामालापिनद्वाङ्गायाग्रिनेप्राय सर्वभूतविनाशनाय रह दह पच पच रख रख ही ही फट् स्वाहा।' इसका एक दूसरा रूप इस प्रकार भी है—'ॐ नमी भगवते वीरनृसिंहाय ज्वालामालिने दीपार्दश्याग्रिनेप्राय सर्वरक्षोञ्जाय सर्वभूतविनाशनाय सर्वज्वार विनालय हन इन दह दह पच पच बन्ध बन्ध रक्ष रक्ष हुं फट् स्वाहा।''सुदर्शन-नृसिंहमन्त्र इस प्रकार है—'ॐ सहस्रारज्वालावांतिने खी इन इन हुं फट् स्वाहा।'

वर्णवाले बताये गये हैं। इन सबके बायें हाथ बायीं जौंघपर स्थित हैं और दाहिने हाथमें अभयमुद्रा शोभा पाती है। ग्रहोंके अपने-अपने नामके आदि अक्षर बिन्दुयुक्त होकर बीजमन्त्र होते हैं। 'फट्र'का उच्चारण करके दोनों हाथोंका संशोधन करे। फिर अङ्गष्टसे लेकर करतलपर्यन्त करन्यास और नेत्ररहित हृदयादि पञ्चाङ्गन्यास करके भानके मूल बीजस्वरूप तीन अक्षरों (हां, हीं, सः)' द्वारा व्यापकन्यास करे। उसका क्रम इस प्रकार है-मुलाधारचक्रसे पादाग्रपर्यन्त प्रथम बीजका, कण्ठसे मुलाधारपर्यन्त द्वितीय बीजका और मुर्धासे लेकर कण्डपर्यन्त तृतीय बीजका न्यास करे। इस प्रकार अङ्गन्याससहित व्यापकन्यासका सम्पादन करके अर्घ्यपात्रको अस्त्र-मन्त्रसे प्रक्षालित करे और पूर्वोक्त मूलमन्त्रका उच्चारण करके उस पात्रको जलसे भर दे। फिर उसमें गन्ध, पुष्प, अक्षत और दुर्वा डालकर पुन: उसे अभिमन्त्रित करे। उस अभिमन्त्रित जलसे अपना और पुजाद्रव्यका अवश्य ही प्रोक्षण करे॥१३-१९॥

तत्पश्चात् योगपीठकी कल्पना करके उस पीठके पायोंके रूपमें 'प्रभूत' आदिकी कल्पना करे। वे क्रमश: इस प्रकार हैं-प्रभूत, विमल, सार, आराध्य और परमसुख। आग्नेयादि चार कोणोंमें और मध्यभागमें इनके नामके अन्तमें 'नमः' पद जोडकर इनका आवाहन-पूजन करे।

योगपीठके ऊपर हृदयकमलमें तथा दिशा-चिदिशाओं में दीप्ता आदि शक्तियोंकी स्थापना करे। पीठके ऊपरी भागमें हृदयकमलको स्थापित करके उसके केसरोंमें आठ शक्तियोंकी पूजा करनी चाहिये। 'रां दीप्तायं नमः पूर्वस्याम्। रीं सुक्ष्मायै नमः आग्रेयकेसरे। रूं जयायै नमः दक्षिणकेसरे। रॅ भद्रायै नमः नैऋत्यकेसरे। रॅ विभूत्यै नमः पश्चिमकेसरे। रौं विमलायै नमः वायव्यकेसरे। र्री अमोधायै नमः उत्तरकेसरे। रं विद्युतायै नमः ईशानकेसरे। रः सर्वतोमुख्यै नमः मध्ये।'-इस प्रकार शक्तियोंकी अर्चना करके 'ॐ ब्रह्मविष्णुशिवात्मकाय सौराय योगपीठाय नमः।'- इस मन्त्रसे समस्त पीठकी पूजा करे। सबत! तत्पश्चात् रवि आदि मुर्तियोंका आवाहन करके उन्हें पाद्यादि समर्पित करे और क्रमश: हदादि चडल्लन्यासपूर्वक पूजन करे। 'खं कान्ती' इत्यादि संकेतसे 'खं खखोल्काय नमः' यह मन्त्र प्रकट होता है। (यथा 'खं' मन्त्रका स्वरूप है-कान्त-'ख' है, दण्डिनी-'ख' है, चण्ड-'उकार' है (संधि करनेपर 'खो' हुआ) यञ्जादशनसंयता मांसा 'ल' दीर्घा-दीर्घस्वर आकारसे युक्त जल 'क' अर्थात् 'का' तथा वायु — 'यकार'। इन सबके अन्तमें हद् — नमः) इसके उच्चारणपूर्वक 'आदित्यपूर्ति परिकल्पयामि, रविमृति परिकल्पयामि, भानुमृति परिकल्पयामि, भारकरपृति परिकल्पयामि, सुर्यपृति परिकल्पयामि'-

भूवनेश्वरी । सर्गान्विती भूगुर्भानीस्त्यक्षरी मनुरोरितः ॥ (१४।५८) आकारमण्डिपेन्द्रसंयुकं

कच्छादाधारकावधि। मूर्धादि कच्छपर्यनं कमार् सीनप्रयं न्यसेत्। पदाग्रान्तं

विधिपूर्वकम् । दौष्णसूक्षे जवाभद्रे विभृतिर्विमलान्विता ॥ नवमी सर्वतोनुखो । पोठशकिः ऋमादेता छप्रिवर्णाः सुभूषिताः ॥

प्रभूत आदिके शिये पूजा-मन्त्र इस प्रकार है—'प्रभूताय नमः आहेये । विचलाय नमः नैर्फाल्ये । साराय नमः चायाये । आराध्याय नमः ऐशान्याम्। परमसुखाय नमः मध्ये।' शक्तियोंके पुकामन्त्र मूलमें ही दिवे गये हैं।

१. इनका बद्धार 'शारदातिलक'में इस प्रकार है-

२. जैसा कि 'शारदातिलक' में निर्देश किया गया है-

३. ' श्रीविद्यार्गवतन्त्र' में 'प्रभूत' आदि पीठपादों और शक्तियोंको स्थापना एवं पूजाके विषयमें इस प्रकार उझेख मिलता है— प्रभूतक विमानं नैकी कतेत सार वायव्यकोणे च समाराध्यं तथैशके । सुखं परमपूर्वे च यकेनाओं तु मन्त्रवित्।

यों कहना चाहिये। इन मूर्तियोंके पूजनका मन्त्र इस प्रकार है-'ॐ आदित्याय नम:। ए रवये नम:। ॐ भानवे नम:। इं भास्कराय नम:। अं सूर्याय नमः।' अग्रिकोण, नैर्ऋत्यकोण, ईशान-कोण और वायव्यकोण-इन चार कोणोंमें तथा मध्यमें हदादि पाँच अङ्गोंकी उनके नाम-मन्त्रोंसे पूजा करनी चाहिये। वे कर्णिकाके भीतर ही उक्त दिशाओंमें पूजनीय हैं। अस्त्रकी पूजा अपने सामनेकी दिशामें करनी चाहिये। पूर्वादि दिशाओं में क्रमश: चन्द्रमा, बुध, गुरु और शुक्र पूजनीय हैं तथा आग्नेय आदि कोणोंमें मङ्गल, शर्नेखर, राहु और केतुकी पूजा करनी चाहिये॥ २०--२५ 🖁 🛚

पृश्निपर्णी, हींग, बच, चक्र (पित्तपापडा), शिरीष, लहसून और आमय-इन ओषधियोंको बकरेके मूत्रमें पीसकर अञ्जन और नस्य तैयार कर ले। उस अञ्चन और नस्यके रूपमें उक्त औषधोंका उपयोग किया जाय तो वे ग्रहबाधाका निवारण करनेवाले होते हैं। पाठा, पथ्वा (हर्रे), बचा, शियु (सहिजन), सिन्धु (सेंधा नमक), व्योष (त्रिकट)— इन औषधोंको पृथक्-पृथक् एक-एक पल लेकर उन्हें बकरीके एक आढ़क दूधमें पका ले और उस दूधसे घी निकाल ले। वह घी समस्त ग्रह-बाधाओंको हर लेता है। वृश्चिकाली (बिच्छ-घास), फला, कृट, सभी तरहके नमक तथा शार्क्नक-इनको जलमें पका ले। उस जलका करे। विदारीकंद, कुश, काश तथा ईखके क्वाथसे सिद्ध किया हुआ दूध रोगीको पिलाये। जेठी-मधु और भथएके एक दोन रसमें घीको पकाकर दे। अथवा पञ्चगव्य घीका उस रोगमें प्रयोग करे। अब ज्वर-निवारक उपाय सुनो—॥ २६--३०॥ ज्वर-गायत्री

ॐ भस्मास्त्राय विचहे। एकदंष्टाय धीमहि। तनो ज्वर: प्रचोदवात्॥ ३१॥

(इस मन्त्रके जपसे ज्वर दूर होता है।) श्वास (दमा)-का रोगी कृष्णोषण (काली मिर्च), हल्दी, राखा, द्राक्षा और तिलका तैल एवं गृहका आस्वादन करे। अथवा वह रोगी जेठीमध् (मुलहर्ती) और घीके साथ भागींका सेवन करे या पाठा, तिका (कुटकी), कर्णा (पिप्पली) तथा भागींको मधुके साथ चाटे। धात्री (आँवला), विश्वा (सोंठ), सिता (मिश्री), कृष्णा (पिप्पली), मुस्ता (नागरमोचा), खज़र मागधी (खज़र और पीपल\*) तथा पीवरा (शतावर)-ये औषध हिक्का (हिचकी) दूर करनेवाले हैं। उपर्युक्त तीनों योग मध्के साथ लेने चाहिये। कामल-रोगसे ग्रस्त मनुष्यको जीरा, माण्डुकपर्णी, हल्दी और आवलेका रस पिलाना चाहिये। त्रिकट. पद्मकाष्ट, त्रिफला, वायविडङ्ग, देवदार तथा ग्रस्रा-इन सबको सममात्रामें लेकर चूर्ण बना ले और खाँड मिलाकर उसे खाये। इस औषधसे अपस्मार रोग (मिरगी)-के विनाशके लिये उपयोग | अवश्य ही खाँसी दूर हो जाती है ॥ ३२ — ३५ ॥

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराजमें 'ग्रहबाधाहारी मन्त्र तथा औषधका कथन' नामक तीन सीवाँ अध्याय पुरा हुआ॥ ३००॥

## तीन सौ एकवाँ अध्याय

## सिद्धि-गणपति आदि मन्त्र तथा सूर्यदेवकी आराधना

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! शार्झी (गकार), विष्णु (ईकार) और पावक (रकार) हो तो इन दण्डी (अनुस्वारयुक्त) हो, उसके साथ पद्मेश— चार अक्षरोंके मेलसे पिण्डीभूत बीज (ग्रीं) प्रकट

<sup>\*</sup> यहाँ पिप्पलीका नाम दुवारा आया है। जो द्रव्य दो बार आया हो, उसका दो भाग लिया जाता है।

होता है। यह सर्वार्थसाधक माना गया है'। उपर्युक्त बीजके आदिमें क्रमश: दीर्घ स्वरोंको जोडकर उनके द्वारा अङ्गन्यास करे। यथा-'ग्रां हृदयाय नमः। ग्रीं शिरसे स्वाहा। ग्रुं शिखायै वषद् । ग्रैं कवचाय हुम्। ग्राँ नेत्रत्रयाय वौषद् । ग्रः अस्त्राय फट्।' ('ग' इस एकाक्षर बीजसे भी इसी प्रकार न्यास करना चाहिये। उसमें दीर्घ स्वर जोडनेपर क्रमशः 'गां गीं गुं गैं गीं गः'- ये छः बीज बनेंगे।) अन्त (विसर्ग), विष (म्)-इनसे युक्त खान्त (ग)-का उच्चारण किया जाय। ऐसा करनेसे 'गं', 'गः'-ये दो बीज प्रकट हुए। औकार और बिन्दुसे युक्त 'गीं' तीसरा बीज है। बिन्दु और कला दोनोंसे युक्त 'गं:'-यह चौचा बीज और केवल गकार पाँचवाँ बोज है। इस प्रकार विघ्नराज गणपतिके ये पाँच बीज हैं, जिनके पृथक-पृथक फल देखें गये हैं ॥ १-३॥ गणेशसम्बन्धी मन्त्रोंके लिये सामान्य पञ्चाहन्यास 'गणंजयाय स्वाहा हृदयाय नमः। एकदंष्ट्राय हुं फद शिरसे स्वाहा। अचलकर्णिने नमो नमः

'गणंजयाय स्वाहा हृदयाय नमः। एकदंष्ट्राय हुं फट् शिरसे स्वाहा। अचलकर्णिने नमो नमः शिखायै वषट्। गजवक्ताय नमो नमः कवचाय हुम्। महोदरहस्ताय' चण्डाय हुं फट्, अस्वाय फट्।' यह सर्वसामान्य पज्ञाङ्ग है। उक्त एकाक्षर बीज-मन्त्रके एक लाख जपसे सिद्धि प्राप्त होती है॥ ४-५॥

अष्टदल कमल बनाकर उसके दिग्वर्ती दलोंमें

गणेशजीके चार विग्रहोंका पूजन करे। इसी प्रकार वहाँ क्रमशः पाँच अङ्गोंकी भी पूजा करनी चाहिये। विग्रहोंके पूजन-सम्बन्धी मन्त्र इस प्रकार हैं— १-गणाधिपतये नमः। २-गणेश्वराय नमः ३-गणनायकाय नमः। ४-गणकीडाय नमः। (हृदयादि चार अङ्गॉकी तो कोणवर्ती चार दलोंमें और अस्त्रको मध्यमें पूजा करे।) 'बक्कतुण्डाय नमः । एकदेष्टाय नमः । महोदराय नमः । गजवक्राय नमः।लम्बोदराय नमः।विकटाय नमः।विध्नराजाय नमः। धूम्रवर्णाय नमः।'--इन आठ मूर्तियोंकी कमलचक्रके दिग्वर्ती तथा कोणवर्ती दलोंमें पूजा करे। फिर इन्द्रादि लोकपालों तथा उनके अस्त्रोंकी अर्चना करे। मुद्रा-प्रदर्शनद्वारा पूजन अभीष्ट है। मध्यमा तथा तर्जनीके मध्यमें अँगुठेको डालकर मुद्री बाँध लेना-यह गणेशजीके लिये मुद्रा है। उनका ध्यान इस प्रकार करे-'भगवान गणेशके चार भुजाएँ हैं। वे एक हाथमें मोदक लिये हुए हैं और शेष तीन हाथोंमें दण्ड, पाश एवं अङ्करासे सुशोभित हैं। दाँतोंमें उन्होंने भक्ष्य-पदार्थ लडुको दबा रखा है और उनकी अङ्गकान्ति लाल है। वे कमल, पाश और अङ्कशसे थिरे हुए हैं॥६-१०॥ गणेशजीकी नित्य पूजा करे, किंतु चतुर्थीको विशेषरूपसे पूजाका आयोजन करें। सफेद आककी

विशेषरूपसे पूजाका आयोजन करे। सफेद आककी जड़से उनकी प्रतिमा बनाकर पूजा करे। उनके लिये तिलकी आहुति देनेपर सम्पूर्ण मनोरधोंकी

बिन्दुवापास्यप्रियुता स्मृतियांचा सुमध्यमा (ऋक्षर: सिद्धिमणप: सर्वसिद्धिप्रदायक: a

'स्मृतिर्गकारः । अग्री रेफः । वामाधि ईकारः । बिन्दुरनुस्कारः । एतैः चिन्दितं बीजम् 'ग्रीम्' इति मायाबीजद्वयस्य मध्ये स्वापितं सत् त्र्यक्षरं भवेत् । हीं ग्री द्वीमिति ।'

इसके अनुसार इस 'ग्री' बोजको आदि-अन्तमें 'हीं' बोजसे सम्पुटित कर दिया जाय तो यह 'प्र्यक्षर मन्त्र' हो जाता है। अग्रिपुतणमें इसके एकाक्षररूपको हो लिया है। यह एकाक्षर या प्र्यक्षर बोजमन्त्र 'सिद्धिगागपति के नामसे प्रसिद्ध है और साधकोंको सब प्रकारको सिद्धि देनेवाला है। कहीं-कहीं —'साधकों प्रोतिपुत: प्रोक्तो गणेशस्यैकतार्गक:' ऐस्स पाठ देखा जाता है। इसके अनुसार शाङ्गीं—गकारको प्रीति —अनुस्तारसे यक कर दिया जाय तो 'गं' एक अक्षरका गणेश-बोज बनता है।

१. 'श्रीविद्यार्णवतन्त्र'में इस मन्त्रका उद्धार इस प्रकार मिलक है—

२. 'नारायणीय तन्त्र'में यही बात इस प्रकार कड़ी गयी है— खान्त्रे सान्तविषं सकिन्द्रसकलं बिन्द्रीयुनं केवलं। पड़ेवानि पुषक फलं विद्रशते बीजानि विक्नेशियु: ह

३. 'शारदातिसक' और 'श्रीविधार्णव-तन्त्र'में ऐसा हो उत्त्तेख है। वहीं 'महोदरहस्ताय'के स्थानमें 'महोदराय' है।

प्राप्ति होती है। यदि दही, मधु और घीसे मिले हुए चावलसे आहुति दी जाय तो सौभाग्यकी सिद्धि एवं वशित्वकी प्राप्ति होती है॥११ है॥

घोष (ह), असृक् (र), प्राण (य), शान्ति (औ), अर्घी (उ) तथा दण्ड (अनुस्वार)-यह सब मिलकर सूर्यदेवका 'हवा ॐ'-ऐसा 'मार्तण्डभैरव' नामक बीज होता है। इसको बिम्ब-बीजसे' सम्पृटित कर दिया जाय तो यह साधकोंको धर्म, अर्थ, काम तथा मोक्ष-चारों पुरुषाधौंकी प्राप्ति करानेवाला होता है। पाँच हस्व अक्षरींको आदिमें बीज बनाकर उनके द्वारा पाँच मुर्तियोंका न्यास करे। यथा—'अं सुर्याय नमः। ई भास्कराय नमः । उं भानते नमः । एं रवये नमः । ओं दिवाकराय नमः।' दीर्घस्वरोंके बीजसे हृदयादि अङ्गन्यास करे। यथा-'आं हृदयाय नमः।' इत्यादि। इस प्रकार न्यास करके ध्यान करे-'भगवान सुर्य ईशानकोणमें विराजमान हैं। उनकी अङ्गकान्ति सिन्दुरके सदश अरुण है। उनके आधे वामाङ्गमें उनकी प्राणवल्लभा विराज रही हैं ॥ १२-१३ ।

('श्रीविद्यार्णव-तन्त्र'में मार्तण्डभैरव-बीजको ही दीर्घ स्वरोंसे युक्त करके उनके द्वारा हदयादि-न्यासका विधान किया गया है। यथा—'हुवां हदयाय नमः।' 'हुवीं शिरसे स्वाहा।' इत्यादि।)

फिर ईशानकोणमें कृतान्तके लिये निर्माल्य और चण्डके लिये दीप्ततेज (दीपञ्चोति) अर्पित करे। रोचना, कुङ्कुम, जल, रक्त चन्दन, अक्षत, अङ्कुर, वेणुबीज, जौ, अगहनी, धानका चावल, सावाँ,

तिल तथा राई और जपाके फूल अर्घ्यपात्रमें डाले। फिर उस अर्घ्यपात्रको सिरपर रखकर दोनों घटने धस्तीपर टिका दे और सूर्यदेवको अर्घ्य अर्पित करे। अपने मन्त्रसे अभिमन्त्रित नौ कलशोंद्वारा ग्रहोंका पूजन करके ग्रहादिकी शान्तिके लिये शान्ति-कलशके जलसे स्नान एवं सूर्यमन्त्रका जप करनेसे मनुष्य सब कुछ पा सकता है। (एक सौ अडतालीसवें अध्यायमें कथित) 'संग्रामविजय-मन्त्र 'में बीजपोषक बिन्दुयुक्त अग्नि - रकार अर्थात् 'र' जोड़कर उस सम्पूर्ण मन्त्रका मुर्धासे लेकर चरणपर्यन्त व्यापकन्यास करके मुलमन्त्रका, अर्थात उसके उच्चारणपूर्वक सूर्यदेवका 'आवाहनी' आदि मुद्राओंके प्रदर्शनपूर्वक पूजन करे। तदनन्तर यथोक्त अङ्गन्यास करके अपने-आपका रविके रूपमें चिन्तन करे। अर्थात् मेरी आत्मा सूर्यस्वरूप है, ऐसी भावना करे। मारण और स्तम्भनकर्ममें सुर्यदेवके पीतवर्णका, अप्यायनमें श्वेतवर्णका, शत्रुपातकी क्रियामें कृष्णवर्णका तथा मोहनकर्ममें उन्द्रधनुषके समान वर्णका चिन्तन करे। जो सुर्यदेवके अभिषेक,जप, ध्यान, पूजा और होमकर्ममें सदा तत्पर रहता है, वह तेजस्वी, अजेय तथा श्रीसम्पन्न होता है और बुद्धमें विजय पाता है। ताम्बूल आदिमें उक्त मन्त्रका न्यास करके जपपूर्वक उसमें खसका इत्र डाले तथा अपने हाथमें भी 'संग्राम-विजय'के बीजोंका न्यास करके उस हाथसे किसीको वह ताम्बल अपेंग करे, अथवा उस हाथसे किसीका स्पर्श कर ले तो वह उसके बशमें हो जाता है।। १४-२२।।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'गणपति तथा सूर्यकी अर्थाका कथन' नामक तीन सौ एकवाँ अध्याय पूरा हुआ॥३०१॥

and the state of

१. 'सारदातिलक' में विश्ववीन 'हि' बताया गया है। उसका उद्धार यों किया गया है—'ठान्ते दहननेत्रेन्दुसहितं तदुदीरितम्' (१४।१७)

२. सूर्योद पाँच मूर्तियोंका उझेख 'तारदातिलक' में है।

## तीन सौ दोवाँ अध्याय

नाना प्रकारके मन्त्र और औषधोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं—'ऍ कुलजे ऍ सरस्वति स्वाहा'-यह ग्यारह अक्षरोंका मन्त्र मुख्य 'सरस्वतीविद्या' है। जो श्वारलवणसे रहित आहार ग्रहण करते हुए मन्त्रोंकी अक्षरसंख्याके अनुसार उतने लाख मन्त्रका जप करता है, वह बुद्धिमान् होता है। अत्रि (द्), अग्नि (र), वायनेत्र (ई) तथा बिन्द् (') 'द्री'-यह मन्त्र महान् बिद्रावणकारी (शत्रुको मार भगानेवाला) है। वज्र और कमल धारण करनेवाले पीत वर्णवाले इन्द्रका आवाहन करके उनकी पूजा करे और घी तथा तिलकी एक लाख आहुतियाँ दे। फिर तिलमिश्रित जलसे इन्द्रदेवताका अभियेक करे। ऐसा करनेसे राजा आदि अपने छीने गये राज्य आदि तथा राजपुत्र आदि (मनोवाञ्चित बस्तुओं)-को पा सकते हैं। हालेखा (हाँ)-यह 'शक्तिदेवा' नामसे प्रसिद्ध है। इसका उद्धार यों है-धोष (इ), अग्रि (र), दण्डी (ई), दण्ड (') 'हीं'। शिवा और शिवका पूजन करके शक्तिमन्त्र (हीं)-का जप करे। अष्टमीसे लेकर चतुर्दशीतक आराधनामें संलग्न रहे। हार्योमें चक्र, पाश, अङ्कश एवं अभयको मुद्रा धारण करनेवाली बरदाँयिनी देवोकी आराधना करके होम आदि करनेपर उपासकको सौभाग्य एवं कवित्वशक्तिकी प्राप्ति होती है तथा वह पुत्रवान होता है॥१-५॥

'ॐ हीं ॐ नमः कामाय सर्वजनहिताय सर्वजनमोहनाय प्रज्वलिताय सर्वजनहृदयं ममाऽऽत्मगतं कुरु कुरु ॐ॥'—इसके जप आदि करनेसे यह मन्त्र सम्पूर्ण जगत्को अपने वशमें कर सकता है॥६-७॥

'ॐ हीं चामुण्डे अमुकं दह दह पच पच मम वशमानयानय स्वाहा ॐ।' यह चामुण्डाका वशीकरणमन्त्र कहा गया है। स्त्रीको चाहिये कि

वशीकरणके प्रयोगकालमें त्रिफलाके ठंडे पानीसे अपनी योनिको धोये। अश्वगन्धा, यवक्षार, हल्दी और कपूर आदिसे भी स्त्री अपनी योनिका प्रक्षालन कर सकती है। पिप्पलीके आठ तन्द्रल, कालीमिचेंके बीस दाने और भटकटैयांके रसका योनिमें लेप करनेसे उस स्त्रीका पति आमरण उसके वशमें रहता है। कटोरमूल, त्रिकटु (सींठ, मिर्च और पीपल)-का लेप भी उसी तरह लाभदायक होता है। हिम, कैथका रस, मागधीपिप्पली, मुलहठी और मधु—इनके लेपका प्रयोग दम्पतिके लिये कल्याणकारी होता है। शक्कर मिला हुआ कदम्ब-रस और मधु-इसका योनिमें लेप करनेसे भी वशोकरण होता है। सहदेई, महालक्ष्मी, पुत्रजीवी, कृताञ्चलि (लञ्जाबती)—इन सबका चूर्ण बनाकर सिरपर डाला जाय तो इहलोकके लिये उत्तम वशीकरणका साधन है। त्रिफला और चन्दनका क्राथ एक प्रस्थ अलग हो और दो कुडव अलग हो, भँगरैया तथा नागकेसरका रस हो, उतनी ही हल्दी, क्षम्बुक, मध्, घोमें पकायी हुई हल्दो और सुखी हल्दी— इन सबका लेप करे तथा बिदारीकंद और जटामांसीके चुर्णमें चीनी मिलाकर उसको खूब मध दे। फिर दुधके साथ प्रतिदिन पीये। ऐसा करनेवाला पुरुष सैकड़ों स्त्रियोंके साथ सहवास-की शक्ति प्राप्त कर लेता है।। ८-१६।।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

गुप्ता, उड़द, तिल, चावल — इन सबका चूर्ण बनाकर दूध और मिश्री मिलाये। पीपल, बाँस और कुशकी जड़, 'वैष्णवी' और 'श्री' नामक ओषधियोंकी जड़ तथा दूर्वा और अश्वगन्धाका मूल — इन सबको पुत्रकी इच्छा रखनेवाली नारी दूधके साथ पीये। कौन्ती, लक्ष्मी, शिवा और धात्री (आँवलेका बीज), लोध और वटके अङ्करको स्त्री ऋतुकालमें घी और दूधके साथ पीये। इससे उसको पुत्रकी प्राप्ति होती है। पुत्रार्थिनी नारी 'श्री' नामक ओषधिको जड और वटके अङ्करको दूधके साथ पीये। श्री, वटाङ्कर और देवी-इनके रसका नस्य ले और पीये भी। 'श्री' और 'कमल'की जड़को, अस्रत्य और उत्तरके मूलको दूधके साथ पीये। कपासके फल और पल्लवको दुधमें पीसकर तरल बनाकर पीये। अपामार्गके नृतन पुष्पाग्रको भैंसके दुधके साथ पीये। उपर्युक्त साढे पाँच श्लोकोंमें पुत्रप्राप्तिके चार योग बताये गये हैं॥ १७ -- २१ ई॥

यदि स्त्रीका गर्भ गलित हो जाता हो तो उसे शक्कर, कमलके फुल, कमलगड़ा, लोध, चन्दन और सारिवालता—इनको चावलके पानीमें पीसकर दे या लाजा, यष्टि (मुलहठी), सिता (मित्री), द्राक्षा, मधु और घी -- इन सबका अवलेह बनाकर वह स्त्री चाटे॥ २२-२३॥

आटरूप (अड्सा), कलाङ्गली, काकमाची, शिफा (जटामांसी) - इन सबको नाधिक नीचे पीसकर छाप दे तो स्त्री सुखपूर्वक प्रसव कर सकती है॥ २४॥

और हींगपत्री पीये। केसर, भटकटैयाकी जड, चाहिये॥३१॥

गोपी, षष्टी (साठीका तुण) और उत्पल-इनको बकरीके दुधमें पीसकर तैल मिलाकर खाय तो सिरमें बाल उगते हैं। अगर सिरके बाल झड़ रहे हों तो यह उनको रोकनेका उपाय है।। २५-२६॥

आँवला और भैंगरैयाका एक सेर तैल, एक आढक दूध, पष्टी और अञ्जनका एक पल तैल-ये सब सिरके बाल, नेत्र और सिरके लिये हितकारक होते हैं॥ २७॥

हल्दी, राजवृक्षकी छाल, चिश्चा (इमलीका बोज), नमक, लोध और पीली खारी-ये गौऑके पेट फूलनेकी बीमारीको तत्काल रोक देते हैं ॥ २८॥

'ॐ नमो भगवते त्र्यम्बकायोपशमयोपशमय चुल चुल मिलि मिलि भिदि भिदि गोमानिनि चक्रिणि ह्रं फट्। अस्मिन् ग्रामे गोकुलस्य रक्षां कुरु शान्ति कुरु कुरु कुरु ठ ठ ठ'॥ २१-३०॥

यह गोसमुदायकी रक्षाका मन्त्र है। 'षण्टाकर्ण महासेन वीर बड़े बलवान् कहे गये हैं। वे जगदीश्वर महामारीका नाश करनेवाले हैं, अत: मेरी रक्षा करें।' ये दोनों श्लोक और लाल और सफेद जवाकुसुम, लाल चीता मन्त्र गोरक्षक हैं, इनको लिखकर घरपर टाँग देना

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'नाना प्रकारके मन्त्र और औषधोंका कथन' नामक वीन सौ दोनों अध्याय पूरा हुआ॥ ३०२॥

### つい海海海へい तीन सौ तीनवाँ अध्याय

## अष्टाक्षर मन्त्र तथा उसकी न्यासादि विधि

सातवीं राशिपर हो तो उसे 'पूषाका काल' समझना चाहिये। उस समय श्वासकी परीक्षा करे। जिसके कण्ठ और ओष्ठ अपने स्थानसे चलित हो रहे हों, जिसकी नाक टेढ़ी हो गयी और जीभ मन्त्र (ॐ नमो नारायणाय ) है।\* इसका अङ्गन्यास काली पड़ गयी हो, उसका जीवन अधिक-से-

जब चन्द्रमा जन्म-नक्षत्रपर हों और सूर्य अधिक सात दिन और रह सकता है।।१-२॥ तार (ॐ), मेष (न), विष (म), दन्ती (ओ), दीर्घस्वरयुक्त 'न' तथा 'र' (ना रा), 'य णा', रस (य)-यह भगवान विष्णुका अष्टाक्षर-इस प्रकार है-

 <sup>&#</sup>x27; ब्रीविद्यार्णवतन्त्र 'के अनुसार इस मन्त्रका विनियोग-वाक्य इस प्रकार होना चाहिये —ॐ अस्य ब्रोअल्लवरमहामन्त्रस्य साध्यनस्यपणऋषिः, गायत्री छन्दः, परमात्मा देवता सर्वाभौद्रसिद्धपर्ये जपे विनियोगः। (इष्टव्यः सप्तविंश बास, श्लोक १३-१४)

'कुद्धोल्काय स्वाहा हृदयाय नम:। महोल्काय स्वाहा शिरसे स्वाहा। वीरोल्काय स्वाहा शिखायै वषद् । द्युल्काय स्वाहा कवचाय हुम् । सहस्रोल्काय स्वाहा अस्त्राय फट्।"-इन मन्त्रोंको क्रमशः पढते हुए हृदय, सिर, शिखा, दोनों भूजा तथा सम्पूर्ण दिग्भागमें न्यास करे ॥ ३ ई ॥

कनिष्ठासे लेकर कनिष्ठातक आठ अँगुलियोंके तीनों पर्वोमें अष्टाक्षर मन्त्रके पृथक्-पृथक् आठ अक्षरोंको 'प्रणव' तथा 'नम:'से सम्पृटित करके बोलते हुए अङ्गष्ठके अग्रभागसे उनका क्रमशः न्यास करे। तर्जेनीमें, मध्यमासे युक्त अङ्ग्रहमें, करतलमें तथा पुन: अङ्गष्टमें प्रणवका न्यास 'उत्तार' कहलाता है। अतः पूर्वीक न्यासके पश्चात् 'बीजोत्तारन्यास' करे। अष्टाक्षर मन्त्रके वर्णीका रंग यों समझे-आदिके पाँच अक्षर क्रमश: रक्त, गौर, धूम्र, हरित और सुवर्णमय कान्तिवाले हैं तथा अन्तिम तीन वर्ण क्षेत हैं। इस रूपमें इन वर्णोंकी भावना करके इनका क्रमश: न्यास करना चाहिये। न्यासके स्थान है-हृदय, मुख, नेत्र, मुर्धा, चरण, ताल, गृह्य तथा हस्त आदि॥४-७॥

हाथोंमें और अङ्गोंमें बीजन्यास करके फिर अङ्गन्यास करे।' जैसे अपने शरीरमें न्यास किया जाता है, उसी तरह देवविग्रहमें भी करना जाता है। देवविग्रहके हृदयादि अङ्गोंमें विन्यस्त वर्णोंका गन्ध-पृष्पोंद्वारा पूजन करे। देवपीठपर धर्म आदि, अग्रि आदि तथा अधर्म आदिका भी यधास्थान न्यास करे। फिर उसपर कमलका भी न्यास करना चाहिये॥ ८-९॥

पीठपर ही कमलके दल, केसर, किञ्चल्कका व्यापक सुर्यमण्डल, चन्द्रमण्डल तथा अग्रिमण्डल --इन तीन मण्डलोंका पृथक्-पृथक् क्रमशः न्यास करे। वहाँ सत्त्व आदि तीन गुणोंका तथा केसरोंमें स्थित विमला आदि शक्तियोंका भी चिन्तन करे। उनके नाम क्रमशः इस प्रकार है-विमला, उत्कर्षिणी, ज्ञाना, क्रिया, योगा, प्रह्मी, सत्या तथा ईशाना। ये आठ शक्तियाँ आठ दिशाओं में स्थित हैं और नवीं अनुग्रहा शक्ति मध्यमें विराजमान है। योगपीठकी अर्चना करके उसपर श्रीहरिका आवाहन और पूजन करे॥ १०-१२॥

पाद्य, अर्घ्यं, आचमनीय, पीताम्बर तथा आधुषण-ये पाँच उपचार हैं। इन सबका मूल (अष्टासर) मन्त्रसे समर्पण किया जाता है। पीठके पूर्व आदि चार दिशाओंमें वासुदेव आदि चार मुर्तियोंका तथा अग्नि आदि कोणोंमें क्रमश: श्री, सरस्वती, रति और शान्तिका पूजन करे॥ १३-१४॥

इसी प्रकार दिशाओं में शङ्क, चक्र, गदा और चाहिये। किंतु देवशरीरमें करन्यास नहीं किया पद्मका तथा विदिशाओं (कोणों)-में मुसल,

१. इत मार्जिक अन्तमें 'स्वाहा' पद बोहनेक विषयमें 'जैलोक्यमोहन-तन्त'का निम्बाहित वचन प्रमाण है-

<sup>&#</sup>x27;कुद्धोल्कादिपरैर्वद्विज्ञायानीअंतिसंयुर्वै: ।''तत्त्वप्रकात'में भी ऐसा हो कहा गया है-'एवां विभक्तियुक्तानां भवेदन्तेऽग्रिवस्तामा ('

२. 'नारावणीयतन्त्र'में भी ऐसा हो कहा है-त्रिपर्वस् । न्येहाधेण नमस्त्रारस्क्रान्हाक्षरान् न्यसेत् ॥ इति ॥ कतिष्ठादितद्**नानामङ्**लीनां

३. 'शारदाविलक' पश्चदश पटलके हत्येक पाँचकी व्याख्याके अनुसार हाचीमें सृष्टि, रिम्पति एवं संहारके क्रमसे न्यास करना चाहिये। दाहिनी तर्जनीसे लेकर बाम तर्जनीतक मन्त्रके अवद अधरोंका न्याम 'मृष्टिन्याम' है। दोनों तर्जनीसे आरम्भ कर दोनों कनिष्ठापर्यन्त दो आवृत्तिमें इन आठ अक्षरोंका न्यास 'स्थितिन्यास' है। द्वाहिनों कनिष्ठासे लेकर वाम कनिशापर्यन्त न्यास 'संहारन्यास' है। 'क्रुद्धोएकाय' इरपादिसे मूलमें जो हदयादि न्यास कहा है, वही 'अङ्गन्यास' है। इस प्रकार कराजुन्यास करके पुन: अङ्गन्यासको विधि 'सारदाधिलक' की व्याख्यामें स्पष्ट की गयी है। यथा-- 'बहबू-कस'की विधिसे छ: अखरीका अहाँमें क्रमत: नास करके तेच दो अधरीका उदर और पृष्टमें न्यास करना चाहिये। प्रयोग इस प्रकार हैं — ' ॐ हृदयाय नमः। में किरसे स्वाहा। मों किरावि वषट्। नां कवचाय हुम्। रां नेत्राध्यां बौषट्। यं अस्त्राय फट । णां उदराय नम: । यं पृष्ठाय नम: ।' इति । ईशानकिय गुरुदेकका वचन भी ऐसा हो है ।

अस्य स्याद्धदयं तारः किरोनार्णः किछा च मो। नावर्णः कवयं शस्त्रं रावर्णे नयनं परः ॥ उदरं पृष्ठपन्थी च वर्षों हि नमस यूती ।

खड़, शार्ड्रधनुष तथा वनमालाकी क्रमशः अर्चना | सोमेशका मध्यभागमें और आवरणसे बाहर इन्द्र करे॥ १५॥

नारायणदेवके सम्मुख विराजमान विष्वक्सेन तथा होती है।। १६-१७॥

आदि परिचारकवर्गके साथ भगवानुका सम्यक् मण्डलके बाहर गरुडकी पूजा करके भगवान् पूजन करनेसे साधकको अभीष्ट फलकी प्राप्ति

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अक्तक्षर-पूजा-विधि वर्णन' नामक तीन भी तीनवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३०३ ॥

## तीन सौ चारवाँ अध्याय

पञ्चाक्षर-दीक्षा-विधान; पूजाके मन्त्र

अग्रिदेव कहते हैं- मेष (न) सर्गि विष-विसर्ग युक्त मकार (म:) यसे पहलेका अकर श और उसके साथ अक्षि-इकार (शि) दीर्घोदक (वा) मरुत् (य)-यह पञ्चासर मन्त्र (नम: शिवाय') शिवस्वरूप तथा शिवप्रदाता है। इसके आदिमें ॐ लगा देनेपर यह घडकर मन्त्र हो जाता है। इसका अर्चन (भजन) करके मनुष्य देवत्व आदि उत्तम फलोंको प्राप्त कर लेता है॥ १ ई॥

ज्ञानस्वरूप परब्रह्म ही परम बुद्धिरूप है। वही सबके हृदयमें शिवरूपसे विराजमान है। वह शक्तिभृत सर्वेश्वर ही ब्रह्मा आदि मूर्तियोंके भेदसे भिन्न-सा प्रतीत होता है। मन्त्रके अक्षर पाँच है. भूतगण भी पाँच हैं तथा उनके मन्त्र और विषय भी पाँच हैं। प्राण आदि वायु पाँच हैं। ज्ञानेन्द्रियाँ और कर्मेन्द्रियाँ भी पाँच-पाँच हैं। ये सब-की-सब वस्तुएँ पञ्चाक्षर-ब्रह्मरूप हैं। इसी प्रकार यह सब कुछ अष्टाक्षर मन्त्ररूप भी है॥ २-४॥

दीक्षा-स्थानका मन्त्रोच्चारणपूर्वक पञ्चगव्यसे प्रोक्षण करे। फिर वहाँ समस्त आवश्यक सामग्रीका संग्रह करके विधिपूर्वक शिवकी पूजा करे। तत्पश्चात् मूलमन्त्र, इष्ट-मूर्तिसम्बन्धी मन्त्र तथा अङ्गसम्बन्धी मन्त्रोंद्वारा अक्षत छींटते हुए भृतापसारणपूर्वक रक्षात्मक क्रिया सम्पादित करे। फिर दूधमें चरु पकाकर उसके तीन भाग करे। उनमेंसे एक भाग तो इष्टदेवताको निवेदित कर दे, दूसरे भागको आहुति दे और तीसरा शिष्यसहित स्वयं ग्रहण करे। फिर आचमन एवं सकलीकरण करके आचार्य शिष्यको हृदय-मन्त्रसे अभिमन्त्रित एक दन्तधावन दे, जो दुधवाले वृक्ष आदिका काष्ठ हो। उससे दाँतोंका शोधन करके, उसे चीरकर उसके द्वारा जीभ साफ करनेके बाद धोकर पृथ्वीपर फेंक दे॥५-८॥

यदि पूर्वदिशासे फॅकनेपर वह दन्तकाष्ठ उत्तर या पश्चिम दिशाकी ओर जाकर गिरे तो शुभ होता है, अन्यथा अशुभ होता है। पुन: अपने सम्मुख आते हुए शिष्यको शिखाबन्धके द्वारा रक्षित करके ज्ञानी गुरु वेदीपर उसके साथ कुशके विस्तरपर सो जाय। शिष्य सीते समय रातमें जो स्वप्न देखे, उसे प्रात:काल अपने गुरुको सुनावे॥ ९-१०॥

यदि स्वप्र शुभ एवं सिद्धिसूचक हुए तो उनसे

१. 'सारदातिसक' तथा 'ब्रोविधार्णवतन्त्र'के अनुसार पद्धकार पन्त्रका विनियोग इस प्रकार है —'अस्य श्रीतिवपद्याक्षरमन्त्रस्य (षडक्षरमन्त्रस्य वा) वापदेव ऋषिः पङ्किराज्यः सदक्षिणे देवता चतुर्विधपुरुवार्यसिद्धये जपे विनियोगः।' इसका न्यास यों होगा-'वामदेवाय ऋषये नमः शिरसि। पश्चिष्कन्दसे नमः मुखे। श्रीसदाकिवदेवतायै नमः इदि।'

२. मुसमन्त्रसे सजातीय शिखामन्त्र, क्वा—'ति तिखावै क्वट' द्वारा अववा अवीरादि मन्त्रोद्वारा गुरु तिष्यकी शिखा बाँध दे। यही 'शिखाबन्धाभिरक्षण' अथवा शिष्पको शिखाबन्धके द्वारा रेखित करना है। ('सारदाविसक'की व्याख्या)

मन्त्र तथा इष्टदेवके प्रति भक्ति बढ़ती है। तत्पश्चात् पुनः मण्डलार्चन करना चाहिये। 'सर्वतोभद्र' आदि मण्डल पहले बताये गये हैं। उन्हींमेंसे किसी एकका पूजन करना चाहिये। पूजित हुआ मण्डल सम्पूर्ण सिद्धियोंका दाता है॥ ११॥

पहले स्नान और आचमन करके मन्त्रोच्चारणपूर्वक देहमें मिट्टी लगाये। फिर पूर्ववत् कल्पित शिवतीर्थमें साधक अधमर्पण-मन्त्रके जपपूर्वक स्नान करे। फिर विद्वान् पुरुष हस्ताभिषेक' (हार्चोकी शुद्धि) करके पूजागृहमें प्रवेश करे। मूलमन्त्रसे योगपीठपर कमलासनका न्यास (चिन्तन) करे। मूलसे ही पूरक, कृम्भक तथा रेचक प्राणायाम करे॥ १२-१३॥

(सुष्म्णा नाडीके मार्गसे) जीवात्माको ऊपर ब्रह्मरन्ध्रस्थित सहस्रारचक्रमें ले जाकर परमात्मामें योजित (स्थापित) कर दे। सिरसे लेकर शिखापर्यन्त जो बारह अङ्गल विस्तृत स्थान है, वही 'ब्रह्मरन्ध्र' है। उसीमें स्थित परमात्माके भीतर जीवको ('इंस: सोऽहम्'-इस मन्त्रद्वारा) संयोजित करनेके पश्चात् (यह चिन्तन करे कि सम्पूर्ण भूतोंके तत्त्व बीजरूपसे अपने-अपने कारणमें संहाक्रमसे विलीन हो गये हैं। इस प्रकार प्रकृतिपर्यन्त समस्त तत्त्वोंका परमात्मामें लय हो गया है। तदनन्तर) वायुबीज (यकार)-के द्वारा वायुकी प्रकट करके उसके द्वारा अपने शरीरको सुखा दे। इसके बाद

अग्निबीज (रकार)-से अग्नि प्रकट करके उसके द्वारा उस समस्त शुष्क शरीरको जलाकर भस्म कर दे। (उसमेंसे दग्ध हुए पापपुरुषके भस्मको विलगाकर) अपने शरीरके भस्मको अमृतबीज (वकार)-से प्रकट अमृतकी धारासे आप्लावित कर दे॥ १४॥

(इसके बाद विलीन हुए प्रत्येक तत्वके बीजको अपने-अपने स्थानपर पहुँचाकर दिव्य शरीरका निर्माण करे।) दिव्य स्वरूपका ध्यान करके जीवात्पाको पुनः ले आकर हृदयकमलमें स्थापित कर दे। ऐसा करनेसे आत्मशुद्धि सम्पादित होती है। तदनन्तर न्यास करके पूजन आरम्भ करे। १५॥

पञ्चाक्षर-मन्त्रके न, म आदि पाँच वर्ण क्रमशः कृष्ण, श्रेत, श्याम, रक्त और पीत कान्तिवाले हैं। नकारादि अक्षरोंसे क्रमशः अङ्गन्यास करे। उन्हों अङ्गॉमें तत्पुरुष आदि पाँच मुर्तियोंका भी न्यास करना चाहिये ॥ १६॥

तदनन्तर अङ्गष्ठसे कनिष्ठापर्यन्त पाँच अँगुलियोंमें क्रमशः अङ्गमन्त्रींका सर्वतीभावेन न्यास' करके पाद, गुहा, हृदय, मुख तथा मुधीमें मन्त्राक्षरोंका न्यास' करे। इसके बाद मुधां, मुख, हृदय, गृह्य और पाद-इन अङ्गॉमें व्यापक-न्यास' करके मूलमन्त्रके अक्षरोंका तथा अङ्गमन्त्रोंका भी वहीं

१. करबुद्धिका एक प्रकार यह भी है—लङ्गृह आदि सभी अँगुलियोंमें, दोनों हावोंके अलर्भागमें, बाह्यभागमें तथा दोनों हाथोंके पार्श्वभागमें अस्त्रमन्त्र (फट्)-का त्यापकन्यास किया जाय।

२. इसका प्रयोग इस प्रकार है। पहले निम्नाङ्कित रूपसे मृतिसहित करन्याय को —'नं तत्पुरुष्यय नमः तर्जन्योः। मं अधीराय नमः मध्यमयोः । ति सद्योजातायः नमः कनिष्ठिकयोः । जां कामदेवाय नमः अन्तरिकयोः । यं ईहानाय नमः अङ्गृष्ठयोः ।' तत्पक्षात् अङ्गण्याससहित मृतिन्यस करे। यथा—'नं तत्पुरुवाय इदयाय नमः। में अघोराय किरसे स्वाहा। जि सखोजातय जिलापे वक्ट। यां वामदेवाय कवचाय हुम्। यं ईशानाय अस्त्राय फट्।' कर-यासमें यहाँ मध्यमाके बाद करिक्का, फिर अनामिका, तत्परवात् अङ्गष्टका क्रम 'श्रीक्षिद्याणंकात्त्र'के तीसर्वे श्वास तथा 'शारदाविलक'के अदारहवें पटलके अनुसार है।

३. प्रयोग इस प्रकार है —नं अङ्गुष्ठभ्यां नमः। मं तर्जनीच्यां स्वतः। सिं मध्ययाच्यां वयट्। यां अनामिकाच्यां हुम्। यं कनिश्चिकाच्यां पट्।

४. नं पादयोः न्यस्यामि। मं गुद्धे न्यस्यामि। त्रिं हृदये न्यस्यामि। वां मुखे न्यस्यामि। यं मुखेन न्यस्यामि।

५. व्यापकन्यास 'ब्रीविधार्णवतन्त्र' (श्वास ३०) तथा 'रागदाजिलक' (यटल १८)-में इस प्रकार कहा गया है-नमोऽस्तु स्थानुभूताय न्योतिर्तिङ्गामृकत्मने। चतुर्गृतिवपुरकायाधारिताङ्गाय इति मन्त्रेण मधादिपादपर्यनं

न्यास करे'। फिर अग्नि आदि कोणोंमें प्रकट पीठके धर्म आदि पादोंका, जो क्रमशः रक, पीत, श्याम और श्वेत वर्णके हैं, चिन्तन करके उनमें साध्यमन्त्रके अक्षरोंका न्यास करे तथा पुर्वादि दिशाओंमें स्थित अधर्म आदिका चिन्तन करके उनमें अङ्गपन्त्रोंका न्यास करे। इस प्रकार योगपीठका चिन्तन करके उसके ऊपर अष्टदल कमलका और सूर्यमण्डल, सोममण्डल तथा अग्रिमण्डल-इन तीन मण्डलोंका एवं सत्वादि गुणोंका चिन्तन करे॥ १७ - १९॥

इसके बाद अष्टदल कमलके पूर्वादि दलोंपर वामा आदि आठ शक्तियोंका तथा कर्णिकाके ऊपर नवीं (मनोत्मनी) शक्तिका न्यास या चिन्तन करे। इन शक्तियोंके नाम इस प्रकार हैं—वामा, ज्येष्ठा, रौद्री, काली, कलविकारिणी, बलविकारिणी, बलप्रमधनी, सर्वभृतदमनी तथा नवीं मनोत्मनी। ये शक्तियाँ ज्वालास्वरूपा हैं और इनकी कान्ति क्रमश: श्रेत, रक्त, सित, पीत, श्वाम, अग्रि-सदश, असित, कृष्ण तथा अरुण वर्णकी है। इस प्रकार इनका चिन्तन करे॥ २०--२२॥

तदनन्तर 'अनन्तयोगपीठाय नयः 'से योगपीठको पुजा करके हृदयकमलमें शिवका आवाहन करे। यथा-

स्फटिकाभं चतुर्बाह्यं फालशूलधरं शिवम्। साधयं वरदं पञ्चवदनं च त्रिलोचनम्॥

'जिनकी कान्ति स्फटिकमणिके समान श्रेत है, जो चार भुजाओंसे सुशोभित हैं और उन हाथोंमें फाल, शुल तथा अभय एवं वरद मुद्राएँ धारण करते हैं, जिनके पाँच मुख और प्रत्येक

मुखके साथ तीन-तीन नेत्र हैं, उन भगवान् शिवका मैं ध्यान एवं आवाहन करता हूँ।'

इसके बाद कमलदलोंमें तत्पुरुषादि पञ्चमृर्तियोंकी स्थापना करे। यथा -नं तत्पुरुषाय नमः (पूर्वे)। मं अघोराय नमः (दक्षिणे)। शिं सद्योजाताय नमः (पश्चिमे)। वां वामदेवाय नमः (उत्तरे)। यं ईशानाय नमः (ईशाने)।

तत्पुरुष चतुर्भुज हैं। उनका वर्ण क्षेत है। उनका स्थान कमलके पूर्ववर्ती दलमें है। अधीरके **जाठ भुजाएँ हैं और उनकी अङ्गकान्ति असित** (श्याम) है। इनका स्थान दक्षिणदलमें है। सद्योजातके चार मुख और चार ही भुजाएँ हैं। उनका पीत वर्ण है और स्थान पश्चिमदलमें है। वामदेवविग्रह स्बी (देवी पार्वती)-के साथ विलसित होता है। उनके भी मुख तथा भुजाएँ चार-चार ही हैं। कान्ति अरुण है। इनका स्थान उत्तरवर्ती कमलदलमें है। ईशानके पाँच मुख हैं। वे ईशान-दलमें स्थित हैं। उनका वर्ण गौर है तथा वे सब कुछ देनेवाले हैं॥ २३--२६॥

तत्पश्चात् इष्टदेवके अङ्गोंका यथोचित पूजन करे'। फिर अनन्त, सुक्ष्म, सिद्धेश्वर (अथवा शिवोत्तम) और एकनेत्रका पूर्वीद दिशाओं में (नाममन्त्रसे) पूजन करे। एकस्द्र, त्रिनेत्र, श्रीकण्ठ तथा शिखण्डीका ईशान आदि कोणोंमें पूजन करे। ये सब-के-सब विद्येश्वर हैं और कमल इनका आसन है। इनकी अङ्गकान्ति क्रमश: श्रेत, पीत, सित, रक्त, धूम्र, रक्त, अरुण और नील है। ये सभी चतुर्भज हैं और चार ध्वज, गदा, शूल चक्र और पद्मका पूजन करे'। इस प्रकार छ:

१. पं मूर्ध्ने नमः। मं वक्ताय स्वाहा। त्रिं इदयाय वष्ट्। वां गुहाय हुम्। यं प्रदान्यां फट्।

२. तं धर्माय तमः (अग्रिकोणपादे)। मं जनाय ननः (नैकीचनादे)। ति वैराग्याय नमः (वायव्यपादे)। वां यं ऐश्वर्याय नमः (ऐशानपादे)। अधर्माय नमः (पूर्वे)। अञ्चनाय स्वाहा (दक्षिणे)। अवैराग्याय वषट् (पश्चिमे)। अनैक्षर्याय हं फट् (उसरे)।

उनके पढव-पुजनका क्रम मों है—दितीय अहदलकपलके केसरोंमें—ॐबुदबाय नमः (देवस्य स्थाप्रकेसरे)। ने शिरसे स्याहा (वामाप्रकेसरे इंशाने)। मं शिखाये वषट् (पृहदक्षिणे)। त्रिं कडचाय हुम् (पृष्ठवामे)। वां नेप्रत्रवाय खीवट् (अग्रे)। यं अस्त्राय फट् (अग्रादिचतुर्दिक्ष्)। (श्रीविद्यार्णवतन्त्र)

४. 'श्रीविद्यार्णवतना'में पूजनके मन्त्र इस प्रकार दिये तये हैं —'देवाताधानमारध्य सं इन्द्राय सुराधिपतये पीतवर्णाय वजहस्ताय ऐराथतवाहनाय नमः । ई अग्रये तेजोऽधिपतये रक्तवर्णाय शक्तिहस्ताय मेक्कहनाय नमः । ई यमाय प्रेताधिपतये कृष्णवर्णाय दण्डहस्ताय

आवरणोंसहित इष्टदेवताकी पूजा करके गुरु अधिवासित शिष्यको पञ्चगव्यपान कराये। फिर आचमन कर लेनेपर उसका प्रोक्षण करे। इसके बाद नेत्रान्त अर्थात् नूतन शुक्ल वस्त्रकी पट्टीसे नेत्र-मन्त्र (वीषट)-का उच्चारण करते हुए गुरु शिष्यके नेत्रोंको बाँध दे। फिर उस शिष्यको मण्डपके दक्षिणद्वारमें प्रवेश कराये। वहाँ आसन आदि या कुशपर बैठे हुए शिष्यका गुरु सोधन करे। पूर्वोक्त रीतिसे शरीर आदि पाञ्चभौतिक तत्त्वींका क्रमश: संहार करके शिष्यका परमात्मामें लय किया जाय; फिर सृष्टिमार्गसे देशिक शिष्यका पुनरुत्पादन करे। इसके बाद उस शिष्यके दिव्य शरीरमें न्यास करके उसे प्रदक्षिणक्रमसे पश्चिमद्वारपर लाकर उसके द्वारा पुष्पाञ्जलिका क्षेपण कराये। जिस देवताके ऊपर वे फुल गिरें, उसके नामको आदिमें रखते हुए शिष्यके नामका निर्देश करे। तत्पश्चात् (नेत्रका बन्धन खोलकर) यज्ञभूमिके पार्श्वभागमें सुन्दर नाभि और मेखलासे युक्त खुदे हुए कुण्डमें शिवाग्निको प्रकट कराकर, स्वयं उसका पूजन करके, फिर शिष्यसे भी उसकी जाती है। ३९-४१।

अर्चना कराये। फिर ध्यानद्वारा आत्मसदृश शिष्यको संहारक्रमसे अपनेमें लीन करके पुन: उसका सृष्टिक्रमसे उत्पादन करे। तदनन्तर उसके हाथमें अभिमन्त्रित कुश दे और हदयादि मन्त्रोंद्वारा पृथिवी आदि तत्वोंके लिये आहुति प्रदान करे॥ ३१ - ३८॥

पृथ्वी, जल, तेज और वाय-इनमेंसे प्रत्येकके लिये इनके नाम-मन्त्रसे साँ-साँ आहुतियाँ देकर आकाशतत्त्वके लिये मुलमन्त्र ( ॐ नमः शिवाय )-से सौ आहुतियाँ दे। इस प्रकार हवन करके उसकी पूर्णाहृति करे। फिर अस्त्र-मन्त्र (फर्)-का उच्चारण करके आठ आहुतियाँ दे। तत्पश्चात् विशेष शुद्धिके लिये प्रायक्षित (होम या गोदान) करे। अभिमन्त्रित कलशका पूजन कर पीठस्थित शिष्यका अभिषेक करे। फिर युरु शिष्यको समयाचार सिखावे। शिष्य स्वर्ण-मुद्रा आदिके द्वारा अपने गुरुका पूजन करे। इस प्रकार यहाँ 'शिवपञ्चाक्षर' मन्त्रकी दीक्षा बतायी गयी। इसी तरह विष्णु आदि देवताओंके मन्त्रोंकी भी दीक्षा दी

इस प्रकार आदि आग्रेष महापुराणमें 'प्रकाक्षरमन्त्रको दोक्षाके विधानका वर्णन' नामक तीन सौ चारजी अध्याय पूरा हुआ॥ ३०४॥

### 一の一般を表示して

## तीन सौ पाँचवाँ अध्याय

### पचपन विष्णुनाम

विष्णुके निम्नाङ्कित पचपन नामोंका जप करता करता है। पुष्करमें पुण्डरीकाक्ष, गयामें गदाधर,

अग्निदेव कहते हैं - मुने! जो मनुष्य भगवान् तथा तीथींमें पूजनादिक अक्षय पुण्यको प्राप्त है, वह मन्त्रजप आदिके फलका भागी होता है चित्रकृटमें राधव, प्रभासमें दैत्यसूदन, जयन्तीमें

महिषयाहमाय नमः । क्षे नेत्रत्रये रक्षोऽधिपतये भूमवर्णाय खन्नहरूकव प्रेतवाहनाय नमः । वं करूनाय वादसाम्पतये शुक्तवर्णाय पात्रहरूताय मकरवाहनाथ पम: । यं वायने प्राणाधिपतये धूमवर्णाय अङ्कुलहरूनाय मृगवाहनाथ पम: । हो ईज्ञानाय विद्याधिपतये स्फटिकवर्णाय जूलहस्ताय वृषभवाहनाय नमः । इति सम्पूज्य इन्द्रेशानयोर्मध्ये — आं ब्रह्मणे लोकाधिषतये रक्तवर्णाय पद्धस्तव हंसवाहनाय नमः । निर्म्वतिवरूगयोर्मध्ये — ह्यी अनन्ताय नागाधियतये गौरवर्णाय चक्रहस्ताय गरुडकाङ्गय नमः। इति सम्यूज्य द्वितीयवीध्याम् —वद्माय नमः। शक्तये०। दण्डाय०। खङ्गायः । पाशायः । अङ्गुशायः । गदायैः । त्रिमुत्तायः । पदायः । चक्रायः । इस प्रकार इन-इन आयुर्धोका दन-दन दिक्यालोके निकटवर्ती स्थानमें पूजन करना चाहिये।

1362 अग्नि पुराण २१

जय, हस्तिनापुरमें जयन्त, वर्धमानमें वाराह, काश्मीरमें चक्रपाणि, कुब्जाभ (या कुब्जास्त)-में जनार्दन, मथुरामें केशवदेव, कुब्जाप्रकमें इपोकेश, गङ्गाद्वारमें जटाधर, शालग्राममें महायोग, गोवर्धनगिरिपर हरि, पिण्डास्कमें चतुर्बाह, शङ्कोद्धारमें शङ्की, कुरुक्षेत्रमें वामन, यमुनामें त्रिविक्रम, शोणतीर्थमें विश्वेश्वर, पूर्वसागरमें कपिल, महासागरमें विष्णु, गङ्गासागर-सङ्गममें वनमाल, किष्किन्धामें रैक्तकदेख, काशीतटमें महायोग, विरजामें रिपुंजय, विशाखयूपमें अजित, नेपालमें लोकभावन, द्वास्कामें कृष्ण, मन्दराचलमें मथुसूदन, लोकाकुलमें रिपुहर, शालग्राममें हरिका स्मरण करे॥ १—९॥

पुरुषवटमें पुरुष, विमलतीर्थमें जगत्प्रभु, सैन्धवारण्यमें अनन्त, दण्डकारण्यमें शार्ड्गधारो, उत्पलावर्तकमें शौरि, नर्मदामें श्रीपति, रैवतकगिरिपर दामोदर, नन्दामें जलशायी, सिन्धुसागरमें गोपोश्चर, माहेन्द्रतीर्थमें अच्युत, सह्याद्रिपर देवदेवेश्वर,

मागधवनमें वैकुण्ठ, विन्ध्यगिरिपर सर्वपापहारी, औण्ड्में पुरुषोत्तम और हृदयमें आत्मा विराजमान हैं। ये अपने नामका जप करनेवाले साधकोंको भोग तथा मोक्ष देनेवाले हैं, ऐसा जानो॥१०—१३॥

प्रत्येक वटवृक्षपर कुबेरका, प्रत्येक चौराहेपर शिवका, प्रत्येक पर्वतपर रामका तथा सर्वत्र मधुसूदनका स्मरण करे। धरती और आकाशमें नरका, वसिष्ठतीर्थमें गरुडध्वजका तथा सर्वत्र भगवान् वासुदेवका स्मरण करनेवाला पुरुष भोग एवं मोक्षका भागी होता है। भगवान् विष्णुके इन नामोंका जप करके मनुष्य सब कुछ पा सकता है। उपर्युक्त क्षेत्रमें जो जप, श्राद्ध, दान और तर्पण किया जाता है, वह सब कोटिगुना हो जाता है। जिसकी वहाँ मृत्यु होती है, वह ब्रह्मस्वरूप हो जाता है। जो इस प्रसंगको पढ़ेगा अथवा सुनेगा, वह शुद्ध होकर स्वर्ग (वैकुण्डधाम)-को प्राप्त होगा ॥१४—१७॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'विष्णुके प्रचपन नामविषयक' शीन सौ पाँचवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३०५॥

nu filipipi pilano

#### \* अग्रिक्याच --

वपन् वै पञ्चपत्ताकद् विष्युनामानि यो नरः । मन्त्रकण्यदिकलभाक् तीर्वेष्वचरि वाक्षयम्॥ पुष्करे पुण्डानिकाकं गयायां च गदाधरम्। गया चित्रकृटे तु प्रधासे दैत्यसूदनम्। जयं जयन्त्र्यां तद्वच्य जयन्तं शास्त्रतापुरे । करातं वर्धमाने च काल्मोरे चक्रपाणिनम् ॥ जनार्टनं च कुम्बतको मानुरायां छ केत्रवाम् । कुम्बामके हामीकेशं गङ्गाङ्गारे जटाधरम् ॥ शालग्रामे महायोगं हरि योजर्थनाचले । पिण्हारके बहुर्बाई शङ्कीद्वारे व शङ्किनम् । वामनं च कुरुक्षेत्रे वस्तावां त्रिविक्रमम्।विश्वेद्यं तवा शोर्वे कपिलं पूर्वसागरे ॥ गहासगरमंगमं । बनमालं च किप्किन्ध्यं देवं रेवतकं विद्: व forms रिपुंजयम् (जिलाक्यपुरे द्वाजितं नेपाले लोकभावनम् ॥ विश्वापां. द्वारकार्या विदि कृष्णं घन्दरे पशुसुदनम् । लोकाकृते स्पितरं मालवामे हरि समीत्॥ पुरुषं पुरुषक्षटे विमाले च नाग्छभूम्। जननां सैन्धवारण्ये दण्डके मार्जुधारिणम् ॥ उत्परतावर्तके शीरि नर्मदायां क्रियः पतिप् । दायोदरे पैयतके नन्दायां जलशायिनम् ॥ गोपीश्चरं च सिम्बन्धी महेन्द्रे वाच्युतं विद्: । सहादी देशदेशेष्टं वैकुण्डं सर्वपापहरं विन्द्ये औपडे तु पुरुषोत्तमम्। आत्मानं इदये विदि वपतां भुक्तिमुक्तिदम्॥ वैश्ववर्ण चल्को चल्को शिषम्। पर्वते पर्वते रामं सर्वत्र वरं भूगै तथा व्योगि वस्ति गरवाकवन्। वासुदेवं च सर्वत्र संस्मरन् भृतिभृतिभाक्॥ नामान्येतानि विष्णोश अच्या सर्वमवाहुयान् (क्षेत्रेष्येतेषु यच्छाद्वं दानं जप्यं च तर्पणम्।। तत्सर्वं कोटिग्नितं मृतो ब्रह्मयो भवेत्।यः पठेच्युणुयाद्वपि निर्मलः

## तीन सौ छठा अध्याय

## श्रीनरसिंह आदिके मन्त्र

अग्निदेव कहते हैं- मुने! स्तम्भन, विद्वेषण, उच्चाटन, उत्सादन, भ्रामण, मारण तथा व्याधि-ये 'क्षुद्र'संज्ञक अभिचारिक कर्म हैं। इनसे झुटकारा कैसे प्राप्त हो ? यह बात बताऊँगा; सुनो—॥१॥

'ॐ नमो भगवते उन्मत्तहद्राय भ्रम भ्रम भ्रामय भ्रामय अमुकं वित्रासय वित्रासय उद्भामय उद्भामय रुद्र रीद्रेण रूपेण हूं फद् स्वाहा '॥ २॥

श्मशान-भूमिमें रातको इस मन्त्रका तीन लाख जप करे। फिर चिताकी आगमें धतूरेकी समिधाओंद्वारा हवन करे। इस प्रयोगसे सन् सदा भ्रान्त होता—चक्करमें पड़ा रहता है। सुनहरे गेरूसे शत्रुकी प्रतिमा बनाकर उक्त मन्त्रका जप करे। फिर मन्त्रजपसे अभिमन्त्रित की हुई सोनेकी सुइयोंसे उस प्रतिमाके कण्ठ अथवा हृदयको बीधे। इस प्रयोगसे शत्रकी मृत्यु हो जाती है। गधेका बाल (अथवा खराश्चा-मयुरशिखा नामक ओपधिके पते), चिताका भरम, ब्रहादण्डी (ब्रहादारु या तृतकी लकड़ी) तथा मर्कटी (करंजभेद)-इन सबको जलाकर भस्म (चूर्ण) बना ले। उस भस्म या चूर्णको उक्त मन्त्रसे अभिमन्त्रित करके उत्सादनका प्रयोग करनेवाला पुरुष शत्रुके घरपर अथवा उसके मस्तकपर फेंक दे ।। ३--५॥

भूग (स) आकाश (ह), दीप्त (दीर्घ ञाकारयुक्त) रेफसहित भृगु (स) अर्थात् (सहस्रा), फिर र, वर्म (हुम्) और फट् इस प्रकार सब मिलकर मन्त्र बना-'सहस्त्रार हुं फद्।' इसका अङ्गन्यास इस प्रकार है—'आचकाय स्वाहा, हृदयाय नमः। विचकाय स्वाहा, शिरसे स्वाहा। सुचक्राय स्वाहा, शिखायै वषद् । धीचक्राय स्वाहा, कवचाय हुम्। संचकाय स्वाहा, नेत्रत्रयाय बौषद्। न्वालाचकाय स्वाहा, अस्त्राय फद्र।' ये न्यास पूर्ववत् कहे गये हैं। अङ्गन्यासपूर्वक जपा हुआ सुदर्शनचक्र मन्त्र पूर्वोक्त 'क्षुद्र'संज्ञक अभिचारों तथा ग्रहबाधाओंको हर लेनेवाला और समस्त मनोरबॉको पूर्ण करनेवाला है॥६-८॥

उक्त सुदर्शन-मन्त्रके छ: अक्षरोंका क्रमश: मुर्धा, नेत्र, मुख, हदय, गुह्म तथा चरण—इन छ: अङ्गोमें न्यास करे। इसके बाद चक्रस्वरूप भगवान् विष्णुका ध्यान करे—'भगवान् चक्राकार कमलके आसनपर विराजमान हैं। उनकी आधा अग्रिसे भी अधिक तेजस्विनी है। उनके मुखमें

'सात गाँवोंके विमाँटकी मिट्टी, विषयुक्षको लाल, कर्णा (कमलगट्टा), अधिमन्यवन्दाक (वस्तुविक्षेप), काकपंख, उल्लुको पाँख, खरबाल, वितामस्म, बढादण्डी (जहतृतको लकड़ी) और मर्केटी (करंब)—इन दस वस्तुओंका भारत-चूर्ण यदि शबुके धरपर या

उसके मस्तकपर डाल दिया जाय तो उसका उत्सादन (उजहकर अन्यत्र जाना अथवा वहीं नष्ट हो जाना ) होता है।"

१. 'तन्त्रसार-संग्रह' १७ वें घटल, इसोक ३०में भी इस मन्त्रका यही रूप है। इस मन्त्रका अङ्गन्यास इस प्रकार करना चाहिये — 'ॐ तमो भगवते इदयाय नमः । उन्मतस्द्राय शिरमे स्वाहा । भ्रम भ्रम भ्रामय भ्रामन शिखायै समर । अपूर्क विशासय विशासय कवचाय हुन्। उद्भाममोद्भामय नेत्रत्रयाय वीच्द्। स्ट रीद्रेन रूपेन हुं फट स्वाहा अस्वाय कट।

२. 'तन्त्रसार-संग्रह'भें इस श्लोकका पाउ इस प्रकार मिलता है-सन्तप्रामोत्यवत्भीकमुत्जाविषतत्त्वचौ । कण्यंद्रिमन्तवन्द्राकौ पक्षौ मुकद्रिकद्विचोः ॥ खरवालं चिताभाम ब्रह्मदण्डी च मर्कटी। गृहे वा मुक्ति तन्तुर्ण क्षितमुखादचं रिपी: ब(१७ पटल, स्लोक ७०-७२)

 <sup>&#</sup>x27;सारदातिलक'में यहाँ आत्मरक्षाके लिये दिग्बन्ध करने और अग्रियय प्राकार (चहारदिवारी) निर्माण करनेकी आवश्यकता बताते हुए दिग्बन्ध-मन्त्र एवं अग्रि-प्राकार-यन्त्र —दिये गये हैं, जो इस प्रकार हैं—'ॐ ऐन्दों (आग्रेबीम् इत्यादि) चक्रेण बध्नामि नमक्षकाय स्वाहा'—यह 'दिग्बन्ध' है तथा 'ॐ दैलोक्चं रक्ष रक्ष हुं कट् स्वाहा।'—यह अग्रिमय-प्राकारमन्त्र है। द्रष्टव्य—पटल १५, श्लोक ७५।

दाढ़ें हैं। वे चार भुजाधारी होते हुए भी अष्टबाह हैं। वे अपने हाथोंमें क्रमश: शङ्क, चक्र, गदा, पदा, मुसल, अङ्कुश, पाश और धनुष धारण करते हैं। उनके केश पिकुलवर्णके और नेत्र लाल हैं। उन्होंने अरोंसे त्रिलोकीको व्याप्त कर रखा है। चक्रकी नाभि (नाहा) उस अग्रिसे आविद्ध (व्याप्त) है। उसके चिन्तनमात्रसे समस्त रोग तथा अरिष्टग्रह नष्ट हो जाते हैं। सम्पूर्ण चक्र पीतवर्णका है। उसके सुन्दर अरे रक्तवर्णके हैं। उन अरोंका अवान्तरभाग श्यामवर्णका है। चक्रकी नेमि श्वेतवर्णकी है। उसमें बाहरकी ओरसे कृष्णवर्णकी पार्थिवी रेखा है। अरोंसे युक्त जो मध्यभाग है, उसमें समस्त अकारादि वर्ण हैं।' इस प्रकार दो चक्र-चिद्व अङ्कित करे॥ ९- १२॥

आदि (उत्तरवर्ती) चक्रपर कलशका जल ले अपने आगे समीपमें ही स्थापित करे। दूसरे दक्षिण चक्रपर सुदर्शनकी पूजा करके वहाँ अग्निमें क्रमश: धी, अपामार्गकी समिधा, अक्षत, तिल, सरसों, खीर और गोघृत—सबकी आहुतियाँ दे। प्रत्येक वस्तुकी एक हजार आठ आहुतियाँ पृथक-पृथक देनी चाहिये॥१३-१४॥

विधि-विधानका ज्ञाता विद्वान् प्रत्येक द्रव्य हतशेष भाग कलशमें डाले। तदनन्तर एक प्रस्थ (सेर) अन्तद्वारा निर्मित पिण्ड उस कलशके भीतर रखे। फिर विष्णु आदि देवोंके लिये सब देय वस्तु वहीं दक्षिण भागमें स्थापित करे ॥ १५ ॥

इसके बाद 'सर्वशान्तिकर विष्णुजनों (भगवान् विष्णुके पार्षदों)-को नमस्कार है। वे शान्तिके लिये यह उपहार ग्रहण करें। उनको नमस्कार है।'-इस मन्त्रको पढ़कर हुतशेष जलसे बलि समर्पित करे। किसी काष्ट-फलकपर या कलशमें अथवा दूधवाले वृक्षकी लकड़ीसे बनवाये हुए द्धिपूर्ण काष्ट्रपात्रमें बलिकी वस्तु रखकर प्रत्येक दिशामें अर्पित करे। यह करके ही द्विजेंकि द्वारा होम कराना चाहिये। दक्षिणासहित दो बार किया हुआ यह होम भूत-प्रेत आदिका नाशक होता # 11 28-26 H

दही लगे हुए पत्तेपर लिखित मन्त्राक्षरोंद्वारा किया गया होम क्षुद्र रोगोंका नाशक होता है। दर्वासे होम किया जाय तो वह आयुकी, कमलोंकी आहुति दी जाय तो वह श्री (ऐश्वर्य)-को और गुलर-काष्ट्रसे हवन किया जाय तो वह पुत्रकी प्राप्ति करानेवाला होता है। गोशालामें घीके द्वारा आहुति देनेसे गौओंकी प्राप्ति एवं वृद्धि होती है। इसी प्रकार सम्पूर्ण वृक्षोंकी समिशासे किया गया होम बुद्धिकी वृद्धि करनेवाला होता है ॥ १९-२०॥

'ॐ ऑ नमो भगवते नारसिंहाय ज्वालामालिने दीप्त दंख्याग्रिनेत्राय सर्वरक्षोध्नाय सर्वभूतविनाशाय सर्वञ्चरविनाशाय दह दह पच पच रक्ष रक्ष हुं फद्"॥ २१॥

—यह भगवान् नरसिंहका मन्त्र समस्त पापींका निवारण करनेवाला है। इसका जप आदि किया जाय तो यह क्षुद्र महामारी, विष एवं रोगोंका हरण कर सकता है। चूर्णीभूत मण्डुक-वयस् (औषध-विशेष)-से हवन किया जाय तो वह जलस्तम्भन और अग्नि-स्तम्भन करनेवाला होता है॥ २१-२२॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'नरसिंह आदिके मन्त्रोंका कथन' नामक तोन सौ छठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३०६॥

north the three

<sup>• &#</sup>x27;ॐ औं' ज्वालामालाओं से समलंकृत दीजियती दंशाओं से देदीज्यमान, अग्रिमय नेजवाले, सर्वराक्षससंहारक, सर्वभूतविनाजक, सर्वज्यरापहारक भगवान् नरसिंहको नमस्कार है। जलाओ, जलाओ, पकाओ, पकाओ, मुझे बचाओ, बचाओ हूं फट्।

<sup>-</sup> यह इस मन्त्रका अर्थ है।

## तीन सौ सातवाँ अध्याय

## त्रैलोक्यमोहन आदि मन्त्र

अग्रिदेव कहते हैं - मने! अब मैं धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष-इन चारों पुरुषार्थीको सिद्धिके लिये 'त्रैलोक्यमोहन' नामक मन्त्रका वर्णन करूँगा॥ १॥

ॐ श्रीं हीं हुं ओम्, ॐ नमः पुरुषोत्तम प्रत्योत्तमप्रतिरूप लक्ष्मीनिवास सकलजगत्क्षोभण सर्वस्वीहृदयदारण त्रिभवनमदोन्मादकर स्र-मनुजसन्दरीजनमनांसि तापच तापच दीपच दीपच शोषय शोषय मारव मारव स्तम्भय स्तम्भय द्रावय द्रावयाकर्षयाकर्षय परमसुभग सर्वसौभाग्यकर कामप्रदामकं (शत्रम्) हन हन चक्रेण गदया खड़ेन सर्वबाणैभिन्द भिन्द पाशेन कड़ कड़ अङ्करोन ताडय ताडय त्वर त्वर कि तिष्ठसि यावतावत् सपीहितं में सिद्धं भवति हूं फर्, नमः "॥ २॥

ॐ पुरुषोत्तम त्रिभुवनमदोन्मादकर हूं फद हृदयाय नमः। सुरमनुजसुन्दरीमनांसि तापय तापय शिरसे स्वाहा। दीपय दीपय शोषय शोषय मारय मारय स्तम्भय स्तम्भय द्रावय द्रावय कवचाय हम्। आकर्षयाकर्षय महाबल हं फट् नेत्रत्रयाय वौषद्। त्रिभुवनेश्वर सर्वजनमनांसि हन हन दारय दारय ॐ मम वशमानयानय हूं फद अस्त्राय फट्। त्रैलोक्यमोहन ह्रषीकेशाप्रतिरूप सर्वस्त्री-हृदयाकर्षण आगच्छ-आगच्छ नमः। (सर्वाङ्गे) व्यापकम् ॥ ३॥

इस प्रकार मुलमन्त्रयुक्त व्यापक न्यास बताया गया। फिर पूजन तथा पचास हजारकी संख्यामें जप करके अभिषेक करे। तत्पश्चात् वैदिक विधिसे स्थापित कुण्डाग्रिमें सौ बार आहुति दे। दही, घी, खोर सद्यत चरु तथा औटाये हुए दूधकी पृथक-पृथक् बारह-बारह आहुतियाँ मूलमन्त्रसे दे। फिर अक्षत, तिल और यवकी एक हजार आहुतियाँ देनेके पश्चात त्रिमध्, पुष्प, फल, दही तथा समिधाओंकी सौ-सौ बार आहतियाँ दे॥ ४-६॥

तदनन्तर पूर्णाहति-होम करके हुतावशिष्ट समृत चरुका प्राशन करे-कराये। फिर ब्राह्मण-भोजन कराकर आचार्यको उचित दक्षिणा आदिसे संतुष्ट करे। यों करनेसे मन्त्र सिद्ध होता है। स्नान करके विधिवत आचमन करे और मौनभावसे यागमन्दिरमें जाकर पद्मासनसे बैठे और तान्त्रिक विधिके अनुसार शरीरका शोषण करे। पहले राक्षसों तथा विध्नकारक भूतोंका दमन करनेके लिये सम्पूर्ण दिशाओंमें सुदर्शनका न्यास करे। साथ ही यह भावना करे कि वह सुदर्शन अस्त्र पाँच क्लेशोंके बीजभूत, धूप्रवर्ण एवं प्रचण्ड अनिलरूप मेरे सम्पूर्ण पापको, जो नाभिमें स्थित है, शरीरसे अलग कर रहा है। फिर हदयकमलमें स्थित 'रं' बाजका स्मरण करके ऊपर, नीचे तथा अगल-बगलमें फैली हुई अग्निकी ज्वालाओंसे उस पाप-पुजको जलाकर भस्म कर दे। फिर मुर्धा

<sup>\*</sup> इस मन्त्रका अर्थ यों है—' ३३ जो ही हूं ओम् मान्त्रिदान-दम्तरूप पुरुषोत्तमप्रतिरूप। लक्ष्मोरिवास। आप अपने सीन्दर्वसे सम्पूर्ण जालको शुष्य कर देनेमें समर्थ हैं। समस्त किज्योंके इदयको दरन — उन्मधित कर देनेवाले हैं। प्रिभुवनको मदोन्मच कर देनेकी शक्ति रखते हैं। देवुसुन्दरियों तथा मानवसुन्दरियोंक मनको (प्रोति-अग्रिमें) तबाइये, तपाइये; उनके रागको उद्दीप्त कीजिये, उद्दीप्त कीजिये: सोस्थिये, सोस्थिये: मारिये, मारिये; उनका स्तम्भन कोजिये; स्तम्भन कोजिये; द्रवित कीजिये, द्रवित कीजिये; आकर्षित कोजिये, आकर्षित कीजिये। परम सीभाग्यनिधे! सर्वसीभाग्यकारी प्रभो। जाप सबकी मनोवाञ्चित कामना पूर्ण करनेवाले हैं। मेरे अमुक शतुका हनन कीजिये, हनन कीजिये। चक्रमे, गदासे और खज्रसे: समस्त कर्णोंसे बेधिये, बेधिये। फरासे आवृत कीजिये, बाँध लांजिये। अङ्करासे ताडित कीजिये, ताडित कोजिये। जल्दी कीजिये, जल्दी कीजिये। क्यों रुकते या ठहरते हैं ? जवतक मेरा सारा मनोरथ पूर्ण न हो जाय, तबतक यलशील रहिये। हुं फट नमः ॥"

(ब्रह्मरन्ध्र)-में अमृतका चिन्तन करके सुषुम्णानाड़ीके मार्गसे आती हुई अमृतकी धाराओंसे अपने शरीरको बाहर और भीतरसे भी आप्लाबित करे॥ ७—११॥

इस प्रकार शुद्धशरीर होकर मूलमन्त्रसे तीन वार प्राणायाम करे। फिर मस्तक और मुखपर तथा गुह्मभाग, ग्रीवा, सम्पूर्ण दिशा, हृदय, कुक्षि एवं समस्त शरीरमें हाथ रखकर उनमें शक्तिका न्यास करे। इसके बाद सूर्यमण्डलसे सम्परात्माका आवाहन करके ब्रह्मरन्थ्रके मार्गसे हृदय-कमलमें लाकर चिन्तन करे। वे परात्मा समस्त शुभ लक्षणोंसे सम्पन्न हैं। प्रणवका उच्चारण करते हुए परात्माका स्मरण करना चाहिये॥ १२—१४॥

ठनके स्मरणके लिये गायत्री-मन्त्र इस प्रकार है—'त्रैलेक्यमोहनाय विच्छे। स्मराय धीमहि। तन्तो विच्णुः प्रचोदयात्। इति।' परात्माका अर्चन करनेके पश्चात् यज्ञसम्बन्धी द्रव्यों और शुद्ध पात्रका प्रोक्षण करे। विधिपूर्वक आत्मपूजा करके वेदीपर उसकी अर्चना करे॥१५-१६॥

कूर्म-अनन्त आदिके रूपमें कल्पित पीठपर कमल एवं गरुड़के आसनपर विराजमान त्रैलोक्यमोहन भगवान् विष्णु सर्वाङ्गसुन्दर हैं और वयके अनुरूप लावण्य तथा यौवनको प्राप्त हैं। उनके अरुणनयन मदसे घूर्णित हो रहे हैं। वे परम उदार तथा स्मरसे विह्नल हैं। दिव्य माला, वस्त्र और अनुलेप उनकी शोभा बढ़ाते हैं। मुख्यपर मन्दहास्यकी छटा छिटक रही है। उनके परिवार और परिकर अनेक हैं। वे लोकपर अनुग्रह करनेवाले, सौम्य तथा सहस्रों सूर्योंके समान तेजस्वी हैं। उन्होंने हाथोंमें पाँच बाण धारण कर

रखे हैं। उनकी समस्त इन्द्रियाँ पूर्णकाम हैं। उनके आठ भुजाएँ हैं। देवाङ्गनाएँ उन्हें घेरकर खड़ी हैं। उनकी दृष्टि लक्ष्मीदेवीके मुखपर गड़ी है। ऐसे भगवान्का भजन करे। उनके आठ हाथोंमें क्रमशः चक्र, शङ्ख, धनुष, खङ्ग, गदा, मुसल, अङ्कुश और पाश शोभा पाते हैं। आवाहन आदिके द्वारा उनकी अर्चना करके अन्तमें उनका विसर्जन करना चाहिये॥ १७ — २१॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

यह भी चिन्तन करे कि भगवान् अपने करु तथा अंधापर श्रीलक्ष्मीजीको बैठाये हुए हैं और वे दोनों हाथोंसे पतिका आलिङ्गन करके स्थित हैं। उनके बावें हाथमें कमल है। वे शरीरसे हुए-पुष्ट हैं तथा श्रीवत्स और कौस्तुभसे सुशोभित हैं। भगवान्के गलेमें बनमाला है और शरीरपर पीताम्बर शोभा पाता है। इस प्रकार चक्र आदि आयुथोंसे सम्यन्न श्रीहरिका पूजन करे॥ २२-२३॥

'ॐ सुदर्शन महाचक्रराज दह दह सर्वेदुष्टभयं कुरु कुरु छिन्द छिन्द विदारय विदारय परमन्त्रान् ग्रस ग्रस भक्षय भक्षय भूतानि जासय जासय हुं फट् स्वाहा'— इस मन्त्रसे चक्र सुदर्शनकी पूजा करे। 'ॐ महाजलचराय हुं फट् स्वाहा। पाञ्चजन्याय नमः।'

-इस मन्त्रसे शङ्ककी पूजा करे।

'महाखड्न तीक्ष्ण छिन्द छिन्द हुं फद् स्वाहा खड्नाय नमः।'— इससे खड्नकी पूजा करे।' 'शाङ्कांय' सशराय नमः।'— इससे धनुष और बाणकी पूजा करे। 'ॐ भूतग्रामाय विद्यहे। चतुर्विधाय धीमहि। तन्तो खहा प्रचोदयात्।'— यह भूतग्राम'-गायत्री है।' संवर्तक मुशल पोधय पोधय हुं फद् स्वाहा।'— इस मन्त्रसे मुशलकी' पूजा

१. 'महाशाङ्गीय सराग्य हुं फट् स्वाहः, राष्ट्रीय नमः।'--यह सर्वसम्मत शाङ्गीधनुष-सम्बन्धी मन्त्र है। (शारदातिसकसे)

यह 'भूतप्राय-गायत्री' क्रम्बाप्त गदामन्त्रके लिये अध्यो जान पड्ती है। इससे गदाका पूजन करना चाहिये। 'शारदातिलक'में कीमोदकी गदाके मन्त्रका स्वकृष में उद्धृत हुआ है—

<sup>&#</sup>x27;महाकौमोदिक महावले सर्वामुरान्तिक प्रमोद हं फट् स्वाहा, कौमोदक्यै नमः।' ३. 'संवर्षक महामुक्तल पोषव पोषव हुं फट् स्वाहा, मुक्तलाय नमः।'—वह पुरा-पुरा 'मुक्तल-सन्व' है।

करे। 'पाश बन्ध बन्धाकर्षयाकर्षय हुं फट्'—इस मन्त्रसे पाशका पूजन करे। 'अङ्कुश' कट्ट हं फट्'-इससे अङ्कशकी पूजा करे।

भगवान्की भुजाओंमें स्थित अस्त्रोंका तत्तत्-अस्त्र-सम्बन्धी इन्हीं मन्त्रोंसे क्रमशः पूजन करे॥ २४-२७॥

'ॐ पक्षिराजाय हुं फट्'— इस मन्त्रसे पश्चिराज गरुडकी पूजा करे। कर्णिकामें पहले अङ्ग-देवताओंका विधिवत् पूजन करे। फिर पूर्व आदि दलोंमें लक्ष्मी आदि शक्तियों तथा चामरधारी तार्ख्य आदिको अर्चना करे। शक्तियोंकी पूजाका प्रयोग अन्तमें करना चाहिये। पहले देवेश्वर इन्द्र आदि दण्डीसहित पूजनीय हैं। लक्ष्मी और सरस्वती पीतवर्णकी हैं। रति, प्रीति और जया —ये शक्तियाँ श्चेतवर्णा हैं। कीर्ति तथा कान्ति श्चेतवर्णा हैं। तुष्टि तथा पृष्टि—ये दोनों श्यामवर्णा हैं। इनमें स्मरभाव (प्रेममिलनकी उत्कण्ठा) उदित रहती है। लोकेश (ब्रह्माजी तथा दिक्पाल)-पर्यन्त देवताओंको पूजा करके अभीष्ट अर्थकी सिद्धिके लिये भगवान् विष्णुकी पूजा करनी चाहिये। निम्नाङ्कित मन्त्रका ध्यान और जप करे। उसके द्वारा होम और अभिषेक करे। (मन्त्र यों है--) 'ॐ झीं क्ली हीं हं त्रैलोक्यमोहनाय विष्णवं नमः।'—इस मन्त्रद्वारा प्राप्त कर सकता है॥३७-३८॥

पूर्ववत् पूजन आदि करनेसे साधक सम्पूर्ण कामनाओंको प्राप्त कर लेता है। जल तथा सम्मोहनी वृक्षके पुष्पद्वारा उक्त मन्त्रसे नित्य तर्पण करे। ब्रह्मा, इन्द्र, ब्रीदेवी, दण्डी, बीजमन्त्र तथा त्रैलोक्यमोहन विष्णुका पूजन करके उक्त मन्त्रका तीन लाख जप करनेके पडात् कमलपुष्प, बिल्वपत्र तथा घीसे एक लाख होम करे। उक्त हवन-सामग्रीमें चावल, फल, सुगन्धित चन्दन आदि द्रव्य और दूर्वा भी मिला ले। इन सबके द्वारा हवनकर्म सम्पादित करके मनुष्य दोर्घ आयुकी उपलब्धि करता है। उस जप, अभिषेक तथा होमादि क्रियासे संतुष्ट होकर भगवान् विष्णु उपासकको अभीष्ट फल प्रदान करते हैं॥ २८-३६॥

'ॐ नमो भगवते वराहाय भूर्भुवःस्यः पतये भूपतित्वं मे देहि दापय स्वाहा।'- यह वराह भगवानुका मन्त्र है। इसका पशाक्षुन्यास इस प्रकार है—'ॐ नमो हृदयाय नमः। भगवते शिरसे स्वाहा। बराहाय शिखायै बषद्। भुभुंबःस्वःपतये कवचाय हुम्। भूपतित्वं मे देहि दापय स्वाहा अस्वाय फट्।' इस प्रकार पश्चाङ्ग-न्यासपूर्वक वराह-मन्त्रका प्रतिदिन दस हजार बार जप करनेसे मनुष्य दीर्घ आयु तथा राज्य

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'बैलोक्यमोहनमन्त्रका वर्णन' नामक तीन सौ सातवाँ अध्याच पूरा हुआ ॥ ३०७ ॥

### CONTRACTOR PROVINCE तीन सौ आठवाँ अध्याय

## त्रैलोक्यमोहिनी लक्ष्मी एवं भगवती दुर्गांके मन्त्रोंका कथन

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ! वान्त (श्), | जो 'ब्री' देवीका मन्त्र है और सब सिद्धियोंको बह्रि (र), वामनेत्र (ईकार) और दण्ड देनेवाला है। (अनुस्वार)—इनके योगसे 'श्री' बोज बनता है, | (इसका अङ्गयास इस प्रकार करना चाहिये—)

१. पाराका सर्वसम्मत मन्दरूप 'शारदातिसक'में इस प्रकार वर्णित हुआ है—'महापार बन्ध कथ काकर्षवाकर्षय हुं फट् स्वाहा, पाशाय नमः ।'

अङ्करा-मन्त्र भी अपने पूर्णरूपमें इस प्रकार उपलब्ध होना है—'महाङ्कुस कट्ट कट्ट हुं फर्ट्स्वहा, अङ्कुरवय नमः।'

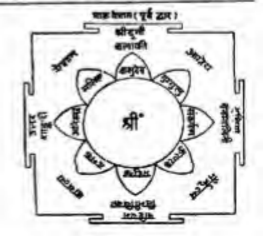
(प्रथम प्रकार) महाश्रिये महाविद्युत्प्रभे स्वाहा, हृदयाय नमः। श्रियं देवि विजये स्वाहा, शिरसे स्वाहा। गौरि महाबले बन्ध-बन्ध स्वाहा, शिखायं वषट्। धृतिः स्वाहा, कवचाय हुम्। महाकाये पश्चहस्ते हुं फट्, अस्त्राय फट्। (दूसरा प्रकार) 'श्रियं स्वाहा, हृदयाय नमः। श्रीं फट्, शिरसे स्वाहा। श्रीं नमः' शिखायं वषट्। श्रियं प्रसीद नमः। कवचाय हुम्। श्रीं फट्, अस्त्राय फट्।' [इसी तरह अन्यान्य प्रकार भी तन्त्र-ग्रन्थोंमें कहे गये हैं।]॥ १-२॥

—इस प्रकार 'श्री'-मन्त्रके नी अङ्गन्यास बतलाये गये हैं। उनमेंसे किसी एकका आद्रय ले'। पदाक्षकी मालासे पूर्वोक्त मन्त्रका तीन लाख या एक लाख बार जप ऐक्षर्य प्रदान करनेवाला है। साधक लक्ष्मी अथवा विष्णुके मन्दिरमें श्रीदेवीका पूजन करके धन प्राप्त कर सकता है। खदिरकाष्टसे प्रज्वालत अग्निमें घृतीमित्रित तण्डुलोंकी एक लाख आहुतियाँ दे। इससे राजा वशीभृत हो जाता है तथा लक्ष्मीकी उत्तरोत्तर वृद्धि होती है। श्रीमन्त्रसे अभिमन्त्रित सर्वपजलसे अभिषेक करनेपर सब प्रकारकी ग्रहबाधा शान्त होती है। एक लाख बिल्वफलोंका होम करनेसे लक्ष्मीकी प्राप्ति और धनकी बृद्धि होती है। ३—५ ई॥

साधक चार द्वारोंसे युक्त निम्नाङ्कित 'शक्तवेश्म'का चिन्तन करे। पूर्वद्वारपर क्रीडामें संलग्न दोनों

भुजाओंको ऊपर उठाये हुए श्वेत कमलको धारण करनेवाली स्यामवर्णा वामनाकृति बलाकीका ध्यान करे। दक्षिणद्वारपर ऊपर उठाये हुए एक हाथमें रक्तकमल धारण करनेवाली श्रेताङ्गी वनमालिनीका चिन्तन करे। पश्चिमद्वारपर दोनों हाथोंको ऊपर उठाकर श्रेत पुण्डरीकको धारण करनेवाली हरितवर्णा विभोषिका नामवाली श्रीदृतीका ध्यान करे। उत्तरद्वारपर शाङ्करीकी धारणा करे। 'शक्रवेश्म'के मध्यमें अष्टदल कमलका निर्माण करे। कमलदलींपर क्रमशः शङ्क, चक्र, गदा और पद्म धारण किये हुए वासुदेव, संकर्षण, प्रद्यम्न और अनिरुद्धका ध्यान करे। उनको अङ्गकान्ति क्रमशः अञ्जन, दुग्ध, केसर और सुवर्णके समान है। वे सुन्दर वस्त्रोंसे विभूषित हैं। उस अष्टदल कमलके आग्नेय आदि दलॉपर गुग्गुल, कुरण्टक, दमक और सलिल नामक दिग्गजोंकी धारणा करे। ये चारों स्वर्ण-कलशॉको धारण करनेवाले हैं। कमलकी कॉर्णकामें ब्रोदेवीका स्मरण करे। वे चार भुजाओंसे युक्त हैं। उनकी अङ्गकान्ति सुवर्णके समान है। उनकी ऊपर उठी हुई दोनों भुजाओंमें कमल है तथा दक्षिणहरतमें अभयमुद्रा और वामहस्तमें वरमुद्रा सुशोधित हो रही है। वे शुध्र एवं सुवासित वस्त्र तथा गलेमें एक भेत माला धारण करती हैं। उन बीदेवीका ध्यान एवं सपरिवार पूजन करके मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर लेता है ॥६-१४ ।

२. शकवेरम-यन्त्रका इस प्रकार निर्माण करना चाहिबे --



१. 'शारदातिलक' ८। २ की टोकामें आंध्रपुराणोक द्विष्य अङ्गन्यास इसी प्रकार उद्धत किये गये हैं। परंदु मूलमें 'षद् रीचंयुक्तवीजेन कुर्यादङ्गानि पट् कमात्।' कहा है; उसके अनुस्तर, 'ओं इदयाय नमः। श्री शिरसे स्वाहा। श्रृं शिखाये वण्द्। वैं कणकार हुन्। श्री नेत्रत्रयाय वीषट्। त्रः अस्त्राय फट्।' इस प्रकार न्यस करे।

पूर्वोक्त उपासनाके समय द्रोणपुष्प, कमल और बिल्वपत्रको सिरपर धारण न करे। पञ्चमी और सप्तमीके दिन क्रमश: लवण और आँवलेका परित्याग कर दे। साधक खीरका भोजन करके श्रीसूकका जप करे तथा श्रीसूकसे ही श्रीदेवीका अभिषेक करे। आवाहनसे लेकर विसर्जनपर्यन्त सभी उपचार-अर्पण श्रीसूक्तकी ऋचाओंसे करता हुआ ध्यानपूर्वक श्रीदेवीका पूजन करे। बिल्व, घृत, कमल और खीर-ये वस्तुएँ एक साथ या अलग-अलग भी श्रीदेवीके निमित्त होममें उपयुक्त हैं। यह होम लक्ष्मीकी प्राप्ति एवं वृद्धि कलेवाला 書川24-2611

विषं (म), हि, मञ्जा (ष), काल (म), अग्नि (र), अत्रि (द), निष्ठ (इ), नि, स्वाहा ( मर्दिषमर्दिनि स्वाहा )-यह भगवती महिषमर्दिनी (महालक्ष्मी)-का अष्टाक्षर-मन्त्र कहा गया 8118611

'ॐ हीं महामहिषमर्दिनि स्वाहा।'—यह मूलमन्त्र है। इसका पञ्चाङ्गन्यास इस प्रकार करे-'महिषमदिनि हं फद, हदवाय नमः। महिषशत्रुत्सादिनि हुं फद्, शिरसे स्वाहा। महिषं भीषय हुं फद्, शिखाये वषद्। महिषं हुन हुन देवि हुं फर, कवचाय हुम्। महिषसूदनि हुं फर, अस्त्राय फद।'

यह अङ्गोंसहित 'दुर्गाइदय' कहा गया है, जो सम्पूर्ण कामनाओंको सिद्ध करनेवाला है। दुगदिवीका निम्नाङ्कित प्रकारसे पीठ एवं अष्टदल-कमलपर पुजन करे॥ १९-२०॥

मन्त्र है। अष्टदलपदापर दुर्गा, वस्वर्णिनी, आर्या, कनकप्रभा, कृत्तिका, अभयप्रदा, कन्यका और सुरूपा-इन शक्तियोंके क्रमश: आदिके सस्वर अक्षरोंमें बिन्दु लगाकर उन्हीं बीजमन्त्रोंसे युक्त नाममन्त्रोंद्वारा यजन करे। यथा-'दुं दुर्गायै नमः' इत्यादि। इनके साथ क्रमशः चक्र, शङ्क, गदा, खङ्ग, बाण, धनुष, अङ्कुश और खेट—इन अस्त्रोंकी भी अर्चना करे। अष्टमी आदि तिथियोंपर लोकेश्वरी दुर्गांकी पूजा करे। दुर्गांकी यह उपासना पूर्ण आयु, लक्ष्मी, (आत्मरक्षा) एवं युद्धमें विजय प्रदान करनेवाली है। साध्यके नामसे युक्त मन्त्रसे तिलका होम 'वशीकरण' करनेवाला है। कमलोंके हवनसे 'विजय' प्राप्त होती है। शान्तिकी कामना करनेवाला दुवांसे हवन करे। पलाश-समिधाओंसे पृष्टि, काकपक्षके हवनसे मारण एवं विदेवणकर्म सिद्ध होते हैं। यह मन्त्र सभी प्रकारकी ग्रहबाधा एवं भवका हरण करता है॥ २१--२६॥

'ॐ दुर्गे दुर्गे रक्षणि स्वाहा'— यह अङ्गसहित 'जय दुर्गा' बतलायी गयी है। यह साधककी रक्षा करतो है। 'मैं श्यामाङ्गी, त्रिनेत्रभूषिता, चतुर्भुंगा, शङ्क, चक्र, शुल एवं खड्नधारिणी रींद्ररूपिणी रणचण्डीस्वरूपा हूँ '-ऐसा ध्यान करे। युद्धके प्रारम्भमें इस 'जयदुर्गा'का जप करे। विजयके लिये खड्न आदिपर दुर्गाका पूजन करे॥ २७--२९॥

'ॐ नमो भगवति ज्वालामालिनि गृधगणपरिवृते चराचररक्षिणि स्वाहा '-युद्धके निमित्त इस मन्त्रका जप करे। इससे योदा 'ॐ ह्वीं दुर्गे दुर्गे रक्षणि स्वाहा'—यह दुर्गाका शत्रुओंपर विजय प्राप्त करता है ॥ ३०-३१ ॥

> इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'लक्ष्मी आदिकी पूजाका वर्षन' नामक तीन सी आठवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३०८॥

> > and the same

## तीन सौ नवाँ अध्याय

## त्वरिता-पूजा

अग्निदेव कहते हैं- मुने! त्वरिता-विद्याका ज्ञान भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है; अत: अब उसीका वर्णन करूँगा। पहले 'ॐ आधारशक्त्यै नमः।'- इस मन्त्रसे आधारशक्तिका स्मरण और वन्दन करे। फिर महासिंहस्वरूप सिंहासनकी 'ॐ प्रों पुरु पुरु महासिंहाय' नम:।'— इस मन्त्रसे और आसनस्वरूप कमलकी 'प्रचाय नमः।'-इस मन्त्रसे पूजा करे। तदनन्तर मुलमन्त्रका उच्चारण करके त्वरितादेवीकी पूजा करे। यथा— 'ॐ हीं हुं खेच चड़े श्रः स्त्री हं श्रें हीं फद्' त्वरितायै नमः। इसका अङ्गन्यास इस प्रकार है --खे च हृदयाय नम:। च च्छे शिरमे नम: ( शिरसे स्वाहा )। छे क्ष: शिखायै नम: ( शिखायै वषद )। क्षः स्त्री कवचाय नमः ( कवचाय हुम् )। स्त्री हं नेत्राय ( नेत्रत्रयाय ) नमः ( बौषद् )। हं क्षें अस्त्राय नमः (अस्त्राय फट्)॥१-२॥

[इसो प्रकार करन्यास करके निम्नाङ्कित गायत्रीका जप करे—]

'ॐ त्वरिताविद्यां विचहे। तूर्णविद्यां च धीमहि। तन्तो देवी प्रचोदयात्।'— यह 'त्वरिता-गायत्री मन्त्र' है।

तदनन्तर पीठगत कमल-कर्णिकाके केसरोमें पूर्वादि क्रमसे अङ्ग-देवताओंका पूजन करे। यथा—

'खं च हृदयाय नमः (पूर्वे)। च च्छे शिरसे नमः (अग्निकोणे)। छे क्षः शिखायै नमः (दक्षिणे)। क्षः स्त्री कवचाय नमः (नैर्ऋत्ये)। स्त्री हुं नेत्रत्रयाय नमः (पश्चिमे)। हूं क्षे अस्त्राय नमः (बायव्ये)। तत्पश्चत् उत्तरदिशामें 'श्रीप्रणीतायै नमः '— इस मन्त्रसे श्रीप्रणीताका तथा ईशानकोणमें 'श्रीगायत्र्ये नमः 'से गायत्रीका पूजन करे॥ ३ ई॥ तदनन्तर बाह्यगत तीन गोलाकार रेखाओंके

स्वामां वर्षिकलापतेत्वरयुक्तमाषद्धपर्णानुकां गुक्रतामलसल्प्योधरधरामध्याहेषान् विश्वतीम्। तारकुरब्रदमेखलागुणरणन्मजीरतां प्राचितान् कराती वरदाधयोद्यतकतं देवी विनेतां धर्वे॥

[भगवान् रांकर और भगवती पार्वती अर्जुन्पर कृपा करनेके लिये किरात और किरातीके बेधमें उनके समक्ष प्रकट हुए थे, उस रूपमें देवी पार्वती बहुत सीघ्र भतारेका मनोरय पूर्व करती वा करनेके लिये करायुक्त (उतावली) रहती हैं, इसलिये इन्हें 'त्यरिता'की संज्ञा दी गयी है। उन्होंका ध्यान किया गया है। उसका अर्थ यो है—]

'मैं किरातीके वेधमें प्रकट हुई जिनेत्रधारिणों देवी पार्वतीका धारन (चिन्छन) करता हूँ। उनकी अञ्चल्यांन रुवामा है तथा अवस्थामें भी वे स्थामा (सोलंड वर्षकों तरुणी) हैं। भोरपंखका मुकुट एवं वलय धारण करती हैं। कोमल पल्लवांको जोड़कर बनाये हुए वस्त्रमें उनका कटिप्रदेश सुशोधित हैं। उनके पीन पर्योधर गुजाओंक इससे विल्तीस्त हैं। आउ अहीक्षरोंको वे आधुषणोंक रूपमें धारण करती हैं; उनमेंसे दो कानीके ताटकू बने हैं, दो भुजाओंमें वाजुपंदकी अवस्थकता पूर्व करते हैं, दो कमरमें करधनीकी लड़ीका काम देते हैं और दो पैरोंके खनखनतों मज्जीर बन गये हैं। इस अनुष्य वेत्रभूक्तमें विधासित त्वरितादेवीके उठे हुए हाथ बरद और अभयकी मुद्रासे मनोरम प्रतीत होते हैं।'

ऋष्यादिन्यास—'अर्जुनाय (सीरये इंजाय ना) ऋषये नमः, जिसीस। विराट्छन्दसे नमः, मुखे। त्यरिवानित्यादेवतायै नमः, हरि। ३३ भीजाय नमः, गुहो। हीं (अथवा हुम्) ज्ञळये नमः, पादयोः। श्रें कोलकाय नमः, नाभौ।'

र. 'श्रुं हुं हं वजदेह पुरु कि श्रिं गर्ज गर्ज हं हुं श्रां प्रज्ञानकार नमः।'—यह फीठमन्त्र हैं। इससे देखीको आसन देश और आसनकी पूजा करनी चाहिये। (साथ तिथ १० पटल)

२. त्यरिता मन्त्रका विनियोग 'तारदातिलक' दत्रभक्टलमें इस प्रकार क्लाया गया है —' ३३ आस बोत्वरिताद्वादशासरमन्त्रस्थार्युनव्याधिवंशर्य छन्दः, त्यरिता देवता प्रणयो बीज (केपाधिनमें हुं बोजप्), हो तांकः (के बीत्वक्रम्) समस्तपुरुपार्थफलप्राप्तये वये विनियोगः।' 'त्रीविद्यार्णव'में एक नगढ 'ईत्र'को और दूसरो नगढ 'सीरे 'को खीप क्ला है। यही 'हुं' त्रकि, 'स्त्री' बीज और 'श्रे' कोलक बताया है।

बीचमें स्थित दो वाथियामस दवाक सामनवाल दलाग्रके बाह्यभागमें 'कोदण्डशरधारिण्यै फट्कार्यै नमः।' से फट्कारीकी पूजा करे। फिर उसके बाहरवाली वीथीमें देवीके सम्मुख 'गदापाणये किङ्कराय नमः।' से किङ्करकी पूजा करके कहे — 'किङ्कर रक्ष रक्ष त्वरिताज्ञया स्थिरो भव।' इसके बाद द्वारके दक्षिणपार्श्वमें जयाकी और वामपार्श्वमें विजयाकी पूजा करे-'जबार्य नमः. विजयायं नमः ।' तत्पश्चात् कमलके पूर्वादि दलॉमें-'हंकार्यं नमः । खेचर्यं नमः । चण्डायं नमः । छेदिन्यं नमः। श्लेपिण्ये नमः। स्त्रीकार्ये नमः। हुंकार्ये नमः । क्षेमद्भर्यं नमः ।' इन मन्त्रोंसे 'हंकारी' आदि आठ मन्त्राक्षरशक्तियोंकी पूजा करनी चाहिये। त्वरिता-विद्या 'तोतला', 'त्वरिता' और 'तूर्णी' —इन तीन नामोंसे कही जाती है। इसके अक्षरोंका सिर, भू-युगल, ललाट, कण्ठ, हृदय, नाभि, गुह्म (मूलाधार), ऊरुद्वय, जानुद्वय, जङ्घाद्वय, ऊरुद्वय, चरणद्वयमें न्यास करके समस्त विद्याद्वारा

व्यापकत्यास करना चाहिये "॥ ४—६॥
त्वरितादेवी साक्षात् पर्यंतराजनिन्दनीकी
स्वरूपभूता हैं, इसिलये इनका नाम 'पार्वती' है।
शबर (किरात) - का वेष धारण करनेसे उनको
'शबरी' कहा गया है। वे सबको स्वामिनी या
सबपर शासन करनेमें समर्थ होनेसे 'ईशा' कही
गयी हैं। उनके एक हाथमें वरमुद्रा और दूसरेमें
अभयमुद्रा शोभा पाती है। मोरपंखका कंगन
पहननेसे उनका नाम 'मयूखलया' है। मयूरिपच्छका
मुकुट धारण करनेसे उन्हें 'पिच्छमौलि' कहा
जाता है। नूतन पल्लब ही उनके वस्त्रके उपयोगमें
आते हैं, अतः वे 'किसलयांशुका' कही गयी हैं।
वे सिंहासनपर विराजमान होती हैं। मोरपंखका
छत्र धारण करती हैं। त्रिनेत्रधारिणी तथा स्थामवर्णा

दवा ह। आपादतललाम्बना माला (वनमाला) उनका आभूषण हैं। ब्राह्मणजातीय दो नाग (अनन्त और कुलिक) देवीके कार्नोंके आभूषण हैं। र्धात्रयजातिके दो नागराज (वासुकि और शङ्खपाल) उनके बाजूबंद बने हुए हैं। वैश्यजातीय दो नाग (तक्षक और महापदा) त्वरितादेवीके कटिप्रदेशमें किङ्किणो बनकर रहते हैं और शुद्रजातीय दो सर्प (पद्म तथा कर्कोटक) देवीके चरणोंमें नुपुरकी शोभा प्रदान करते हैं। साधक स्वयं भी देवीस्वरूप होकर उनके मन्त्रका एक लाख जप करे। पूर्वकालमें देवेश्वर शिव किरातरूपमें प्रकट हुए थे। उस समय देवी पार्वती भी तदनुरूप ही किराती बन गयी थीं। सब प्रकारकी सिद्धियोंके लिये उनका ध्यान करे। उनके मन्त्रका जप करे तथा उनका पूजन करे। देवींकी आराधना विष आदि सब प्रकारके उपद्रवोंको हर लेती है॥७-१० है॥ (पूर्ववर्णनके अनुसार) कमलके पूर्वादि दलके

देवियोंका क्रमशः पूजन करे। इदयादि छः अङ्गोंसहित प्रणीता और गायत्रीका पूजन करे। पूजांदि दलोंमें हुंकारी आदिको पूजा करे। दलाग्रभागमें देवी त्वरितांके सम्मुख फह्कारीकी पूजा करे। इन सब देवियोंके नाममन्त्रके साथ 'श्री' बीज लगाकर उसीसे इनको पूजा करना चाहिये। हुंकारी आदिके आयुध और वर्ण उस-उस दिशांके दिक्पालोंके ही समान हैं। परंतु फह्कारो देवी धनुष धारण करती हैं। मण्डलके द्वार-धागोंमें जया तथा विजयाकी पूजा करे। ये दोनों देवियाँ सुनहरे रंगको छड़ी धारण करती हैं। उनके बाह्यभागमें देवीके समक्ष द्वारपाल किञ्करका पूजन करना चाहिये, जिसे 'वर्वर' कहा गया है। उसका मस्तक मुण्डित है। (मतान्तरके अनुसार

भीतर कर्णिकामें आठ सिंहासनोंपर निम्नाङ्कित

 <sup>&#</sup>x27;श्रीविद्यार्णव-तन्त्र'के अनुसार तक म्याग्ड अहर्तमें हाँ सम्पृटित अक्षरीका न्याम करना चाहिये। उत्तद्वयको दो बार गिननेसे यारह अङ्ग होते हैं, उनमें मूलके बारह अक्षरीका न्यास करे।

उसके सिरके केश ऊपरकी ओर उठे रहते हैं।) वह लग्डधारी है। उसका स्थान जया-विजयाके बाह्यभागमें है। इस प्रकार पूजन करके सिद्धिके लिये हवनीय द्रव्योंद्वारा योन्याकार कुण्डमें हवन करे॥११-१४॥

उज्ज्वल धान्यसे हवन करनेपर सुवर्ण-लाभ होता है। गोधूमसे हवन करनेपर पुष्टि-सम्पत्ति प्राप्त होती है। जी, धान्य (चावल) और तिलोंकी मिश्रित हवनसामग्रीसे इवन करनेपर सब प्रकारकी सिद्धि सुलभ होती है तथा ईतिभवका नाश हो जाता है। बहेड़ेका हवन किया जाय तो शत्रको उन्माद हो जाता है। सेमरसे हवन करनेपर शत्रके प्रति मारणका प्रयोग सफल होता है। जामनके फलकी आहुतियाँ दी जायँ तो उनसे धन-धान्यकी प्राप्ति होती है। नील कमलके हवनसे तृष्टि होती है। लाल कमलोंद्वारा होम करनेसे महापुष्टि होती है। कुन्दके फुलॉसे होम किया जाय तो महान् अध्युदय होता है। मिल्लका-

कुसुमोंसे हवन करनेपर ग्राम या नगरमें क्षोभ होता है। कुमुद-कुसुमॉकी आहुतिसे साधक सब लोगोंका प्रिय हो जाता है॥ १५-१७॥

अशोक-सुमनोंसे होम किया जाय तो पुत्रकी और पाटलासे होम करनेपर उत्तम अङ्गनाकी प्राप्ति होती है। आग्रफलकी आहुतिसे आयु, तिलोंके इवनसे लक्ष्मी, बिल्वके होमसे श्री तथा वम्पाके फुलोंके हवनसे धनकी प्राप्ति होती है। महुएके फूलों और बेलके फलोंसे एक साथ होम करनेपर सर्वज्ञता-शक्ति सुलभ होती है। त्वरितामन्त्रके तीन लाख जप, होम, ध्यान तथा पूजनसे समस्त अभिलक्षित वस्तुओंकी प्राप्ति होती है। मण्डलमें त्वरितादेवीकी अर्चना करके त्वरिता-गायत्रीसे पचीस आहुतियाँ दे। फिर मूलमन्त्रसे पल्लवोंकी तीन सौ आहुतियाँ देकर दीक्षा ग्रहण करे। दीक्षासे पूर्व पञ्चगव्य-पान कर ले। दीश्वितावस्थामें सदा चरु (हविष्य)-का भोजन करना चाहिये॥ १८-२०॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'त्वरितापुजा-कथन' नामक तीन भी नर्वो अध्याय पूरा हुआ॥ ३०९ ॥

### तीन सौ दसवाँ अध्याय

## अपरत्वरिता-मन्त्र एवं मुद्रा आदिका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं-मुने। अब मैं दूसरी 'अपरा विद्या'का वर्णन करता हूँ, जो भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाली है। धृलिसे निर्मित, वज-चिद्वसे आवृत और चौकोर भूप्रमण्डलमें त्वरितादेवीकी पूजा करे। उस मण्डलके भीतर योगपीठपर कमलका निर्माण भी होना चाहिये। मण्डलके पूर्वादि दिशाओं तथा कोणोंमें कुल मिलाकर आठ वज अङ्कित होंगे। मण्डलके भीतर वीथी, द्वार, शोभा तथा उपशोभाको भी रचना करे। उसके भीतर उपासक मनुष्य त्वरितादेवीका चिन्तन करे। उनके अठारह भुजाएँ हैं। उनकी बार्यी जङ्गा तो सिंहकी पीठपर

प्रतिष्ठित है और दाहिनी जङ्का उससे दुगुनी बड़ी आकृतिमें पीढे या खड़ाऊँपर अवलम्बित है। वे नागमय आभूषणोंसे विभूषित हैं। दायें भागके हाथोंमें क्रमशः वज्, दण्ड, खड्ग, चक्र, गदा, शूल, बाण, शक्ति तथा वरद मुद्रा धारण करती हैं और वामभागके हाथोंमें क्रमशः धनुष, पाश, शर, घण्टा, तर्जनी, शङ्क, अङ्कश, अभयमुद्रा तथा वज नामक आयुध लिये रहती हैं॥१-५॥

त्वरितादेवीके पूजनसे शत्रुका नाश होता है। त्वरिताका आराधक राज्यको भी अनायास ही जीत लेता है। वह दीर्घाय तथा राष्ट्रकी विभूति बन जाता है। दिव्य और अदिव्य (दैविक और

लौकिक) सभी सिद्धियाँ उसके अधीन हो जाती हैं। (त्वरिताको 'तोतला त्वरिता' भी कहते हैं। इस नामको व्युत्पत्ति इस प्रकार समझनी चाहिये-) 'तल' शब्दसे सातों पाताल, काल, अग्नि और सम्पूर्ण भूवन गृहीत होते हैं। ॐकारसे परमेश्वरसे लेकर जितना भी ब्रह्माण्ड है, उन सबका प्रतिपादन होता है। अपने मन्त्रके आदि अक्षर ॐकारसे देवी तलपर्यन्त 'तोय'का त्वरित भ्रामण (प्रक्षेपण) करती हैं, इसलिये वे 'तोतला त्वरिता' कही गयी हैं॥६-७ 🖁 ॥

अब मैं त्वरिता-मन्त्रको प्रस्तुत करनेका प्रकार (अर्थात् मन्त्रोद्धार) बता रहा हूँ। भूतलपर स्वरवर्ग लिखे। (स्वरवर्गमें सोलह अक्षर है-अ, आ, इ, ई, त, क, ऋ ऋ, लु, लु, ए, ऐ, ओ, औ, अं, अ:। इसके बाद व्यञ्जन वर्णीको भी वर्गक्रमसे लिखे -- ) कवर्गके लिये सांकेतिक नाम तालुवर्ग है। स्वरवर्ग पहला है और तालुवर्ग दूसरा। तीसरा जिह्ना-तालुकवर्ग है। (इसमें चवर्गके अक्षर संयोजित हैं।) चतुर्थ वर्ग ताल्-जिह्नाग्र कहा गया है। (इसमें टवर्गके अक्षर है।) पद्यम जिह्नादन्तक वर्ग है। (इसमें तवर्गके अक्षर है।) पष्ठ वर्गका नाम है-ओष्ठपुट-सम्पन्न। (इसमें पवर्गके अक्षर हैं।) सातवाँ मिश्रवर्ग है। (इसमें अन्त:स्थ-य, र, ल, वका समावेश है।) आठवाँ वर्ग ऊष्मा या शवर्ग है। इन्हों वर्गीके अक्षरोंसे मन्त्रका उद्धार करे॥ ८-१०॥

छठे स्वर ऊकारपर आरूद ऊष्पाका द्वितीय अक्षर हकार बिन्दु (अनुस्वार)-से युक्त (हं)। तालुवर्गका द्वितीय अक्षर 'खकार' ग्यारहवें स्वर 'एकार'से युक्त हो (खे)। जिह्ना-ताल-समायोगका केवल प्रथम अक्षर 'चकार' हो, उसके नीचे उसी वर्गका दूसरा अक्षर 'छकार' हो और वह ग्यारहर्वे स्वर 'एकार'से संयुक्त (च्छे) हो। तालुवर्गका प्रथम अक्षर 'क्' हो, फिर उसके

जोड़ दे और उसे सोलहवें स्वर-'अ:'से संयुक्त करे (क्ष:)। ऊष्पाका तीसरा अक्षर 'स्' हो, उसके नीचे जिह्वादन्त-समायोगके प्रथम अक्षर 'तकार'को जोड़े। उसके नीचे मिश्रवर्गका दूसरा अक्षर 'रकार' जोड़े और उसे चौथे स्वर 'ईकार'से बोड़ दे-(स्त्री)। तदनन्तर तालुवर्गके आदि अक्षर 'क्' के नीचे ऊष्माका द्वितीय अक्षर 'ष' जोड़ दे और उसको ग्यारहवें स्वरसे मिला दे-(क्षे)। इसके बाद ऊष्माके अन्तिम अक्षर 'हकार'को अनुस्वारयुक्त करके पाँचवें स्वरपर आरूढ कर दे (हुं)। ओष्टसम्पुटयोगसे दूसरा अक्षर 'फ़' और जिह्नाय ताल्योगसे द्वितीय अक्षर 'ट'को पञ्चम 'व'के रूपमें परिणत करके जोड़ना चाहिये। स्वर तथा अर्द्ध-व्यञ्जन वर्णीके साथ उद्धत हए-ये अक्षर 'तोतला त्वरिता'के मन्त्र हैं। इनके आदिमें ॐकार और अन्तमें 'नमः' जोड़नेपर जो यन्त्र बने, उसका तो जप करे, किंतु अग्निकार्य (हवन)-में 'नमः'को हटाकर 'स्वाहा' जोड् देना चाहिये। (तात्पर्य यह है कि 'ॐ हूं खे खे क्ष: स्त्री क्षे हं फद नम: i'— यह जपमन्त्र है और 'ॐ हूं खे च्छे क्ष: स्त्री क्षे हूं फद स्वाहा'— यह हवनोपयोगी मन्त्र हैं)॥११-१८॥

इसका अङ्गन्यास इस प्रकार है - ॐ हीं हं हु: हृदयाय नम:। हां हु: शिरसे स्वाहा। हीं ज्वल न्वल शिखायै वषद्। हनु हनु ( अथवा हुलु हुलु ), कवचाय हुम्। हीं श्री श्लं नेत्रत्रयाय बीषट्। नवाँ (फ) और आधा अक्षर (ट्र) रूप जो तोतला-त्वरिता-विद्या है, उसीको देवीका नेत्र कहा गया है। 'श्रॉ हः खौ हूं फट् अस्वाय फट्।' ये गृहा अङ्गमन्त्र हैं। इनका पहले न्यास करे॥ १९-२०॥

त्वरिताके अङ्गोंका वर्णन आगे चलकर करूँगा। इस समय त्वरिता-विद्याके अङ्गोंका वर्णन मुझसे सुनो-प्रथम दो बीजाक्षर या मन्त्राक्षर हृदय हैं, तीसरा और चौथा-ये दो अक्षर स्थिर हैं. नीचे ऊष्माका द्वितीय अक्षर 'ष्'को देखकर पाँचवाँ और छठा-ये अक्षर शिखाके मन्त्र कहे गये हैं। सातवाँ और आठवाँ कवच-मन्त्र हैं, नवाँ और आधा अक्षर तारक (फट्) है। यही नेत्र कहा गया है। (प्रयोग-ॐ हुं हृदवाय नम:। खे छे शिरसे स्वाहा। क्षः स्त्री शिखायै वषट्। क्षे हुम् कवचाय हुम्। फट् नेत्रत्रयाय वीषद्।)॥ २१-२२॥

'तोतले वज्रतुण्डे ख ख हं'-इन दस अक्षरोंसे युक्त 'वजनुष्डिका' नामक 'इन्द्रदृतिका विद्या' है। 'खेचरि ज्वालिनि ज्वाले ख ख'-इन दस अक्षरोंसे युक्त 'ज्वालिनो विद्या' है। 'वर्चे शरविभीषणि (अथवा शवरि भीषणि) ख खे'-यह दशाक्षरा 'शबरी विद्या' है। 'छे छेदनि करालिनि ख ख'- यह दशाक्षरा 'कराली विद्या' है। 'क्ष: अब द्रव प्लवङ्कि ख खे'- यह दशाक्षर 'प्लवङ्गदुती विद्या' है। 'स्त्रीबलं कलिधुननि शासी'— यह दशाक्षरा 'श्वसनवेगिका विद्या' है। 'क्षे पक्षे कपिले हंस'— यह दशाक्षरा 'कपिलादतिका विद्या' है। 'हं तेजोवति रौद्रि मातङ्कि'—यह दशाक्षरा 'रौद्री' दृतिका है 'पुटे पुटे ख ख खड़े फद'-यह दशाक्षरा 'ब्रह्मदूतिका विद्या' है। 'वैताली'में उक्त सभी

मन्त्र दशाक्षर होते हैं। अन्य विस्तारकी बातें पुआलकी भाँति सारहीन हैं। उन्हें छोड़ देना चाहिये। न्यास आदिमें हृदयादि अङ्गोंका उपयोग है। नेत्रका सुधी पुरुष मध्यमें न्यास करे॥ २३-२८॥

परसे लेकर मस्तकतक तथा मस्तकसे लेकर पैरोंतक चरण, जानु, ऊरु, गुह्म, नाभि, हृदय तथा कण्ठदेशसे मुखमण्डलपर्यन्त ऊपर-नीचे आदिबीजसे निर्गत सोमरूप 'अकार', जो अमृतकी धारा एवं सुवाससे परिपूर्ण है, ब्रह्मरन्ध्रसे मुझमें प्रवेश कर रहा है, ऐसा साधक चिन्तन करे। मन्त्रोपासक मुधां, मुख, कण्ठ, हृदय, नाभि, गुह्य, ऊरु, जानु और पैरोंमें तथा तर्जनी आदिमें आदिबीजका बारंबार न्यास करे। ऊपर अमृतमय सोम है, नीचे बीजाक्षररूप शरीर-कमल है। इस गृढ् रहस्यको जो जानता है, उसकी मृत्यु नहीं होती है। इस मन्त्रके जपसे रोग-व्याधिका अभाव हो जाता है। न्यास और ध्यानपूर्वक त्वरितादेवीका पूजन और उनके मन्त्रका एक सी आठ बार जप करे ।। २९-३३॥

अब मैं 'प्रणीता' आदि मुद्राओंका वर्णन

<sup>\* &#</sup>x27;श्रीविद्यार्णगतन्त्र'में त्यरिता-नित्याका प्रवीप संयोपसे इस प्रकार रूपलका होता है — जन्यत्र कथित अवसर्गाद योगपीठन्यासाना कामें करके. त्वरिठा-विचाद्रमा तीन प्रानाव्यम करके निम्नाङ्कित रूपमे विनियोग करे—'अस्य व्यरितामन्त्रस्य सीरिऋषिविधद्धान्दः त्वरिता नित्या देखता रुप्ते कवचम् । उ॰ कीर्व हुं शक्तिः से कोलकम् ममापोष्टरिद्धये जये चिवियोगः ।' इसका न्यासवाक्य इस प्रकार है—'सीरशे ऋषये नमः शिरम्भि । विराट्जन्दसे नमः मुखे । त्वरिक्रनित्यादेवकानै नमः इदि । ॐ बीजाय नमः गुद्धे । हुं शख्ये नमः पादयोः । क्षे कीलकाय नभः गाभौ ।' अग्निपुराणमें दशाशसः 'तीवला-त्यरिता'का मन्त्र हैं । पांतु 'ब्रोकिझार्नव में झदशासरा त्यरिक-विद्या बढायी गयी है । यथा— 'ॐ हीं हुं से न से थ: स्त्री हूं से ही फट्।' आदिके तीन और अनके दो अधर सीड़कर जो शेष सात अधर बचते हैं, उन्होंसे दो-दो अक्षर जोड़ते हुए न्यास करे। यथा—'ॐ सो च इट्याप नमः। च से दिलसे स्वाहा। से सः शिखायै वषट्। सः रखी कवचाय हुम्। स्वी हुं नेत्रत्रयाथ बीकर्। हुं की अस्त्राय फर्।' इसी तरह करन्यता भी करे। तत्पकाय्—'किरसि—ही ॐ ही नमः।' ललाटे—हीं हुं ही नमः। कण्ठे —हीं खे ही तम:। हदि —हीं व ही तम:। सभी —ही हे ही तम:। मुलाबोर —हीं अ: ही तम:। करद्रमे —हीं स्त्री ही तम:। जानुद्वयं—हीं हूं ही नम:। जहुद्वयं—हीं से हीं नम:। फरद्रयं—हीं फर् हीं नम:।' इस प्रकार 'हीं' बीजसे सम्पूरित अक्षरींका न्यास करफे समस्त विद्या (द्वादशाक्षरियदा) द्वारा व्यापकन्यास करे । तटवन्तर व्यानादि मानसपूत्रवाना कर्म करके स्वर्णादि पट्टपर कुडूम आदिद्वार। पश्चिमादि द्वारोंसे युक्त दो चतुरस रेखा बनाकर, उसके भीतर दो वृत्त बनाकर उसमें अष्टदलकमत अद्वित करे। फिर पूर्ववत् आत्मपूजान कमं करके भुवनेश्वरोपीठको अर्चनके बाद मूलविकासे मृतिनिर्माण कर आवाहनादि पुष्पोपचार अपित करे। कर्षिकामे षडङ्ग, गुरुपड्डिप्रयकी पूजाके बाद बाहरकी वृत्तप्रयान्तास्त्रण दो सीवियोंमें देवीके अग्रवती दलके अग्रधारामें फटकारीका, बाह्यपीथी— देवीके अग्रभागमें ही किंकराका, द्वारमार्थमें कचा-किक्याका, आठ दलोंमें क्रमतः हुंकारों, खेकरों, चण्डा, छेदिनी, खेपिणी, स्त्रीकारी, हुंकारी एवं क्षेमकारीको पूजा करे। फिर पूर्वजत् लोकपालाईकोंकी पूजा करके पूजा समाप्त करे।

करूँगा। 'प्रणीता' मुद्राएँ पाँच प्रकारकी मानी गयी हैं — 'प्रणीता', 'सबीजा प्रणीता', 'भेदनी', 'कराली' और 'चज्रतुण्डा'। दोनों हाथोंको परस्पर प्रथित करके बीचमें अँगूठोंको डाल दे और तर्जनीको ऊपर लगाये रखे, इसका नाम 'प्रणीता' है। इसे हृदयदेशमें लगाये। इसी मुद्रामें कनिष्ठिका अँगुलीको ऊपरकी ओर उठाकर मध्यमें रखे तो वह द्विजोंद्वारा 'सबीजा'के नामसे मानी जाती है। यदि तर्जनीके बीचमें अनामिकाको परस्पर संलग्न करके अङ्गुष्ठके अग्रभागको मध्यभागमें रखे तो वह 'भेदनी' मुद्रा कही गयी है। उस मुद्राको नाभिदेशमें निबद्ध करके अङ्गुष्ठका जल छिड़के। उसीको मन्त्रसाधकके हृदयमें योजित करनेपर 'कराली' नामक महामुद्रा होती है। फिर पूर्ववत् ब्रह्मलग्ना ज्येष्ठाको कपर उठाये तो वह 'चज्रतुण्डा

मुद्रा' होतो है। उसको वज्रदेशमें आबद्ध करे। दोनों हाथोंसे मणिबन्ध (कलाई)-को बाँधे और तीन-तीन अँगुलियोंको फैलाये रखे, इसे 'वज्रमुद्रा' कहते हैं। दण्ड, खड्ग, चक्र और गदा आदि मुद्राएँ उनकी आकृतिके अनुसार बतायो गयी हैं। अङ्गुष्ठसे तीन अँगुलियोंको आकृत्त करे, वे तीनों ऊध्वेमुख हों तो 'त्रिशूलमुद्रा' होती है। एकमात्र मध्यमा अँगुली ऊपरकी ओर उठी रहे तो 'शिक्तमुद्रा' सम्पादित होती है। बाण, बरद, धनुष, पाश, भार, घण्टा, शङ्कु, अङ्कुश, अभय और पद्य-ये (प्रणीतासे लेकर पदातक कुल) अट्ठाईस मुद्राएँ कही गयी है। ग्रहणी, मोक्षणी, ज्वालिनो, अमृता और अध्या—ये पाँच 'प्रणीता' नामवाली मुद्राएँ हैं। इनका पूजन और होममें उपयोग करना चाहिये॥ ३४—३७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'त्वरितामन्त्र तथा मुद्रा आदिका वर्णन' नामक तीन सी दसवीं अध्याय पूरा हुआ।। ३१०॥

## तीन सौ ग्यारहवाँ अध्याय त्वरिता-मन्त्रके दीक्षा-ग्रहणकी विधि

अग्निदेव कहते हैं — मुने! अब सिंहासनपर स्थित वज्रसे व्याप्त कमलमें मन्त्र-न्यासपूर्वक दीक्षा आदिका विधान बताकेंगा॥ १॥

'हे हे हुति वजदन पुरु पुरु लुलु गर्ज गर्ज इह सिंहासनाय नमः "।' यह सिंहासनके पूजनका मन्त्र है। चार रेखा खड़ी और चार रेखा तिरछी या (पड़ी) खींचे। इस प्रकार नौ भागोंके विभाग करके विद्वान् पुरुष नौ कोष्ठ बनाये। प्रत्येक दिशाके कोष्ठ तो रख ले और कोणवर्ती कोष्ठ मिटा दे। अब बाह्य दिशामें जो कोष्ठ बच जाते हैं, उनके कोणोंतक जो रेखाएँ आयी हैं, उनकी संख्याएँ आठ कही गयी हैं। बाह्यकोष्ठके बाह्य-भागमें ठीक बीचों-बीचमें वजका मध्यवर्ती शृङ्ग होता है। बाह्यरेखाके दो भाग करनेपर जो रेखाई बनता है, उतना हो बड़ा शृङ्ग होना चाहिये। बाहरी रेखा टेढ़ी होनी चाहिये। विद्वान् पुरुष उसे द्विभङ्गी बनाये। मध्यवर्ती कोष्ठको कमलकी आकृतिमें परिणत करे। वह पीले रंगकी कर्णिकासे सुशोभित हो। काले रंगके चूर्णसे कुलिशचक्र बनाकर उसके कपरी सिरे या शृङ्गको आकृति खङ्गाकार बनाये। चक्रके बाह्यभागमें चौकोर (भूप्र-चक्र) लिखे, जो वजसम्पुटसे चिह्नित हो। भूप्रके द्वारपर मन्त्रोपासक चार वजसम्पुट दिलाये। पद्म और वामबीधी सम होनी चाहिये। कमलका भीतरी

पूनासे प्रकाशित 'अश्रिपुरान'के प्राचीन और वधीन संस्करणोंमें 'सिंडासन-मन्त्र'का चाठ इस प्रकार मिलता है —'तु तु हैति वजदेति पुरु पुरु लुलु गर्ज गर्ज ह ह सिंडाय नमः।'

भाग (कर्णिका) और केसर लाल रंगके लिखे और मण्डलमें स्त्रियोंको दीक्षित करके मन्त्र-जपका अनुष्ठान करवाये तो राजा शीघ्र ही परराष्ट्रोंपर विजय पाता है और यदि अपना राज्य छिन गया हो तो उसे भी वह शीघ्र ही प्राप्त कर लेता है। प्रणव-मन्त्र (ॐकार)-से संदीप्त (अतिरुय तेजस्विनी) की हुई मूर्तिको हुंकारसे नियोजित करे। ब्रह्मन्! वायु तथा आकाशके बीज (यं हं)-से सम्पुटित मूलविद्याका उच्चारण करके आदि और अन्तमें भी कर्णिकामें पूजन करे। इस प्रकार प्रविश्व-क्रमसे आदिसे ही एक-एक अक्षररूप बीजका उच्चारण करते हुए कमलदलोंमें पूजन करना चाहिये॥ २—११॥

दलोंमें विद्याके अङ्गोंकी पूजा करे। आग्नेय दिशासे लेकर वामक्रमसे नैऋत्य-दिशातक इदय, सिर, शिखा, कवच तथा नेत्र-इन पाँच अङ्गोंकी पूजा करके मध्यभाग (कर्णिका)-में पुन: नेत्रकी तथा सम्पूर्ण दिशाओंमें अस्त्रकी पूजा करनी चाहिये। गुह्माङ्गर्मे रक्षाकी तथा केसरोंमें वाम-दक्षिण-पार्श्वमें विद्यमान पाँच-पाँच हृतियोंकी अपने-अपने नाम-मन्त्रोंसे पूजा करे। गर्भमण्डलके बाह्यभागमें आठ लोकपालोंका न्यास करे। वर्णान (क्ष या ह)-को अग्नि (र)-के ऊपर चढ़ाकर उसे छठे स्वर (ऊ)-से विभेदित करे और पंद्रहवें स्वर (ं) बिन्दुओंको उसके सिरपर चढाकर उस (क्षुं) (अथवा हुं) बीजको अदिमें रखकर दिक्पालींके अपने-अपने नाममन्त्रोंसे संयुक्त करके उनकी पूजा करे। फिर शीघ्र ही सिंहासनपर कमलकी कर्णिकामें गन्ध आदि उपचारोंद्वारा पूजन करे। इससे श्रीकी प्राप्ति होती है॥ १२--१५॥

तदनन्तर एक सौ आठ मन्त्रोंद्वारा अभिमन्त्रित आठ कलशोंद्वारा कमलको वेष्टित कर दे। फिर

एक हजार बार मन्त्र-जप करके दशांश होम करे। पहले अग्रि-मन्त्र (रं)-से कुण्डमें अग्रिको ले जाय और इदयमन्त्र (नम:)-से उसको वहाँ स्थापित करे। साथ ही कुण्डके भीतर अग्नियुक्त शक्तिका ध्यान करे। तदनन्तर उस शक्तिमें गर्भाधान, पुंसवन तथा जातकमं-संस्कारके उद्देश्यसे हृदयमन्त्रद्वारा एक सौ आठ बार होम करे। फिर गुह्माङ्गके द्वारसे नृतन अग्निके जन्म होनेकी भावना करे। फिर मुलविद्याके उच्चारणपूर्वक पूर्णाहुति दे। इससे शिवाग्निका जन्म सम्पादित होता है। फिर मूलमन्त्रसे उसमें सौ आहुतियाँ दे। तत्पश्चात् अङ्गोके उद्देश्यसे दशांश होम करे। इसके बाद शिष्यको देवीके हाथमें सींपे और उसका मण्डलमें प्रवेश कराये। फिर अस्त्र-मन्त्रसे ताइन करके गुह्याङ्गोंका न्यास करे। विद्याके अङ्गोंसे संनद्ध शिष्यको विद्याङ्गोंमें नियोजित करे। उसके द्वारा पुष्पका प्रक्षेप करवाये तथा उसे अग्निक्षक समीप ले जाय। तदनन्तर जी, धान्य, तिल और धीसे मुलविद्याके उच्चारणपूर्वक सौ आहतियाँ दे। प्रथम होम स्थाबरयोनिमें पहुँचाकर उससे मुक्ति दिलाता है और दूसरा सरीसुप (साँप, बिच्छ आदि)-की योनिसे। तदनन्तर क्रमशः पक्षी, मृग, पशु और मानव-योनिकी प्राप्ति और उससे मुक्ति होती है। फिर क्रमशः ब्रह्मपद, विष्णुपद तथा अन्तमें रुद्रपदकी प्राप्ति होती है। अन्तमें पूर्णाहृति कर देनी चाहिये। एक आहुतिसे शिष्य दीक्षित होता है और उसे मोक्षप्राप्तिका अधिकार मिल जाता है। अब मोक्ष कैसे होता है, यह सुनो ॥ १६-- २४ ॥

जब मन्त्रोपासक सुमेरुपर सदाशिवपदमें स्थित हो तो दूसरे दिन स्वस्थिचित्त होकर अकर्म और कर्मक्षयके लिये एक हजार आहुतियाँ दे। फिर

<sup>&</sup>quot; तन्त्रज्ञास्त्रमें वर्णमालाका अन्तिम अक्षर 'क्ष' है, इसके अनुस्तर 'श्रुं' बोज काता है। यदि वर्णान्त क्रब्दसे 'ह' लिया जाय तो 'हूं' श्रीत्र अनेगा।

पूर्णाहुति करके मन्त्रयोगी पुरुष धर्म-अधर्मसे लिप्त नहीं होता है, मोक्ष प्राप्त कर लेता है। वह उस परमपदको पहुँच जाता है, जहाँ जाकर मनुष्य फिर इस संसारमें नहीं लौटता। जैसे जलमें डाला हुआ जल उसमें मिलकर एकरूप हो जाता है, उसी प्रकार जीव शिवमें मिलकर शिवरूप हो जाता है। जी कलशोंद्राय अभिषेक करता है, वह विजय तथा राज्य आदि सब अभीष्ट वस्तुओंको प्राप्त कर लेता है। ब्राह्मणकुलमें उत्पन कुमारी कन्याका पूजन करे तथा गुरु आदिको दक्षिणा दे। प्रतिदिन पूजा करके एक सहस्र आहुतियाँ अग्रिमें देनी चाहिये। तिल और घीसे पूर्ण आहति देनेपर त्वरिता देवी लक्ष्मी एवं अभिमत वस्तु देती हैं। वे विपुल भीग प्रदान करती हैं तथा और भी जो कुछ साधक चाहता है, उसे माता त्वरिता पूर्ण करती हैं। मन्त्रके जितने अक्षर हैं, उतने लाख जप करनेसे मनुष्य निधियोंका अधिपति होता है, दुगुना जप करनेपर राज्यकी प्राप्ति होती है, त्रिगुण जय करे तो यक्षिणी सिद्ध हो जाती है, चौगुने जपसे ब्रह्मपद, पाँचगुने जपसे विष्णुपद तथा छ:गुने जपसे महासिद्धि सुलभ होती

है। मन्त्रके एक लाख जपसे मनुष्य अपने पापोंका नाश कर देता है, दस बार जप करनेसे देहशुद्धि होती है, सौ बारके जपसे तीर्थस्नानका फल होता है। वेदीपर पट या प्रतिमा रखकर उसके समक्ष सौ. हजार अथवा दस हजारको संख्यामें जप करके हवन करना बताया गया है। इस प्रकार विधानपूर्वक जप करके एक लाख हवन करे। तिल, जी, लावा, धान, गेहैं, कमल-पुष्प (पाठान्तरके अनुसार आमके फल) तथा श्रीफल (बेल)—इन सबको एकत्र करके इनमें घी मिलावे और उस होम-सामग्रीसे हवन करके व्रत करे। रातमें कवच आदिसे संनद्ध हो खड़, धनुष तथा बाण आदि लेकर एक वस्त्र धारण करके उपर्युक्त वस्तुओंसे ही देवीकी पूजा करे। वस्त्रका रंग चितकवरा, लाल, पीला, काला अथवा नीला होना चाहिये। मन्ववेता विद्वान् दक्षिणदिशामें जाकर मण्डपके द्वारपर दूर्ती-मन्त्रसे बलि अर्पित करे। यह बलि द्वार आदिमें अथवा एक वृक्षवाले श्मशानमें भी दो जा सकती है। ऐसा करनेसे साधक राजा हो समस्त कामनाओंका तथा सारी पृथ्वीके राज्यका उपभोग कर सकता है॥ २५-३७॥

'इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरालमें 'त्वरिता-मूलमन्त्रको दीक्षा आदिका कथन' नामक तीन सौ म्यारहर्वा अध्याप पूरा हुआ॥३११॥

### matical allows तीन सौ बारहवाँ अध्याय

## त्वरिता-विद्यासे प्राप्त होनेवाली सिद्धियोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं — मुने! अब मैं विद्याप्रस्तावका वर्णन करूँगा, जो धर्म, काम आदिकी सिद्धि प्रदान करनेवाला है। नौ कोष्ठोंके विभागसे विद्याभेदकी उपलब्धि होती है। अनुलोम-विलोमयोग, समास-व्यासयोग, कर्णाविकर्णयोग, अध-ऊर्ध्व-विभागयोग तथा त्रित्रिकयोगसे देवीके द्वारा जिसके शरीरकी सुरक्षा सम्पादित हुई है, वह साधक सिद्धिदायक मन्त्रों तथा बहुत-से निर्गत प्रस्तावोंको जानता है। शास्त्र-शास्त्रमें मन्त्र

बताये गये हैं, किंतु वहाँ उनके प्रयोग दुर्लभ हैं। प्रथम गुरु वर्ण ही होता है। उसका पूर्वकालमें वर्णन नहीं हुआ है। वहाँ प्रस्तावमें एकाक्षर, द्वाक्षर तथा त्र्यक्षर मन्त्र प्रकट हुए। चार-चार खडी तथा पडी रेखाएँ खींचे। इस प्रकार नौ कोष्ट होते हैं। मध्यकोष्ठसे आरम्भ करके प्रदक्षिणक्रमसे मन्त्रके अक्षरोंका उनमें न्यास करे। तदनन्तर प्रस्ताव-भेदन करे। प्रस्तावक्रमयोगसे जो प्रस्तावको प्राप्त करता है, उस साधककी मुद्रीमें सारी

सिद्धियाँ आ जाती हैं। सारी त्रिलोकी उसके चरणोंमें झुक जाती है। वह नौ खण्डोंमें विभक्त जम्बूद्वीपकी सम्पूर्ण भूमिपर अधिकार प्राप्त कर लेता है। कपाल (खप्पर)-पर अथवा रमशानके वस्त्र (शवके ऊपरसे उतारे हुए कपडे)-पर सब ओर शिवतत्त्व लिखकर मन्त्रवेता पुरुष बाहर निकले और मध्यभागमें कर्णिकाके ऊपर अभीष्ट व्यक्तिविशेषका भोजपत्रपर नाम लिखकर रख दे। फिर खैरकी लकड़ीसे तैयार किये गये अङ्गारींद्वारा उस भोजपत्रको तपाकर दोनों पैरोंके नीचे दबा दे। यह प्रयोग एक ही सप्ताहमें चराचर प्राणियोंसहित समस्त त्रिभुवनको भी चरणोंमें ला सकता है। वजसम्पुट गर्भसे युक्त द्वादशारचक्रके मध्यमें द्वेष्य व्यक्तिका नाम लिखकर रखे। उस नामको 'सदाशिव' मन्त्रसे विदर्गित (कुशोंद्वारा मार्जित) कर दे। उक्त द्वादशारचक्र तथा नाम आदिका उक्षेख हल्दीसे दीवारपर, काहफलकपर अथवा शिलापट्टपर करना चाहिये। ऐसा करनेसे शत्रके मुख, गमनशक्ति तथा सेनाका भी स्तम्भन (अवरोध) हो जाता है॥१-१२॥

श्मशानके वस्त्रपर विषमित्रित रक्तस पटकोणचक्रका उझेख कर उसके मध्यमें शत्रका नाम लिखे। फिर उस चक्रको चारों ओर शक्तिबीजसे योजित करके उसपर डंडा रख दें। फिर साधक श्मशानभूमिपर रखे हुए उस शत्रुपर शीच्र दण्डसे प्रहार करे। यह प्रयोग उस शत्र्-राजाके राष्ट्रको खण्डित कर देता है। इसी तरह चक्राकार मण्डल बनाकर उसके मध्यभागमें शत्रुके नामको स्थापित कर दे। चक्रकी धारामें शक्तिबीजका न्यास करे। शत्रका नाम लेकर उसपर भावनाद्वारा उक्त चक्रधारसे प्रहार करे। इससे शत्रुका हरण होता है। इसी प्रकार खद्रके मध्यभागमें गरुडवीजके साथ शत्रुका नाम लिखकर उसका पूर्ववत विदर्भीकरण करे। उक्त नाम श्मशानभूमिकी चिताके कोयलेसे लिखना चाहिये। उसपर चिताके भस्मसे प्रहार करे। ऐसा

करनेसे साधक एक ही सप्ताहमें शत्रुके देशको अपने अधिकारमें कर लेता है। वह छेदन, भेदन और मारणमें शिवके समान शक्तिशाली हो जाता है। तारक (फट्)-को नेत्र कहा गया है। उसका शान्ति-पृष्टिकर्ममें नियोग करे। यह दहनादि प्रयोग शाकिनोको भी आकर्षित कर लेता है। पूर्वोक्त नौ चक्रोंमें मध्यगत मन्त्राक्षरसे लेकर पश्चिम-दिशावती कोष्ठतकके दो अक्षरोंको वक्रतण्ड-मन्त्रके साथ जपनेसे कुछ आदि जितने भी चर्मगत रोग हैं, उन सबका नाश हो जाता है, इसमें संशय नहीं है। (यह अध-ऊर्ध्व-विभागयोग है।) मध्यकोष्ठसे उत्तरवर्ती कोष्ठतकके दो अक्षरवाले मन्त्रको 'करालोबन्ध'के साथ जप करे तो वह द्वाधरी-विद्या, यदि साक्षात् शिव प्रतिवादी हों तो उनसे भी अपनी रक्षा करवाती है। इसी प्रकार पश्चिमगत मन्त्राक्षरको आदिमें रखकर उत्तर कोष्ठतकके मन्त्राक्षरोंको 'वक्रतुण्ड-मन्त्र'के साथ जप किया जाय तो ज्वर तथा खाँसीका नाश होता है। उत्तरकोष्ट्रसे लेकर मध्यकोष्टतकके मन्त्राक्षरोंका एक-एक साथ जप किया जाय तो साधककी इच्छासे बटके बीजमें गुरुता (भारीपन) आ सकती है। इसी तरह पूर्वाद-मध्यमान्त अक्षरोंके जपसे वह तत्काल उसमें लघुता (हल्कापन) ला सकता है। भोजपत्रपर गोरोचनाद्वारा वजसे व्याप्त भूपरचक्र लिखकर, अनुलोमक्रमसे स्थित मन्त्र-बीजोंको लिखकर, उसे मन्त्रवत् धारण करके साधक अपने शरीरकी रक्षा करे। भावपूर्वक सुवर्णमें मदाकर धारण किया गया यह 'रक्षायन्त्र' मृत्युका भी नाश करनेवाला होता है। वह विघ्न, पाप तथा शत्रुओंका दमन करनेवाला है तथा सीभाग्य और दीर्घायु देनेवाला है। यह 'रक्षायन्त्र' धारण किया जाय तो वह जुआ तथा युद्धमें भी विजयदायक होता है। इन्द्रकी सेनाके साथ संग्राम हो तो उसमें भी वह विजय दिलाता रक्षित हुआ मनुष्य परराष्ट्रोंपर भी अधिकार पाता है। १३-२५॥

है, इसमें संशय नहीं है। यह 'रक्षायन्त्र' वन्ध्याको | है तथा राज्य और पृथ्वीको जीत लेता है। भी पुत्र देनेवाला तथा दूसरी चिन्तामणिके 'फट् स्त्रीं क्षें हूं'— इन चार अक्षरोंका एक लाख समान मनोवाञ्छाकी पूर्ति करनेवाला है। इससे जप करनेसे यक्ष आदि भी वशीभूत हो जाते

'इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'त्वरिता-विद्यासे प्राप्त होनेवाली सिद्धियोंका वर्णन' नामक तीन सौ बारहवाँ अध्याप पूरा हुआ॥ ३१२॥

### - Marie Commence तीन सौ तेरहवाँ अध्याय नाना मन्त्रोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं-- अब मैं सिव्वदानन्दस्वरूप भगवान विनायक (गणेश)-के पूजनकी विधि बताऊँगा। योगपीठपर प्रथम तो आधारशक्तिकी पूजा करे। फिर अग्नि आदि कोणों तथा पूर्वादि दिशाओंमें क्रमशः धर्म, ज्ञान, वैराग्य, ऐधर्य, अधर्म, अजान, अवैराग्य तथा अनैहर्य-इन आठकी अर्चना करे। तदनन्तर कन्द, नाल, पदा, कर्णिका, केसर और सत्त्वादि तीन गुणोंकी और पद्मासनकी पूजा करे। इसके बाद तीखा, ज्वातिनी, नन्दा, सयशा (भोगदा), कामरूपिणी, उग्रा, तेजोवती, सत्या तथा विष्ननाशिनी - इन नौ शक्तियोंकी पूजा करे। तत्पशात गणेशजीकी मूर्तिका अथवा मूर्तिके अभावमें ध्यानोक्त गणपतिमूर्तिका पूजन करे। इसके बाद हृदयादि अङ्गोंकी पूजा करनी चाहिये। पूजनके प्रयोगवाक्य इस प्रकार हैं—'गणंजयाय हृदयाय नमः । एकदन्ताय उत्कटाय शिरसे स्वाहा। अचलकर्णिने शिखायै वषट्। गजवक्त्राय हं फद कवचाय हुम्। महोदराय दण्डहस्ताय अस्वाय फद्"।'

-- इन पाँच अङ्गोमेंसे चारको तो पूर्वादि चार दिशाओं में और पाँचवेंकी मध्यभागमें पूजा करे॥ १-४॥

तदनन्तर गर्णजय, गणाधिप, गणनायक, गणेश्वर, वक्रतुण्ड, एकदन्त, उत्कट, लम्बोदर, गजवका और विकटानन-इन सबकी पद्मदलोंमें पूजा करे। फिर मध्यभागमें — 'हं विघ्ननाशनाय नमः। महेन्द्राय-ध्रम्रवर्णाय नमः।'--यां बोलकर विष्ननाशन एवं धुम्रवर्णकी पूजा करे। फिर बाह्यभागमें विष्नेशका पूजन करे॥ ५-६॥

अब मैं 'त्रिप्राभैरवी के पूजनकी विधि बताउँगा। इसमें आउ भैरवोंका पूजन करना चाहिये। उनके नाम इस प्रकार हैं - असिताङ्गभैरव, रुरुभैरव, चण्डभैरव, क्रोधभैरव, उत्मत्तभैरव, कपालिभैरव, भीषणभैरव तथा संहारभैरव। ब्राह्मी आदि मातृकाएँ भी पूजनीय हैं। (उनके नाम इस प्रकार हैं-ब्राह्मी, माहेश्वरी, कौमारी, वैष्णबी, वाराही, इन्द्राणी, चापण्डा तथा महालक्ष्मो)। 'अकार' आदि हस्व स्वरंकि बीजको आदिमें रखकर भैरवोंकी पूजा

<sup>• &#</sup>x27;श्रीविद्यालंबतन्त्र'में पञ्चाद्रन्यासके जो प्रयोगजन्य दिये गये हैं, वे यहाँक मूलभागसे कुछ भिन्नता रखते हैं। उनमें करन्यास एवं अङ्गन्यास एक साथ निर्दिष्ट हैं, यथा—'अङ्गप्रयोः गणंजन्यय स्थाता हृदयाच नमः। तर्जन्योः एकदेष्टाय है फट् शिरसे स्वाहा। मध्यमयोः अग्रलकर्णिने नमों नमः शिखायै वषट्। अनामिकयोः गनवक्कय नमो नमः कवचाय तुम्। कनिष्टिकयोः महोदराय यण्डाय हुं फट् अस्त्राय फट् ।' इसमें करत्यासगत करूपोंमें करतल-करपृष्ठको और अङ्गत्यासगत करूपोंमें नेत्रको छोड़ दिया गया है । षडङ्कपश्चमें इदयादि अङ्गोका न्यस अथवा पूजन बीजमन्त्रसे करना चाहिये। वया—' गां इटलय नमः। गों शिरमें स्वाहा। गृं शिखायै बषट्। गैं कवचाय हुम्। गाँ नेत्रत्रयाय थीषट्। गः अस्त्राय फट्।' इनमेंसे चार अङ्गोका तो आराज्य देवताके चारों दिक्तओंमें और नेत्र तथा अस्त्रका मध्यवर्ती स्थान-देवताके अग्रभागमें पूजन करना चाहिये।

करनी चाहिये तथा 'आकार' आदि दीर्घ अक्षरोंके बीजको आदिमें रखकर 'ब्राह्मी' आदि मातृकाओंकी अर्चना करनी चाहिये । अग्नि आदि चार कोणोंमें चार बदुकोंका पूजन कर्तव्य है। समयपुत्र बदुक, योगिनीपुत्र वहक, सिद्धपुत्र वहक तथा चौद्या कलपुत्र वट्क-ये चार वटुक हैं। इनके अनन्तर आठ क्षेत्रपाल पूजनीय हैं। इनमें 'हेतुक' क्षेत्रपाल प्रथम हैं और 'त्रिपुरान्त' द्वितीय। तीसरे 'अग्निवेताल' चौथे 'अग्रिजिड', पाँचवें 'कराल' तथा छठे 'काललोचन' हैं। सातवें 'एकपाद' तथा आठवें 'भीमाक्ष' कहे गये हैं। (ये सभी क्षेत्रपाल यक्ष हैं।) इन सबका पूजन करके त्रिपुरादेवीके प्रेतरूप पद्मासनकी पूजा करे। यथा-' ऐं क्षे प्रेतपद्मासनाय नमः। ॐ ऐं हीं हसी: त्रिपुरायै प्रेतपद्मासनसमास्थितायै नम:।'-इस मन्त्रसे प्रेतपद्मासनपर विराजमान त्रिपराभैरवीकी पूजा' करे। उनका ध्यान इस प्रकार है —' त्रिपुरादेवी'

करती हैं तथा दायें हाथमें वरदमुद्रा एवं माला (जपमालिका)। देवी बाणसमृहसे भरा तरकस और धनुष भी लिये रहती हैं।' मूलमन्त्रसे हृदयादि न्यास करें ॥ ७ - १२॥

(अब प्रयोगविधि बतायी जाती है-) गोसमूहके मध्यमें स्थित हो, रमशान आदिके वस्त्रपर चिताके कोयलेसे अष्टदलकमलका चक्र लिखे या लिखावे। उसमें द्वेषपात्रका नाम लिखकर लपेट दे। फिर चिताकी राखको सानकर एक मृर्ति बनावे। उसमें द्वेषपात्रको स्थितिका चिन्तन करके उक्त यन्त्रको नीले रंगके डोरेसे लपेटकर मूर्तिक पेटमें युसेड़ दें। ऐसा करनेसे उस व्यक्तिका उच्चाटन हो जाता है।। १३-१४॥

#### ञ्चालामालिनी-मन्त्र

'ॐ नमो भगवति ज्वालामालिनि गुध्रगणपरिवृते स्वाहा।' इस मन्त्रका जप करते हुए युद्धमें जानेवाले बार्ये हाथमें अभय एवं पुस्तक (विद्या) धारण पुरुषको प्रत्यक्ष विजय प्राप्त होती है।। १५-१६।।

१. 'सारदातिलक'के नवम पटलमें कहा गया है कि आठ फट्काओंका कमलके आठ दलोंसे पूजन करे। माहकाएँ अपने-अपने भैरवके अञ्चमें विराजती हैं। दीर्घांद्या मातर: प्रोक्ता हस्वादा भैरक: स्मृता:। — अर्थात् दीर्घस्तरोंको सीजके रूपमें नामके आदिमें लगाकर मातृकाओंकी पूजा करनी चाहिये और हाथ अधरोंको आदिमें बोजके रूपमें जोड़कर भैरबोंका पूजन होना चाहिये।' यहाँ हस्य और दोर्घ अश्वर पारिभाषिक लिये गये हैं। इनका परिचय देते हुए राजवभट्टरे 'का॰ कि॰ 'की 'पटाचंदिक' नामक टीकामें लिखा है कि 'अ इ द ऋ लु ए ओ ले'—ये आठ अशर 'हस्व'के नामसे उपयोगमें लाये जाते हैं और 'जा ई क कू लु ऐ औं कः'—मे आठ अशर दीर्घ-स्वरके नागरी। इनके प्रयोगवाक्य ' सीविद्यार्णवतन्त्र'में इस प्रकार दिये गये हैं—' को ब्राह्मदै नय:। अ असिताङ्गर्भरवाय नय:। ई माहेश्वर्य नय:। हं रुरुभैरवाय नमः। के कीमार्थं नमः। ते चण्डभैरवाय नमः। के वेष्टगण्ये नमः। के कोधभैरवाय नमः। लुं वासकी नमः, लुं उत्मराभैरवाय नमः । ऐं इन्द्रार्थ्यं नमः । ऐं कपालिभेरवाय नमः । औं चामुण्यायै ननः । औं चीचणभैरवाय नमः । अः महालक्ष्यै नमः । अं संहारभैरवाय नमः ।' इस प्रकार भैरतके अञ्चर्मे स्थित मानुकाओंका प्रदक्षिणक्रमसे पुत्रन करना चाहिये।'

२. 'श्रीविद्यार्णयतन्त्र'के २५ वें श्रासमें त्रिपुरादेवीके पूजनका क्रम में बताब यक है—प्रात:कृत्य और प्राणायाम करके पीठन्यास करें। अन्यत्र यताये हुए क्रमसे आधारताहि आदिकी अर्थनाके पक्षात् इटयकमालके पूर्वादि केमरोंमें इच्छा, ज्ञाना, क्रिया, कामिनी, कामदायिनी, रति, रतिप्रिया और वन्दाका पूजन करे तथा मध्य भागमें मनीन्यनीका। उसके ऊपर 'ऐं पराये अपराये परापराये हसी: सदाशिवपहाप्रेतपद्मासनाय नमः।'—इस प्रकार न्यास करके मसाकारर दक्षिणामृति ऋषिका, मुखर्मे पङ्कि छन्दका, इदयर्ने त्रिपुरभैरची देवताका, गुद्धामें वारभव बीजका, चरकोंमें तातींच शक्तिका हवा सर्वाहुमें कामराज कीलकका न्यास करे। तत्पक्षातृ वारभवबीज (हस्रे नमः)-का नाभिसे चरणपर्यन्त, कामबीज (ह सकल से नमः)-का इटयसे चौभपर्यन्त तका तातीय बीज (हसीः)-का सिरसे हृदयपर्यन्त न्यास करे । इसी तरह आद्यबीजका दाहिने हाथमें, द्वितीय मीजका कवें हाथमें तथा हतीय मीजका दीनों हाथोंमें न्यास करे । इसी क्रमसे मरतक, मुखाधार और हदयमें उक्त तीनों बीजोंका न्यस करना चाहिये। टार्चे कान, बायें कान और विश्वकर्में भी उक्त तीनों बीजोंका क्रमशः न्यास करे। फिर आगे बताये जानेवाले तीन-वीन अहाँमें क्रमशः तीनी बीजीका न्यास करे। यह 'नवयोनिन्यास' है। यथा—दायाँ गाल, बार्वो गाल और मुखा दार्यो नेत्र, बार्यो नेत्र और चासिका। दार्यों कंधा, कर्षों कंधा और पेट। दार्यी कोहनी, बार्यी कोहनी और कृषि । दायाँ मृटना, बायाँ मृटना और लिङ्क । दावाँ पेर, बावाँ पैर तका गुद्ध भाग । दावाँ पार्च, बावाँ पार्च और हृदय । दायाँ स्तन, बायाँ तन और कण्ठ।

३. मुलमन्त्र बीजत्रपात्मक है। यथा-इसी नमः। इस कल री नमः। इसी: नमः।

#### श्रीमन्त्र

'ॐ श्रीं हीं क्लीं श्रिये नमः'॥ १७॥
चतुर्दल कमलमें उत्तरादि दलके क्रमसे क्रमशः
घृणिनी, सूर्या, आदित्या और प्रभावती—इन चार
श्रीदेवियोंका उक्त मन्त्रसे पूजन करके मन्त्र
जपनेसे श्रीकी प्राप्ति होती है। ये सभी श्रीदेवियाँ
सुवर्णगिरिके समान परम सुन्दर कान्तिवाली
हैं॥ १८॥

#### गौरीमन्त्र

'ॐ हीं गाँवें नमः।'

**—इस मन्त्रद्वारा जप, होम, ध्यान तथा पूजन** किया जाय तो यह साधकको सब कुछ प्रदान करनेवाला है। गौरीदेवीकी अङ्गकान्ति अरुणाभ गौर है। उनके चार भुजाएँ हैं। वे दाहिने दो हाथोंमें पाश तथा वरदमुदा धारण करती हैं और बायें दो हाथोंमें अड़कुश एवं अभय। शुद्ध चितसे गौरीदेवीकी प्रार्थना (आराधना) करनेवाला बुद्धिमान पुरुष सौ वर्षोतक जीवित रहता है तथा उसे चोर आदिका भय नहीं प्राप्त होता है। युद्धस्थलमें इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित जलको पो लेनेसे अपने ऊपर क्रोधसे भरा हुआ पुरुष भी प्रसन्त हो जाता है। इस मन्त्रसे अञ्चन और तिलक लगानेपर वशीकरण सिद्ध होता है तथा जिह्नाग्रपर इसके लेखसे (अथवा जपसे भी) कवित्व-शक्ति प्रस्फृटित होती है। इसके जपसे स्त्री-पुरुषके ओडे वशमें हो जाते हैं। इसके जपसे सूक्ष्म योनियाँके भी दर्शन होते हैं। स्पर्श करनेमात्रसे मनुष्य वशमें हो जाता है। इस मन्त्रद्वारा तिलकी आहुति देनेपर सारे मनोरथ सिद्ध होते हैं। इस मन्त्रसे सात बार अभिमन्त्रित करके अन्तका भोजन करनेवाले पुरुषके पास सदा श्री(धन-सम्पत्ति) बनी रहती

है। इसके आदिमें लक्ष्मी-बीज (श्री) और वैष्णव-बीज (क्लीं) जोड़ दिया जाय तो यह 'अर्धनारोश्वर-मन्त्र' हो जाता है। अनङ्गरूपा, मदनातुरा, पवनवेगा, भुवनपाला, सर्वसिद्धिदा, अनङ्गमदना और अनङ्गमेखला—ये शक्तियाँ हैं। इनके नाममन्त्रोंके जपसे लक्ष्मीकी प्राप्ति होती है। कमलके दलोंमें हीं, स्वर, कादि व्यजन लिखकर बीचमें अभीष्ट स्त्रीका नाम लिखे। घट्कोण-चक्र या कलशमें भी लिख सकते हैं। लिखकर उसके डो्श्यसे जप करनेपर 'वशीकरण' होता है। १९—२६॥

नित्यक्लिन्ना-मन्त्र 'ॐ ह्रीं में नित्यक्लिने मदद्रवे स्वाहा।\*'

[किसी-किसीने इस मन्त्रको पञ्चदशाक्षर भी माना है। उस दशामें 'स्वाहा' से पहले 'ऐं हीं' जोड़ा जाता है।] यह छ: अङ्गॉवाला मूलमन्त्र है (तीन बीज और तीन पद मिलाकर छ: अङ्ग होते हैं)। लाल रंगके त्रिकोण-चक्रमें अष्टदल कमलका चिन्तन करके उसमें 'द्राविणी' आदिका पुजन करे। पूर्वादि दिशाओं में 'द्राविणी' आदि चार शक्तियाँ तथा ईशानादि कोणोंमें 'अपरा' आदि चार शक्तियोंका चिन्तन-पूजन करना चाहिये। उनके क्रमानुसार नाम यों जानने चाहिये-द्राविणी, वामा, ज्येष्टा, आह्वादकारिणी, अपरा, क्षोभिणी, रौद्री तथा गुणशक्ति। देवीका ध्यान इस प्रकार करे-'वे रक्तवर्णा हैं और उसी रंगके वस्त्राभूषण धारण करती हैं। उनके दो हाथोंमें पाश और अड़कुश है, दो हाथोंमें कपाल तथा कल्पवृक्ष हैं तथा दो हाथोंसे उन्होंने वीणा ले रखी है।' नित्या, अभया, मङ्गला, नववीरा, सुमङ्गला, दुर्भगा और मनोन्मनी तथा द्रावा-इन

<sup>&</sup>quot;अग्निपुराणकी छपी प्रतियोंमें 'ॐ हीं छं किर्याकतनो मददबे ओं ओं'—ऐसा पाठ मिलता है; पांतु अन्य तन्त्रोंमें 'छं' की जगह 'ऐं' मिलता है। उद्धारस्थलमें 'वान्मवं' कहा गया है, जो 'ऐं' का ही वाचक है और अन्तमें अग्निवधू (स्वाहा)-का हो उझेख है; अतः वहीं रूप लिया गया है।

आठ देवियोंका पूर्वादि दिशाके कमल-दलींमें पूजन करे। ['श्रीविद्यार्णवतन्त्र' में ये नाम इस प्रकार मिलते हैं-नित्या, सुभद्रा, समङ्गला, वनचारिणी, सुभगा, दुर्भगा, मनोन्मनो तथा रुद्ररूपिणी।] इनके बाह्यभागमें पाँच दलोंमें कामदेवोंका पूजन होता है। 'ॐ ह्वीं अनङ्गाय नमः। ॐ हीं स्मराय नमः। ॐ हीं मन्मथाय नम:। ॐ हीं माराय नम:। ॐ हीं कामाय नमः।' ये ही पाँच काम हैं। कामदेविक हाथोंमें पाश, अङ्कुश, धनुष और बाणका चिन्तन करे। इनके भी बाह्यभागमें दस दलोंमें क्रमश: रति-विरति, प्रीति-विप्रीति, मति-दुमंति, धृति-विधृति, तुष्टि-वितुष्टि -- इन पाँच कामवल्लभाओंका पूजन करे॥ २७ - ३३॥

'ॐ छं (ऐं) नित्यक्लिने मदद्रवे ओं ओं (स्वाहा) अ आ इई उऊ ऋ ऋ ल ल ए ऐ ओ औं अं अ: क ख ग घ इ च छ ज झ अ ट ठ ड ढ ण त थ द ध न प फ ब भ मवरलवश ष सह क्षः 30 छं (एँ) नित्यक्लिने मदद्रवे स्वाहा। यह 'नित्यक्लिना-विद्या है। ३४॥

सिंहासनपर आधारशक्ति तथा पदाका पूजन करके उसके दलोंमें हृदय आदि अङ्गोंकी स्थापना एवं पूजन करनेके अनन्तर मध्यकर्णिकामें देवीकी पूजा करनी चाहिये॥ ३५॥

गौरीमन्त्र (२)

'ॐ हीं गौरि रुद्रदियते योगेश्वरि हं फट् स्वाहा ।। ३६॥

इस प्रकार आदि आदीय महाप्राणमें 'नाना प्रकारके पन्नोंका वर्णन' नामक तीन सौ तेरहनी अध्याम पूरा हुआ॥ ३१३॥

## तीन सौ चौदहवाँ अध्याय त्वरिताके पूजन तथा प्रयोगका विज्ञान

### निग्रहयन्त्र

अग्रिदेव कहते हैं- मुने! 'ॐ हीं हूं खे च च्छे शः स्त्री हुं क्षे हुीं फट् त्वरिताये नमः।'-इस मन्त्रसे न्यासपूर्वक त्वरितादेवीकी पूजा करे। उनके द्विभूज या अष्टभूज रूपका ध्यान करे। आधारशक्ति तथा अष्टदल कमलका पूजन करे। सिंहासन और उसके ऊपर विराजित त्वरितादेवीको तथा उनके चारों ओर हृदयादि अङ्गोंको पूजा करे\*। पूर्वादि दिशाओंमें हृदयादि अङ्गोंकी पूजा

करके मण्डलमें प्रणीता तथा गायत्रीकी पूजा करे। (देवीके अग्रभागके केसरसे लेकर प्रदक्षिणक्रमसे छ: केसरोंमें छ: अङ्गोंका पूजन करके अवशिष्ट दोमें प्रणीता तथा गायत्रीका पूजन करना चाहिये।) इसके बाद आठ दलोंमें हंकारी, खेचरी, चण्डा, छेदिनी, क्षेपिणी, स्त्री, हंकारी तथा क्षेपंकरीकी पूजा करे। फिर मध्यभागमें देवीके सामने फटकारीकी अर्चना करे। देवीके सम्पखवर्ती द्वारके दक्षिण तथा वामपार्श्वमें जया एवं विजयाकी पूजा करके

<sup>&</sup>quot; 'सारसंग्रह' तथा ' श्रीविद्यार्णवतन्त्र' आदिमें जो गन्वोद्धार किया गया है, उससे उपर्वृत्त द्वादशाक्षर-बीज ही 'त्वरिता-विद्याके नामसे प्रसिद्ध होते हैं। अग्निपुराणको आजकलको छपो प्रतियोमें मन्त्रका सुद्ध कप नहीं रह गया है, अतः तन्त्रान्तरसे मिलाकर ही सुद्ध रूपका यहाँ ग्रहण किया गया है। न्यासको विधि पहले बता चुके हैं, अत: वहाँ संकेतमात्र किया गया है। तन्त्रोंमें देशोके द्विपूत्र, अप्टभूत तथा अष्टादराभुज रूप भी वर्णित हुए हैं। यहाँ मूलमें द्विभुज तथा अञ्चभुज रूपको और संकेत हैं। आधारशीच आदिका पूजर भी पूर्ववत् समझना चाहिये। सिंहासनका मन्त्र इस प्रकार है —'श्रं हूं है कहादेह मुरु मुरु श्रिं गूल गुल गर्ज गर्ज है हूं श्रां पञ्चाननाय नमः।' एक-एक अक्षरका उद्धार करके यह मन्त्रस्थकप निश्चित हुआ है, अतः इसीको बुद्ध नानकर अन्यत्रके विकृत पाठको भी शुद्ध किया जा सकता है। यहीं कही हुई अधिकांश बातें पिछले तीन भी नवें अध्यायमें आ गयी है।"

द्वाराग्रभागमें 'किंकराय रक्ष रक्ष त्वरिताज्ञया स्थिरो भव हूं फट् किंकराय नमः।' इस मन्त्रसे किंकरका पुजन करना चाहिये॥ १-४॥

त्वरिता-मन्त्रसे तिलोंद्वारा होम करनेसे सम्पूर्ण अभीष्ट वस्तुओंकी प्राप्ति होती है। नामोच्चारणपूर्वक देवीके आभूषणस्वरूप आठ नागोंकी पूजा करनी चाहिये। यथा-अनन्ताय नमः स्वाहा। कुलिकाय नमः स्वधा। वासुकिराजाय स्वाहा। शङ्खपालाय वीषद्। तक्षकाय वषद्। महापचाय नमः। कर्कोटनागाय स्वाहा। पचाय नमः फद् ॥ ५-६ ।॥

### निग्रहयन्त्र<sup>र</sup>

दस खडी रेखाएँ खींचकर उनपर दस पडी रेखाएँ खींचे तो इक्यासी पद (कोष्ठ) बन जाते हैं। इन पदोंद्वारा 'निग्रहचक्र' का निर्माण करे। यह चक्र वस्त्रपर, बेदीपर, वृक्षके तनेपर, शिलापद्रपर तथा यष्टिकाओंपर भी लिखा जा सकता है। इसके मध्यवर्ती कोष्टमें साध्य (शत्र मामोदेततदेमोमा

आदि)-का नाम लिखे। (उस नामको दो 'रं' बीजोंद्वारा आवेष्टित कर दे। अर्थात् दो 'रै' बीजोंके बीचमें 'साध्य-नाम' लिखना चाहिये।) उसके पार्श्वभागकी पूर्वादि दिशाओंकी चार पट्टिकाओंमें 'भूं क्षृं छूं हूं'—इन चार बीजोंको लिखे। फिर ईशान आदि कोणोंमें भीतरकी ओर 'कालरात्रि-मन्त्र' (काली-आनुष्ट्रभ सर्वतोभद्र) लिखे तथा बाहरकी ओर 'यमराज-मन्त्र' (यम-आनुष्टभ)-का उल्लेख करे। (यदि साध्य-व्यक्ति पुरुष है, तब तो यही क्रम ठीक है। यदि वह स्त्री हो तो उसपर निग्रहके लिये भीतरकी ओर 'यम-आनुष्टभ' मन्त्र लिखा जाय और बाहरकी ओर 'काली-आनुष्टभ' मन्त्रका उल्लेख किया जाय-यह 'श्रीविद्यार्णवतन्त्र' में विशेष बात कही गयी है)॥७-९॥

काली-आनृष्ट्रभ पन्त्र का ली मा र र मा ली का लीनमोक्षश्रमोनली। रक्षतत्वतक्षर॥ १०॥

# क दा ले मार क द सभी का - - F [ a a m] 4 [ m m | 5 | 2 W 11 18 1 1 14 \*\*\*\* \* \* \* \* \* \* \*

र, 'नारायणीय-तन्त्र' में ब्राह्मण-नार्योको कुण्यालीक स्थानमें चिन्तारीय बताया है, श्रातिय-नाग दोनी धुनाओंने केपूरका काम करते हैं, तैश्य-नाग कटियन्थ (कर्षानी)-को जानश्यकता पूर्व करते हैं तथा जूद-नाग दोनों पैरोंमें नूपुर यतकर शोधा यदाते हैं। इनका ध्यान इस प्रकार करना चाहिये —'अनन्त और कुलिक प्राद्धण नाम है। इनका वर्ण आधिक सम्बन केवरनी है। ये दोनों नाम सहस्र-सहस्र फणीसे समस्तंकृत हैं। वासुकि और जङ्कपल धनिय हैं। इनकी अञ्चलनि चौली है। ये दोनों सत्त-सात की पान धारम करते हैं। तशक और महापच वैश्य-नाग हैं। इनका रंग नीला है। इन दोनोंने चौक-चौच औ कण धारण कर नक्षे हैं। यद तथा कर्योटक शुद्र-नाग हैं। इनकी अञ्चलानि क्षेत है तथा ये तीन-तीन सी फल धारण करते हैं। त्वरितादेवीके वाजहरतमें वरदमुदा और दाहिने हाथमें अभयपुदा शोभा पाती है।"

### यम-आनुष्टभ-मन्त्र

माटमोटटमोटमा । यमावाटटवामाय वामोभूरिरिभूमोवा टटरीत्वत्वरीटट ॥ ११ ॥

यम-मन्त्रके बाह्यभागमें चारों ओर 'रं' लिखे. फिर 'रं' के नीचे 'यं' लिखे। इससे 'मारणात्मक निग्रहयन्त्र' सम्पादित होता है। नीमकी गोंद, मज्जा, रक्त तथा विषसे' मिश्रित स्याहीमें बोडा चिताका कोयला कुट-पीसकर मिला दे और उसे पिकलवर्णकी दावातमें रखे। फिर कौएके पंखकी कलमसे उक्त 'निग्रह-यन्त्र'को लिखकर उसे श्मशानभूमिमें या वीराहेपर किसी गड़ेमें नीचेकी ओर गांड दे, अथवा बाँबीको मिट्टीमें उसे डाल दे, अथवा बहेडेके वृक्षकी डालीके नीचे भूमिमें गाड़ दे। ऐसा करनेसे सभी शत्रुओंका नाश हो जाता है॥ १२-१४॥

### अनुग्रह-चक्र

शुक्लपक्षमें भोजपत्रपर, भूमिपर तथा दीवारपर लाक्षाके रङ्गसे, कुड़कपसे अथवा खढ़िया मिट्टीके चन्दनसे 'अनुग्रह-चक्र' लिखे (यह 'अनुग्रह-चक्र' पूर्वोक्त निग्रह-चक्रकी भौति इक्यासी पदोंका होना चाहिये।) मध्यकोष्ट्रमें साध्य व्यक्तिका नाम लिखे। उस नामको 'ठं ठं' के मध्यमें रखे। पूर्वादि वीथीमें 'जूं स: वषद' का उल्लेख करे। ईशान आदि कोणसे आरम्भ करके वीधीको छोडते हुए अग्निकोणपर्यना लक्ष्मीका आनृष्टभ-

मन्त्र (जो सर्वतोभद्रबन्धमें निबद्ध है) लिखे। यह ऊपरकी चार पङ्कियोंमें पूरा हो जायगा। तत्पश्चात् नीचेकी चार पङ्कियोंमें सबसे नीचेके नैऋत्यकोणस्थ कोष्ट्रसे आरम्भ करके दाहिनेसे बायें पार्श्वकी ओर लिखे। निचली पङ्किके बाद ऊपरी पङ्किमें भी बावेंसे दाहिने लिखे। इस तरह चार पङ्कियोंमें वहीं 'लक्ष्मी-मन्त्र' पूरा लिख दे। वह मन्त्र इस प्रकार है-

'श्री सा मा या या मा सा श्री, सा नो या हे है या नो सा। मा या ली ला ला ली या मा, या जे ला ली ली ला जे या॥'

चक्रके बहिर्भागमें चारों ओर त्वरिता-मन्त्र लिखे। प्रत्येक दिशामें एक बार, इस प्रकार चार बार वह मन्त्र लिखा जायगा। फिर उस चौकोर चक्रको इस प्रकार गोल रेखासे घेर दे, जिससे वह कलशके भीतर हो जाय। उक्त कलशके नीचे एक कमल बनाकर उसीपर उस कमलको स्थापित किया हुआ दिखाये। (ऊपरकी ओर कलक्षके मुखकी-सी आकृति बना दे। दो बनाकार रेखाओंसे कलशकी आकृति स्पष्ट करनी चाहिये। कलशके मुखपर दो आडी रेखाएँ खींचकर उन रेखाओंके बीचमें 'नववव'-इस प्रकारकी माला-सी बनाकर उस मालासे घटको परिपृरित दिखाये। इस प्रकार इस चक्रका मनोरथपूर्तिके लिये तन्त्र-शास्त्रोक्त रीतिसे प्रयोग करे।)॥१५-१८॥

आतक्ष्मीज्ञानाये वर्ज्यासद्भवे सर्वसम्पदे।

१. नमक, कसरकी मिट्टी, लोतका जल, गृहभूम (चरकी काशिख), विचक, चिडाका कोयला और नीमकी गोंद —इनसे युक्त जो स्याही है, उसे 'सिय' कहा गया है।

२. 'श्रीविद्यार्णवतन्त्र' में इस ' अनुदार-यन्त्र' के लेखनके विषयमें इस प्रकार कहा गया है --कृङ्कुमैलीक्षया वापि लिखितं स्वर्णपद्रके। धवले वसने वापि लेखिन्या सम्पूज्य जपसंसिद्धं स्थापवेद् यत्र तत्र वै। चवेळ्य्योर्गीतस्थीतः नीरोगास गनाश्चपत्रवस्त्वन्ये प्राणिनः सन्तिनो भूतम् । भूतप्रेतिपाचचादिपीडास् बिभुगादिदम् ॥

अर्थात् 'रोली अथवा लाका (महावर)-के रहासे सोनेके पत्रपर या देत बस्त्रपर सोनेकी ही लेखनीसे इस अनुग्रह-यन्त्रको लिखे। लिखकर इसकी पूजा करके त्वरिता-मन्त्रके जण्डाग इसे सिद्ध का ले। जपस्दि-यन्त्रको जहाँ रखा जागगा, वहाँ अस्यन्त वृद्धिशीला सक्ष्मीका थास होगा। वहाँको समस्त प्रजार्थे नोरोग होंगी। हाथी, चोडे तथा अन्य पहु-प्राणी अत्यन्त सुखी होंगे। भूत, प्रेत तथा पिशाच आदिकी बाधा प्राप्त होनेपर इस यन्त्रको धरण करना चाहिये। इरिहताको ज्ञानिः, वशीकरणको सिद्धि तथा सम्पूर्ण सम्पदाओंको प्राप्तिके लिये भी इस यन्त्रको धारण करना आवश्यक है।"

कमलपर स्थापित पराचक्र लिखकर उसे धारण किया जाय तो वह मृत्युको जीतनेवाला तथा स्वर्गकी प्राप्ति करानेवाला है। वह शान्तिके साधनोंमें भी परम शान्तिप्रद है। सौभाग्य आदि देनेवाला है ॥ १९॥

बारह खड़ी रेखाओंपर बारह पड़ी रेखाएँ र्खीचकर बराबर-बराबर एक सौ इक्कीस कोष्र बनावे। उसके मध्यकोष्टमें साध्यका नाम लिखे। फिर ईशानकोणवाले कोष्ठसे आरम्भ करके प्रदक्षिणक्रमसे बारह बार त्वरिता-विद्याके वक्षर लिखे। मायाबीज (ह्वीं) को छोड़कर हो मन लिखना चाहिये। रेखाओंके अग्रभागोंपर बारंबार त्रिशुल अङ्कित करे। इस यन्त्रको जपद्वारा सिद्ध कर लें। मध्यकोष्टमें साध्य-नामके पहले 'ॐ' तथा अन्तमें 'हं फद' जोड़ दे। त्वरिता-विद्याके वर्णीको क्रमसे ही लिखना चाहिये। अन्तमें नीचेकी ओर 'खबद' जोड देना चाहिये। यह 'प्रत्यद्विरा-विद्या' कहलाती है, जो सम्पूर्ण मनोरच एवं प्रयोजनको सिद्ध करनेवाली है॥ २०-२१॥

इक्यासी कोष्ठवाले चक्रमें आदिसे ही वर्णक्रमके अनुसार सम्पूर्ण चक्रोंमें त्वरिता-विद्याके अक्षर विषका शमन हो जात है॥ २२--२५॥

लिखे। छ: बार मन्त्र लिखनेके बाद अन्तके शेष कोष्टोंमें साध्यका नाम तथा उसके अन्तमें 'वषद' लिखे। यह दूसरी 'प्रत्यद्भिरा-विद्या' है, जो समस्त कार्य आदिकी सिद्धि करनेवाली है। चौंसठ कोष्टवाले चक्रोंमें भी 'निग्रह-चक्र' और 'अनुग्रह-चक्र' लिखे। वह 'अमृती-विद्या' है। उसके मध्यकोष्टमें 'क्री सा हं' और साध्य-नाम लिखे। (पाठान्तरके अनुसार उस चक्रके मध्यभागमें साध्यका नाम तथा नामके उभव पार्श्वमें 'हीं' लिखे।) उसके बाह्यभागमें द्वादशदल कमल बनाकर उसके दलोंमें त्वरिता-विद्याको विलोमक्रमसे लिखे। अर्थात पहले 'फद' लिखे, फिर पूर्व-पूर्वके अक्षर। फिर रसे ह्वीकारयुक्त तीन वृत्ताकार पङ्कियोंसे वेष्टित कर। कुम्भाकार यन्त्रके भीतर लिखित इस विद्याको धारण किया जाय तो यह सपस्त शत्रऑका नाश करनेवाले और सब कुछ देनेवाली होती है। यदि रोगीय कानमें इसका जप किया जाय तो सपांदि विष री शान्त हो जाते हैं। यदि इसके अक्षरोंसे अङ्कित (अथवा इस यन्त्रसे अङ्कित) डंडोंद्वारा इसके शरीचर ठोंका जाय तो उससे भी

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'त्वरिता-मन्त्रके प्रयोगोंका वर्णन नामक तीन सी चौदहर्वा अध्याय युरा हुआ॥ ३१४॥

のの野野野のい

## तीन सौ पंद्रहवाँ अध्याय स्तम्भन आदिके मन्त्रोंका कथन

मोहन, वशीकरण, विद्वेषण तथा उच्चाटनके प्रयोग अङ्गुलके मापका होना चाहिये। तदनन्तर द्विज बताता हूँ। विषव्याधि, आरोग्य, मारण तथा उसके मुख तथा चारों पैरोंमें मन्त्रका न्यास करे।

अग्निदेव कहते हैं- मुने! अब मैं स्तम्भन, ताड़कों कलमसे 'कूर्मचक्र' लिखे। वह छ. उसके शमनके प्रयोग भी बता रहा है। भोजपत्रपर चारों पैरोंमें 'क्री' तथा मुखमें 'हीं' लिखे।

१. इस बक्रको विधि 'डोविद्यार्णव-तन्त्र' में इस प्रकार दो गयी है—दस दलवाला पद बराकर उसकी कर्णिकामें माया-भीजके उद्दर्भे साध्य-नाम लिखकर उसके दलीमें मूल त्यरिक-विद्याके प्रणवादि दस वर्तीको लिखे। मादा-बीजके अक्षर छोड दे। उस कमलचक्रके बाह्यभागमें घटकोण तथा उसके भी बाह्यभागमें चौकोर मण्डल बनावे।

२. इस यन्त्रका राहेख 'सारदातिलक' के दशम पटलमें उपलब्ध होता है।

गर्भस्थानमें त्वरिता-विद्याका उल्लेख करके पृष्ठभागमें साध्य-नाम लिखे। फिर मालामन्त्रोंसे वेष्टित करके उस यन्त्रको ईंटके ऊपर स्थापित करे। तत्पश्चात् उसे ढककर कूर्मपीठगत 'करालमन्त्र' से अभिमन्त्रित करे। महाकूर्मका पूजन करके चरणोदकको शत्रुके उद्देश्यसे फेंके तथा शत्रुका स्मरण करके उसे सात बार बायें पैरसे ताड़ित करे। इससे मुखभागसे शत्रुका स्तम्भन होता है॥१—५ है॥

भैरवकी मूर्ति लिखकर उसके चारों ओर निम्नाङ्कित मालामन्त्र लिखे—

'ॐ शत्रुमुखस्तम्भनी कामरूपा आलीढकरी। हीं फें फेत्कारिणी मम शत्रुणां देवदत्तानां मुखं स्तम्भय स्तम्भय मम सर्वविद्वेषिणां मुखस्तम्भनं कुरु कुरु कुरु ॐ हुं फें फेत्कारिण स्वाहा।'

इसके बाद 'फट्' और हेतु (प्रयोगका उद्देश्य) लिखकर उक्त मन्त्रका जप करते हुए उस महाबली भैरवके बाम हाथमें 'ना' (पर्वत या वृक्ष) और दाहिने हाथमें 'शून' लिखे। तदनन्तर 'अधीरमन्त्र' लिखे। इससे क्ट संग्राममें शत्रुओंको स्तम्भित कर देता है॥ र—९॥

'ॐ नमो भगवत'भगमालिनि विस्फुर विस्फुर, स्पन्द स्पन्द, नित्यधलने द्रव द्रव हूं सः क्रींकाराक्षरे स्वाहा।'

—इस्स्विका जप करते हुए रोचना आदिसे तिलक करनेपर मनुष्य सारे जगत्को मोहित कर स्कृता हैं॥१०-११॥

'ॐ फें हुं फट् फेत्कारिणि ह्वाँ ज्वल ज्वल, त्रैलोक्यं मोहय मोहय, गुहाकालिके स्वाहा।'

—इससे तिलक करके मनुष्य राजा आदिको भी वशमें कर लेता है॥ १२ ½॥ जहाँ गधा बँठा हो उस स्थानकी धूल, शबके ऊपर चढ़ा हुआ फूल तथा स्त्रीके रजमें संलग्न वस्त्रका टुकड़ा लेकर रातमें शत्रुकी शय्या आदिपर फेंक दे। इससे उसके स्वजनोंमें विद्वेष उत्पन्न हो जाता है। गायका खुर और शृङ्ग, घोड़ेकी टापका कटा हुआ टुकड़ा तथा साँपका सिर—इन सबको कृटकर एकमें मिला दे और द्वेषपात्रके घरोंपर फेंक दे। इससे शत्रुवर्गका उच्चाटन होता है। कनेरती पीली शिफा (मूल या जड़) मारणके प्रवंगमें संसिद्ध (सफल) है। साँप और छस्टूँदरका रक्त तथा कनेरका बीज भी मारणरूपी प्रयोजनका साधक है। मरे हुए गिरगिट, धमर, केकड़ा और बिच्चुका चूरन बनाकर तेलमें डाल दे। उस तेलको अपने शरीरमें लगानेवाला मनुष्य कोढ़ी हो जायगा॥ १३—१६॥

'ॐ नवग्रहाय सर्वशत्रुन् मम साध्य साध्य, मारय मारय आं सों मं बुं गुं शुं शं रां कें ॐ स्वाहा।' इस मन्त्रको भोजपत्र या नवग्रह-प्रतिमापर तिखकर आक (मदार)-के सौ फूलोंसे पूजा करके शत्रु-मारणके उद्देश्यसे उस यन्त्र या प्रतिमाको श्मशानभूमिमें गाड़ दे। इससे समस्त ग्रह साधकके शत्रुको मार डालते हैं॥ १७-१८॥

'ॐ कुझरी ब्रह्माणी, ॐ मझरी माहेश्वरी, ॐ वेताली काँमारी, ॐ काली वैष्णवी, ॐ अधोरा वाराही, ॐ वेतालीन्द्राणी, ॐ उर्वशी चामुण्डा, ॐ वेताली चण्डिका, ॐ जयाली यक्षिणी, नवमातरों हे मम शत्रुं गृह्वत गृह्वत।'

भोजपत्रपर इस मन्त्रको लिखे। 'शत्रु' पदके स्थानमें रात्रुके नामका निर्देश करे। फिर श्मशान-भूमिमें उस यन्त्रकी पूजा करे तो शत्रुकी मृत्यु हो जाती है। १९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'स्तम्भन आदिके मन्त्रका कथन' नामक तीन सौं पंदहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३१५॥

## तीन सौ सोलहवाँ अध्याय

## त्वरिता आदि विविध मन्त्र एवं कृष्टिका-विद्याका कथन

अग्रिदेव कहते हैं-मने! पहले 'हं' रखे. फिर 'खे च च्छे'- ये तीन पद जोडकर मन्त्रको शोभा बढ़ावे। तत्पश्चात् 'क्ष: स्वीं हं क्षे' लिखकर अन्तमें 'फद्' जोड़ दे। (कुल मिलाकर) 'हुं खे च च्छे क्षः स्त्रीं हुं क्षे हीं फट्।' यह दशासरा त्वरिता-विद्या हुई। यह विद्या समस्त कार्योंको सिद्ध करनेवाली तथा विष, सर्पादिका मर्दन करनेवाली है। 'खे च च्छे'- यह ज्यक्षर-विद्या काल (अथवा काले साँप)-के डैंसे हएको भी जीवन देनेवाली है। १-२॥

'ॐ हं खे क्ष:'-इस चतुरक्षरो विद्याका प्रयोग विष एवं सर्पदंशकी पीढ़ाको नष्ट करनेवाला है। (पाठान्तर 'विषशत्रप्रपदेन:' के अनुसार उक्त विद्याका प्रयोग विष एवं शत्रुकी बाधाको दूर करनेवाला है।) 'स्त्रीं हुं फट् '- इस विद्याका प्रयोग पाप तथा रोग आदिपर विजय दिलाता है। उपदेश भगवान शंकरने स्कन्दको दिया था॥७॥

'खे च'—इस द्वयक्षर मन्त्रका प्रयोग शत्र एवं दष्ट आदिकी बाधाको दर करता है। 'हं स्त्रीं ॐ'-इस मन्त्रका प्रयोग स्त्री आदिको वशमें करनेवाला है। 'खे स्त्रीं खे'-इस मन्त्रका प्रयोग कालसर्पद्वारा डैसे गये मन्ष्यके जीवनकी रक्षा करता है तथा शत्रुऑपर विजय दिलाता है। 'क्ष: स्वीं क्ष:'-इसका प्रयोग वशीकरण तथा विजयका साधक है।। ३-५॥

### क्बिजका-विद्या

'एं ह्री श्री इसखफ्रें इसी: ॐ नमो भगवति हसखफ्रें कब्जिके हस्त्रं हस्त्रं अधोरे धोरे अधोरमुखि **छां छीं किणि किणि विच्चे हसी: हसखप्रें श्रीं** हीं हैं '- यह श्रीमती कृष्णिकाविद्या सब कार्यीको सिद्ध करनेवाली मानी गयी है।। ६॥

अब उन मन्त्रोंका वर्णन किया जायगा, जिनका

इस प्रकार आदि आग्रेप पहापुराणमें 'त्यरिता आदि नाना पन्त्रोंका तथा कृष्टिका-विद्याका वर्णन' नामक तीन सौ सोलहर्वा अध्याप पूरा हुआ॥ ३१६॥

## तीन सौ सत्रहवाँ अध्याय सकलादि मन्त्रोंके उद्धारका क्रम

のの一部が発生の

निष्कल, शून्य, कलाढ्य, समलंकृत, क्षपण, क्षय, हैं। ('कलाढ्य' सकलके और 'शून्य' निष्कलके

भगवान् शिव कहते हैं - स्कन्द! सकल, | प्रासादपरासंज्ञक मन्त्रके आठ स्वरूप माने गये कण्ठोष्ठ तथा आठवाँ शिव-'ये अन्तर्गत है।) यह शब्दमय मन्त्र साक्षात् सदाशिवरूप

२. 'बीविद्यार्णव-तन्त्र' में 'प्रासादपरा-संज्ञक' मन्त्रका उद्धार प्राप्त होता है। उसके अनुसार इसका स्वरूप है —'हसीं'। यही यदि सादि हो जाय, अर्थात् 'सहीं' के रूपमें लिखा जाप तो 'परा-प्रासाद-मन्व' कहलाता है। केवल 'हीं' हो अर्थात् सकारसे संयुक्त न हो तो

वह शद्ध 'त्रासाद-मन्त्र' है।

१. यह मन्त्र आंग्रपुराणको विभिन्न पीथियोमें विभिन्न रूपसे छण है। कोई भी शुद्ध नहीं है, अतः 'ब्रीविद्याणंव-तन्त्र' (अष्टम श्वास)-में जो इसका शुद्ध पाठ मिलता है, जहीं वहाँ वहाँ हा गया है। वहाँ इसका विनियोग-वाका यों दिया गया है —' अस्य श्रोकृष्टिकसमन्त्रस्य रुद्र ऋषिगायत्री छन्दः कृष्णिका देवता हसीः चीनं हसखकें रुक्तिः हम् कोलकम्, जीवदाङ्गलेन विनियोगः ।' पुनावाले अग्रिप्राणमें इस मन्त्रका पाठ यों है—'ऐं हीं की समर्थ भगवति अस्किक कृष्टिक समर्थ सके सक्तम 🕏 उं टे रण नमा चीरमखिल्डों सी किपा किपा बिक्स स्फों हों हों होम हैं।' यही मन्त्र बहुल फटान्तरके साथ चौखन्यावाले संस्करणमें भी है। दोनों बगहका फट असुद्ध ही है। पिछले १४३, १४४ अध्यापोंमें भी कब्जिकाका प्रसङ्ग द्रष्टाय है।

है। इसके जपसे सम्पूर्ण सिद्धियोंकी प्राप्ति होती है॥ १-२॥

अमृत, अंशुमान, इन्द्र, ईश्वर, उग्न, ऊहक, एकपाद, ऐल, ओज, औषध, अंशुमान और वशी-ये क्रमशः अकार आदि बारह स्वराँके वाचक हैं (यथा-अ आ इ ई उ क ए ऐ ओ औं अं अ:)। तथा आगे जो शब्द दिये जा रहे हैं, ये ककार आदि अक्षरोंके सुचक हैं। कामदेव, शिखण्डी, गणेश, काल, शंकर, एकनेत्र, दिनेत्र, त्रिशिख, दीर्घबाहु, एकपाद, अर्धचन्द्र, बलय, योगिनीप्रिय, शक्तीश्वर, महाग्रन्थि, तर्पक, स्थाण्, दन्तुर, निधीश, नन्दि, पद्म, शाकिनीप्रिय, मुखबिम्ब, भीषण, कृतान्त (यम), प्राण, तेजस्वी, शक्र, उद्धि, श्रीकण्ठ, सिंह, शशाङ्क, विश्वरूप तथा नारसिंह (क्ष)। विश्वरूप अर्थात् हकारको बारह मात्राओंसे युक्त करके लिखे। (इस प्रकार ये बारह बीज होते हैं, जो अङ्गन्यास एवं करन्यासके उपयोगमें आते हैं।)॥ ३-८॥

विश्वरूप (ह)-को अंशुमान् (अनुस्वार) तथा ओज (ओकार)-से युक्त करके रखा जाय; उसमें शशिबीज (स)-का योग न किया जाय तो 'हों'-यह प्रथम बीज उद्धत होता है, जो 'ईशान'से सम्बद्ध है। उपर्युक्त बारह बीजोंमें पाँच हस्वयुक्त बीज माने जाते हैं और छ: दीर्घ-बीज। पहली और ग्यारहवीं मात्रामें एक ही 'हं' बीज बनता है। 'हं हिं हुं हें हों'-ये पाँच हस्वयुक्त बीज हैं तथा शेष दीर्घयुक्त। हस्व बीजोंमें विलोम-गणनासे (हों) प्रथम है। शेष क्रमश: ततीय, पञ्चम, सप्तम और नवम कहे गये हैं। द्वितीय आदि दीर्घ हैं। तृतीय बीज है-'हें'। यह तत्पुरुष-सम्बन्धी बीज हैं, ऐसा जानी। पाँचवाँ बीज 'हूं' है, जो दक्षिणदिशावर्ती मुख-'अघोर'का बीज है। सातवाँ बीज है-'हिं'। इसे 'वामदेवका बीज' जानना चाहिये। इसके बाद

रस (अमृत) संज्ञक मात्रा (अकार)-से युक्त सानुस्वार हकार अर्थात् 'हं' बीज है; वह उपर्युक्त गणनाक्रमसे नवाँ है और 'सद्योजात'से सम्बद्ध है। इस प्रकार उक्त पाँच बीजोंसे युक्त 'ईशान' आदि मुखोंको 'ब्रह्मपञ्चक' कहा गया है। इनके आदिमें 'प्रणव' तथा अन्तमें 'नमः' जोड दे। 'ईशान' आदि नामोंका चतुर्ध्यन्त प्रयोग करे तो सभी उनके लिये पूजांपयुक्त मन्त्र हो जाते हैं। यथा-'ॐ हों ईशानाय नम:।' इत्यादि। इसी प्रकार 'ॐ हं सद्योजाताय नमः।' यह सद्योजात-देवताका मन्त्र है। द्वितीय, चतुर्थ आदि मात्राएँ दीर्घ हैं, अत: उनका हृदयादि अङ्गोमें न्यास किया जाता है। द्वितीय बीजको बोलकर हृदय और अङ्ग-मन्त्र (नम:) बोलकर हृदयमें न्यास करे। यथा-'हां हृदयाय नमः, हृदि।' चतुर्थ बीज 'शिरोमन्त्र' है, जो हकारमें ईश्वर तथा अंशुमान ( ) बोडनेसे सम्पन्न होता है। यथा—'ह्रीं शिरसे स्वाहा, शिरसि।' विश्वरूप (ह)-में कहक (क) तथा अनुस्वार जोड़नेपर छठा बीज 'हं' बनता है। उसे 'शिखामन्त्र' जानना चाहिये। यथा-'हं शिखायै वषद, शिखायां हम्।' अर्थात् कवचका मन्त्र आठवाँ बीज 'हैं' है। यदा—'हैं कवचाय हुम्-बाहुमूलयो: ।' दसवाँ वीज 'हीं' नेत्र-मन्त्र कड़ा गया है। यथा-'हाँ नेत्रत्रयाय वीषट्, नेत्रयो:।' अस्व-मन्त्र वशी (विसर्गयुक्त) है। शिखिध्वज! इसे शिवसंज्ञक माना गया है। यथा-'हः अस्त्राय फट्।' (इससे चारों ओर तर्जनी और अङ्गष्टद्वारा ताली बजाये।) हृदयादि अङ्गोंको छ: जातियाँ क्रमश: इस प्रकार हैं-नमः, स्वाहा, वषद्, हुम्, वौषद् तथा फट्। अब मैं 'प्रासाद-मन्त्र' बताता हूँ। 'हीं हीं हूं'—ये प्रासादमन्त्रके तीन बीज हैं। इसे 'कुटिल' संज्ञा दी गयी है। इस प्रकार यह प्रासाद-मन्त्र समस्त कार्योंको सिद्ध करनेवाला है। ह्रदय-शिखा आदि

बीजोंका पूर्वोक्त रीतिसे उद्धार करके फट्कारपर्यन्त सब अङ्गोंका न्यास करना चाहिये। अर्धचन्द्राकार आसन दे। 'भगवान् पशुपति कामपूरक देवता हैं तथा सपौंसे विभूषित हैं।' इस प्रकार ध्यान करके महापाशुपतास्त्र' मन्त्रका जप करे। यह समस्त शत्रुओंका मर्दन करनेवाला है। यह 'सकल (कलासहित) प्रासाद-मन्त्र'का वर्णन किया गया। अब 'निष्कल-मन्त्र' कहा जाता है। ९—१९॥

औषध (औ), विश्वरूप (ह), ग्यारहवीं मात्रा, सूर्यमण्डल (अनुस्वार) इनसे युक्त अर्धचन्द्र (अनुनासिक) एवं नादसे युक्त जो 'हाँ' मन्त्र है। यह 'निष्कल प्रासाद-मन्त्र' है: इसे संज्ञाविहीन 'क्टिल' भी कहते हैं। 'निष्कल प्रासाद-मन्त्र' भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। सदाशिवस्वरूप 'प्रासाद-मन्त्र' ईशानादि पाँच ब्रह्ममूर्तियोंसे युक्त होता है; अत: वह 'पञ्चाङ्ग' या 'साङ्ग' कहा गया है'। अंशुमान् (अनुस्वार), विश्वरूप (ह) तथा अमृत (अ) - इन तीनोंके योगसे व्यक्त हुआ 'हं' बीज 'शुन्य' नामसे अभिहित होता है। (यह 'हिं हुं हें हों'— इन सबका उपलक्षण है।) ईशान आदि ब्रह्मात्मक अङ्गों (मुखों)-से रहित होनेपर ही उसकी शुन्य संज्ञा होतों है। ईशानादि मृर्तियाँ इन बीजोंके अमृततरु है। इनका पूजन समस्त विघ्नोंका नाश करनेवाला है॥ २०--२२॥

अंशुमान् (अनुस्वार) युक्त विश्वरूप (ह) यदि ऊहक (ऊ)-के ऊपर अधिष्ठित हो तो वह 'हूं' बीज 'कलाढ्य' कहा गया है। वह 'सकल'के

ही अन्तर्गत है। सकलके ही पूजन और अङ्गन्यास आदि सदा होते हैं। (इसी तरह जो 'शुन्य' कहा गया है, वह 'निष्कल'के ही अन्तर्गत है।) नरसिंह यमराजके ऊपर बैठे हों, अर्थात क्षकार मकारके ऊपर चढ़ा हो, साथ ही तेजस्वी (र) तथा प्राण (य)-का भी योग हो, फिर ऊपर अंशुमान् (अनुस्वार) हो तथा नीचे ऊहक (दीर्घ ऊकार) हो तो 'क्सव्ं'-यह बीज उद्धत होता है। इसकी 'समलंकृत' संज्ञा है। यह ऊपर और नीचे भी मात्रासे अलंकत होनेके कारण 'समलंकत' कहा गया है। यह भी 'प्रासादपर' नामक मन्त्रका एक भेद है। चन्द्रार्धांकार बिन्द और नादसे युक्त ब्रह्मा एवं विष्णुके नामोंसे विभूषित क्रमश: उदिध (व) और नरसिंह (क्ष)-को बारह मात्राओंसे भेदित करे। ऐसा करनेपर पूर्ववत् हस्वस्वरोंसे युक्त बीज ईशानादि ब्रह्मात्मक अङ्ग होंगे तथा दीर्धस्वरोंसे युक्त बीजसहित मन्त्र हदयादि अङ्गोंमें विन्यस्त किये जायँगे ॥ २३—२५ ई॥

अब दस बीजरूप प्रणव बताये जाते हैं— ओजको अनुस्वारसे युक्त करके 'ओम्' इस प्रथम वर्णका उद्धार करे। अंशुमान् और अंशुका योग 'आं' यह नायकस्वरूप द्वितीय वर्ण है। अंशुमान् और ईश्वर—'ईं'—यह तृतीय वर्ण है, जो मुक्ति प्रदान करनेवाला है। अंशु (अनुस्वार)-से आक्रान्त कहक अर्थात् 'ॐ' यह चतुर्थ वर्ण है। सानुस्वार वरुण (व्), प्राण (य्) और तेजस् (र)—अर्थात् 'ख्वं' इसे पञ्चम बीजाक्षर बताया गया है।

 <sup>&#</sup>x27;श्रीविद्यार्पवतन्त्र'में महापासुपळस्व-मन्त्र इस प्रकार उद्धृत किया गया है—'ॐ श्ली इसकलाई पशुक्रसकलाई हूं सकला ही पद।'

२. साङ्ग-मन्त्रके बीज हस्य स्वरोंसे भेदित होते हैं। त्यास तथा पूजनके लिये उत्तका स्वरूप यों समझना चाहिये—'हों इंशानायोध्येवकाय नमः। हें अपुरनाय पूर्वकाय नमः। हुं अवोत्तय दक्षिणवस्त्राय नमः। हिं यानदेवाय उत्तवकाय नमः। हं सदोजाताय पश्चिमवकाय नमः।

३. यथा—बॉ ब्रह्मणे क्षों विष्णवे इंतानाय नमः। वें ब्रह्मणे क्षे विष्णवे कपुरुषाय नमः। हुं ब्रह्मणे क्षुं विष्णवे अधीराय नमः। विं ब्रह्मणे क्षे विष्णवे कमदेवाय नमः। वें ब्रह्मणे क्षे विष्णवे सामित्राय नमः। वें ब्रह्मणे क्षे विष्णवे किरमान क्षेत्रणे क्षेत्रणवे किरमान किरमान क्षेत्रणवे किरमान किर

तत्पश्चात् सानुस्वार कृतान्त (मकार) अर्थात् 'मं' यह षष्ठ बीज है। सानुस्वार उदक और प्राण (व्यं) सप्तम बीजके रूपमें उद्धत हुआ है। इन्द्रयुक्त पदा-'पं' आठवाँ तथा एकपादयुक्त नन्दीश 'में' नवाँ बोज है। अन्तमें प्रथम बोज 'ओम्'का ही उल्लेख किया जाता है। इस प्रकार जो दशबीजात्मक मन्त्र है, इसे 'क्षपण' कहा गया है। इसका पहला, तीसरा, पाँचवाँ, सातवाँ तथा नवाँ बीज क्रमश: ईशान, तत्पुरुष, अघोर, वामदेव और सद्योजातस्वरूप है। द्वितीय आदि बीज हृदयादि अङ्गन्यासमें उपयुक्त होते हैं। दसों प्रणवात्मक बीजोंके एक साथ उच्चारणपूर्वक गयी॥ २६-३४॥

'अस्त्राय फर्' बोलकर अस्त्रन्यास' करे। ईशानादि मूर्तियोंके अन्तमें 'नमः' जोड़कर ही बोलना चाहिये, अन्यथा नहीं। द्वितीय बीजसे लेकर नवम बीजतकके जो आठ बीज हैं, वे आठ विद्येश्वररूप हैं। उनके नाम ये हैं-अनन्तेश, स्क्म, शिवोत्तम, एकमूर्ति, एकरूप, त्रिपूर्ति, श्रीकण्ठ तथा शिखण्डी-ये आठ विदेशर कहे गर्वे हैं। शिखण्डीसे लेकर अनन्तेशपर्यन्त विलोम-क्रमसे बीजमन्त्रोंका सम्बन्ध जोडना चाहियें। (यही प्रासाद-मन्त्रका 'क्षय' नामक भेद है।) इस तरह यहाँ मूर्ति-विद्या बतायी

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराचमें 'सकलादि मन्त्रोंके उद्धारका वर्णन' नामक तीन मी मतहर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ ३१७॥

# तीन सौ अठारहवाँ अध्याय

अन्त:स्थ, कण्ठोष्ठ तथा शिवस्वरूप मन्त्रका वर्णन; अघोरास्त्र-मन्त्रका उद्धार; 'विघ्नमर्द' नामक मण्डल तथा गणपति-पूजनकी विधि

कपर तेज (र्) हो, ऐसे विश्वरूप (ह)-को उद्धत करके फिर नरसिंह ( क्ष )-के नीचे कतान्त (म्) रखे। उसके अनामें 'प्रणव' लगा दे। ऐसा कर 'रृहक्ष्मों' बना। इसके बाद उहक (क). अंशुमान् (') तथा विश्व (ह)-को संयक्त करे। इससे 'हं' बनेगा। ये दोनों क्रमश: अन्त:स्थ और कण्ठोष्ठ कहे गये हैं। [(र्) अन्त:स्य वर्ण आदिमें होनेसे उस पूरे मन्त्रकी 'अन्त:स्व' संज्ञा हुई है। दूसरे मन्त्रमें हु, कण्ठ स्थानीय है और ऊकार ओष्टस्थानीय: अत: उसे 'कण्ठोष्ट' नाम

भगवान शिव कहते हैं - स्कन्द! जिसके | दिवा गवा है।] इनके अन्तमें 'नमः' जोड देनेसे ये दोनों मन्त्र चार अक्षरवाले हो जाते हैं। यथा — 'ॐ रहश्चमाँ नमः। ॐ हं नमः।' विश्वरूप (हकार) कारण माना गया है। उसे बारह मात्राओं से गुणित करे। इन बारहमें से पाँच हस्व-बीजोंद्वारा पूर्ववत् 'ईशान' आदि पाँच ब्रह्ममूर्तियोंकी पूजा करे और दीर्घात्मक छ: बोजोंद्वारा पहलेकी ही भौति यहाँ अङ्गन्यासका कार्य सम्पन करे॥ १-३॥

> [अब अधोरास्व'-मन्त्रका उद्धार करते हैं-] 'ह्रीं' लिखकर दो बार 'स्फ्रर-स्फ्रर' लिखे।

१. यदा-ओम् ईखनाय नमः । ई तत्पुरवाय नमः । व्यं अफोराय नमः । व्यं तामदेवाय नमः । वें सचीवाहाय नमः ॥ अङ्गन्यासका क्रम इस प्रकार है — आं हृदयाय नमः । ॐ जिरसे स्वाहा । में जिल्हाये बक्द । चं कववाय हुम् । औम् नेत्रक्रवाय श्रीषट् । ओं आं ई ॐ कर्य मं रुपं पं नें ओम् अस्त्राय फट्। इसी क्रमसे करन्यास भी कर सकते हैं।

२. यथा —आं शिखविद्यने नमः। ई बीकल्याय नमः। ॐ जिमूतीये नमः। रूपं एकल्याय नमः। मं एकमूर्तये तमः। इत्यादि।

३. अग्रिपुराणको उपलब्ध पुस्तके लिखाकट या समाकि दोवसे 'अधोरास्य-मन्त्र' पूरा व्यक्त नहीं कर पाती हैं।'श्रीविद्यार्णवरान्त्र'के अनुसार किंचिन्सात्र संशोधनसे मन्त्र स्पष्ट हो जाता है; अत: यहीं तुद्ध पाठ दिया गया है।

इसके बाद इन दोनोंके आदिमें 'प्र' जोड़कर पुनरुक्षेख करे-'प्रस्फुर प्रस्फुर।' तत्पश्चात् 'कह', 'वम' और 'बन्ध'-इन तीनों पदोंको दो-दो बार लिखे। फिर दो बार 'घातय' लिखका अन्तमें 'हुं फट् 'का उच्चारण करे। (सब जोडनेपर ऐसा बनता है-'हीं स्फुर स्फुर प्रस्फुर प्रस्फुर घोर घोरतरतनुरूप चट चट प्रचट प्रचट कह कह वम वम बन्ध वन्ध घातय घातय हुं फट्।'-इक्यावन अक्षरोंका मन्त्र है।) इस प्रकार 'अघोरास्त्र-मन्त्र' होता है। (इसके विनियोग और न्यास आदिकी विधि 'श्रीविद्यार्णव-तन्त्र'के ३०वें श्रासमें द्रष्टव्य है।) अब 'शिव-गायत्री' बतायी जाती है। 'महेशाय विराहे। महादेवाय धीमहि। तनः शिवः प्रचोदयात्।'-यह 'शिव-गायत्री' (ही पूर्वाध्यायमे कथित प्रासाद-मन्त्रका आठवाँ भेद 'शिव-रूप' है।) सम्पूर्ण अभीष्ट बस्तुओंको सिद्ध करनेवाली 110-8118

यात्रामें तथा विजय आदिके कार्यमें पहले गणकी पूजा करनी चाहिये; इससे 'श्री'की प्राप्ति होती है। पहले चौकोर क्षेत्रको सब ओरसे बारह-बारह कोष्ठोंमें विभाजित करे। [ऐसा करनेसे एक सौ चौवालीस पदाँका चतुष्कोण क्षेत्र बनेगा।] मध्यवर्ती चार पदोंमें त्रिकोणकी रचना करके उसके बीचमें तीन दलोंसे युक्त कमल लिखे। उसके पृष्ठभागमें पदिका और वीथीके भागमें तीन दलवाला अश्वयुक्त कमल बनावे। तदनन्तर वसुदेव-पुत्रों (वासुदेव, संकर्षण और गद)-से, जो तीन दलवाले कमलोंसे सुशोभित हैं, पादपट्टिकाका निर्माण करे। उसके ऊपर भागमात्रके प्रमाणसे एक वेदीकी रचना करे। पूर्वादि दिशाओं में द्वार तथा कोणभागों में उपद्वारकी रचना करे। इस प्रकार द्वारों तथा उपद्वारोंसे रचित मण्डल विघ्ननाशक है। मध्यमें बार जप करके उनके लिये एक-एक बार

जो कमल है, वह आरक्त वर्णका हो। उसके बाहरके कमल भी वैसे ही हों। वीथी श्चेतवर्णकी होनी चाहिये। द्वारोंका रंग अपने इच्छानुसार रख सकते हैं। कर्णिका पीले रंगसे रैंगी जायगी तथा केसर भी पीले ही होंगे। यह 'विष्नमर्द' नामक मण्डल है। इसके मध्यभागमें गणपतिका पूजन करे। नामका आदि अक्षर अनुस्वारसहित बोलकर आदिमें 'ओं' और अन्तमें 'नमः' जोड़ दे। (यद्या—ॐ गं गणपतये नमः।') हस्वान्त बीजोंसे युक्त ईशान-तत्पुरुपादि मन्त्रोंसे ब्रह्ममुर्तियोंका पूजन तथा दीर्घान्त बीजोंसे हृदय, सिर आदि अङ्गोंमें न्यास करे। उपर्युक्त मण्डलको पूर्वदिशागत पक्रिमें गज, गजशीर्थ (गजानन), माङ्गेय, गणनायक, गगनग तथा गोपति -इन नामोंका उल्लेख करे। इनमेंसे अन्तिम दो नामोंको तीन आवृत्तियाँ होंगी। (इस प्रकार ये दस नाम दस कोष्टोंमें लिखे जायेंगे और किनारेके एक-एक कोष्ठ खाली रहेंगे, जो दक्षिण-उत्तरकी नामावलीसे घरेंगे।)॥८-१५॥

विचित्रांश, महाकाय, लम्बोष्ठ, लम्बकर्ण, लम्बोदर, महाभाग, विकृत (विकट), पार्वती-प्रिय, भवावह, भद्र, भगण और भवसुदन-ये बारह नाम दक्षिण दिशाकी पङ्किमें लिखे। पश्चिममें देवत्रास, महानाद, भासूर, विध्नराज, गणाधिप, उद्धटस्वन, उद्धटशुण्ड, महाशुण्ड, भीम, मन्मथ, मधुसुदन तथा सुन्दर और भावपृष्ट-ये नाम लिखे। फिर उत्तर दिशामें ब्रह्मेश्वर, ब्राह्म-मनोवृत्ति, संलय, लय, नृत्यप्रिय, लोल, विकर्ण, वत्सल, कृतान, कालदण्ड तथा कम्भका पूर्ववत उल्लेख करके इन सबका यजन करे॥ १६-२०॥

पूर्वोक्त मन्त्रका दस हजार जप और उसके दशांशसे होम करे। शेष नाम-मन्त्रोंका दस-दस आहुति दे। तत्पश्चात् पूर्णाहुति देकर अभिषेक भूमि, गौ, अश्च, हाथी तथा वस्त्र आदि देकर करे। इससे सम्पूर्ण मनोरथ सिद्ध होता है। साधक गुरुदेवकी पूजा करे॥ २१-२२॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'गणपति-पुजनके विधानका कथन' नामक तीन सौ अठारहवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३१८॥

#### への際無数へい तीन सौ उन्नीसवाँ अध्याय वागीश्वरीकी पूजा एवं मन्त्र आदि

मण्डलसहित 'वागीश्वरी-पूजन'की विधि बता रहा हैं। ऊहक (ऊ)-को काल (घ)-से संयुक्त करके उसका चन्द्रमा (अनुस्वार)-से योग करें तो वह एकाक्षर मन्त्र बनेगा (घुं)। निषादपर ईश्वर (ई)-का योग करके उसे चिन्दु-विसर्गसे समन्वित करे। इस एकाक्षर मन्त्रका उपदेश सबको नहीं देना चाहिये। वागीश्वरीदेवीका ध्यान इस प्रकार करे-'देवीकी अङ्गकान्ति कुन्दकसम तथा चन्द्रमाके समान उज्ज्वल है। वे पचास वर्णीका मालामय रूप धारण करती हैं। मुकाकी माला तथा श्वेतपृष्पके हारोंसे सुशोधित है। उनके चार हाथोंमें क्रमश: वरद, अभय, अक्षमाला तथा पुस्तक शोभा पाते हैं। वे तीन नेत्रोंसे युक्त हैं।' इस प्रकार ध्यान करके उक्त एकाक्षर-मन्त्रका एक लाख जप करे। देवी पैरोंसे लेकर मस्तकपर्यन अथवा कंघोंतक ककारसे लेकर क्षकारतककी वर्णमाला धारण करती हैं -इस प्रकार उनके स्वरूपका स्मरण करे॥ १-४॥

गुरु दीक्षा देने या मन्त्रोपदेश करनेके लिये एक मण्डल बनाये। वह सूर्यांग्र हो और इन्द्रसे विभक्त हो। दो भागोंमें कमल बनाये। वह कमल साधकके लिये हितकर होता है। फिर वीथी और जाता है॥ ५-११॥

भगवान् शिव कहते हैं - स्कन्द! अब मैं | पाया बनाये। चार पदोंमें आठ कमल बनाये। उनके बाह्यभागमें वोथी और पदिकाका निर्माण करे। दो-दो पदाँद्वारा प्रत्येक दिशामें द्वार बनाये। इसी तरह उपद्वारोंका भी निर्माण करे। कोणोंमें दो-दो पहिकाएँ निर्मित करे। अब नौ कमल (वर्णान्त्र तथा दिशाओंसे सम्बद्ध कमल) श्रेतवर्णके रखे। कर्णिकापर सोनेके रंगका चूर्ण गिराकर उसे पीली कर दे। केसरोंको अनेक रंगोंसे रैंगकर कोणोंको लाल रंगसे भरे। व्योमरेखान्तर काला रखे द्वारोंका मान इन्द्रके हाथीके मानके अनुसार रखे। मध्यकमलमें सरस्वतीको, पूर्वगत कमलमें वागीशीको, फिर अग्नि आदि कोणींके क्रमसे हात्रेखा, चित्रवागीशी, गायत्री, विश्वरूपा, शाङ्करी, मति और धृतिको स्थापित करके उन सबका पूजन करे। नामके आदिमें 'हीं' तथा नामके आदि अक्षरको बीज-रूपोंमें बोलकर पूजा करनी चाहिये। यथा - पूर्वमें 'ह्रीं वां वागीश्यै नमः' इत्यादि। सरस्वती ही वागीश्वरीके रूपमें ध्येय हैं। जप पूरा करके कपिला गायके धीसे हवन करे। ऐसा करनेवाला साधक संस्कृत तथा प्राकृत भाषाओंमें काव्य-रचना करनेवाला कवि होता है और काव्यशास्त्र आदिका विद्वान हो

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'वागीधरी-पूजा' नामक तीन सौ उन्नीसर्वा अध्याप पुरा हुआ॥३१९॥

> > سم الوالوالوسي

# तीन सौ बीसवाँ अध्याय

#### सर्वतोभद्र आदि मण्डलोंका वर्णन

भगवान् शिव कहते हैं - स्कन्द! अब मैं | करनेवाले हैं ॥ १--९॥ 'सर्वतोभद्र' नामक आठ प्रकारके मण्डलोंका वर्णन करता हूँ। पहले शङ्क या कीलसे प्राचीदिशाका साधन करे। इस प्राचीका निश्चय हो जानेपर विद्वान पुरुष विष्वकालमें चित्रा और स्वाती नक्षत्रके अन्तरसे, अथवा प्रत्यक्ष सतको लेंकर पूर्वसे पश्चिमतक उसे फैलाकर मध्यमें दो कोटियोंको अङ्कित करे। उन दोनोंके मध्यभागसे उत्तर-दक्षिणको लंबी रेखा खाँचे। दो मत्स्याँका निर्माण करे तथा उन्हें दक्षिणसे उत्तरकी ओर आस्फालित करे। क्षतपद क्षेत्रके आधे मानसे कोण सम्पात करे। इस तरह चार बार सूत्रके क्षेत्रमें आस्फालनसे एक चौकोर रेखा बनती है। उसमें चार हाथका शुध भद्रमण्डल बनाये। आठ पदोंमें सब ओरसे विभक्त चौसठ पदवालेमेंसे बीस पदवाले क्षेत्रमें बाहरकी ओर एक वीधीका निर्माण करे। यह बीधी एक मन्त्रकी होगी। कमलके मानसे दो पदोंका द्वार बनाये। द्वार कपोलयुक्त होना चाहिये। कोणबन्धके कारण उसकी विचित्र शोभा हो, ऐसा द्विपदका द्वार-निर्माणमें उपयोग करे। कमल श्रेतवर्णका हो, कर्णिका पीतवर्णसे रैंगी जाय, केसर चित्रवर्णका हो, अर्थात् उसके निर्माणमें अनेक रंगोंका उपयोग किया जाय। वीथीको लाल रंगसे भरा जाय। द्वार लोकपाल-स्वरूप होता है। नित्य तथा नैमित्तिक विधिमें कोणोंका रंग लाल होना चाहिये। अब कमलका वर्णन सुनो। कमलके दो भेद हैं-'असंसक' तथा 'संसक'। 'असंसक' मोक्षको तथा संसक्त भोगकी प्राप्ति करानेवाला है। 'असंसक्त' कमल मुमुक्षुओंके लिये उपयुक्त है। संसक्त कमलके तीन भेद हैं - बाल, युवा तथा

1362 अग्नि पुराण २२

कमलके क्षेत्रमें दिशा तथा कोणदिशाकी ओर स्त-चालन करे तथा कमलके समान पाँच वृत्त निर्माण करे। प्रथम वृत्तमें नौ पुष्करोंसे युक्त कर्णिका होगी, दूसरेमें चौबीस केसर रहेंगे, तीसरेमें दलोंकी संधि होगी, जिसकी आकृति हाथीके कुम्भस्यलके सदश होगी, चौथे वृतमें दलेंकि अग्रभाग होंगे तथा पाँचवें वृत्तमें आकाशमात्र 'शुन्य' रहेगा। इसे 'संसक्त कमल' कहा गया है। 'असंसक्त कमल'में दलाग्रभागपर जो दिशाओंके भाग हैं, उनके विस्तारके अनुसार दो भाग छोड़कर आठ भागोंसे दल बनाये। संधि-विस्तारसूत्रसे उसके मानके अनुसार दलकी रचना करे। इसमें बायेंसे दक्षिणके क्रमसे प्रवृत्त होना चाहिये। इस तरह यह 'बुद्ध संसक्त कमल' बनता \$1180-8811

अथवा संधिके बीचसे सूतको अर्धचन्द्राकार घुमाये या दो संधियोंके अग्रवर्ती सतको (अर्धचन्द्राकार) घुमाये। ऐसा करनेसे 'बालपद्य' बनता है। संधिसूत्रके अग्रभागसे पृष्ठभागकी ओर सूत सुमाये। वह तीक्ष्ण अग्रभागवाला 'युवा' संज्ञक है। ऐसे कमलसे भोग और मोक्षकी उपलब्धि होती है। सम (छ:) मुखवाले स्कन्द! मुक्तिके उद्देश्यसे किये जानेवाले आराधनात्मक कमेंमें 'वृद्ध कमल'का उपयोग करना चाहिये तथा वशीकरण आदिमें 'बालपद्म'का। 'नवनाभ' कमलचक्र नौ हाथोंका होता है। उसमें मन्त्रात्मक नौ भाग होते हैं। उसके मध्यभागमें कमल होता है। उस कमलके ही मानके अनुसार उसमें पट्टिका, वीधी और द्वारके साथ कण्ठ एवं उपकण्डके निर्माणको बात भी कही गयी है। वृद्ध। वे अपने नामके अनुसार फलसिद्धि प्रदान | उसके बाह्यभागमें वोथीकी स्थिति मानी गयी है।

पाँच भागमें तो वीथी होती है और अपने चारों ओर वह दस भागका स्थान लिये रहती है। उसके आठ दिशाओंमें आठ कमल होते हैं तथा वीथीसहित एक द्वारपदा भी होता है। उसके बाह्यभागमें पाँच पदोंकी वीथी होती है, जो लता आदिसे विभूषित हुआ करती है। द्वारके कण्डमें कमल होता है। द्वारका ओष्ठ और कण्ठभाग एक-एक पदका होता है। कपोल-भाग एक पदका बनाना चाहिये। तीन दिशाओं में तीन द्वार स्पष्ट होते हैं। कोणबन्ध तीन पड़ियों, दो पद तथा वज्र-चिद्धसे युक्त होता है। मध्यकमल शुक्लवर्णका होता है तथा शेष दिशाओंके कमल पूर्वादिक्रमसे पीत, रक्त, नील, पीत, शुक्ल, धूम्र, रक्त तथा पीतवर्णके होते हैं। यह कमलचक्र मुक्तिदायक 青月24-77月

पूर्व आदि दिशाओं में आठ कमलोंका तथा शिव-विष्णु आदि देवताओंका यजन करे। विष्णु आदिका पूजन प्रासादके मध्यवती कमलमें करके पूर्वादि कमलोंमें इन्द्र आदि लोकपालोंकी पूजा करे। इनकी बाह्मवीधीकी पूर्वादि दिशामें उन-उन इन्द्र आदि देवताओंके वज्र आदि आयुशोंकी पूजा करे। वहाँ विष्णु आदिकी पूजा करके साधक अश्वमेधयज्ञके फलका भागी होता है। पवित्रारोपण आदिमें महान मण्डलकी रचना करे। आठ हाथ लंबे क्षेत्रका छब्बीससे विवर्तन (विभाजन) करे। मध्यवर्ती दो पदोंमें कमल-निर्माण करे। तदनन्तर एक पदकी वीथी हो। तत्पश्चात दिशाओं तथा विदिशाओं में आठ नीलकमलोंका निर्माण करे। मध्यवर्ती कमलके ही मानसे उसमें कल तीस पद्म निर्मित किये जाये। वे सब दलसंधिसे रहित हों तथा नीलवर्णके 'इन्दीवर' संज्ञक कमल हों। उसके पृष्ठभागमें एक पदक वीथी हो। उसके ऊपर स्वस्तिकचिद्व बने हों। तात्पर्य यह कि वीथीके ऊपरी भाग या बाह्यभागमें दो-दो पदोंके

विभक्त स्थानोंमें कुल आठ स्वस्तिक लिखे जायेँ। तदनन्तर पूर्ववत् बाह्यभागमें वीथिका रहे। द्वार, कमल तथा उपकण्ठ सब कुछ रहने चाहिये। कोणका रंग लाल और वीथीका पीला होना चाहिये। मण्डलके बीचका कमल नीलवर्णका होगा। कार्तिकेय! विचित्र रंगोंसे युक्त स्वस्तिक आदि मण्डल सम्पूर्ण कामनाओंको देनेवाला # 1 23-29 11 B

'पञ्चाब्ज-मण्डल' पाँच हाथके क्षेत्रको सब ओरसे दससे विभाजित करके बनाया जाता है। इसमें दो पदोंका कमल, उसके बाह्यभागमें वीथी, फिर पट्टिका, फिर चार दिशाओं में चार कमल होते हैं। इन चारोंके बाद पृष्टभागमें वीथी हो, जो एक पद अथवा दो पदोंके स्थानमें बनायी गयी हो। कण्ठ और उपकण्ठसे युक्त द्वार हों और द्वारके मध्यभागमें कमल हो। इस पञ्चाब्ज-मण्डलमें पूर्ववर्ती कमल श्रेत और पीतवर्णका होता है। दक्षिणदिग्वर्ती कमल वैद्यंमणिके रंगका, पश्चिमवर्ती कमल कुन्दके समान श्वेतवर्णका तथा उत्तरदिशाका कमल शङ्कके सदश उज्जल होता है। शेष सब विचित्र वर्णके होते हैं॥ ३०—३३॥

अब मैं दस हाथके मण्डलका वर्णन करता हैं, जो सम्पूर्ण कामनाओंको देनेवाला है। उसको विकार-संख्या (२४) द्वारा सब ओर विभक्त करके चौकोर क्षेत्र बना ले। इसमें दो-दो पदोंका द्वार होगा। पूर्वोक्त चक्रोंकी भौति इसके भी मध्यभागमें कमल होगा । अब मैं 'विष्नध्वंस-चक्र'का वर्णन करता है। चार हाथका पुर (चौकोर क्षेत्र) बनाकर उसके मध्यभागमें दो हाथके घेरेमें वृत्त (गोलाकर चक्र) बनाये। एक हायकी वीधी होगी, जो सब ओरसे स्वस्तिक-चिद्वोद्वारा थिरी रहेगी। एक-एक हाथमें चारों ओर द्वार बनेंगे। चारों दिशाओंमें वृत्त होंगे, जिनमें कमल अङ्कित रहेंगे। इस प्रकार इस चक्रमें पाँच

कमल होंगे, जिनका वर्ण श्वेत होगा। मध्यवर्ती कमलमें निष्कल (निराकार परमात्मा)-का पूजन करना चाहिये। पूर्वादि दिशाओंमें इदय आदि अङ्गोंकी तथा विदिशाओंमें अस्वोंकी पूजा होनी चाहिये। पूर्ववत् 'सद्योजात' आदि पाँच ब्रह्ममय मुखोंका भी पूजन आवश्यक है॥३४-३७॥

अब मैं 'बुद्ध्याधार-चक्र'का वर्णन करता हैं। सौ पदोंके क्षेत्रमेंसे मध्यवर्ती पंद्रह पदोंमें एक कमल अङ्कित करे। फिर आठ दिशाओंमें एक-एक करके आठ शिवलिङ्गोंकी रचना करे। मेखलाभागसहित कण्ठकी रचना दो पर्दोमें होगी। आचार्य अपनी बुद्धिका सहारा लेकर यधास्थान लता आदिकी कल्पना करे। चार, छ:, पाँच और आठ आदि कमलोंसे वृक्त मण्डल होता है। बीस-तीस आदि कमलॉवाला भी मण्डल होता है। १२१२० कमलोंसे युक्त भी सम्पूर्ण मण्डल हुआ करता है। १२० कमलोंके मण्डलका भी वर्णन दृष्टिगोचर होता है। श्रीहरि, शिव, देवी तथा सुर्यदेवके १४४० मण्डल हैं। १७ पदोंद्वारा सत्रह पदोंका विभाग करनेपर २८९ पद होते हैं। उक्त पदाकि मण्डलमें लतालिङ्गका उद्भव कैसे होता है, यह सुनो। प्रत्येक है।। ३८-४८।।

दिशामें पाँच, तीन, एक, तीन और पाँच पदोंको मिटा दे। ऊपरके दो पदोंसे लिङ्ग तथा पार्शवर्ती दो-दो कोष्ठकोंसे मन्दिर बनेगा। मध्यवर्ती दो पदोंका कमल हो। फिर एक कमल और होगा। लिङ्गके पार्श्वभागोंमें दो 'भद्र' बनेंगे। एक पदका द्वार होगा; उसका लोप नहीं किया जायगा। उस द्वारके पार्श्वभागोंमें छ:-छ: पदाँका लोप करनेसे द्वारशोभा बनेगी। शेष पदोंमें श्रीहरिके लिये लहलहाती लताएँ होंगी। ऊपरके दो पदोंका लोप करनेसे श्रीहरिके लिये 'भद्राष्ट्रक' बनेंगे। फिर चार पदोंका लोप करनेसे रश्मिमालाओंसे युक्त शोभास्थान बनेगा। पचीस पदोंसे कमल, फिर पीठ, अपीठ तथा दो-दो पदोंको रखकर (एकत्र करके) आठ उपशोधाएँ बनेंगी। देवी आदिका सुचक 'भद्रमण्डल' बीचमें विस्तृत और प्रान्तभागमें लघ् होता है। बोचमें नौ पदोंका कमल बनता है तथा चारों कोणोंमें चार 'भद्रमण्डल' बनते हैं। शेष त्रयोदश पर्दोका 'बुद्ध्याधार-मण्डल' है। इसमें एक सौ साठ पद होते हैं। 'बुद्धधाधार-मण्डल' भगवान शिव आदिकी आराधनाके लिये प्रशस्त

इस प्रकार आदि आग्रेय महापूराचमें 'मण्डलविधानका वर्णन' नामक तीन सौ बीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३२०॥

ころがはないか

# तीन सौ इक्कीसवाँ अध्याय अधोरास्त्र आदि शान्ति-विधानका कथन

महादेवजी कहते हैं-स्कन्द! पहले समस्त कर्मोंमें 'अस्त्रयाग' करना चाहिये। यह सिद्धि प्रदान करनेवाला है। मध्यभागमें शिव, विष्णु आदिके अस्त्रकी पूजा करनी चाहिये तथा पूर्वादि दिशाओं में क्रमश: इन्द्रादि दिक्पालों के वज्र आदि अस्त्रोंका पूजन करना चाहिये। भगवान् शंकरके पौंच मख तथा दस हाथ हैं। उनके इस स्वरूपका

ध्यान करते हुए युद्धसे पूर्व पूजा कर ली जाय तो विजयकी प्राप्ति होती है। ग्रहपुजा करते समय नवग्रहचक्रके मध्यमें सूर्यदेवकी तथा पूर्वादि दिशाओंमें सोम आदिकी अर्चना करनी चाहिये। ग्रहोंकी पूजा करनेसे सभी ग्रह एकादश (ग्यारहवें) स्थानमें स्थित होते हैं और उस स्थानमें स्थितकी भौति उत्तम फल देते हैं ॥ १-२ ई॥

अब मैं समस्त उत्पातोंका नाश करनेवाली 'अस्त्रशान्ति'का वर्णन करूँगा। यह शान्ति ग्रहरोग आदिको शान्त करनेवाली तथा महामारी एवं शत्रका मर्दन करनेवाली है। विघ्नकारक गणोंके द्वारा उत्पादित उत्पातको भी शान्त करती है। मनुष्य 'अघीरास्त्र'का जप करे। एक लाख जप करनेसे ग्रहबाधा आदिका निवारण होता है और तिलसे दशांश होम कर दिया जाय तो उत्पातोंका नाश होता है। एक लाख जप-होमसे दिव्य उत्पातका तथा आधे लक्ष जप-होमसे आकाशज उत्पातका विनाश होता है। घीकी एक लाख आहुति देनेसे भूमिज उत्पातके निवारणमें सफलता प्राप्त होती है। घृतमिश्रित गुग्गुलके होमसे सम्पूर्ण उत्पात आदिका शमन हो जाता है। दुवाँ, अश्वत तथा घीकी आहुति देनेसे सारे रोग दूर होते हैं। केवल घीकी एक सहस्र आहुतिसे बुरे स्वप्न नष्ट हो जाते हैं, इसमें संशय नहीं है। वही आहति यदि दस हजारकी संख्यामें दी जाय तो ग्रहदोषका शमन होता है। पुतिमिश्रित जौकी दस हजार आहुतियोंसे विनायकजनित पीडाका निवारण होता है। दस हजार घीकी आहतिसे तथा गुग्गुलकी भी दस सहस्र आहुतिसे भूत-वेताल आदिकी शान्ति होती है। यदि कोई बडा भारी वृक्ष आँधी आदिसे स्वत: उखडकर गिर जाय, घरमें सर्पका कड्डाल हो तथा वनमें प्रवेश करना पड़े तो दुर्वा, घी और अक्षतके होमसे विघ्नकी

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

शान्ति होतो है। उल्कापात या भूकम्म हो तो तिल और घीसे होम करनेसे कल्याण होता है। वृक्षोंसे रक बहे, असमयमें फल-फूल लगें, राष्ट्रभङ्ग हो, मारणकर्म हो, जब मनुष्य-पशु आदिके लिये महामारी आ जाय तो तिलमिश्रित चीसे अर्थलक्ष आहुति देनी चाहिये। इससे दोषोंका शमन होता है। यदि हाथीके लिये महामारी उपस्थित हो, हथिनीके दाँत बढ़ जायें अथवा हथिनीके गण्डस्थलसे मद फूटकर बहने लगे तो इन सब दोषोंकी शान्तिके लिये दस हजार आहुतियाँ देनी चाहिये। इससे अवश्य शान्ति होती है। ३—१२ ई॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जहाँ असमयमें गर्भपात हो या जहाँ बालक जन्म लेते ही मर जाता हो तथा जिस घरमें विकृत अङ्गवाले शिशु उत्पन्न होते हों तथा जहाँ समय पूर्ण होनेसे पूर्व ही बालकका जन्म होता हो, वहाँ इन सब दोषोंके शमनके लिये दस हजार आहुतियाँ देनी चाहिये। सिद्धि-साधनमें तिलिमिश्रित घीसे एक लाख हवन किया जाय वो वह उत्तम है, मध्यम सिद्धिके साधनमें अर्थलक्ष और अधम सिद्धिके लिये पचीस हजार आहुति देनी चाहिये। जैसा जप हो, उसके अनुसार हो होम होना चाहिये। इससे संग्राममें विजय प्राप्त होती है। न्यासपूर्वक तेजस्वी पञ्चमुखका ध्यान करके 'अधोरास्त्र' का जप करना चाहिये॥ १३—१६॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'अधोरास्त्र आदि विविध शान्तिका कथन' नामक तीन सी इक्कोसवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३२१ ॥

# तीन सौ बाईसवाँ अध्याय

पाशुपतास्त्र-मन्त्रद्वारा शान्तिका कथन

महादेवजी कहते हैं—स्कन्द! अब मैं | बात बताऊँगा। शान्ति और जप आदि पूर्ववत् पाशुपतास्त्र-मन्त्रसे शान्ति तथा पूजा आदिको (पूर्व अध्यायमें कहे अनुसार) कर्तव्य हैं। इस

<sup>&</sup>quot; अधोरास्त्र-मन्त्रको ३१८ वें अध्यावमें स्पष्ट कर दिया गया है।

मन्त्रके आंशिक पाठ या जपसे पूर्वकृत पुण्यका नाश होता है; किंतु फडन्त-सम्पूर्ण मन्त्रका जप आपत्ति आदिका निवारण करनेवाला है॥१॥

ॐ नमो भगवते महापाशुपतायातुलबलवीर्य-पराक्रमाय त्रिपञ्चनयनाय नानारूपाय नानाप्रहरणो-द्यताय सर्वाङ्गरक्तायभिन्नाञ्चनचयप्रख्याय श्मशान-वेतालप्रियाय सर्वविष्ननिकृतनरताय सर्वसिद्धिप्रदाय भक्तानुकम्पिनेऽसंख्यवकाभुजपादाय तस्मिन् सिद्धाय वेतालवित्रासिने शाकिनीक्षोभजनकाय व्याधि-निग्रहकारिणे पापभञ्जनाय सूर्यसोमाग्निनेत्राय विष्णु-कवचाय खड्नबन्नहस्ताय यमदण्डवरुणपाशाय रुद्रशूलाय ञ्चलञ्जिह्वाय सर्वरोगविद्रावणाय ग्रहनिग्रहकारिणे दुष्टनागक्षयकारिणे। कृष्णपिङ्गलाय फर्। हुंकारास्त्राय फर्'। वत्रहस्ताय फट्। शक्तये फट्। दण्डाय फट्। यमाय फट्। खङ्गाय फद्। नैर्ऋताय फद्। वरुणाय फद्। बन्नाय फर्। पाशाय फर्। ध्वजाय फर्। अङ्कुशाय फद्। गदायै फद्। कुबेराय फद्। त्रिशृलाय फद्। मुद्रराय फट्। चक्राय फट्। पश्चाय फट्। नागास्त्राय फद्। ईशानाय फद्। खेटकास्त्राय फद्। मुण्डाय फट्। मुण्डास्त्राय फट्। कङ्कालास्त्राय फट्। पिच्छिकास्त्राय फट्। क्षुरिकास्वाय फट्। ब्रह्मास्वाय फट्। शक्त्यस्वाय फट्। गणास्वाय फट्। सिद्धास्त्राय फट्। पिलिपिच्छास्त्राय फट्। गन्धवास्त्राय फट्। पूर्वास्त्राय फट्। दक्षिणास्त्राय फट्। वामास्त्राय फट्। पश्चिमास्त्राय फट्। मन्त्रास्त्राय फट्। शाकिन्यस्त्राय फट्। योगिन्यस्त्राय फट्। दण्डास्त्राय फट्। महादण्डास्त्राय फट्। नमोऽस्त्राय फट्'। शान्ति हो जाती है॥३॥

शिवास्त्राय फट्। ईशानास्त्राय फट्। पुरुषास्त्राय ' फट्। अधोरास्त्राय फट्। सद्योजातास्त्राय फट्। हृदयास्त्राय फट्। महास्त्राय फट्। गरुडास्त्राय फद्। राक्षसास्त्राय फट्। दानवास्त्राय फट्। क्षौ नरसिंहास्त्राय फर्। त्वष्टस्त्राय फर्। सर्वास्त्राय फर्। नः' फर्। वः" फर्। पः फर्। फः फर्'। मः फर्। श्रीः' फर्। पेः'' फर्। भूः फर्। भुवः फट्। स्वः फट्। महः फट्। जनः फट्। तपः फट्। सत्यं फट्। सर्वलोक फट्। सर्वपाताल फट्। सर्वतत्त्व । फट्। सर्वप्राण फट्। सर्वनाडी फट्। सर्वकारण फट्। सर्वदेव फट्। ह्री फट्। श्री फट्। हुं " फट्। ख़ुं फट् "। स्वां "फट्। लां फट्। वैराग्याय फट्। मायास्त्राय फट्। कामास्त्राय फद्। क्षेत्रपालास्वाय फद्। हुंकारास्त्राय फद्। भास्कराखाय फट्। चन्त्रास्त्राय फट्। विश्लेश्वरास्त्राय फट्। गौ: यां फट्। खों खीं फट्। हीं हों ' फट्। भामय भामय फट्। संतापय संतापय फट्। छादय छादय फर्। उन्मूलय उन्मूलय फर्। त्रासय त्रासय फट्। संजीवय संजीवय फट्। विद्रावय विद्रावय फट्। सर्वदुरितं नाशय नाशय फट्।

इस पाशुपत-मन्त्रकी एक बार आवृत्ति करनेसे ही यह मनुष्य सम्पूर्ण विष्नोंका नाश कर सकता है. सौ आवृत्तियोंसे समस्त उत्पातोंको नष्ट कर सकता है तथा युद्ध आदिमें विजय पा सकता है।। २।।

इस मन्त्रद्वारा घी और गुग्गुलके होमसे मनुष्य असाध्य कार्योंको भी सिद्ध कर सकता है। इस पाशुपतास्त्र''-मन्त्रके पाठमात्रसे समस्त क्लेशोंकी

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराचर्चे 'पातुपतास्त्र-मन्त्रद्वारा शान्तिका कथन' नामक तीन सी बाईसवाँ अध्याप पूरा हुआ॥ ३२२॥

ついていまれている こうしょうしょ

१, पाटान्तर-कृराय पट् । २. पाटा० मूर्वास्त्राय । ३. पाटा० नन्तास्त्राय पट् । ४. इससे पहले पूनाकी प्रतिमे—महादण्डास्त्राय फट् । वामास्त्राय फट्—इतना अधिक पाठ है। ५, पाठा॰ वामदेवसम्बय फट्। ६, पूराको प्रतिमें इससे पूर्व 'ख: फट्'—इतना अधिक है। ७. पूनाकी प्रतिमें वह नहीं है। ८. पूनाको प्रतिमें 'भः फट्। यः फट्।' ऐसा यत है। ९. पाता० स्त्रा। १०. पाता० है। ११. पाता० सत्य। १२. पाठा० हूं। १३. रहुं। १४. जां। १५. पाठा० हों। १६. 'श्रीविधार्णव-तन्त्र' (३०वें श्वास)-में तथा 'शारदारितक' (२०वें पटल)-में एक षडशर पाशुपत-मन्त्र भी वर्षित है। यदा—' ॐ स्लॉ पर्तु हूं फट्।' इसके जप और प्रयोगकी विधि वहीं द्रष्टव्य है।

### तीन सौ तेईसवाँ अध्याय

गङ्गा-मन्त्र, शिवमन्त्रराज, चण्डकपालिनी-मन्त्र, क्षेत्रपाल-बीजमन्त्र, सिद्धविद्या, महामृत्युंजय, मृतसंजीवनी, ईशानादि मन्त्र तथा इनके छः अङ्ग एवं अघोरास्त्रका कथन

महादेवजी कहते हैं— स्कन्द! 'ॐ हूं हैं सः'— इस मन्त्रसे मृत्युरोग आदि शान्त हो जाते हैं। इस मन्त्रद्वारा दूर्वाकी एक लाख आहुतियाँ दी जायँ तो उससे साधक शान्ति तथा पृष्टिका भी साधन कर सकता है। षडानन! अथवा केवल प्रणव (ॐ) अथवा माया (हीं)-के जपसे ही दिल्य, अन्तरिक्षगत तथा भूमिगत उत्पातोंकी शान्ति होती है। उत्पातवृक्षके शमनका भी यही उपाय है। १-२॥

(गङ्गा-सम्बन्धी वशीकरणमन्त्र)

'ॐ नमो भगवति गङ्गे कालि कालि महाकालि
महाकालि मांसशोणितभोजने रक्तकृष्णमुखि
वशमानय मानुवान् स्वाहा।'— इस मन्त्रका एक
लाख जप करके दशांश आहुति देकर मनुष्य
सम्पूर्ण कमौमें सिद्धि पा सकता है। इन्द्र आदि
देवताओंको भी वशमें ला सकता है, फिर इन
साधारण मनुष्योंको वशमें लाना कौन बड़ी बात
है? यह विद्या अन्तर्धानकरी, मोहनी, जूम्भनी,
शत्रुओंको वशमें लानेवाली तथा शत्रुकी मुद्धिको
मोहमें डाल देनेवाली है। यह कामधेनुविद्या सात
प्रकारकी कही गयी है॥ ३—५ ई॥

अब मैं 'मन्त्रराज'का वर्णन करूँगा, जो शत्रुओं तथा चोर आदिको मोह लेनेवाला है। यह साक्षात् शिव (मेरे) द्वारा पूजित है। इसका सभी महान् भयके अवसरोंपर स्मरण करना चाहिये। एक लाख जप करके तिलोंद्वारा हवन करनेसे यह मन्त्र सिद्ध होता है। अब इसका उद्धार सुनो॥ ६-७॥

'ॐ हले शूले एहि ब्रह्मसत्येन विष्णुसत्येन

रुद्रसत्येन रहा मां वाचेश्वराय स्वाहा'॥८॥

भगवती शिवा दुर्गम संकटसे तारती—उद्धार करती है, इसलिये 'दुर्गा' मानी गयी है॥९॥

'ॐ ह्वाँ चण्डकपालिनि दन्तान् किट किट क्षिट क्षिट गुद्धे फट् हीम्'॥ १०॥

—इस मन्त्रराजके जपपूर्वक चावल धोकर उसको इस मन्त्रके तीस बार जपद्वारा अभिमन्त्रित करे। फिर वह चावल चोरोंमें बैंटवा दे। उस चावलको दाँतोंसे चबानेपर उनके धेत दन्त गिर जाते हैं तथा वे मनुष्य चोरीके पापसे मुक्त एवं शुद्ध हो जाते हैं॥११-१२॥

( क्षेत्रपालबलि-मन्त्र )

'ॐ ज्वलस्तोचन कपिलजटाभारभास्यर विद्रावण प्रैलोक्यडामर डामर दर दर भ्रम भ्रम आकट्ट आकट्ट तोटय तोटय मोटय मोटय दह दह पच पच एवं सिद्धिरुद्रो ज्ञापयित यदि ग्रहोऽपगतः स्वगंलोकं देवलोकं वाऽऽरामविहाराचलं तथापि तमावर्तिषण्यामि बलिं गृह्ण गृह्ण ददामि ते स्वाहा। इति'॥ १३॥

—इस मन्त्रसे क्षेत्रपालको बलि देकर न्यास करनेसे अनिष्ट ग्रह रोता हुआ चला जाता है। साधकके शत्रु नष्ट हो जाते हैं तथा रणभूमिमें शत्रु-समुदायका विनाश हो जाता है।।१४॥

'हंस' बीजका न्यास करके साधक तीन प्रकारके विष अथवा विष्नका निवारण कर देता है। अगुरु, चन्दन, कुष्ठ (कूट), कुक्रुम, नागकेसर, नख तथा देवदारु—इन सबको सममात्रामें कूट-पीसकर, धूप बना ले। फिर इसमें मधुमक्खीके शहदका योग कर दे। उसकी सुगन्धसे शरीर तथा वस्त्र आदिको धूपित या वासित करनेसे मनुष्य विवाद, स्त्रीमोहन, शृंगार तथा कलह आदिके अवसरपर शुभ फलका भागी होता है। कन्यावरण तथा भाग्योदय-सम्बन्धी कार्यमें भी उसे सफलता प्राप्त होती है। मायामन्त्र (हीं)-से मन्त्रित हो, रोचना, नागकेसर, कुङ्कुम तथा मैनसिलका तिलक ललाटमें लगाकर मनुष्य जिसकी ओर देखता है, वही उसके वशमें हो जाता है। शतावरीके चूर्णको दूधके साथ पीया जाय तो वह पुत्रकी उत्पत्ति करानेवाला होता है। नागकेसरके चूर्णको घीमें पकाकर खाया जाय तो वह भी पुत्रकारक होता है। पलाशके बीजको पोसकर पीनेसे भी पुत्रकी प्राप्त होती है॥ १५—२०॥

(वशीकरणके लिये सिद्ध-विद्या)

'ॐ उत्तिष्ठ चामुण्डे जम्भय जम्भय मोहय मोहय (अमुकं) वशमानय स्वाहा'॥ २१॥

—यह छब्बीस अक्षरोंवाली 'सिद्ध-विद्या'
है। (यदि किसी स्त्रीको वशमें करना हो तो)
नदीके तीरकी मिट्टीसे लक्ष्मीजीकी मूर्ति बनाकर
धतूरके रससे मदारके पत्तेपर उस अभीष्ट स्त्रीका
नाम लिखे। इसके बाद मूत्रोत्सर्ग करनेके पक्षात्
शुद्ध हो उक्त मन्त्रका जप करे। यह प्रयोग अभीष्ट
स्त्रीको अवस्य वशमें ला सकता है। २२-२३।

( महामृत्युंजय )

'ॐ जूं सः वषद्'॥ २४॥

—यह 'महामृत्युंजय-मन्त्र' है, जो जप तथा होमसे पुष्टिकारक होता है॥ २५॥

(मृतसंजीवनी)

'ॐ हं सः हूं हूं सः, हः सौः'॥ २६॥

—यह आठ अक्षरवाली 'मृतसंजीवनी-विद्या' है, जो रणभूमिमें विजय दिलानेवाली है। 'ईशान' आदि मन्त्र भी धर्म-काम आदिको देनेवाले हैं॥ र७॥

#### (ईशान आदि मन्त्र)

(ॐ) ईंझानः सर्वविद्यानामीद्यरः सर्वभूतानां ब्रह्माधिपतिबंह्मणोऽधिपतिबंद्या शिवो मे अस्तु सदाशिवोम्'॥ २८॥

(ॐ) तत्पुरुषाय विद्याहे महादेवाय धीमहि। तन्नो रुद्र: प्रचोदयात् ॥ २९॥

(ॐ) अपोरेभ्योऽच घोरेभ्यो घोरघोरतरेभ्यः सर्वतः सर्वशर्वेभ्यो नमस्तेऽस्तु रुद्ररूपेभ्यः'॥ ३०॥

(ॐ) वामदेवाय नमी ज्येष्ठाय नम: श्रेष्ठाय नमो ठड्राय नम: कालाय नम: कलविकरणाय नमो बलविकरणाय नमो बलाय नमो बलप्रमधनाय नम: सर्वभूतदमनाय नमो मनोन्मनाय नम: १॥ ३१॥

(ॐ) सद्योजातं प्रपद्यामि सद्योजाताय वै नमो नमो भवे भवे नातिभवे भवस्व मा भवोद्धवाय नमः'॥ ३२॥

अब मैं 'पञ्जब्रह्म'के छः अङ्गोंका वर्णन करूँगा, जो भोग तथा मोक्ष प्रदान करनेवाला है॥ ३३॥

ईशान आदि मन्योंके अर्थ-

वो सम्पूर्ण विद्याओंके ईश्वर, समस्त भूमोके अधीश्वर, ब्रह्म बेटके अधिपति, ब्रह्म-बल-बीर्यके प्रतिपालक तथा साक्षात् प्रह्मा एवं परमात्मा है, वे सिंबादान-दमय नित्य कल्यानस्वरूप तिक मेरे बने रहें ह २८ ह

तत्पदार्थ — परमेश्वररूप अनार्यांची पुरुषको हम जानें, उन महादेशका चिन्तन करें; वे भगवान् रुद्र हमें सद्धर्यके लिये प्रेरित करते
रहें ॥ २९ ॥

३. जो अधोर हैं, योर हैं, घोरसे भी घोरतर हैं, उन सर्वध्वारी, सर्वसंक्रारी स्टब्स्पॉक लिये जो आपके ही स्वरूप हैं,—साक्षात् आपके लिये भेरा नमस्कार हो॥ ३०॥

४. प्रभी! आप ही वामदेव, ज्येड, डेड, तड, काल, कसविकरण, क्लविकरण, बल, अलप्रमणन, सर्वभूतद्मन तथा मनीन्मन आदि नामोंसे प्रतिपादित होते हैं; इन सभी नाम-रूपोंमें आपके लिये भेग कार्यार नामकार है ॥ ३१ ॥

५. मैं सद्योजात किक्को सरण लेता हूँ। सद्योजातको मेरा नमस्कार है। किसी जन्म या जगत्में मेरा अतिभव —पराभव न करें। आप भवोद्धयको मेरा नमस्कार है॥ ३२॥

(ॐ) नमः परमात्मने पराय कामदाय परमेश्वराय योगाय योगसम्भवाय सर्वकराय कुरु कुरु सद्य सद्य भव भव भवोद्भव वामदेव सर्वकार्यकर पापप्रशमन सदाशिव प्रसन्न नमोऽस्तु ते (स्वाहा)॥ ३४॥

—यह सतहत्तर अक्षरोंका हृदय-मन्त्र है, जो सम्पूर्ण मनोरथोंको देनेवाला है। [कोष्ठकमें दिये गये अक्षरोंको छोड़कर गिननेपर सतहत्तर अक्षर होते हैं।]॥ ३५॥

(इस मन्त्रको पढ़कर '**हृदयाय नम:** ' बोलकर हृदयका स्पर्श करना चाहिये।)

'ॐ शिव शिवाय नमः।'— यह शिरोमन्त्र है, अर्थात् इसे पढ़कर 'शिरसे स्वाहा' बोलकर दाहिने हायसे सिरका स्पर्श करना चाहिये। 'ॐ शिवहृदये ज्वालिनी स्वाहा, शिखाय वषद्' बोलकर शिखाका स्पर्श करे। 'ॐ शिवात्मक महातेजः सर्वज्ञ प्रभो संवर्तय
महाघोरकवच पिङ्गल आयाहि पिङ्गल नमो
महाकवच शिवाज्ञया इदयं बन्ध बन्ध घूर्णय
चूर्णय चूर्णय चूर्णय सूक्ष्मासूक्ष्म वज्रधर
वज्रपाशधनुवंजाशनिवज्रशरीर मच्छरीरमनुप्रविश्य
सर्वदृष्टान् स्तम्भय स्तम्भय हम्''॥ ३६॥

—यह एक सौ पाँच अक्षरोंका कवच-मन्त्र है। अर्थात् इसे पढ़कर 'कवचाय हुम्' बोलते हुए दोनों हायोंसे एक साथ दोनों भुजाओंका स्पर्श करे॥ ३७॥

'ॐ ओजसे नेत्रत्रयाय वीषट्' ऐसा बोलकर दोनों नेत्रोंका स्पर्श करे। इसके बाद निम्नाङ्कित मन्त्र पढ़कर अस्त्रन्यास करे—'ॐ हीं स्फुर स्फुर प्रस्फुर प्रस्फुर चोरचोरतरतनुरूप चट चट प्रचट प्रचट कह कह वम वम बन्ध बन्ध घातय घातय हुं फट्।' यह (प्रणवसहित बावन अक्षरोंका) 'अघोरास्त्र-मन्त्र' है॥ ३८॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'अनेकविध मन्त्रोंके साथ ईशान आदि मन्त्र तथा छ: अङ्ग्रोंसहित अधोरास्त्रका कथन' नामक ठॉन सी तेईसवी अध्याय पूरा हुआ॥३२३॥

# तीन सौ चौबीसवाँ अध्याय

#### कल्पाघोर रुद्रशान्ति

महादेवजी कहते हैं—स्कन्ध! अब मैं 'कल्पाधोर-शिवशान्ति'का वर्णन करता हूँ। भगवान् अधोर शिष सात करोड़ गणोंके अधिपति हैं तथा ब्रह्महत्या आदि पापोंको नष्ट करनेवाले हैं। उत्तम और अधम—सभी सिद्धियोंके आश्रय तथा सम्पूर्ण रोगोंके निवारक हैं। भौम, दिख्य तथा अन्तरिक्ष— सभी उत्पातोंका मर्दन करनेवाले हैं। विष, ग्रह और पिशाचोंको भी अपना ग्रास बना लेनेवाले तथा सम्पूर्ण मनोरथोंको पूर्ण करनेवाले हैं। पापसमूहको पीड़ा देकर दूर भगानेके लिये वे उस प्रबल प्रायक्षित्तके प्रतीक हैं, जो दुर्भाग्य तथा दु:खका बिनाशक है। १—३॥

'एकवीर'का सर्वाङ्गमें न्यास करके सदा
पञ्चमुख शिवका ध्यान करे। (विधिन्न कर्मोमें
उनके विधिन्न शुक्ल-कृष्ण आदि वर्णोका ध्यान
किया जाता है। यथा—) शान्ति तथा पृष्टि-कर्ममें
धगवान् शिवका वर्ण शुक्ल है, ऐसा चिन्तन करे।
वशीकरणमें उनके रक्तवर्णका, स्तम्धनकर्ममें
पीतवर्णका, उच्चाटन तथा मारणकर्ममें धूम्रवर्णका,
आकर्षणमें कृष्णवर्णका तथा मोहन-कर्ममें
किपलवर्णका चिन्तन करना चाहिये। (अघोरमन्त्र
बत्तीस अक्षरोंका मन्त्र बताया गया है।) वे बतीस
अक्षर वेदोक्त अघोरशिवके रूप हैं। अतः उतने
अक्षरोंके मन्त्रस्वरूप अघोरशिवकी अर्चना करनी

<sup>&</sup>quot;पाठातार 'हम्'।

चाहिये। इस मन्त्रका (बत्तीस) या तीस लाख जप करके उसका दशांश होम करे। यह होम गुग्गुलमिश्रित घीसे होना चाहिये। इससे मन्त्र 'सिद्ध' होता और साधक 'सिद्धार्थ' हो जाता है। वह सब कुछ कर सकता है। अधोरसे बढ़कर दसरा कोई मन्त्र भोग तथा मोक्ष देनेवाला नहीं है। इसके जपसे अब्रह्मचारी ब्रह्मचारी होता तथा अस्रातक स्नातक हो जाता है। अघोरास्त्र तथा अघोर-मन्त्र-दोनों मन्त्रराज है। इनमेंसे कोई भी मन्त्र जप, होम तथा पूजनसे युद्धस्थलमें शत्रुसेनाको राँद सकता है॥४-८॥

अब मैं कल्याणमयी 'रुद्रशान्ति'का वर्णन करता हैं, जो सम्पूर्ण मनोरधोंको सिद्ध करनेवाली है। पुत्रकी प्राप्ति, ग्रहबाधाके निवारण, विष एवं व्याधिके विनाश, दर्भिक्ष तथा महामारीकी शान्ति, दु:स्वप्निवारण, बल आदि तथा राज्य आदिकी प्राप्ति और शत्रुओंके संहारके लिये इस 'स्द्रशन्ति का प्रयोग करना चाहिये। यदि अपने बगीचेके किसी वक्षमें असमयमें फल लग जाय तो यह भी अनिष्टकारक है: अत: उसकी शान्तिक लिये तथा समस्त ग्रहबाधाओंका नाश करनेके लिये भी उक्त शान्तिका प्रयोग किया जा सकता है। पूजन-कर्ममें मन्त्रके अन्तमें 'नमः' बोलना चाहिये तथा हवन-कर्ममें 'स्वाहा'। आप्यायन (तृप्ति)-में मन्त्रान्तमें 'वषद' पदका प्रयोग करे और पुष्टि-कर्ममें 'वौषद' पदका। मन्त्रमें जो दो जगह 'च'का प्रयोग है, वहाँ आवश्यकताके अनुसार 'नमः', 'स्वाहा' आदि जातिका योग करना चाहिये॥ ९-१२॥

#### रुद्रशान्ति-मन्त्र

ॐ रुद्राय च ते ॐ वृषभाय नमोऽविमुक्ताया-सम्भवाय पुरुषाय च पूज्यायेशानाय पौरुषाय पञ्च पञ्चोत्तरे विश्वरूपाय करालाय विकृतरूपायाविकृत-रूपाय॥ १३॥

उत्तरवर्ती कमलदलमें नियतितत्त्वकी स्थिति है, जल (बरुण)-की दिशा पश्चिमके कमलदलमें कालतत्त्व है और नैऋत्यकोणवर्ती दलमें मायातत्त्व अवस्थित है; उन सबमें देवताओंकी पूजा होती है। 'एकपिङ्गलाय श्वेतपिङ्गलाय कृष्णपिङ्गलाय नमः । मधुषिङ्गलाय नमः — मधुपिङ्गलाय । ' — इन सबकी पूजा नियतितत्त्वमें होती है। 'अनन्तायाद्राय शुष्काय पद्मेगणाय (नमः)।'— इनकी पूजा कालतत्त्वमें करे। 'करालाय विकरालाय ( नमः )।' — इन दोकी पूजा मायातत्त्वमें करे। 'सहस्वशीर्षाय सहस्रवक्त्राय सहस्रकरचरणाय सहस्रतिङ्गाय (नमः)।'— इनको अर्चना विद्यातत्वमें करे। वह इन्द्रसे दक्षिण दिशाके दलमें स्थित है। यहीं छ: पदोंसे यक्त यड्विध रुद्रका पूजन करे। यथा-'एकजटाय द्विजटाय त्रिजटाय स्वाहाकाराय स्वधाकाराय वयद्काराय यड्रुह्मय।' स्कन्द। अग्रिकोणवर्ती दलमें ईशतत्त्वकी स्थिति है। उसमें क्रमज्ञः ' भूतपतये पशुपतये उमापतये कालाधिपतये (नमः)।' बोलकर भृतपति आदिकी पूजा करे। पूर्ववर्ती दल सदाशिव-तत्त्वमें छः पूजनीयोंकी स्थित है, जिनका निम्नाङ्कित मन्त्रमें नामोक्षेख है। यथा — 'उमायै कुरूपधारिणि ॐ कुरु कुरु रुद्विणि रुद्विणि रुद्रोऽसि देवानां देवदेव विशाख हन हम दह दह पच पच मध मध तुरु तुरु अरु अरु मुरु मुरु रुद्रशान्तिमनुस्मर कृष्णपिङ्गल अकाल-पिशाचाधिपति विद्येश्वराय नमः।' कमलकी कर्णिकामें शिवतत्त्वकी स्थिति है। उसमें भगवान् उमा-महेश्वर पूजनीय हैं। मन्त्र इस प्रकार है -'ॐ व्योमध्यापिने व्योमरूपाय सर्वव्यापिने शिवायाननाय नाधायानाश्चिताय शिवाय' (प्रणवको अलग गिननेपर इस मन्त्रमें कुल नौ पद हैं)-शिवतत्त्वमें व्योमव्यापी नामवाले शिवके नौ पदोंका पूजन करना चाहिये॥ १४--२४॥ तदनन्तर योगपीठपर विराजमान शिवका नौ

पदोंसे युक्त नाम बोलकर पूजन करे। मन्त्र इस प्रकार है — 'शाश्वताय योगपीठसंस्थिताय नित्ययोगिने ध्यानाहाराय नमः । ॐ नमः शिवाय सर्वप्रभवे शिवाय ईशानमुर्धाय तत्पुरुषाय पञ्चवकाय।' स्कन्द! तत्पश्चात् 'सद्' नामक पूर्वदलमें नौ पदोंसे यक्त शिवका पुजन करे॥ २५-२६॥

'अघोरहृदयाय वामदेवगृद्धाय सद्योजातमृतये ॐ नमो नमः। गुह्यातिगृह्याय गोप्बेऽनिधनाय सर्वयोगाधिकृताय ज्योतीरूपाय'॥ २७। १॥

अग्निकोणवर्ती ईशतत्त्वमें तथा दक्षिणदिशावर्ती विद्यातत्त्वमें 'परमेश्वराय अचेतनाचेतन ब्योमन व्यापिनकपिन् प्रमधतेजस्तेजः।'— इस मन्त्रसे परमेश्वर शिवकी अर्चना करे॥ २७। २॥

नैर्ऋत्यकोणवर्ती मायातत्त्व तथा पश्चिमदिग्वर्ती कालतत्त्वमें निम्नाङ्कित मन्त्रद्वारा पूजन करे-'ॐ धु धु वां वां अनिधान निधनोद्भव शिव साधिका है॥ ३२॥

सर्व परमात्मन् महादेव सद्भावेश्वर महातेज योगाधिपते मुझ मुझ प्रमथ प्रमथ ॐ सर्व सर्व ॐ भव भव ॐ भवोद्भव सर्वभृतस्खप्रद॥' २८-३०॥

वायकोण तथा उत्तरवर्ती दलोंमें स्थित नियति एवं पुरुष-इन दोनों तत्त्वोंमें निम्नाङ्कित नौकी पुजा करे-

'सर्वासानिध्यकर ब्रह्मविष्णुरुद्रपरानर्चितास्तृत स्तुत साक्षिन् साक्षिन् तुरु तुरु पतङ्ग पतङ्ग पिङ्ग पिट्न ज्ञान ज्ञान। शब्द शब्द सूक्ष्म सूक्ष्म शिव शिव सर्वप्रद सर्वप्रद ॐ नम: शिवाय ॐ नमो नमः जिवाय ॐ नमो नमः'॥ ३१॥

ईशानवर्ती प्राकृततत्त्वमें 'शब्द 'से लेकर 'नमः' तकका मन्त्र पढ़कर पूजन, जप और होम करे। यह 'रुद्रशान्ति' ग्रहबाधा, रोग आदि तथा त्रिविध पीडाका शमन करनेवाली तथा सम्पूर्ण मनोरथींकी

इस प्रकार आदि आग्रेय महापूराणमें 'रुद्रशान्ति-विधान-कथन' नामक तीन सौ चौबीसवौ अध्याय पुरा हुआ॥ ३२४॥

#### ころははのできる तीन सौ पचीसवाँ अध्याय

रुद्राक्ष-धारण, मन्त्रोंकी सिद्धादि संज्ञा तथा अंश आदिका विचार

महादेवजी कहते हैं- स्कन्द! शैव-साधकको रुद्राक्षका कडा धारण करना चाहिये। रुद्राक्षोंकी संख्या विषम हो। उसका प्रत्येक मनका सब ओरसे सम और दृढ़ हो। रुद्राक्ष एकमुख, त्रिमुख या पञ्चमुख-जैसा भी मिल जाय, धारण करे। द्विमुख, चतुर्मुख तथा यण्मुख रुद्राक्ष भी प्रशस्त माना गया है। उसमें कोई क्षति या आघात न हो-वह फूटा या घुना न होना चाहिये। उसमें तीखे कण्टक होने चाहिये। दाहिनी बाँह तथा शिखा आदिमें चतुर्मख रुद्राक्ष धारण करे। इससे अब्रह्मचारी भी ब्रह्मचारी तथा अस्रातक पुरुष भी स्नातक हो जाता है। अथवा शिव-मन्त्रकी पूजा करके सोनेकी अँगुठीको दाहिने हाथमें धारण

करे॥१-३॥

शिव, शिखा, ज्योति तथा सावित्र-ये चार 'गोचर' है। 'गोचर'का अर्थ 'कुल' समझना चाहिये। उसीसे दीक्षित पुरुषको लक्ष्य करना चाहिये। शिवकुलमें प्राजापत्य, महीपाल, कापोत तथा ग्रन्थिक-ये चार गिने जाते हैं। कुटिल, वेताल, पदा और हंस-ये चार 'शिखाकुल'में परिगणित होते हैं। धृतराष्ट्र, वक, काक और गोपाल-ये चार 'ज्योति' नामक कुलमें समझे जाते हैं। कुटिका, साठर, गुटिका तथा दण्डी-ये चार 'सावित्री-कुल'में गिने जाते हैं। इस प्रकार एक-एक कलके चार-चार भेद हैं॥४-६ ॥

अब मैं 'सिद्ध' आदि अंशोंकी व्याख्या करता

हूँ, जिससे मन्त्र उत्तम सिद्धिको देनेवाला होता है। पृथ्वीपर कृटयन्त्ररहित मातुका (अक्षर) लिखे। मन्त्राक्षरोंको विलग-विलग करके अनुस्वारको पृथक् ले जाय। साधकका भी जो नाम हो, उसके अक्षरोंको अलग-अलग करे। मन्त्रके आदि और अन्तमें साधकके नामाक्षर जोडे। फिर सिद्ध साध्य, सुसिद्ध तथा अरि-इस संज्ञाके अनुसार अक्षरोंको क्रमश: गिने। मन्त्रके आदि तथा अन्तमें 'सिद्ध' हो तो वह शत-प्रतिशत सिद्धिदायक होता है। यदि आदि और अन्त दोनोंमें 'सिद्ध' (अक्षर) हों तो उस मन्त्रकी तत्काल सिद्धि होती है। यदि आदि और अन्तमें भी 'सुसिद्ध' हो तो उस मन्त्रको सिद्धवत् मान ले-वह मन्त्र अनायास ही सिद्ध हो गया-ऐसा समझ ले। यदि आदि और अन्त-दोनोंमें 'अरि' हो तो उस मन्त्रको दूरसे ही त्याग दे। 'सिद्ध' और 'सुसिद्ध'-एकार्थक हैं। 'अरि' और 'साध्य' भी एकसे ही हैं। यदि मन्त्रके आदि और अन्त अक्षरमें भी मन्त्र 'सिद्ध' हो और बीचंमें सहस्रों 'रिप्'-अक्षर हों तो भी वे दोषकारक नहीं होते हैं। मायाबीज, प्रसादबीज और प्रणवके योगसे विख्यात मन्त्रमें अंशक होते हैं। वे क्रमशः ब्रह्मा, विष्णु तथा रुद्रके अंश हैं। ब्रह्माका अंश 'ब्रह्मविद्या' कहलाता है। विष्णुका अंश 'वैष्णव' कहा गया है। रुद्रांशक मन्त्र 'वीर' कहलाता है। इन्द्रांशक मन्त्र 'ईश्वरप्रिय' होता है। नागांश-मन्त्र नागोंकी भौति स्तब्ध नेत्रवाला माना गया है। यक्षके अंशका मन्त्र 'भूषणप्रिय' होता है। गन्धवंकि अंशका मन्त्र अत्यन्त गीत आदि चाहता है। भीमांश, राक्षसांश तथा दैत्यांश-मन्त्र युद्ध करानेवाला होता है। विद्याधरोंके अंशका मन्त्र अभिमानी पुण्यकर्म वा पुण्यकालका अध्यास करे॥ ७—२३॥

होता है। पिशाचांश मन्त्र मलाक्रान्त होता है। मन्त्रका पूर्णत: निरीक्षण करके उपदेश देना चाहिये। एकाक्षरसे लेकर अनेक अक्षरींतकके मन्त्रके अनामें यदि 'फट्'-यह पल्लव जुड़ा हो तो उसे 'मन्त्र' कहना चाहिये। पचास अक्षरोंतकके (फट्काररहित) मन्त्रको 'विद्या' संज्ञा है। बीस अक्षरोंतककी विद्याको 'बाला विद्या' कहते हैं। बीस अक्षरोंतकके 'अस्त्रान्त' पन्त्रको 'रुद्रा' कहा गया है। इससे ऊपर तीन सौ अक्षरोंतकके मन्त्र 'वृद्ध' कहे जाते हैं। अकारसे लेकर हकारतकके अक्षर मन्त्रमें होते हैं। मन्त्रमें क्रमश: शुक्ल और कृष्ण-दो पक्ष होते हैं। अनुस्वार और विसर्गको छोड़कर दस स्वर होते हैं। हस्वस्वर शुक्लपक्ष तथा दीर्घस्वर कृष्णपक्ष हैं। ये ही प्रतिपदा आदि तिथियाँ हैं। उदयकालमें शान्तिक आदि कर्म करावे तथा भ्रमितकालमें वशीकरण आदि। भ्रमितकाल एवं दोनों संध्याओंमें द्वेषण तथा उच्चाटन-सम्बन्धी कर्म करे। स्तम्भनकर्मके लिये सुर्यास्तकाल प्रशस्त है। इडा नाडी चलती हो तो शान्तिक आदि कर्म करे। पिङ्गला नाड़ी चलती हो तो आकर्षण-सम्बन्धी कार्य करे। विषुवकालमें जब दोनों नाड़ियाँ समान भावसे स्थित हों, तब मारण, उच्चाटन आदि पाँच कर्म पृथक्-पृथक् सिद्ध करे। तीन ताले गृहमें नीचेके तालेको 'पृथ्वी', बीचवालेको 'जल' तथा ऊपरवालेको 'तेज' कहते हैं। जहाँ-जहाँ रन्ध्र (छिद्र या गवाक्ष) है, वहाँ बाह्मपार्श्वमें वायु और भीतरी पार्श्वमें आकाश है। पार्थिव अंशमें स्तम्भन, जलीय अंशमें शान्तिकर्म तथा तैजस अंशमें वशोकरण आदि कर्म करे। वायुमें भ्रमण तथा शुन्य (आकाश)-में

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'अंशक आदिका कथन' नामक तीन सौ पचीसमाँ अध्याय पूरा हुआ॥३२५॥

# तीन सौ छब्बीसवाँ अध्याय

#### गौरी आदि देवियों तथा मृत्युंजयकी पूजाका विधान

महादेवजी कहते हैं—स्कन्द! अब मैं सौभाग्य आदिके निमित्त उमाकी पूजाका विधान बताऊँगा। उनके मन्त्र, ध्यान, आवरणमण्डल, मुद्रा तथा होमविधिका भी प्रतिपादन करूँगा॥१॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'गौं गौरीमृतंये नमः "।'-वह गौरीदेवीका वाचक मूल मन्त्र है। 'ॐ द्वीं सः शीं गीयें नमः ।' तीन अक्षरसे ही 'नमः ' आदिके योगपूर्वक षडक्रन्यास करना चाहिये। प्रणवसे आसन और हृदय-मन्त्रसे मृर्तिको उपकल्पना करे। 'ऊ' कालबीज तथा शिवबीजका उद्धार करे। दीर्घस्वरसे आक्रान्त प्राण-'यां थीं' इत्यादिसे जातियुक्त षडङ्गन्यास करे। प्रणवसे आसन तथा हृदय-मन्त्रसे मृर्तिन्यास करे। यह मैंने 'यामल-मन्त्र' कहा है। अब 'एकवीर'का वर्णन करता हैं। सृष्टिन्याससे युक्त व्यापकन्यास अग्नि, माया तथा कुशानुद्वारा करे। शिव-शक्तिमय बीज इदयादिसे वर्जित है। गौरीकी सोने, चाँदी, लकडी अथवा पत्थर आदिकी प्रतिमा बनाकर उसकी पूजा करे। अथवा पाँच पिण्डीबाली मुण्मयी प्रतिमा बनाये। चारों कोणोंमें अव्यक्त प्रतिमा रहे और मध्यभागमें पाँचवाँ व्यक प्रतिमा स्थापित करे। आवरण-देवताओंके रूपमें क्रमशः ललिता आदि शक्तियोंकी पूजा करनी चाहिये। पहले वृत्ताकार अष्टदल कमल बनाकर आग्रेय आदि कोणवर्ती दलोंमें क्रमशः ललिता, सभगा, गौरी और श्लोभणीको पूजा करे। फिर पूर्वादि दलोंमें वामा, ज्येष्ठा, क्रिया और ज्ञानाका यजन करे। पीठयुक्त वामभागमें शिवके अव्यक्त रूपकी पूजा करनी चाहिये। देवीका व्यक्त रूप दो या तीन नेत्रोंवाला है। वह शुद्ध रूप भगवान शंकरके साथ पूजित होता है। वे देवी दो पीठ या दो कमलोंपर स्थित होती हैं। वहाँ देवी दो, चार, आठ अथवा अठारह भुजाओंसे युक्त हैं, ऐसा चिन्तन करे। वे सिंह अथवा भेड़ियेको भी अपना वाहन बनाती हैं। अष्टादशभुजाके दायें नौ हाथोंमें नौ आयुध हैं, जिनके नाम यों हैं—सक् (हन्), अख, सूत्र (पाश), कलिका, मुण्ड, उत्पल, पिण्डिका, बाण और धनुष। इनमेंसे एक-एक महान् वस्तु उनके एक-एक हाथकी शोभा बढ़ाते हैं। वामभागके नौ हाथोंमें भी प्रत्येकमें एक-एक करके क्रमश: नौ वस्तुएँ हैं। यथा—पुस्तक, ताम्बूल, दण्ड, अभय, कमण्डल, गणेशजी, दर्पण, बाण और धनुष॥ २—१४॥

उनको 'व्यक्त' अथवा 'अव्यक्त' मुद्रा दिखानी चाहिये। आसन-समर्पणके लिये 'पदा-मृद्गा' कही गयी है। भगवान् शिवकी पूजामें 'लिझ-मुद्रा' का विधान है। यही 'शिवमुद्रा' है। 'आवाहनीमुद्रा' दोनोंके लिये है। शक्ति-मुद्रा 'योनि' नामसे कही गयी है। इनका मण्डल या मन्त्र चौकोर है। यह चार हाथ लंबा-बौड़ा हुआ करता है। मध्यवर्ती चार कोष्ठोंमें त्रिदल कमल अङ्कित करना चाहिये। तीनों कोणोंके ऊर्ध्वभागमें अर्धचन्द्र रहे। उसे दो पदों (कोष्ठों)-को लेकर बनाया जाय। एकसे दूसरा दुगुना होना चाहिये। द्वारोंका कण्ठभाग दो-दो पदोंका हो; किंतु उपकण्ठ उससे दुगुना रहना चाहिये। एक-एक दिशामें तीन-तीन द्वार रखने चाहिये अथवा 'सर्वतोभद्र' मण्डल बनाकर उसमें पूजन करना चाहिये। अथवा किसी चबूतरे या वेदीपर देवताकी स्थापना करके पञ्चगव्य तथा पञ्चामृत आदिसे पूजन करे॥ १५-१८॥

पूजन करके उत्तराभिमुख हो उन्हें लाल रंगके

<sup>\* &#</sup>x27;श्रीविद्यार्णव-तन्त्र'में इसी मन्त्रको 'गीरीमन्त्र' कहा है। यहाँ मूलमें जो बोज दिये गये हैं, उनका उक्षेख वहाँ नहीं मिलता है।

फूल अर्पण करने चाहिये। घृत आदिकी सौ आहुतियाँ देकर पूर्णांहुति प्रदान करनेवाला साधक सम्पूर्ण सिद्धियोंका भागी होता है। फिर बलि अर्पित करके तीन या आठ कुमारियोंको भोजन करावे। पूजाका नैवेद्य शिवभक्तोंको दे, स्वयं अपने उपयोगमें न ले। इस प्रकार अनुष्ठान करके कन्या चाहनेवालेको कन्या और पुत्रहीनको पुत्रकी प्राप्ति होती है। दुर्भाग्यवाली स्त्री सौभाग्यशालिनी होती है। राजाको युद्धमें विजय तथा राज्यकी प्राप्त होती है। आठ लाख जप करनेसे वाक्सिद्ध प्राप्त होती है तथा देवगण वशमें हो जाते हैं। इष्टदेवको निवेदन किये बिना भोजन न करे। बायें हाथसे भी अर्चना कर सकते हैं। विशेषतः अष्टमी, चतुर्दशी तथा तृतीयाको ऐसा करनेकी विधि है। १९—२२ ई॥

अब मैं मृत्युंजयकी पूजाका वर्णन करूँगा। 🖁 ॥ २३ — २७ ॥

मूर्ति है और 'ओं जूं सः।'— इस प्रकार मूलमन्त्र है। 'ओं जूं सः वौषट्।'— ऐसा कहकर अर्चनीय देवता मृत्युंजयको कुम्भमुद्रा दिखावे। इस मन्त्रका दस हजार बार जप करे तथा खीर, दूर्वा, घृत, अमृता (गुडुची), पुनर्नवा (गदहपूर्ना), पायस (पय:पक्त वस्तु) और पुरोडाशका हवन करे। भगवान् मृत्युंजयके चार मुख और चार भुजाएँ हैं। वे अपने दो हाथोंमें कलश और दो हाथोंमें वरद एवं अभयमुद्रा धारण करते हैं। कुम्भमुद्रासे उन्हें स्नान कराना चाहिये। इससे आरोग्य, ऐश्वयं तथा दीर्घायुकी प्राप्ति होती है। इस मन्त्रसे अभिमन्त्रित औषध शुभकारक होता है। भगवान् मृत्युंजय ध्यान किये जानेपर दुर्मृत्युको दूर करनेवाले हैं, इसलिये उनकी सदा पूजा होती है। २३ — २७॥

कलशमें उनकी पूजा करे। हवनमें प्रणव मृत्युंजयकी

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'गौरी आदिकी पूजाका वर्णन' नामक तीन सौ छन्दोसकों अध्याय पूरा हुआ॥३२६॥

# तीन सौ सत्ताईसवाँ अध्याय

विभिन्न कर्मोंमें उपयुक्त माला, अनेकानेक मन्त्र, लिङ्ग-पूजा तथा देवालयकी महत्ताका विचार

भगवान् महेश्वर कहते हैं — कार्तिकेय! ब्रतेश्वर और सत्य आदि देवताओं का पूजन करके उनको व्रतका समर्पण करना चाहिये। अरिष्ट-शान्तिके लिये अरिष्टमूलकी माला उत्तम है। कल्याणप्राप्तिके लिये सुवर्ण एवं रत्नमयी, मारणकर्ममें महाशङ्खमयी, शान्तिकर्ममें शङ्खमयी और पुत्रप्राप्तिके लिये मौक्तिकमयी मालासे जप करे। स्फटिकमणिकी माला कोष-सम्पत्ति देनेवाली और रुद्राक्षकी माला मुक्तिदायिनी है। उसमें आँवलेके बराबर रुद्राक्ष उत्तम माना गया है। मेरुसहित या मेरुहीन माला भी जपमें ग्राह्म हैं। मानसिक जप करते समय मालाके मणियोंको अनामिका और अङ्गुष्ठसे

सरकाना चाहिये। उपांशु जपमें तर्जनी और अङ्गुष्टके संयोगसे मणियोंकी गणना करे; किंतु जपमें मेरुका कभी उल्लङ्घन न करे। यदि प्रमादवश माला गिर जाय, तो दो सौ बार मन्त्रजप करे। घण्टा सर्ववाद्यमय है। उसका वादन अर्थ-सिद्धि करनेवाला है। गृह और मन्दिरमें शिवलिङ्गकी, गोमय, गोमूत्र, वल्मीक-मृत्तिका, भस्म और जलसे शुद्धि करनी चाहिये॥ १—६॥

कार्तिकेय! 'ॐ नमः शिवाय'—यह मन्त्र सम्पूर्ण अभीष्ट अथौंको सिद्ध करनेवाला है। वेदमें 'पञ्जाक्षर' और लोकमें 'षडक्षर' माना गया है। परम अक्षर ओंकारमें शिव सूक्ष्म वटबीजमें वटवृक्षके समान स्थित हैं। शिवके क्रमश: 'ॐ नमः शिवाय'-'ईशानः सर्वविद्यानाम्' आदि मन्त्र समस्त विद्याओंके समुदाय इस षडश्वर मन्त्रके भाष्य हैं। 'ॐ नमः शिवाय'- यह मन्त्र ही परमपद है। इसी मन्त्रसे शिवलिङ्गका पूजन करना चाहिये; क्योंकि धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष प्रदान करनेवाले भगवान् शिव सम्पूर्ण लोकॉपर अनुग्रह करनेके लिये लिक्क्में प्रतिष्ठित हैं। जो मनुष्य शिवलिङ्गका पूजन नहीं करता है, वह धर्मकी प्राप्तिसे विञ्चत रह जाता है। लिङ्गपूजनसे भोग और मोक्ष दोनोंकी प्राप्ति होती है, इसलिये जीवनपर्यन्त शिवलिङ्गका पूजन करे। भले ही प्राण चले जायें, किंतु उसका पूजन किये बिना भोजन न करे। मनुष्य रुद्रके पुजनसे रुद्र, श्रीविष्णुके यजनसे विष्णु, सूर्यकी पूजा करनेसे सूर्य और शक्तिको अर्चनासे शक्तिका सारूप्य प्राप्त करता है। उसे सम्पूर्ण यज्ञ, तप, दानकी प्राप्ति होती है। मनुष्य लिज्जकी स्थापना करके

उससे करोड़गुना फल प्राप्त करता है। जो मनुष्य प्रतिदिन तीनों समय पार्थिव-लिङ्गका निर्माण करके बिल्वपत्रोंसे उसका पूजन करता है, वह अपनी एक सौ ग्यारह पीढियोंका उद्घार करके स्वर्गलोकको प्राप्त होता है। अपने धनसंचयके अनुसार भक्तिपूर्वक देवमन्दिर निर्माण कराना चाहिये। दरिद्र और धनिकको मन्दिर-निर्माणमें यथाराक्ति अल्प या अधिक व्यय करनेके समान फल मिलता है। संचित धनके दो भाग धर्मकार्यमें व्यय करके जीवन-निर्वाहके लिये समभाग रखें: क्योंकि जीवन अनित्य है। देवमन्दिर बनवानेवाला अपनी इक्कीस पीढियोंका उद्धार करके अभीष्ट अर्थको प्राप्ति करता है। मिट्टी, लकडी, ईंट और पत्चरसे मन्दिर-निर्माणका क्रमशः करोडगुना फल है। आठ इंटॉसे भी मन्दिरका निर्माण करनेवाला स्वर्गलोकको प्राप्त हो जाता है। क्रीडामें धुलिका मन्दिर बनानेबाला भी अभीष्ट मनोरथको प्राप्त करता है॥ ७-११॥

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराचमें 'देवालय-माहाल्य-वर्णन' नामक तीन सौ सत्ताईसर्वा अध्याम पूरा हुआ॥३२७॥

#### マーが世界をマー तीन सौ अड्डाईसवाँ अध्याय छन्दोंके गण और गुरु-लघुकी व्यवस्था

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! अब मैं वेदके मुलमन्त्रेकि अनुसार पिङ्गलोक्त छन्दोंका क्रमश: वर्णन करूँगा। मगण, नगण, भगण, यगण, जगण, रगण, सगण और तगण-ये आठ गण होते हैं। सभी गण तीन-तीन अक्षरोंके हैं। इनमें मगणके सभी अक्षर गुरु (ऽऽऽ) और नगणके सब अक्षर लघ (111) होते हैं। आदि गुरु (511) होनेसे 'भगण' तथा आदि लघु ( 155) होनेसे 'यगण' होता है। इसी प्रकार अन्त्य गुरु (115) होनेसे 'सगज' तथा | लोकके अनुसार जाननी चाहिये॥ १--३॥

अन्य लघु होनेसे 'तगण' (ऽऽ।) होता है। पादके अन्तमें वर्तमान हृस्य अक्षर विकल्पसे गुरु माना जाता है। विसर्ग, अनुस्वार, संयुक्त अक्षर (व्यञ्जन), जिह्नमुलीय तथा उपध्यानीयसे अव्यवहित पूर्वमें स्थित होनेपर 'इस्व' भी 'गुरु' माना जाता है, दीर्घ तो गृह है ही। गुरुका संकेत 'ग' और लघुका संकेत 'ल' है। ये 'ग' और 'ल' गण नहीं हैं। 'वस्' शब्द आठको और 'वेद' चास्की संज्ञा हैं, इत्यादि बातें

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'छन्दस्सारका कथन' नामक तीन सौ अद्वर्षसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ ३२८॥

# तीन सौ उनतीसवाँ अध्याय

#### गायत्री आदि छन्दोंका वर्णन

अग्रिदेव कहते हैं - वसिष्ठ! (गायत्री छन्दके आठ भेद हॅं-आर्थी, दैवी, आसरी, प्राजापत्या, याजुषी, साम्नी, आची तथा ब्राह्मी) 'छन्द' शब्द अधिकारमें प्रयुक्त हुआ है, अर्थात् इस पूरे प्रकरणमें छन्द-शब्दकी अनुवृत्ति होती है। 'दैवी' गायत्री एक अक्षरकी, 'आसरी' पंद्रह अक्षरोंकी, 'प्राजापत्या' आठ अक्षरोंकी, 'याजुपी' छ: अक्षरोंकी, 'साम्नी' गायत्री बारह अक्षरोंकी तथा 'आर्ची' अठारह अक्षरोंकी है। यदि साम्नी गायत्रीमें क्रमश: दो-दो अक्षर बढाते हुए उन्हें छ: कोष्ठोंमें लिखा जाय, इसी प्रकार आर्ची गायत्रीमें तीन-तीन, प्राजापत्या-गायत्रीमें चार-चार तथा अन्य गायत्रियोंमें अर्थात् दैवी और याजुषीमें क्रमशः एक-एक अक्षर बद जाय एवं आसुरी गायत्रीका एक-एक अक्षर क्रमशः छः कोष्टोंमें घटता जाय तो उन्हें 'साम्नी' आदि भेदसहित क्रमशः उष्णिक्, अनुष्टप्, बृहती, पङ्कि, त्रिष्टप् और जगती छन्द जानना चाहिये। याजुषी, साम्नी तथा आर्ची-इन तीन भेदोंबाले गायत्री आदि प्रत्येक छन्दके अक्षरोंको पृथक्-पृथक् जोडनेपर उन सबको 'ब्राह्मी-गायत्री', 'ब्राह्मी-उष्णिक्'
आदि छन्द समझना चाहिये। इसी प्रकार याजुषीके
पहले जो दैवी, आसुरी और प्राजापत्या नामक
तीन भेद हैं, उनके अक्षरोंको पृथक्-पृथक् छः
कोष्टोंमें जोड्नेपर जितने अक्षर होते हैं, वे 'आर्षी
गायत्री', 'आर्षी उष्णिक्' आदि कहलाते हैं।
इन भेदोंको स्पष्टरूपसे समझनेके लिये चौसठ
कोष्टोंमें लिखना चाहिये॥ १—५॥

(कोष्ठक इस प्रकार है-)

| 94     | व्यवसे<br>क्रे | र्थणान्<br>के<br>अक्षर | SE STEEL | क्षा<br>के<br>अक्षर | uplm<br>&<br>supr | TABLE<br>SHIPT | जगती<br>के<br>अक्ष |
|--------|----------------|------------------------|----------|---------------------|-------------------|----------------|--------------------|
| असर्व  | 81             | 94                     | 99       | **                  | ¥6                | **             | 44                 |
| 14     |                | *                      |          | *                   | 5                 |                |                    |
| व्यक्त | 14             | 14                     | **       | t4.                 | **                | 10             | *                  |
| -      | 4              | **                     | 24       | 44                  | 6.8.              | 96             | 98                 |
| ward   | 1              |                        | 4        |                     | ŧn.               | **             | 11                 |
| सन्त   | 18             | te                     | 25       | 39                  | 90                | 99             | *                  |
| आर्थ   | 14             | 98                     | 6.5      | . 49                | 10                | **             | 14                 |
| ensi   | 34             | 44                     | W        | 44                  | 40                | 44             | 147                |

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'छन्दस्सारका कथन' नामक वीन सी उनतीसको अध्याय पूरा हुआ॥ ३२९॥

ついがはないへ

### तीन सौ तीसवाँ अध्याय

'गायत्री'से लेकर 'जगती' तक छन्दोंके भेद तथा उनके देवता, स्वर, वर्ण और गोत्रका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं—इस प्रकरणकी पूर्ति होनेतक 'पाद: 'पदका अधिकार (अनुवर्तन) है। जहाँ गायत्री आदि छन्दोंमें किसी पादकी अक्षर-संख्या पूरी न हो, वहाँ 'इय्', 'उव्' आदिके द्वारा उसकी पूर्ति की जाती है। (जैसे 'तत्सवित्वरिण्यम्' में

आठ अक्षरको पूर्तिके लिये 'वरेण्यम्' के स्थानमें 'वरेणियम्' समझ लिया जाता है। 'स्व:पते' के स्थानमें 'सुव:पते' माना जाता है।) गायत्री छन्दका एक पाद आठ अक्षरोंका होता है। अर्थात् जहाँ 'गायत्रीके पाद'का कथन हो, वहाँ आठ

अक्षर ग्रहण करने चाहिये। यही बात अन्य छन्दोंके पादोंके सम्बन्धमें भी है।] 'जगती' छन्दका पाद बारह अक्षरोंका होता है। विरादके पाद दस अक्षरोंके बताये गये हैं। 'त्रिष्टप' छन्दका चरण ग्यारह अक्षरोंका है। जिस छन्दका जैसा पाद बताया गया है, उसीके अनुसार कोई छन्द एक पादका, कोई दो पादका, कोई तीनका और कोई चार पादका माना गया है। [जैसे आठ अक्षरके तीन पादोंका 'गायत्री' छन्द और चार पादोंका 'अनुष्टुप्' होता है।] 'आदि छन्द' अर्थात् 'गायत्री' कहीं छ: अक्षरके पादोंसे चार पादोंकी होती है। जिसे ऋग्वेदमें-'इन्द्र: शचीपतिबंलेन वीलित:। दुश्च्यवनो वृषा लमत्स् सामहि:॥'] कहीं-कहीं गायत्री सात अक्षरके पादोंसे तीन पादकी होती है। [जैसे ऋग्वेदमें-'युवाकु हि शचीनां युवाकु समतीनाम्। भूयाम वाजदाप्नाम्॥'(१।१७।४)] वह सात अक्षर्वेवाली गायत्री 'पाद-निचत्' संज्ञा धारण करती है। यदि गायत्रीका प्रथम पाद आठ अक्षरोंका, द्वितीय पाद सात अक्षरोंका तथा तृतीय पाद छ: अक्षरोंका हो तो वह 'प्रतिष्ठा गायत्री' नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें—'आप: पुणीत भेषजं वरूशं तन्वे मम। ज्योक च सूर्य दुशे॥' (१।२२।२१)] इसके विपरीत यदि गायत्रीका प्रथम पाद छ:. द्वितीय पाद सात और तृतीय पाद आठ अक्षरोंका हो तो उसे 'वर्धमाना'' गायत्री कहते हैं। यदि तीन पादोंवाली गायत्रीका प्रथम पाद छ:, द्वितीय पाद आठ और तीसरा पाद सात अक्षरोंका हो तो उसका नाम 'अतिपाद' निचृत्' होता है। यदि दो चरण नौ-नौ अक्षरोंके हों और तीसरा चरण छ:

अक्षरोंका हो तो वह 'नागी' नामकी गायत्री होती है। [जैसे ऋग्वेदमें—'अग्रे तमद्याश्चं न स्तोमै: कर्त् न भद्रं हृदिस्पृशम्। ऋध्यामां ओहै:॥' (४।१०।१)] यदि प्रथम चरण छ: अक्षरोंका और द्वितीय-तृतीय नौ-नौ अक्षरोंके हों तो 'वाराही गायत्री' नामक छन्द होता है। [जैसे सामवेदमें- 'अग्रे मृड महाँ अस्यय आदेवयं जनम्। इयेथ बर्हिरासदम्॥' (२३)] अब तीसरे अर्थात् 'विराद' नामक भेदको बतलाते हैं। जहाँ दो ही चरणोंका छन्द हो, वहाँ यदि प्रथम चरण बारह और द्वितीय चरण आठ अक्षरका हो तो वह 'द्विपाद विराद' नामक गायत्री छन्द है। [जैसे ऋग्वेदमें — 'नुधियँमानो हर्यतो विश्वक्षणो। राजा देव: समुद्रिय:॥' (९।१०७।१६)] ग्यारह अक्षरीक तीन चरण होनेपर 'त्रिपाद विराद' नामक गायत्री होती है। [उदाहरण ऋग्वेदमें —'दहीयन मित्रधितये युवाकु राये च नो मिमीतं वाजवत्य। इये च नो विमीतं धेनुमत्वे ॥' (१।१२०।९)] ॥१-४॥

विमीतं धेनुमत्ये॥' (१।१२०।१)]॥१—४॥
जब दो चरण आठ-आठ अक्षरोंके और एक
चरण बारह अक्षरोंका हो तो वेदमें उसे 'उष्णिक्'
नाम दिया गया है। प्रथम और तृतीय चरण आठ
अक्षरोंके हों और बीचका द्वितीय चरण बारह
अक्षरोंका हो तो वह तीन पादोंका 'ककुप्
उष्णिक्' नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें—
'सुदेव: समहासति सुधीरो नरो मरुत: स मर्त्य:।
यं बायख्येऽस्थासते'॥' (५।५३।१५)] जब प्रथम
चरण बारह अक्षरोंका और द्वितीय-तृतीय चरण
आठ-आठ अक्षरोंक हों तो 'पुर उष्णिक्'
नामक तीन पादोंवाला छन्द होता है। [जैसे
ऋग्वेदमें—'अपखन्तरमृतमप्सु भेषज्ञमपामृत

१, उदाहरण ऋग्वेदमें-लमग्रे यज्ञानां होता विश्वेषां हित:। देवेषिमांनुषे जने ॥ (६। १६। १)

२. ऋग्वेदे यथा—प्रेष्टं यो अतिथि स्तुवे मित्रमिव प्रियम्। अग्नि रचं न वेद्यम्॥ (८।८४।१)

इस मन्त्रमें 'मर्त्व के स्थानमें व्युडकी रीतिसे 'मर्तिव' मानने तथा 'आस्थासते के स्थानमें 'अस्य आसते 'इस प्रकार दीर्थ-व्युड करनेसे पादकी पूर्ति होती है।

प्रशस्तये। देवा भवत वाजिनः॥'(१।२३।१९)]
जब प्रथम और द्वितीय चरण आठ-आठ अक्षरोंके
हों और तृतीय चरण बारह अक्षरोंका हो तो
'परोष्णिक्' छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें—
'अग्ने वाजस्य गोमत ईशानः सहसो यहो। अस्मे
धेहि जातवेदो महि श्रवः'॥'(१।७९।४)] साठसात अक्षरोंके चार चरण होनेपर भी 'अध्याक्'
नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें—'नदं व
ओदतीनां नदं यो युवतीनाम्। पति वो अध्यानां
धेन्नामिष्ध्यसि॥'(८।६९।२)]

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आठ-आठ अक्षरके चार चरणोंका 'अनुष्ट्रप्' नामक छन्द होता है। [जैसे यजुर्वेदमें-'सहस्वशीर्धा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। स भूमि सर्वतः स्पत्वा अत्यतिष्ठदृशाङ्गलम् ॥' (३१।१)] अनुष्ट्रप् छन्द कहीं-कहीं तीन चरणोंका भी होता है। 'त्रिपाद अनुष्टुप्' दो तरहके होते हैं। एक तो वह है, जिसके प्रथम चरणमें आठ तथा द्वितीय और तृतीय चरणोंमें बारह-बारह अक्षर होते हैं। दूसरा वह है, जिसका मध्यम अथवा अन्तिम पाद आठ अक्षरका हो तथा शेष दो चरण बारह-बारह अक्षरके हों। आठ अक्षरके मध्यम पादवाले 'त्रिपाद् अनुष्टुप्'का उदाहरण [जैसे ऋग्वेदमें— 'पर्युप् प्र धन्व वाजसातय, परि वृत्राणि सक्षणि:। द्विषस्तरध्या ऋणया न इंग्रसे॥' (९।११०।१)] तथा आठ अक्षरके अन्तिम चरणवाले 'त्रिपाद अनुष्टप्'का उदाहरण [ऋग्वेदमें-'मा कस्मै धातमध्यमित्रिणे नो मा कुत्रा नो गृहेध्यो धेनवो गु:। स्तनाभुजो अशिश्वी:॥' (१।१२०।८)]

यदि एक चरण 'जगती'का (अर्थात् बारह अक्षरका) हो और शेष तीन चरण गायत्रीके (अर्थात् आठ-आठ अक्षरके) हो तो यह चार चरणोंका 'बहती छन्द' होता है। इसमें भी जब पहलेका स्थान तीसरा चरण ले ले अर्थात् वही जगतीका पाद हो और शेष तीन चरण गायत्रीके हों तो उसे 'पथ्या बहती' कहते हैं। [जैसे सामवेदमें—'मा चिद्रत्यद विशंसत सखायो मा रिषण्यत । इन्द्रमित् स्तोता युषणं सचा सुते मृहरुक्या च शंसत ॥' (२४२)] जब पहलेवाला 'जगती 'का चरण द्वितीय पाद हो जाय और शेष तीन गायत्रीके चरण हों तो 'न्यइगुसारिणी बृहती' नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें — मत्स्यपायि ते महः पात्रस्थेव हरियो मत्सरो मदः। वृषा ते वष्ण इन्दर्वाजीसहस्रसातमः॥'(१।१७५।१)] आचार्य क्रोष्टकिके मतमें यह (न्यङ्कुसारिणी) 'स्कन्ध' या 'ग्रीवा' नामक छन्द है'। यास्काचार्यने इसे ही 'उरोब्रहती' नाम दिया है। जब अन्तिम (चतुर्च) चरण 'जगती'का हो और आरम्भके तीन चरण गायत्रीके हों तो 'उपरिष्टाद बहती'' नामक छन्द होता है। वहीं 'जगती'का चरण जब पहले हो और शेष तीन चरण गायत्री छन्दके हीं तो उसे 'पुरस्ताद् बृहती' छन्द कहते हैं। [जैसे ऋग्वेदमें —'महो यस्पतिः शस्वसो असाम्या महो नुम्णस्य तत्जिः। मर्ता वजस्य धृष्णोः पिता पुत्रमिव प्रियम्"॥'(१०।२२।३)] वेदमें कहीं-कहीं नौ-नौ अक्षरोंके चार चरण दिखायी देते हैं। वे भी 'बृहती' छन्दके ही अन्तर्गत हैं। [उदाहरणके

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

पौचर्व स्लोकमें 'उध्मक्' छन्दका जो लक्षण दिया गया है, उसीसे यह भी गतार्य हो जाता है। यहाँ 'परीध्मक्' यह विशेष मंत्रा सतानेके लिये पुन: उझेख किया गया है।

२. पिञ्चलसूत्रमें 'स्कन्धोग्रीबी' नाम आवा है।

इसका उदाहरण सामवेदमें इस प्रकार है—'अहे जीतार्विज्यक्तिकानो देव सका: । अहोषिकान् गृहपते नहीं असि दिवस्पायुद्देगेणयु: ॥' (३९)

४. आठवें स्लोकके उत्तरार्थमें जो 'बृहती छन्द'का लक्षण दिया गया है, उसीसे यह भी गतार्थ हो जाता है: फिर भी विशेष संज्ञा देनेके लिये यहाँ पुनरुक्त को गयी है।

लिये ऋग्वेदमें —'तं त्वा वयं पितो वचोभिगांवो न हव्या सुषुदिम। देवेभ्यस्त्वा सधमादमस्मभ्यं त्वा सधमादम्'॥'(१।१८७।११)] जहाँ पहले दस अक्षरके दो चरण हों, फिर आठ अक्षरोंके दो चरण हों, उसे भी 'बृहती' छन्द कहते हैं। [जैसे सामवेदमें—'अग्ने विवस्वदुषसञ्चित्रं राघो अमर्त्य। आ दाश्षे जातवेदो वहा त्वमद्या देवाँ उपर्व्धः ॥' (४०)] केवल 'जगती' छन्दके तीन चरण हों तो उसे 'महाबुहती' कहते हैं। [जैसे ऋग्वेदमें-'अजीजनो अमृत मत्येष्याँ, ऋतस्य धर्मन-मृतस्य चारुणः। सदासरो वाजमच्छासनिष्यदत् ' (९।११०।४)] ताण्डी नामक आचार्यक मतमें यहीं 'सतो बहती' नामक छन्द है॥५—१०१ ई॥

जहाँ दो पाद बारह-बारह अक्षरोंके और दो आठ-आठ अक्षरोंके हों, वहाँ 'पक्कि' नामक छन्द होता है। यदि विषम पाद अर्थात् प्रथम और तृतीय चरण पूर्वकथनानुसार बारह-बारह अक्षरोंके हों और शेष दोनों आठ-आठ अक्षरोंके तो उसे 'सत:पङ्कि' नामक छन्द कहते हैं। [जैसे ऋग्वेदमें —'यं त्वा देवासो मनवे दध्रिह यजिष्ठं हब्यवाहन। यं कण्वो मेध्यातिविर्धनस्पृतं यं वृशा यमुपस्तुतः॥' (१।३६।१०)] यदि वे ही चरण विपरीत अवस्थामें हों, अर्थात् प्रथम-तृतीय चरण आठ-आठ अक्षरोंके और द्वितीय-चतुर्ध बारह-बारह अक्षरोंके तो भी वह छन्द 'सत:पङ्कि' हो कहलाता है। [जैसे ऋखेदमें—'य ऋष्ये श्रावयताखा विश्वेत् स वेद जनिमा पुरुष्टतः। तं विश्वे मानुषा युगे, इन्द्रं हवन्ते तविषं यतासूचः ॥' (८। ४६। १२)] जब पहलेके दोनों चरण बारह-बारह अक्षरोंके हों और शेष दोनों आठ-आठ अक्षरोंके, तो उसे

'प्रस्तारपङ्कि' कहते हैं। [ग्यारहवें श्लोकमें बताये हुए 'पङ्कि' छन्दके लक्षणसे ही यह गतार्थ हो जाता है, तथापि विशेष संज्ञा देनेके लिये यहाँ पुनः उपादान किया गया है। मन्त्र-ब्राह्मणमें इसका उदाहरण इस प्रकार है—'काम वेदते मदो नामासि समानया अम् सुरा ते अधवत्। परमत्र जन्मा अग्रे तपसा निर्मितोऽसि '॥'] जब अन्तिम दो चरण बारह-बारह अक्षरोंके हों और आरम्भके दोनों आठ-आठ अक्षरोंके तो 'आस्तारपङ्कि' नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें-भर्त नो अपि वातय, मनो दक्षमृत क्रतुम्। अधा ते सख्य अन्धरो वि वो मदे रणन् गावो न यवसे विवक्षसे ॥ (१०।२५।१)] यदि बारह अक्षरीवाले दो चरण बोचमें हों और प्रथम एवं चतुर्व चरण आठ-आठ अक्षरोंके हों तो उसे 'विस्तारपङ्कि' कहते हैं। [जैसे ऋग्वेदमें—'अग्रे तव श्रवो वयो, महि धाजन्ते अर्चयो विभावसो। बृहद्धानी शवसा वाजमुक्ष्यं द्रधासि दाश्ये कवे॥' (१०।१४०।१)] यदि बारह अक्षरोंवाले दो चरण बारह हों, अर्थात् प्रथम एवं चतुर्घ चरणके रूपमें हों और बीचके द्वितीय-तृतीय चरण आठ-आठ अक्षरोंके हों तो वह 'संस्तारपङ्कि' नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें —'पितुभृतो न तन्तुमित् सुदानवः प्रतिदय्मो यजामसि। उषा अप स्वसुस्तमः संवर्तयति वर्तनि सुजातता॥' (१०।१७२।३)] पाँच-पाँच अक्षरेकि चार पाद होनेपर 'अक्षरपङ्कि' नामक छन्द होता है। [जैसे ऋग्वेदमें—'प्र शुक्रैत्' देवी मनीया। अस्मत् सुतब्दो रखो न वाजी॥' (७।३४।१)] पाँच अक्षरोंके दो ही चरण होनेपर 'अल्पश:-पङ्कि' नामक छन्द कहलाता है। जहाँ पाँच-पाँच

१.-२-३. इतं सबमें व्यूहको रीतिसे या 'निष्तु' फनकर पादपूर्ति की बाती है।

४. यहाँ 'नामा असि', 'निर्मित: असि'—इस प्रकार सॉधव्यूडसे पादपूर्ति की जातो है। कारपायनने इसे गायत्री छन्दमें गिना है। सायणने इसे 'द्विपदा' कहा है।

५. यहाँ 'निवृत्' होनेसे एक अक्षरको न्युनता है।

अक्षरोंके पाँच पाद हों, वहाँ 'पदपङ्कि' नामक छन्द जानना चाहिये। [जैसे ऋग्वेदमें-'धृतं न पुतं तनुररेपा: शचि हिरण्यं तत्ते रुक्यो न रोचत स्वधावः । (४।१०।६)] जब पहला चरण चार अक्षरोंका, दूसरा छ: अक्षरोंका तथा शेष तीन पाद पाँच-पाँच अक्षरोंके हों तो भी 'पद-पिक्कि' छन्द ही होता है। आठ-आठ अक्षरोंके पाँच पादोंका 'पथ्यापङ्कि' नामक छन्द कहा गया है। [जैसे ऋग्वेदमें — अक्षनमीमदन्त हाव प्रिया अधुषत। अस्तोषत स्वभानवो विद्रा नविष्ठया यती योजान्विन्द्र ते हरी॥' (१।८२।२)] आठ-आठ अक्षरोंके छ: चरण होनेपर 'जगतीपङ्कि' नामक छन्द होता है। [जैसे मन्त्रब्राह्मणमें-'येन स्त्रियमकृषातं येनापामृषतं सुराम्; येनाक्षाम-भ्यविश्वतम्। येनेमां पृथ्वीं महीं यद्वां तदश्चिना यशस्तेन मामभिषिञ्चतम्॥']॥११-१४॥

'त्रिष्ट्रप्' अर्थात् ग्यारह अक्षरोंका एक पाद हो और आठ-आठ अक्षरोंके चार पाद हों तो पाँच पादोंका 'त्रिष्टुक्न्योतिष्मती' नामक छन्द होता है। इसी प्रकार जब एक चरण 'जगती'का अर्थात् बारह अक्षरोंका हो और चार चरण 'गावत्री'के (आठ-आठ अक्षरोंके) हों तो उस छन्दका नाम 'जगतीज्योतिष्मती' होता है। यदि पहला ही चरण ग्यारह अक्षरोंका हो और शेष चार चरण आठ-आठ अक्षरोंके हों तो 'पुरस्ताज्योति' नामक त्रिष्ट्रप् छन्द होता है और यदि पहला ही चरण बारह अक्षरोंका तथा शेष चार चरण आठ-आठके हों तो 'पुरस्ताज्योति' नामक जगती छन्द' होता है। जब मध्यम चरण ग्यारह अक्षरों और आगे-पीछेके दो-दो चरण आठ-आठके हों तो 'मध्ये-ज्योति'" नामक त्रिष्ट्रप् छन्द होता है: इसी प्रकार जब मध्यम चरण बारहका तथा आदि-अन्तके दो-दो चरण आठ-आठके हों तो 'मध्ये-ज्योति' नामक जगती छन्द होता है। जब आरम्भके चार चरण आठ-आठ अक्षरोंके हों तथा अन्तिम चरण ग्यारह अक्षरोंका हो तो उसे 'उपरिष्टाज्योसि' नामक त्रिष्टप् छन्द कहते हैं। इसी प्रकार जब आदिके चार चरण पूर्ववत् आठ-आठके हों और अन्तिम पाद बारह अक्षरोंका हो तो उसका नाम 'उपरिष्टाज्योति'" जगती छन्द होता है॥१५ ई॥

गायत्रो आदि सभी छन्दोंके एक पादमें यदि पाँच अक्षर हाँ तथा अन्य पादोंमें पहलेके अनुसार नियत अक्षर ही हों तो उस छन्दका नाम 'शाङ्कुमती' होता है। [जैसे प्रथम पाद पाँच अक्षरका और तीन चरण छ:-छ: अक्षरोंका होनेपर उसे 'शङ्कुमती गायत्री' कह सकते हैं।] जब एक चरण छ: अक्षरोंका हो और अन्य

१. यहाँ 'भूरिक्' होनेसे एक अखरको अधिकता है। अन्यत्र भी अक्टोंको न्यूनता या अधिकता दोखनेपर इसी प्रकार समझना चाहिये।

२. उदाहरण ऋग्वेदमें—तमुहुदीन्द्रं यो ह स त्या यः सूधे सच्चा यो रचेकाः। प्रतीचीक्षद् यो धीमान् वृषण्यान् ववश्रुपक्षितामसी विहन्ता॥ (१।१७७१५)

उदाहरण ऋग्वेदमँ—अबोध्यात्रिक्यं उदेति सूर्वो क्यूकशस्त्रा पद्मायो अधिकाः आयुक्ततामाश्चित्त यतने रथं प्रामायीदेयः सर्विता नगत् पृथक् ॥ (१।१५७।१)

उदाहरण मन्त्रबाद्यणमें—इमं तमुषस्यं मधुना संमृजामि। प्रजापतेमुंखमेतद् द्वितीयं तेन पुंसोऽभिभवासि, सर्वान् कामान् विजन्यसि राजी ॥

५. उदाहरण ऋग्वेदमें—बृहद्भिरप्रे अविभिः तुक्रेण देव शोविका। भरद्वाने समिधानो यविषय रेवन्तः तुक्र दीदिहि सुमत्पावक दौदिहि॥ (६।४८।७)

६, उदाहरण मन्त्रब्राह्मणमें—अप्रि क्रांब्यादमकृष्यन्, गुहाना स्वोत्रामुक्त्यम्। ऋत्यः पुराणः, तेन आञ्चमकृष्यं त्रैतृद्धं त्ययि त्यद्धातु।

७. उदाहरण ऋग्वेदमें—नवानां नवतीनां विषस्य रोपुषीणाम्। सर्वासामग्रभेनामा और अस्य योजनं हरिष्ठा मधु त्वा मधुला चकार॥(१।१९१।१३)

चरणोंमें पहले बताये अनुसार नियत अक्षर ही हों तो उसका नाम 'कक्दमती' होगा। जहाँ तीन पादवाले छन्दके पहले और दूसरे चरणमें अधिक अक्षर हों और बीचवालेमें बहुत ही कम हों, वहाँ उस छन्दका नाम 'पिपीलिकमध्या' होगा। [जैसे त्रिपदा गायत्रीके आदि और अन्त चरण आठ-आठ अक्षरके हों तथा बीचवाला चरण तीन, चार या पाँच अक्षरका हो तो उसे 'पिपीलिकमध्या' कहेंगे।] इसके विपरीत जब आदि और अन्तवाले पादोंके अक्षर कम हों और बीचवाला पाद अधिक अक्षरोंका हो तो उस 'त्रिपाद गायत्री' . आदि छन्दको 'यवमध्या' कहते हैं। यदि 'गायत्री' या 'उष्णिक' आदि छन्दोंमें केवल एक अक्षरकी कमी हो, उसकी 'निवृत' यह विशेष संज्ञा होती है। एक अक्षरकी अधिकता होनेपर वह छन्द 'भूरिक' नाम धारण करता है। इस प्रकार दो अक्षरोंकी कमी रहनेपर 'विराद' और दो अक्षर अधिक होनेपर 'स्वग्रद' संज्ञा होती है। संदिग्ध अवस्थामें आदि पादके अनुसार छन्दका निर्णय करना चाहिये। [जैसे कोई मन्त्र छब्बीस अक्षरका है, उसमें गायत्रीसे दो अक्षर अधिक हैं और सात छन्दोंके गोत्र बताये गये हैं। १६-२३॥

उष्णिकसे दो अक्षर कम-ऐसी दशामें वह 'स्वराड् गायत्री' छन्द है या 'विराड् उष्णिक्'?— ऐसे संदेहयुक्त स्थलॉमें यदि मन्त्रका पहला चरण 'गायत्री'से मिलता हो तो उसे 'स्वराड गायत्री' कहेंगे और यदि प्रथम पाद 'डिष्णक्'से मिलता हो तो उसे 'विराड़ उष्णिक' कह सकते हैं। इसी तरह अन्यत्र भी समझना चाहिये।] इसी प्रकार देवता, स्वर, वर्ण तथा गोत्र आदिके द्वारा संदिग्धस्यलमें छन्दका निर्णय हो सकता है। गायत्री आदि छन्दोंके देवता क्रमशः इस प्रकार हैं—अग्रि, सर्वं, चन्द्रमा, बृहस्पति, मित्रावरुण, इन्द्र तथा विश्वेदेव। उक्त छन्दोंके स्वर हैं— 'षड्ज' आदि। उनके नाम क्रमश: ये हैं—षड्ज, ऋषभ, गान्धार, मध्यम, पञ्चम, धैवत और निवाद। हेत, सारंग, पिशङ्ग, कृष्ण, नील, लोहित (लाल) तथा गौर-ये क्रमशः गायत्री आदि छन्दोंके वर्ण हैं। 'कृति' नामवाले छन्दोंका वर्ण गोरोचनके समान है और अतिच्छन्दोंका वर्ण श्यामल है। अग्निबेश्य, काश्यप, गौतम, अङ्गिरा, भागंव, कौशिक तथा वसिष्ठ-ये क्रमशः उक्त

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'छन्दस्सारका कथन' नामक तीन सौ तीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३३०॥

~~知知がれ~~

# तीन सौ इकतीसवाँ अध्याय

#### उत्कृति आदि छन्द, गण-छन्द और मात्रा-छन्दोंका निरूपण

'होता यक्षदश्विनौ छागस्य。' इत्यादि (२१।४१)] अक्षरोंकी 'विकृति", अठासी अक्षरोंकी 'आकृति", 'उत्कृति' छन्दमेंसे चार-चार घटाते जाये तो चौरासी अक्षरोंकी 'प्रकृति', अस्सी अक्षरोंकी

अग्निदेव कहते हैं-विसष्टजी ! एक सौ चार | क्रमश: निम्नाङ्कित छन्द होते हैं-सौ अक्षरोंकी अक्षरोंका 'उत्कृति' छन्द होता है। [जैसे यजुर्वेदमें — 'अभिकृति", छानवे अक्षरोंकी 'संस्कृति", बानवे

१. 'अभिकृति' आदि छन्दोंके उदाहरणका प्रतोकमात्र पढी दिख बाता है, विशेष बानकारीके लिये वेदोंमें अनुसंधान करना चाहिये। यजुर्वेदे—'देवो अग्निः स्विष्टकृत् देवान्यक्षत्' प्रत्यादि (२१।५८)। २. पडुर्वेदे—'देवो अग्निः स्विष्टकृत्, सुद्रविणामनः कविः' इत्यादि। ३. 'इमे सोमाः सुरामाणाम्' इत्यादि । ४. 'भगा अनुप्रयुक्तमिन्द्रो यातु युरोगवः ' इत्यादि । ५. प्रकृतेस्टाहरणम् —'सूर्यक्ष मा मन्युक्ष मन्युपतवश्च' इत्यादि प्रातराचमनमन्त्रः।

'कृति", छिहत्तर अक्षरोंकी 'अधिकृति", बहत्तर अक्षरोंकी 'धृति", अड्सठ अक्षरोंकी 'अत्यष्टि", चौसठ अक्षरोंकी 'अष्टि", साठ अक्षरोंकी 'अतिशक्तरी", छप्पन अक्षरोंकी 'शक्तरी", बावन अक्षरोंकी 'अतिजगती " तथा अड़तालीस अक्षरोंकी 'जगती" होती है। यहाँतक केवल वैदिक छन्द हैं। यहाँसे आगे लौकिक छन्दका अधिकार है। 'गायत्री'से लेकर 'त्रिष्टप्' तक जो आर्यछन्द वैदिक छन्दोंमें गिनाये गये हैं, वे लौकिक छन्द भी हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं-त्रिष्टप, पिक्क, बृहती, अनुष्टुप्, उष्णिक् और गायत्री। गायत्री छन्दमें क्रमश: एक-एक अक्षरकी कमी होनेपर 'सुप्रतिष्ठा', 'प्रतिष्ठा', 'मध्या', 'अत्युकात्युक' तथा 'आदि' नामक छन्द होते हैं॥ १-४॥

छन्दके चौथाई भागको 'पाद' या 'चरण' कहते हैं। [छन्द तीन प्रकारके हैं-गणच्छन्द, मात्रा-छन्द और अक्षरच्छन्द] । पहले 'गणच्छन्द' दिखलाया जाता है। चार लघु अक्षरोंकी 'गण' संज्ञा होती है। ['आर्या'के लक्षणोंकी सिद्धि ही इस संज्ञाका प्रयोजन है।] ये गण पाँच है। कहीं आदि गुरु (३।।), कहीं मध्य गुरु (।ऽ।), कहीं अन्त्य गुरु (॥ऽ), कहीं सर्वगुरु (ऽऽ) और कहीं चारों अक्षर लघु (।। ।।) होते हैं। [एक

'गुरु' दो 'लघु' अक्षरोंके बराबर होता है; अत: जहाँ सब लघु हैं, वहाँ चार अक्षर तथा जहाँ सब गुरु हैं, वहाँ दो अक्षर दिखाये गये हैं।] अब 'आर्या'का लक्षण बताया जाता है। साढ़े सात गणोंकी, अर्थात् तीस मात्राओं या तीस लघु अक्षरोंकी आधी 'आर्या' होती है। [आर्यामें गुरुवर्णको दो मात्रा या दो लघु मानकर गिनना चाहिये।] 'आर्वा' छन्दके विषय गणोंमें जगण (1 5 1)-का प्रयोग नहीं होता"। किंतु छठा गण अवश्य जगण (। ऽ।) होना चाहिये।'' अथवा वह नगण और लघु यानी सब-का-सब लघु भी हो सकता है। जब छठा गण सब-का-सब लघ् हो तो उस गणके द्वितीय अक्षरसे सुबन्त या तिङ्नलक्षण पदसंज्ञाकी प्रवृत्ति होती है। ' यदि छठा गण मध्य गुरु (। ऽ।) अथवा सर्वलघु (1111) हो और सातवाँ गण भी सर्वलघु ही हो, तो सातवें गणके प्रथम अक्षरसे 'पद' संजाकी प्रवृत्ति होती है।" इसी प्रकार जब आयींके उत्तरार्ध-भागमें पाँचवाँ गण सर्वलघु हो तो उसके प्रथम अक्षरसे ही पदका आरम्भ होता है।" आर्याके उत्तरार्ध भागमें छठा गण एकमात्र लघ अक्षरका (।) होता है।" जिस आयंकि पूर्वार्ध और उत्तरार्धमें तीन-तीन गणोंके बाद पहले

१. यबुरोदे—'सुपर्गोऽसि गरुत्पोस्विः सविवृत्ते कियो नाववन्' इत्पादि (१७१७२)। २. ऋवेदे—'स हि तथी न मारतं तु विष्यणि' इत्यादि (१।१२७।६)। ३. ऋग्वेदे—'अवग्रह इन्द्र दादृहि बुधि नः शुलोच हि ची:-' इत्यादि (१।१३६।६)। ४. ऋग्वेदे—'अदर्शि गागुरुरवे वरीयसी पन्या ऋतस्य समर्थसा रश्चिभिः " इत्यादि (१।१३६।२)।५. ऋत्वेदे—'त्रिकदुकेषु महियो यवाशिरं तु विशुष्म' इत्यादि (२।२२।१)।६. ऋग्वेदे—'सार्क जातः कतुना साकभोजसा ववशिषः' इत्यादि (२।२२।३)।७. ऋग्वेदे—'प्रीस्वस्मै पुरोरर्थ, इन्द्राय शयमर्थत्" इत्यादि। ८. मन्त्रबाद्मणे—"मा ते गृहेषु निति योच उत्यान" इत्यादि। ९. सामवेदे—"इयं स्तोमपर्वते जातवेदसे स्थमिव सं महेमा मनीचवा। भद्रा हि न: प्रमतिरस्य संसदि, अग्रे सक्तमे मा रिचामा वर्ष तव s' (६६)

१०. उदाहरण-

द्वोपादन्यस्मादपि मध्यादपि जलनिषेदिंशोऽप्यन्तात्। आनीय प्रटिति घटयति विधिरीधमतमधिमुखोधृत:॥

११, सा जयति जगत्यार्था देवी दिवसुत्पतिष्णुरतिसंबिरा। यादुस्यत

१२, रूपान्तरेण देवीं तामेव स्तीमि सपदि किल महिष:। पदस्पर्शसुखादिव भौलितनवनीऽभवद् यस्या:॥ यहाँ 'मि सपदि' यही छठा गण है, इसमें द्वितीय अक्षरसे पदका आरम्भ है।

प्रलीनसामन्तचकनुतचाणः । सकलमुकृतैकपुत्रः श्रीमान् मुक्रक्षिरं जयति भृवनैकवीरः सीराक्ष्यतुलितविपुलबलविभवः । अनवस्तवित्तवितरणनिजितचम्पाधिपो

१४-१५. स जयति वाक्पतिस्वः सकलाविभनोरयैककल्पनुरः । प्रत्यविभृतपाविवलस्मीहदहरणदुर्शीलाः

पादका विराम होता है, उसे 'पथ्या' माना गया है। ॥ ५—८॥

जिस आयिक पूर्वार्धमें या उत्तरार्धमें अथवा दोनोंमें तीन गणोंपर पादिवराम नहीं होता, उसका नाम 'विपुला' होता है। [इस प्रकार इसके तीन भेद होते हैं—१-आदिविपुला, २-अन्त्यविपुला तथा ३-उभयविपुला। इनमें पहलीका नाम 'मुख-विपुला' दूसरीका 'जघनविपुला' तथा तीसरीका 'महाविपुला' है।] इनके उदाहरण क्रमशः इस प्रकार हैं—

१- स्निम्धच्छायालावण्यलेपिनी किचिदवनतवीणा। मुखविपुला सौभाग्यं लभते स्वीत्वाह माण्डव्य:॥

- २- चित्तं हरन्ति हरिणीदीर्घदृशः कामिन्तं कलात्तपैः। नीवीविमोचनव्याजकधितवयनाः जयनविपुला॥
- ६- या स्मी कुचकलशनितम्बमण्डले जायते महाविपुला।

गम्भीरनाभिरतिदीर्चलोचना भवति सा सुभगा।

—पहले पद्यमें पूर्वार्थमें, दूसरेमें उत्तरार्थमें तथा तोसरेमें दोनों जगह पाद-विराम तीन गणोंसे आगे होता है। जिस आर्या-छन्दमें द्वितीय तथा चतुर्थ गण गुरु अक्षरोंके बीचमें होनेके साथ ही जगण अर्थात् मध्यगुरु (151) हों, उसका नाम 'चपला' है। तात्पर्य यह है कि 'चपला' नामक आर्यामें प्रथम गण अन्त्यगुरु (115), तृतीय गण दो गुरु (55) तथा पञ्चम गण आदिगुरु (511) होता है। शेष गण पूर्ववत् रहते हैं। पूर्वार्धमें 'चपला'का लक्षण हो तो उस आर्याका नाम 'मुख्यचपला' होता है। परार्धमें चपलाका लक्षण होनेपर उसे 'जयनचपला' कहते हैं। पूर्वार्ध और परार्ध—दोनोंमें चपलाका लक्षण संघटित होता हो तो उसका नाम 'महाचपला' है। जहाँ आर्याक

१. प्रव्याली प्यापानी स्त्रीपु जिलाना नरो न रोगी स्वात् । यदि जचसा मनस्र वा दुर्हात नित्यं व भूतेभ्य: ॥

एकैय भवति पथ्या विपुलानितसम्ततशास्ताः । चप्रलाभेदैन्तिभिरापि भिन्ना इति चोडसार्थाः स्युः ॥ गीतिचतुरुपभित्यं प्रत्येकं चोडसप्रकारं स्यात् । साकान्येनार्यानामातिरेथं विकल्पाः स्युः ॥

'एक 'पब्या', तीन 'विपुला', कुल चार भेद हुए। इनमेंसे प्रत्येक सन्द 'जपला के तीन भेदीसे भिन्न होकर बाहर प्रकारका होता है। बारह ये और चार पहलेके — में सोसाह हुए। इन सोसाड़ोंके 'गोति' आदि चार भेदीद्वारा भेद होनेसे चौसठ भेद होते हैं। पहलेके सोसाह और चौंसठ —कुल अससी हुए। इस प्रकार 'आर्य'के अस्सी भेद हैं।'

पच्यापूर्वक मुखनपलाका उदाहरण—

अतिदारुण द्वित्रह्म परस्य रन्धानुसारिको कृटिला । द्वारपरिहरणीया नारी नार्याय मुख्यपसा ॥ आदिविपुसापूर्वक मुख्यपराका उदाहरण —

यस्याक लोचने पिक्रले भूवी संगते मुखं दीर्थम्। वियुलीनताक दनाः कान्तासी भवति मुख्यपरला ॥

उभयविपुसापूर्वक मुख-चपताका उदाहरण—

विपुलाभिजातवंशो-द्रवापि क्यातिरेकरम्वापि । निरमाकी गृहाद् वल्लभापि वदि भवति मुखचपला ॥

४. प्रथ्यापूर्वक जधनचपलाका उटाहरण—

यत्पादस्य कनिष्ठा न स्पृतितं महीमनामिका वाप । सा सर्वधूर्तधोग्या भवेदवस्यं जयनचपला॥ अन्त्यविपुलापूर्वक जयनचपलाका उदाहरण—

यस्याः पादाङ्गुर्शं व्यतीत्व याति प्रदेशिनी दीर्घा । विपुले कुले प्रसृतापि सा धुवं वयनचयलां स्याद् ॥ महाविपुलापूर्वक जयनचयलाका उदाहरण—

मकाष्ट्रकासदिनि दूरपते स्फूटं तिलकलान्छनं यसकः । विपुतान्यपाभिजातापि वायते वधनचपतासी॥

५. पथ्यापूर्वक महाचपलाका उदाहरण —

हृदयं हरन्ति नार्यो मुनेरपि भूकटाश्रीवश्चेपैः। दोर्मूलनाधिदेशं निदर्शयन्त्यो महाचपलाः॥ विपुलापूर्वकं महाचपलाका उदाहरण —

चिक्के कपोलदेशेऽपि कृषिका दुश्को स्मितं वस्याः । विपुतान्वयञ्जसूत्रापि जायते सा महाजपता॥

२, 'प्रध्वा' और 'विपुला'में सहात्रकरवारूप विशेष है; अतः ये दोनों क्षन्द एक साथ नहीं रह सकते। यदि एक श्रेशमें भी 'विपुला'का लक्षण संपत्ति हुआ तो उसका पष्णात्व नह हो जात है, क्योंक 'विपुला' कान्द उपयावय है; वह पूर्वार्थमें, उत्तरार्थमें तथा दोनोंमें भी रह सकता है। अब 'विपुला'का जहाँ अंत भी हो, वहाँ 'पष्णा'का प्रवेश नहीं हो सकता। 'पष्णा' कान्द एक अंतसे भी विकल हो जाय तो वहीं 'विपुला'का विवय होता है; अतः वहाँ 'विपुला'को ज्ञांचा अविवय है। 'पष्णा' और 'चपला'में कोई विरोध नहीं है। अतः इनमें चाया-वाधकभाव नहीं होता। इस विययका संवित्त संवद नीचे लिखे क्लोकोंमें हैं—

पूर्वार्धके समान ही उत्तरार्ध भी हो, उसे 'गीति" नाम दिया गया है। तात्पर्य यह कि उसके उत्तरार्धमें भी छठा गण मध्यगुरु ( 1 5 1) अचवा सर्वलषु (।।।।) करना चाहिये। इसी प्रकार जहाँ आयंकि उत्तरार्थके समान ही पूर्वार्थ भी हो, उसे 'उपगीति" कहते हैं। आयंकि पूर्वोक्त क्रमको विपरीत कर देनेपर 'उद्गीति" नाम पड़ता है। सारांश यह कि उसमें पूर्वार्थको उत्तरार्थमें और विषम, अर्थात् प्रथम और तृतीय चरणमें चौदह

आठ गण हों तो 'आर्यागीति' नामक छन्द होता है। कोई विशेषता न होनेसे इसका उत्तरार्ध भी ऐसा ही समझना चाहिये। यहाँ भी छठे गणमें मध्यगुरु और सर्वलयु-इन दोनों विकल्पोंकी प्राप्ति थी, उसके स्थानमें केवल एक 'लघु'का विधान है॥ ९-१० है॥

अब 'मात्रा-छन्द' बतलाया जाता है। जहाँ उत्तरार्धको पूर्वार्धमें रखा जाता है। यदि पूर्वार्धमें लिखु (मात्राएँ) हों और सम—द्वितीय, चतुर्थ

१. पथ्या-गीतिका उदाहरण —

मधुरे वीचार्राकतं पञ्चममुभगञ्च कोकित्सालायः । गीतिः पौरवधुग्रमधुन कुसुमायुधं प्रबोधयति । आदिविपुला-गीति --

इपमपरा विपुला गीतिरुव्यते सर्वलोकहिनहेतोः । क्टॉन्हमाध्यनस्तत्परेषु भक्तापि मा क्रफित् कारि । पच्या महाचपला-गीतिका उदाहरण-

कार्म चकारित गीतिर्मृगोदृशां सोभूपानवपलानाम्। मुखं च मुखलन्धं निर्मृशोल्लापमणितरमणीयम्। महाविपुला-महाचपला-गीतिका उदाहरण -

पश्चेपुकालभः पश्चमध्वनिस्तत्र भवति चदि विपुतः । कप्लं करोति कामाकुलं मनः कामिनामसी गीतिः ।

२. पथ्योपगीतिका उदाहरण —

बर्गाइजिप । इति समवेषयः मुमुश्रुभिरुपर्गतिसस्यन्यते देशः । मकरध्य जदे प्रस्तास महाविपुलोपगीविका उदाहरण --

प्रवरमानानाम्। विज्ञकोण्याने वस्तुमस्तु सततं सम प्रीतिः। **चिपुलोपगीतिइंकारमुखरिते** पथ्या-महाचपलोपगीतिका उदाहरण —

विषयाभिषाभितायः करोति बिसं सद्य प्रयक्षम् । वैग्रम्यभावसानं स्योपगीत्या महाविपुला महाचपलोपगीतिका उदाहरण -

विपुलोक्पोति संत्यन्यवामिदं स्थानकं भिक्षे। विषयाभिसामदोषेण पथ्योदीतिका उदाहरण —

व्याप इवोद्रीतिरवै: प्रयमं तावन्यनो हर्गात । दुर्नयका विकान्यति पक्षात् प्राणेषु विद्रियै: शल्पै: । महाविपुलोदगीतिका उदाहरण -

परिश्वपति । तद्वल्लभागि यत्कोतिरीक्षलदिक्पालमाश्चेमुपयाति । एषा तवापरोद्रीतिरत्र विपुला पथ्यामहाचपलोदीतिका उदाहरण-

कामधपस्थनाम् । तस्मान्युने विमुख प्रदेशमेतं समेतमेताभिः ॥ **उद्गीतिर**त्र महाविपुला महाचपलोडीतिका उदाहरण -

चधुबोहपला । उद्गीतिकालिनी कामिनी च सा बर्णिनां मनो हरति॥ पयोधरश्रोणिमण्डले विपुला ४. पथ्या आर्यागीतिका उदाहरण-

अजमजरममरमेकं प्रत्यक्रैतन्यमोक्ररं बद्धः परम् । अत्यानं भाववतो भवमुक्तिः स्वादितीयमार्यागीतिः ॥ महाविपुला आर्यागीतिका उदाहरण --

विपुलाभिलाषमृत्रक्रिका धूर्व इति इतिर्णामक इताइदयम् । विपुलात्यमोखसुक्षकविकाभिस्ततसत्यन्यते विषयरसस्रहः ॥ पथ्या जयनचपलार्थागीतिका उदाहरण --

वाताहतोर्पिमालायपर्ल सम्प्रेश्य विषयमुख्यस्पतरम् । मुक्त्या समस्तसङ्गं तपोवनान्यात्रपन्ति तेनात्पविदः ॥ महाविषुला महाचपला आर्थागीतिका उदाहरण -

चपलानि चक्षरादीनि चितहारी च इन्त इत्रविषयगणः । एकान्तशीलियां वीगन्त्रपतो भवति परममुखसम्प्राप्तिः॥

चरणोंमें सोलह लघु हों तथा इनमेंसे प्रत्येक चरणके अन्तमें रगण (ऽ। ऽ), एक लघु और एक गुरु हो तो 'वैतालीय" नामक छन्द होता है। [रगण, लघु और गुरु मिलाकर आठ मात्राएँ होती हैं, इनके सिवा प्रथम-तृतीय पादोंमें छ:-छ: मात्राएँ और द्वितीय-चतुर्थ चरणोंमें आठ-आठ मात्राएँ ही शेष रहती हैं। इन्हें जोड़कर ही चौदह-सोलह मात्राओंकी व्यवस्था की गयी है।] वैतालीय छन्दके अन्तमें एक गुरु और बढ जाय तो उसका नाम 'औपच्छन्दसक" होता है॥ ११-१२॥

पूर्वोक्त वैतालीय छन्दके प्रत्येक चरणके अन्तमें जो रगण, लघु और गुरुकी व्यवस्था की गयी है, उसकी जगह यदि भगण और दो गुरू हो जायँ तो उस छन्दका नाम 'आपातलिका" होता है। उपयुक्त वैतालीय छन्दके अधिकारोंमें जो रगण आदिके द्वारा प्रत्येक चरणके अन्तमें आठ लकारों (मात्राओं)-का नियम किया गया है, उनको छोड़कर प्रत्येक चरणमें जो 'लकार' शेष रहते हैं, उनमेंसे सम लकार विषय लकारके

साथ मिल नहीं सकता। अर्थात् दूसरा तीसरेके और चौथा पाँचवेंके साथ संयुक्त नहीं हो सकता; उसे पृथक् ही रखना चाहिये। इससे विषम लकारोंका सम लकारोंके साथ मेल अनुमोदित होता है। द्वितीय और चतुर्थ चरणोंमें लगातार छ: लकार पृथक्-पृथक् नहीं प्रयुक्त होने चाहिये। प्रवम और तृतीय चरणोंमें रुचिके अनुसार किया जा सकता है।" अब 'प्राच्यवृत्ति' नामक वैतालीय छन्दका दिग्दर्शन कराया जाता है। जब दूसरे और चौथे चरणमें चतुर्ध लकार (मात्रा) पञ्चम लकारके साब संयुक्त हो तो उसका नाम 'प्राच्यवृत्ति' होता है। [यद्यपि सम लकारका विषम लकारके साथ मिलना निषिद्ध किया गया है, तथापि वह सामान्य नियम है; प्राच्यवृत्ति आदि विशेष स्थलोंमें उस नियमका अपवाद होता है।) शेष लकार पूर्वोक्त प्रकारसे ही रहेंगे। जब प्रथम और तृतीय चरणमें दूसरा लकार तीसरेके साथ मिश्रित होता है, तब 'उदीव्यवृत्ति" नामक वैतालीय कहलाता है। शेष लकार पूर्वीक रूपमें ही रहते हैं। जब दोनों लक्षणोंकी एक साथ ही प्रवृत्ति हो.

१. वैतालीय छन्दके विधिन्न उदाहरण-

<sup>(</sup>क) शुल्बीणकरीरसंबन्ध व्यक्तीभूष्यिकोऽस्थिपक्राः । केतैः प्रत्येत्तवारचे

<sup>(</sup>ख) तथ तन्ति कटक्षवीक्षिः प्रसादः क्रमण-क्रमोचरः । विक्रिवीर्थः वीरणकोटिभः प्रहतः प्राणिति दुष्करं तरः । (ग) सवलोणितपङ्कचर्वितं पुरुषान्त्रप्रचितोद्ध्वंमुर्धनम् । बन्यत्रप्रचित्रदेशितं

२. औपच्छन्दसकका उदाहरण— कान्येमंधुरैः प्रतायं पूर्व यः पक्षाद्यीप संद्रधाति मित्रम्। तं दुष्टमति विकित्तगोहद्यानीपच्छन्दसकं कदन्ति बाह्यम् ॥

३. आपातिलकाका उदाहरण-

पिङ्गलकेशो कपिलाक्षी वाकारा विकटोननदन्ती। अवस्वतिका पुनरेषा नृपतिकुलेऽपि न भाग्यमुपैति॥

४. वैदालीय छन्दमें इसका उदाहरण-

समरशिरमि सद्यते द्विषां नवनिशितानुधवृक्तिस्रातः।कुवलवदलदीर्घवसूषां प्रपदानां न कटास्रवीसितम्॥ औपच्छन्दसकर्मे --

परपुवतिषु पुत्रभावमादौ कृतवा प्रार्वको पुनः चतित्वम् । इदमपरीमहोज्यते विजेपादीपच्छन्दसकं खलस्य वृत्तम् ॥ आपातलिकामें —

अभिरमयति किनरकण्ठी इंसगतिः क्रमणायतनेजः।विकादकमलकोमलगात्री युवतिरियं इदयं करुणानाम्॥

५. प्राच्यवृत्तिका उदाहरण-

विपुलार्थसुवाचकाक्षराः कस्य नामः न इर्रानाः मानसम् । रसभावविज्ञेवपेजलाः

६. उदीच्यवृत्तिका उदाहरण-

अवाचकमन्जिताशरं न्विदृष्ट वर्तिकरमकमम् । प्रसादरहितं च नेष्यते कविभिः काव्यमुदीव्यवृतिभिः ॥

अर्थात् द्वितीय और चतुर्थ पादोंमें पञ्चम लकारके साथ चौथा मिल जाय और प्रथम एवं तृतीय चरणोंमें तृतीयके साथ द्वितीय लकार संयुक्त हो जाय तो 'प्रवृत्तिक" नामक छन्द होता है। जिस वैतालीय छन्दके चारों चरण विषम पादोंके ही अनुसार हों, अर्थात् प्रत्येक पाद चौदह लकारोंसे युक्त हो तथा द्वितीय लकार तृतीयसे मिला हो, उसे 'चारुहासिनी" कहते हैं। जब चारों चरण सम पादोंके लक्षणसे युक्त हों अर्थात् सबमें सोलह लकार (मात्राएँ) हों और चतुर्थ लकार पञ्चमसे मिला हो तो उसका नाम 'अपरान्तिका" है। जिसके प्रत्येक पादमें सोलह लकार हों, किंतु पादके अन्तिम अक्षर गुरु ही हों, उसे 'मात्रासमक" नामक छन्द कहा गया है। साथ ही इस छन्दमें नवय लकार किसीसे मिला नहीं रहता। जिस 'मात्रासमक के चरणमें बारहवाँ लकार अपने स्वरूपमें ही स्थित रहता है, किसीसे मिलता नहीं, उसका नाम 'वानवासिका ै है। जिसके चारों चरणोंमें पाँचवाँ और आठवाँ लकार लघुरूपमें ही स्थित रहता है, उसका नाम 'विश्लोक" है। जहाँ नवाँ भी लघु हो,

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

वह 'चित्रा" नामक छन्द कहलाता है। जहाँ नवाँ लकार दसवेंके साथ मिलकर गुरु हो गया हो, वहाँ 'उपचित्रा" नामक छन्द होता है। मात्रासमक, विश्लोक, वानवासिका, चित्रा और उपचित्रा-इन पाँचोंमें जिस-किसी भी छन्दके एक-एक पादको लेकर जब चार चरणोंका छन्द बनाया जाय, तब उसे 'पादाकुवक" कहते हैं। जिसके प्रत्येक चरणमें सोलह लघु स्वरूपसे ही स्थित हों, किसीसे मिलकर गुरु न हो गये हों, उस छन्दका नाम 'गीत्यार्या" है। इसी गीत्यार्यामें जब आधे भागको सभी मात्राएँ गुरुरूपमें हों और आधे भागकी मात्राएँ लघुरूपमें तो उसका नाम 'शिखा' होता है। इसीके दो भेद हैं-पूर्वार्धभागमें लघु-ही-लघु और उत्तरार्थमें गुरु-ही-गुरु हों तो उसका नाम 'ज्योति" बताया गया है। इसके विपरीत पूर्वार्धभागमें सब गुरु और उत्तरार्धमें सब लयु हों तो 'सीम्या" नामक छन्द होता है। जब पूर्वार्धभागमें उन्तीस लकार और उत्तरार्धमें इकतीस लकार हों एवं अन्तिम दो लकारोंके स्थानमें एक-एक गुरु हो तो उसका नाम 'चूलिका"

श्रुतिपनीरसायनम् । पवित्रमधिकं शुचौदमं ज्यासवकाकथितं प्रवृत्तकम् ॥ **परतवंशपुप्तां** स्मरोहलसिवगुण्डमण्डलः । कटाश्चलसिवा तु कामिनी मनो हरति बारहासिनी ॥ २. मनान्त्रसृतदन्तदीधितिः

स्विर्वित्सासनतमीतिकव्यती कमलकोमलाङ्गी मृगेक्षणः। इर्रात कस्य इदयं न कामिनः सुराकेतिकुरालापरानिका।

विरलैर्दनीगंन्धीसभी पितनसाधः । निर्माणहम् । स्पृतितेः केलैयांत्रसमकं लभते दुःखम्।।

५. मन्मधनापध्वनिरमणीयः सुरतमहोत्सवपटप्रनिनादः । तनवासम्बीस्वनितविशेषः कस्य न चित्तं रमयति पुंसः॥ विश्लोकं दुर्नप्रयानकदर्षितलोकम् । जातं महितकुलेऽप्यविनीतं मित्रं परिहर साधुविगीतम्॥

वदि वाळसि परपदमारोर्डु मैजी परिहर सह वनितािष्: । मुद्धति मुनिरिप विषयासङ्गािष्यत्रा भवति हि मनसो वृत्तिः ।

८. याचितं गुरुसकपुदारं विद्याभ्यासमहात्वसरं च । पृथ्वी कस्य गुनैरुपवित्रा वन्द्रमरीचिनिर्धर्भवतीयम्॥

९. अस्तिवादास्तितविकसितवृते काले मदरममागमदूते । स्मृतवा कानां परिवृतसार्थः पादाकुलके धावति पान्यः ॥

<sup>(</sup>इसमें मात्रासमक, विरलोक, वानवासिका और उपचित्रके चरण है।)

१०. मदकलखगकुलकलावमुखारीच विकसितसरसिजपरिमलसुर्राधीच गिरिवरपरिसरसरीस महति खल् रतिरतिरायीयह यम इदि विलसति ।

११.यदि सुख्यमनुष्यमपरमाधिलपसि परिहर युवतिषु रक्षिमतिसयमिह। आत्मन्योतियोगाभ्यासाद दुष्टा

संहाद देहेऽस्पाकं शतपरमुखि सुखमुपनय मम इदि मनसिवरुक्यपहर लघुतरमिह।

१३.रतिकरमलयमस्ति गुभराराभृति समीभइतदियमहसि मधुसमये। प्रवससि पथिक विरहितं कथनिष्ठ तु परिइत्रयुवतिरतिचपलतया॥

होता है। छन्दकी मात्राओंसे उसके अक्षरोंमें ले, फिर अक्षरोंकी संख्या लिख ले। मात्राके जितनी कमी हो, उतनी गुरुकी संख्या और अक्षरोंसे जितनी कमी गुरुकी संख्यामें हो, उतनी लघुकी संख्या मानी गयी है। तात्पर्य यह है कि गुरुकी संख्या घटा देनेपर जो बचे, वह लघु यदि कोई पूछे, इस आयमिं कितने लघु और कितने गुरु हैं तो उस आयांको लिखकर उसकी सभी मात्राओंकी गणना करके कहीं लिख चाहिये॥ १३-१८॥

अङ्गॉमेंसे अक्षरोंके अङ्ग घटा दे: जितना बचे, वह गुरुकी संख्या हुई। इसी प्रकार अक्षरसंख्यामें अक्षरोंकी संख्या होगी । इस प्रकार वर्ण आदिके अन्तरसे गृह-लघु आदिका ज्ञान प्राप्त करना

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'छन्दोजातिका निरूपण' नामक तीन सी इकतीसर्वा अध्याय पूरा हुआ ॥ ३३१ ॥

へんが飲料へい

### तीन सौ बत्तीसवाँ अध्याय विषमवत्तका वर्णन

प्रकारके हैं-'जाति' और 'वृत्त'। यहाँतक 'जाति' छन्टोंका निरूपण किया गया, अब 'वत का वर्णन करते हैं-] वृत्तके तीन भेद हैं-सम, अर्थसम तथा विषम । इन तीनोंका प्रतिपादन करता हैं। गुणनसे जो संख्या जात होती है, वह मिश्रित होती 'समवृत्त'की संख्यामें उतनी ही संख्यासे गुणा करे। इससे जो गुणनफल हो, उसे अर्धसमवृत्तकी संख्या समझनी चाहिये। इसी प्रकार 'अर्धसमवत 'की संख्यामें भी वसी संख्यासे गुणा करनेपर जो अङ्क

अग्निदेव कहते हैं-[छन्द या पद्म दो | उपलब्ध हो, वह 'विषमवृत्त'की संख्या है। विषमवृत्त और अर्धसमवृत्तकी संख्यामेंसे मूलराशि यटा देनी चाहिये। इससे शुद्ध विषम और शुद्ध अर्धसमवत्तको संख्याका ज्ञान होगा। [केवल है; उसमें अधंसमके साथ सम और विषमके साथ अर्धसमकी संख्या भी सम्मिलित रहती है ।] जो अनुष्टप छन्द प्रत्येक चरणमें गुरु और लघ अक्षरोंद्वारा समाप्त होता है, अर्थात् जिसके प्रत्येक

१. 'एकोनप्रिंतदने' इत्यादिकी व्याख्या इस प्रकार भी की जा सकती है—इकतीस माजार्र एवं शतामें गुरु होनेसे 'चूलिका'का आधा भाग सम्यान होता है। इस प्रकार इसके पूर्वार्थ और उत्तरार्थ दोनोंमें ही इकवीस-इक्वीस माजाएँ होती है तथा अन्तिम दो माताएँ गुरके रूपमें रहती है। इस छन्दमें पादकी व्यवस्था नहीं है। इसका उदाहरण इस प्रकार है-

**धनपरिमलमिलदांसकुलमुखरिर्हानीखलकमलवनमलप**क्यने जनवति मनसि सम तु स्तिमुख्यि मुद्रमित्रवित्रवित्रविद्यापः मधुरस्वमध्ना ॥

२. उदाहरणार्च यह 'आर्चा' छन्द प्रस्तुत है-

स्तनवृगलमञ्चलतं समीपतरवर्ति इदयतोषाहोः । चाति विमुखाहारं व्रतमित्र धवतो रिपुरुत्रीणाम् ॥

इसमें मात्रासंख्य ५७ है, इसमेंसे असरसंख्या चालीस घटो, तेष बचा १७। इतने गुरुवर्ण हैं। अक्षरसंख्या ४० में १७ गुरुसंख्या घटा दी गयी। शेष २५ लपुसंख्या है। इसी तरह अन्यत्र समझना चाहिये।

३. इन सब भेदोंको इस प्रकार समझना चाहिये। गायजी छन्दमें कितने समयुत्त, कितने अर्धसमवृत्त और कितने विषमवृत्त होंगे, इसकी संख्या दी जाती है। गायत्री छन्द चौबीस अशरोंका है। इसके चार भाग करनेपर एक-एक पादमें छ:-छ: अक्षर हो सकते हैं। इसमें वर्णप्रस्तारके नियमानुसार प्रस्तार करनेपर सर्वगुरुसे लेकर सर्वलयुरुक चौसद थेट हो सकते हैं। ये सभी समवशके थेट हैं। उपर्यक्त नियमानुसार सम्बन्नको संख्या चौंसठमें चौंसठका गुणा करनेपर ४०९६ होतो है। यह समीमीवत अधंसमबनको संख्या हुई। पन: इसमें इतनी ही संख्यासे गुणा करनेपर १६७००२१६ होता है। यह सम अर्थसम-मित्रित विषमवृत्तकी संख्या हुई। इसमें मृतराति गुण्य अङ्क ४०९६ को घटा देनेपर १६७७३१२० होता है। यह जुद्ध विषयवृत्तको संख्या हुई। इसी प्रकार ४०९६ में मुलराजि ६४ घटा देनेपर ४०३२ शेष रहा। यह 'शुद्ध अर्थसमवत'को संख्वा हुई।

पादमें अन्तिम दो वर्ण क्रमश: गुरु-लघु होते हैं, उसे 'समानी" नाम दिया गया है। जिसके चारों चरणोंके अन्तिम वर्ण क्रमश: लघु और गुरु हों, उसकी 'प्रमाणी' संज्ञा है। इन दोनोंसे भिन्न स्थितिवाला छन्द 'वितान" कहलाता है। [इसके अन्तिम दो वर्ण केवल लघु अथवा केवल गुरु भी हो सकते हैं।] यहाँसे तीन अध्यायोंतक 'पादस्य' इस पदका अधिकार है तथा 'पदचतुरूर्घ्व' छन्दके पहलेतक 'अनुष्टब्वकाम् 'का अधिकार है। तात्पर्य यह कि आगे बताये जानेवाले कुछ अनुष्टुप् छन्द 'वक्त्र' संज्ञा धारण करते हैं। 'वक्त्र' जातिके छन्दमें पादके प्रथम अक्षरके पश्चात् सगण ( 115) और नगण ( ।।।) नहीं प्रयुक्त होने चाहिये।" इन दोनोंके अतिरिक्त मगण आदि छ: गणोंमेंसे किसी एक गणका प्रयोग हो सकता है। पादके चौथे अक्षरके बाद भगण (511)-का प्रयोग करना उचित है। जिस 'वक्त्र' जातिके छन्दमें द्वितीय और चतुर्थ पादके चौथे अक्षरके बाद जगण (151)-का प्रयोग हो, उसे 'पथ्या वक्त्र" कहते हैं। किसी-किसीके मतमें इसके विपरीत न्यास करनेसें, अर्थात् प्रथम एवं तृतीय पादके बाद जगण

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

( । ऽ ।)-का प्रयोग करनेसे 'पथ्या'' संज्ञा होती हैं । जब विषम पार्देकि चतुर्थ अक्षरके बाद नगण ( 111) हों तथा सम पादोंमें चतुर्थ अक्षरके बाद यगण (155)-की ही स्थिति हो तो उस 'अनुष्टब्वक्त्र'का नाम 'चपला" होता है। जब सम पादोंमें सातवाँ अक्षर लघु हो, अर्थात् चौथे अक्षरके बाद जगण (। ऽ।) हो तो उसका नाम 'विपुला" होता है। [यहाँ सम पादोंमें तो सप्तम लघु होगा ही, विषम पादोंमें भी यगणको बाधितकर अन्य गण हो सकते हैं-यही 'विपुला' और 'पथ्या'का भेद हैं।] सैतव आचार्यके मतमें विपुलाके सम और विषम सभी पादोंमें सातवाँ अक्षर लघु होना चाहिये। जब प्रथम और तृतीय पादोंमें चतुर्थ अक्षरके बाद यगणको बाध कर विकल्पसे भगण (ऽ।।), रगण (ऽ।ऽ), नगण ( 111) और तगण ( 55 1) आदि हों तो 'विपुला" छन्द होता है।

इस प्रकार 'विपुला' अनेक प्रकारकी होती है। यहाँतक 'वक्त्र' जातिके छन्दोंका वर्णन किया गया। अनुष्टुप् छन्दके प्रथम पादके पश्चात् जब प्रत्येक चरणमें क्रमशः चार-चार अक्षर बढ़ते

सम्प्रनीका उदाहरण —
 कासकोऽपि विक्रमेण यत्समानकं म याति । तस्य कास्त्रभेद्यस्य केन युरुवता क्रियेत ।
 क्ष्मे नमो जनार्दनाय पापसंख्योचनाय । दृष्टदेश्यमर्दनाय पुण्डरोकलोचनाय ।

२. प्रमाणीका उदाहरण — सरोजयोनिसम्बरे स्थातले तथाच्युतः । तय प्रयाजनीकिनुं क्षमी न तौ बभूवतुः ॥

वितानका उदाहरण —
 तृष्णां त्यन धर्म भन्न पापे इदयं मा कुरु । इटा यदि लक्ष्मोस्तव जिल्लामातं संश्रय ।
 इदयं यस्य विकालं गणनायोगसम्मानम् । लभकेश्मी मण्डिकं नृपतिमृद्धिं वितानम् ।

- ४. नवधाराम्बुसंसिकं वसुधार्गान्धनिःकासम् । किचिदुन्तरुधेच्यां महो कामवते वकतम् ॥
- ५. दुर्भावितेऽपि सौभाग्वं प्रायः प्रकृत्वे प्रोतिः । मातुर्मनो हरनयेव दौलांशित्योत्तिभिर्वालाः ॥
- ६. उदाहरण--नित्यं नीतिनियण्णस्य राजो राष्ट्रं न सोदति । न कि पथ्याशिनः कापे कायन्ते व्याधिबेदनाः॥
- उदाहरण—भर्तुराज्ञनुवर्तिनी वा स्त्रो स्वात् सा स्विता लक्ष्मो: । स्वप्रभुत्वाधिमानिनी विपरीता परित्याच्या ॥
- ८. उदाहरण-श्रीयमाणाप्रदशना वक्त्रपिनीसनासाम् । कन्त्रका वाक्यवपता सभते धृतंसीभाग्यम् ॥
- ९, उदाहरण-सैतयेन यथार्पवं तीजौं दत्तरथात्मजः। रक्षःक्षयकरीं पुरः प्रतिज्ञो स्थेन बाहुना॥
- to, यगणके द्वारा उदाहरण—

इयं सखे चन्द्रमुखी स्मितन्योत्का च मानिनो । इन्होंकराको इदर्ष दंदहीति तथापि मे ॥ इसी प्रकार अन्य भी बहुत-से उदाहरण हो सकते हैं । 'विपुता' छन्दके पादोंका जीवा अक्षर प्रायः गुरु हो होता है ।

जायँ तो 'पदचतुरूध्वी' नामक छन्द होता है। [तात्पर्य यह कि इसके प्रथम पादमें आठ अक्षर, द्वितीय पादमें बारह, तृतीय पादमें सोलह और चतुर्थ पादमें बीस अक्षर होते हैं।] उक्त छन्दके चारों चरणोंमें अन्तिम दो अक्षर गुरु हों तो उसकी 'आपीड़' संजा होती है। [यहाँ अन्तिम अक्षरोंको गुरु बतलानेका यह अभिप्राय जान पड़ता है कि शेष लघु हो होते हैं।] जब आदिके दो अक्षर गुरु और शेष सभी लघु हों तो उसका नाम 'प्रत्यापीड़' होता है। 'पदचतुरूर्ध्व' नामक छन्दके प्रथम पादका द्वितीय आदि पार्दोंके साथ परिवर्तन होनेपर क्रमशः 'मञ्जरी'' 'लवली' तथा 'अमृतधारा'' नामक छन्द होते हैं। (अर्थात् जब प्रथम पादके स्थानमें द्वितीय पाद और द्वितीय पादके स्थानमें प्रथम पाद हीं तो 'मज़री' छन्द होता है। जब प्रथम पादके स्थानमें तृतीय पाद और तृतीय पादके स्थानमें प्रथम पाद हो तो 'लवली' छन्द होता है और जब प्रथम पादके स्थानमें चतुर्थ पाद और चतुर्थ पादके स्थानमें प्रथम चरणमें यगण, सगण, जगण, भगण और

प्रथम पाद हो तो 'अमृतधारा' नामक छन्द होता है।) अब 'उद्गता' छन्दका प्रतिपादन किया जाता है। जहाँ प्रथम चरणमें सगण (।। ऽ), जगण (।ऽ।), सगण (।।ऽ) और एक लघु-ये दस अक्षर हों, द्वितीय पादमें भी नगण ( 111), सगण (।।ऽ), जगण (। ऽ।) और एक गुरु— ये दस ही अक्षर हों, तृतीय पादमें भगण (ऽ।।), नगण (111), जगण (1 51), एक लघु तथा एक गुरु—ये ग्यारह अक्षर हों तथा चतुर्थ चरणमें सगण (11 5), जगण (1 51), सगण (11 5), जगण (151) और एक गुरू-ये तेरह अक्षर हों, वह 'उद्गतां' नामवाला छन्द है। उद्गताके तृतीय चरणमें जब रगण (ऽ।ऽ), नगण (111), भगण (511) और एक गुरु-ये दस अक्षर हों तथा शेष तीन पाद पूर्ववत् ही रहें तो उसका नाम 'सौरभ' होता है। उद्गताके तृतीय पादमें जब दो नगण और दो सगण हों और शेष चरण ज्यों-के-त्यों रहें तो उसकी 'ललित'' संज्ञा होती है। जिसके

 चित्तं यम रमगति, कानां वनियदमुपनिरिनदि। कृतन्यपुकरकलरवकृतजनभृति, पुंस्कोकिलमुखरितसुरभिकृमुमक्तितरस्वति ॥

४. जनयति महतीं प्रीति इदये, कामिनां कृतमञ्जरी। मिलदक्षिचक्रचक्रुपरिचुम्मितकेसरः, कोमलमलप्यातपरिवर्तिकारुक्तिखरीस्थाः ॥

५. विरहविपुरङ्गकाङ्गनाकपोलीयमं, परिचारियां चीतयण्डुच्छवि। सवलीफलं निदाये, भवति जगति हिमकरतीतलयतिस्वाद्षणकरम् ॥

६. परिवाञ्कांस कर्परसायनं सततमपुत्रधाराधिकेंद्र इदि वा परमानन्दरसम्। भृगु धरमीधरवाचीमनृतमयी तत्काव्यगुपाभृषणम् s

७. मृगलोचना शकिमुखी च, सचिरदक्षना निर्वाधकती। हेसललितगमना ललना, परिणीयते यदि धनेत् कुलोदगता ॥

८. विनिवारितोऽपि नयनेन, तदपि किमिहरनतो भवान्। एतदेव तव सीरभकं यदुरीरिकार्थमपि रावबुद्धापसे ।

९. सतते प्रिथंवदमनूनममलहृद्यं गुणोत्तरम्। सुललिकमतिकमनीयवर्नु पुरुषं त्यञ्जित न वु बातु योधिकः ॥

१. तस्याः कटाभविश्वेपैः कम्पिततपुक्तिसीर्वार्यः। तक्षकरप्र इवेन्द्रियसून्यः धतारीतन्यः, पद्यवहुरुभ्यं व चारति पुरुषः पति सहसेव ह —इसमें गुरु-लयुका विभाग नहीं होता।

२. कुसुमितसहकारे हतहिमापहिमानु करमा है। विकस्तिकमलसरीस प्रभुसमयेऽस्मिन्, प्रवससि पविकडतक यदि भवति तव विपत्तिः ।

दो गुरु (अठारह अक्षर) हों, द्वितीय चरणमें | सगण, नगण, जगण, रगण और एक गुरु (वेरह अक्षर) हों, तृतीय चरणमें दो नगण और एक सगण (नौ अक्षर) हों तथा चतुर्थ चरणमें तीन नगण, एक जगण और एक भगण (पंद्रह अक्षर) हों, वह उपस्थित 'प्रचुपित" नामक छन्द होता है। उक्त छन्दके तृतीय चरणमें जब वर्णन करूँगा॥ १-१०॥

क्रमशः दो नगण, एक सगण, फिर दो नगण और एक सगण (अठारह अक्षर) हों तो वह 'वर्धमान" छन्द नाम धारण करता है। उसी छन्दमें तृतीय चरणके स्थानमें जब तगण, जगण और रगण (ये नौ अक्षर) हों तो वह 'शुद्ध विराषभ" छन्द कहलाता है। अब अर्धसमवृत्तका

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराजमें 'विषमवृत्तका वर्णन' नामक तीन सी बतीसवीं अध्याय पूरा हुआ।। ३३२॥

# तीन सौ तैंतीसवाँ अध्याय

#### अर्धसमवृत्तोंका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं-जिसके प्रथम चरणमें | तीन सगण, एक लघु और एक गुरु (कुल ग्यारह अक्षर) हों, दूसरे चरणमें तीन भगण एवं दो गुरु हों तथा पूर्वार्थके समान ही उत्तरार्थ भी हो, वह 'उपचित्रक" नामक छन्द है। जिसके प्रथम पादमें तीन भगण एवं दो गुरु हों और द्वितीय पादमें एक नगण (111), दो जगण (151) एवं एक जगण हो, वह 'द्रुतमध्या" नामक छन्द होता है। [यहाँ भी प्रथम पादके समान तृतीय पाद और द्वितीय पादके समान चतुर्थ पाद जानना चाहिये। यही बात आगेके छन्दोंमें भी स्मरण रखनेयोग्य

है।] जिसके प्रथम चरणमें तीन सगण और एक गुरु तथा द्वितीय वरणमें तीन भगण एवं दो गुरु हों, उस छन्दका नाम 'वेगवती" है। जिसके पहले पादमें तगण ( 55 1), जगण ( 15 1), रगण (515) और एक गुरु तथा दूसरे चरणमें मगण (555), सगण (115), जगण (151) एवं दो गुरु हों, वह 'भद्रविराट्'' नामक छन्द है। जिसके प्रथम पादमें सगण, जगण, सगण और एक गुरु तथा द्वितीय पादमें भगण, रगण, नगण और दो गुरु हों, उसका नाम 'केतुमती" है। जिसके पहले चरणमें दो तगण, एक जगण और दो गुरु हों तथा

- र. रामा कामकरेणुका भृगायतनेज, इदये हरति प्रयोधराजनमा । इयमतिशयसुधरा, बहुविधनिधुवनकृताला लालिताङ्गी ।
- २. बिम्बोडि कठियो-नतस्त्रनावनताङ्गो, हरियो कितुनवना विजन्मगुर्वो । जनपति सम मनीम मुदं मदिराक्षी, मदकलकरिंगमना परिपातनक्रिवदना ।
- कन्येयं कनको ज्वला यनोहरदीचिः त्रतिनिर्मलकदन विकालनेका। पीनोरुनितम्बक्तासिनी सुख्यपति
- ४. उपविश्वकमत्र विराजने चृतवनं कुमुमैर्विकसद्धिः। परपृष्टविषुष्टमनोहरं मन्मचकेलिनिकेतनमेतत् ॥
- ५. यद्यपि सीप्रगतिमृदुगामी बहुधरवानीय दुःखमुर्चीतः। नातिकपत्वारितः न च मुद्री नृपतिगतिः कथिता द्वतमध्या ॥
- ६. तब मुख नराधिपसेनं वेगवतो सहते समोपुः प्रलकोर्मिनकपिमुखों तां कः सकलक्षितिभूनिवहेषु॥
- ७. यत्पादतले वकास्ति चक्रं हस्ते वा कुलिशं सरोरुहं वा। राजा जगदेकचक्रवर्ती स्वच्छं भद्रविसद् समञ्जूतेऽसी॥
- ८. इतभूरिभूमिपतिचिहां युद्धसहस्रतान्य जयलस्यीम् । सहते न कोऽपि वसुधायां केतुमतीं नरेन्द्र तब सेनाम् व

दूसरे चरणमें जगण, तगण, जगण एवं दो गुरु हों, उसे 'आख्यानिकी" कहते हैं। इसके विपरीत यदि प्रथम चरणमें जगण, तगण, जगण एवं दो गुरु हों और द्वितीय चरणमें दो तगण, एक जगण तथा दो गुरु हों तो उसकी 'विषरीताख्यानकी' संज्ञा होती है। जिसके पहले पादमें तीन सगण, एक लघु और एक गुरु हों तथा दूसरेमें नगण, भगण, भगण एवं रगण मौजूद हों, उस छन्दका नाम 'हरिणप्लुता" है। जिसके प्रथम चरणमें दो नगण. एक रगण, एक लघु और एक गुरु हो तथा दसरे चरणमें एक नगण, दो जगण और एक रगण हो, वह 'अपरवक्त्र" नामक छन्द है। जिसके प्रथम पादमें दो नगण, एक रगण और एक यगण हो दिग्दर्शन कराया जाता है॥ १--६॥

तथा दूसरेमें एक नगण, दो जगण, एक रगण और एक गुरु हो, उसका नाम 'पुष्पिताग्रा " है। जिसके पहले चरणमें रगण, जगण, रगण, जगण हो तथा दूसरेमें जगण, रगण, जगण, रगण और एक गुरु हो उसे 'यवमती" कहते हैं। जिसके प्रथम और तृतीय चरणोंमें अट्टाईस लघु और अन्तमें एक गुरु हो तथा दूसरे एवं चौधे चरणोंमें तीस लघु एवं एक गुरु हो तो उसका नाम 'शिखा" होता है। इसके विपरीत यदि प्रथम और तृतीय चरणोंमें वीस लघु और एक गुरु हो तथा द्वितीय एवं चतुर्थ चरणोंमें अट्टाईस लघुके साथ एक गुरु हो तो उसे 'खजा" कहते हैं। अब 'समवृत्त'का

इस प्रकार आदि आग्रेय महापुराणमें 'अर्थसमयुक्तका वर्णन' नामक तीन भी तैतीसर्वी अध्याय पूरा हुआ॥ ३३३॥

#### ~~おおおいへ तीन सौ चौंतीसवाँ अध्याय

समवृत्तका वर्णन

या विरामका। [पादके अन्तमें श्लोकार्ध पूरा होती है।] जिसके प्रत्येक चरणमें क्रमशः तगण

अग्रिदेव कहते हैं-'यति' नाम है विच्छेद | होनेपर तथा कहीं-कहीं पादके मध्यमें भी 'यति'

- १. भृष्टावलीमञ्चलगीवनादैर्जनस्य मुदमादधानि । आख्यानिको च समरजन्यपातपडीतस्यस्याङ्काने अच्यती ॥
- २. अलं तवालीकवचोभिरेभिः स्वार्थ द्विये साधव कार्यबन्दत् । कर्ष कथायणीनकीतुकं स्यादाक्यानिको चेट् विपरीतवृत्तिः ॥ आख्यानिकीके दोनों भेद उपजातिके अन्तर्गत है। यहाँ विशेष संज्ञ-विधानके लिये यहे गये हैं।
- तम मुझ नराधिय विद्विषां भवविवर्वितकेतृहाधीयस्त्रम् । रणभूमिपराङ्गमुखवर्त्यनां भवति शीयगतिईरिजी पतुना ॥
- ४. 'अपरवक्त्र' नामक छन्द 'वैतालीय' सन्दर्क अन्तर्गत है; फिर थी विशेष संश-विधानके लिये यहाँ पढ़ा गया है। उदाहरण-सकृदपि कृपणेन चञ्चक नरवर परचति यस्तकाननयः। न पुनरपरवक्त्रमीक्षते स हि सुद्धितोऽभिजनस्तकाविषः
- ५. यह छन्द 'औपच्छन्दसक'के अन्तर्गत है, तो भी वितेष संज्ञ देनेके सिये इस प्रकरणमें इसका पाठ किया गया है। उदाहरण समसितदश्या मृगायताशी स्मितस्था प्रिववादिनी विद्या। अपहरति नुणां मनांसि रामा भ्रमरकुलानि लतेत पुष्पिताग्रा॥
- ६. पदकं तु कोमले करे विभावि प्रसस्तमस्त्रवलाञ्चनं च पदे वस्याः। सा यवान्यता भवेद्धनाधिका च समस्तवन्युपूजिक प्रिया च परपु: व
- अभिमतबकुलकुसुमयनपरिमलमिलदलिमुखरितहरिति मधौ सहचरनलपक्ष्यनस्यतरिस्तसरसिकसरीस स्यतरिम विवते। विकसित विविधकुसुमसुलभसुरभिशरमदर्गनहतसकलबने ज्वलदित म्य इदयमविरतीमह सुतनु तव विरहदहनविषमिशता।
- ८. 'शिखा' छन्दके ही समान 'खड़ा'का भी उदाहरण होगा। उसका सम इसका विषम होगा और उसका विषम इसका सम होगा।

और यगण हों, उसका नाम 'तनुमध्या" है। [यह गायत्री छन्दका बृत्त है।] जिसके प्रत्येक चरणमें जगण, सगण और एक गुरु हो, उसे 'कुमारललिता' कहते हैं। [यह उष्णिक् छन्दका वृत्त है। इसमें तीन, चार अक्षरोंपर विराम होता है।] दो भगण और दो गुरुसे जिसके चरण बनते हों, वह 'चित्रपदा" है। [यह अनुष्टुप् छन्दका वृत्त है, इसमें पादान्तमें ही यति होती है।] जिसके प्रत्येक पादमें दो मगण और दो गुरु हों, उसका नाम 'विद्युन्माला'' है। [इसमें चार-चार अक्षरोंपर विराम होता है। यह भी अनुष्टुप्का हो वृत्त है।] जिसके प्रत्येक चरणमें भगण, तगण, एक लघु और एक गुरु हो, उसको 'माणवकाक्रीडितक' कहते हैं। [इसमें भी चार-चार अक्षरोंपर विराम होता है।] जिसके प्रति चरणमें रगण, नगण और सगण हो, वह 'हलमुखी" नामक छन्द है। [इसमें तीन, पाँच, छ: अक्षरोंपर विराम होता है, यह बृहती छन्दका वृत्त है।]॥१-२॥

जिसके प्रत्येक चरणमें दो नगण और एक मगण हो, वह 'भुजङ्गशिशुभृता" नामक छन्द है। [इसमें सात और दो अक्षरोंपर विराम है। यह भी बृहतीमें ही है।] मगण, नगण और दो गुरुसे युक्त

पादवाले छन्दको 'हंसरुत" कहते हैं। जिसके प्रत्येक चरणमें मगण, सगण, जगण और एक गुरु हों, वह 'शुद्धविराट्" नामक छन्द कहा गया है। [यहाँसे इन्द्रवजाके पहलेतकके छन्द पङ्कि छन्दके अन्तर्गत हैं; इसमें पादान्तमें विराम होता है।] जिसके प्रत्येक पादमें मगण, नगण, यगण और एक गुरु हों, वह 'पणव" नामक छन्द है। [इसमें पाँच-पाँचपर विराम होता है।] रगण, जगण, रगण और एक गुरुयुक्त चरणवाले छन्दका नाम 'मयुरसारिणी" है। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।] मगण, भगण, सगण और एक गुरुयुक्त चरणवाला छन्द 'मता" कहलाता है। [इसमें चार-छ:पर विराम होता है।) जिसके प्रत्येक पादमें तगण, दो जगण और एक गुरु हो, उसका नाम 'उपस्थिता" है। [इसमें दो-आउपर विराम होता है।] भगण, मगण, सगण और एक गुरुसे युक्त पादवाला छन्द 'रुक्मबती" कहलाता है। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।] जिसके प्रत्येक चरणमें दो तगण, एक जगण और दो गुरु हों उसका नाम 'इन्द्रवजा" है। [इसमें पादान्तमें विराम होता है। यहाँसे 'वंशस्व'के पहलेतकके चन्द बृहतीके अन्तर्गत हैं।] जगण, तगण, जगण

१. उदाहरण—धन्या त्रिषु नीचा कन्या तनुमध्या। त्रोणीस्तनगुर्वी रामा रमणीया।

२. उदाहरण—मदीह पतिसेवारता भवति योध। कुमारललितासौ सदैव नमनीया॥

उदाहरण—यस्य मुखे प्रियवाणी चेतसि सम्बन्ध थ। चित्रपदापि च लक्ष्मीस्तं पुरुषं न बहाति ॥

उदाहरण—विद्यु-मालालोलान् भोगान् मुक्का पुत्ती वलं कुर्यात्। ध्यानोत्यनं निस्सामान्यं सीख्यं भोतुं यदाकाद्येत्।

५. उदाहरण—मानवकक्रोडितकं यः कुस्ते बृद्धवयाः । हास्वयसौ वाति जने भिस्तुरिव स्त्रीचपसः ॥

६. उदाहरण-गण्डयोरवितयकृतं यन्पुखं प्रकटदतनम्। आयतं कलातिततं तां निवर्व त्यव इलपुखोम्।

उदाहरण—इयमधिकतरं रम्या विकथकुवलयरथम्य । रमव्यति इदयं यूनां भुजनातित्रभृता नारो ॥

८. उदाहरण--अध्यागामिकिकुलस्मीमजीरक्रणितनुल्यम् । तीरे राजीव नदीनां रम्यं हंसस्तमेतत् ॥

९. विश्वं तिष्ठति कुक्षिकोटरे वक्त्रे वस्य सरस्वती सदा। अस्मद्धंत्रपितमहो गुरुबंहा बुद्धविराट् युनातु नः ह

१०. मीमांसारसममृतं भीत्वा सास्त्रोत्तिः पटुरितरा भाति। एवं संसदि विदुर्ज मध्ये जल्यामो जवपणवन्यत्वात् ॥

११. उदाहरण—या वनानराण्युपैति कृष्णं द्रष्टुमुत्सुका शिखण्डनौतिम्। बर्हिषं विलोक्य राधिका मे सा मयुरसारिणी प्रणम्या॥

१२. उदाहरण—स्वैरालापैः बुतिपुटपेपैगाँतैः तरिक्षरित विशेषैः। ज्ञचनप्रेम्मा कुक्वनिकानां मध्ये मता विलसति फापि॥

१३. उदाहरण—एक जगदेकमनोहरा कन्या कनकोञ्चलदीधिति:। लक्ष्योरिक दानवसूदर्न पुण्येर्नरनाधमुणीस्थता ॥

१४. उदाहरण--पादतले पद्मोदरगीरे राजति यस्या ऊर्ध्वनरेखा। सा धवति स्त्री लक्षणपुका रुक्यवती सीधान्यवती च ॥

१५. ठदाहरण—ये दुष्टरैत्या इह भूमिलोके देवं व्यथुनीद्विजदेवसंबे। तानिन्दवदादीय दारुगाङ्गानवीयतद् यः सततं नमस्ते॥

और दो गुरुसे युक्त पादींवाला छन्द 'उपेन्द्रवज्रा" कहलाता है। [इसमें भी पादान्तमें विराम होता है।] जब एक ही छन्दमें इन्द्रवन्ना और उपेन्द्रवन्न-दोनोंके चरण लक्षित हों, तब उस छन्दका नाम 'उपजाति" होता है। [इन दोनोंके मेलसे जो उपजाति बनती है, उसके प्रस्तारसे चौदह भेद होते हैं। इसी प्रकार 'वंशस्य' और 'इन्द्रवजा' तथा 'शालिनी' और 'वातोमीं'के मेलसे भी उपजाति छन्द होता है।]॥३-५॥

तीन भगण और दो गुरुसे युक्त पादवाले वृत्तका नाम 'दोधक' है। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।] जिसके प्रत्येक चरणमें भगण, तगण, तगण और दो गुरु हों, उसका नाम 'शालिनी'' है। इसमें चार और सात अक्षरॉपर विराम होता है। जिसके प्रत्येक पादमें मगण, भगण, तगण एवं दो गुरु हों, उसे 'वातोमीं " छन्द नाम दिया गया है। इसमें भी चार-सातपर विराम जिगण, रगण, जगण एवं दो गुरुसे युक्त चरणवाले

होता है। प्रत्येक चरणमें मगण, भगण, तगण, नगण, एक लघु और एक गुरु होनेसे **'भ्रमरीविलसिता' (या भ्रमरविलसिता) नामक** छन्द होता है। इसमें भी चार और सात अक्षरोंपर ही विराम होता है। जिसके प्रति पादमें रगण, नगण, रगण, एक लघु और गुरु हों, उसे 'रथोद्धता" कहते हैं। इसमें भी पूर्ववत् चार और सात अक्षरोंपर विराम होता है। रगण, नगण, भगण और दो गुरुसे युक्त पादवाले छन्दको 'स्वागता" कहते हैं। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।] जिसके प्रत्येक पादमें दो नगण, सगण और दो गुरु हों, उसे 'बता" (या 'बन्ता') कहते हैं। [इसमें चार-सातपर विराम होता है।] जिसके चरण रगण, जगण, रगण, एक लघु और एक पुरुसे युक्त हों, उसे 'श्येनी" नामक छन्द कहा गवा है। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।]

पुद्धकाहिसणी सदामिषप्रिया स्पेनिकेच सा विगर्हिताङ्गना ॥

१. वदाहरण-- भवनाकः कृत्दलवियो ये नमनि लक्ष्योधनलेखनेऽपि। वपेन्द्रवर्वाधकककेशस्य कर्म गठाते रिपुद्धरणायाम्॥ २. उदाहरण—तत्रोपनातिविविधा विदग्पैः संयोज्यते हु व्यवहारकाले। अत: प्रयत: प्रथमं विशेषो नृषेत्र पुरानपरीक्षणाय ह दोधकमधीवरोधकमधं स्वीचपसं युधि कातरिवच्छ। स्वार्थपरं मतिहीनममार्थं मुझति यो नृपतिः स सुखी स्यात्॥ ४. रास्त्रश्यामा किरच्यपुरधायताको पोनशोजिदक्षिणावर्तनाभिः। मध्ये शामा पीवरोरस्तानी या श्लाप्या पर्तुः तालिनी कामिनी सा ५, यात्पुरसेकं सपदि प्राप्य किंचित् स्थाद् वा यस्यक्षप्रता चित्रपृष्टिः । या दीर्घक्की स्कुटलब्दाहुहासा त्याच्या स्व स्त्रो दुक्वावीर्विधाला a इ. कि ते वका चलदलकविते कि वा पर्च अमरविलस्तित्। इत्पेवं में जनवति मनसि भ्रान्तिं काने परिशर सासि a ७. या करोति विविधेनरै: सर्थ संगति परगृहे रता च या। म्लानयस्युभयतोऽपि बान्धवान् मार्गधृतिरिव सा रकोद्धताः। ८. आडवं प्रविज्ञतो चदि राष्ट्रः पृक्तकारि वायुसमेतः। प्राणवृत्तिरपि यस्य शरीरे स्वागता भवति तस्य जयजी:॥ ९. द्विजगुरुपरिभवकारी धुमिह निपत्तति पापोऽसौ फलमिन पवनहर्व वृन्तात्॥

छन्दका नाम 'रम्या" एवं 'विलासिनी' है। [यहाँ | पादान्तमें ही विराम होता है। ।। ६-८॥

यहाँसे 'जगती' छन्दका अधिकार आरम्भ

होता है [और 'प्रहर्षिणी 'के पहलेतक रहता है]। जिसके प्रत्येक चरणमें जगण, तगण, जगण और रगण हों, उस छन्दका नाम 'वंशस्या" है। [यहाँ पादान्तमें विराम होता है।] दो तगण, जगण तथा रगणसे युक्त चरणींवाले छन्दको 'इन्द्रवंशी" कहते हैं। [यहाँ भी पादान्तमें ही विराम होता है।] जिसके प्रत्येक पादमें चार सगण हों, उसका नाम 'तोटक" बताया गया है। जिसके प्रत्येक पादमें नगण, भगण, भगण और रगण हों, उसका [इसके भीतर सात-पाँचपर विराम होता है।] नाम 'द्रुतविलम्बित' है। ['तोटक' और प्रत्येक पादमें चार यगण होनेसे 'भुजंगप्रयात''

एक-एक मगण तथा एक-एक यगण हों, उस छन्दका नाम 'श्रीपुट" है। इसमें आठ और चार अक्षरॉपर विराम होता है। जगण, सगण, जगण, सगणसे युक्त पादोंवाले छन्दको 'जलोद्धतगति" कहते है। इसमें छ:-छ: अक्षरोंपर विराम होता है। दो नगण, एक मगण तथा एक रगणसे युक्त चरणवाले छन्दका नाम 'तत' है। नगण, यगण, नगण, बगणसे युक्त पादवाला छन्द 'कुसुमविचित्रा" कहलाता है। [इसमें भी छ:-छ: अक्षरोंपर विराम होता है।] जिसके प्रत्येक चरणमें दो नगण और दो रगण हों, उसका नाम 'चञ्चलाक्षिका" है। 'द्रतिवलम्बित' दोनोंमें पादान्त-विराम ही माना और बार रगण होनेसे 'स्निग्वणो'<sup>१३</sup> नामक छन्द गया है।] जिसके सभी चरणोंमें दो-दो नगण, होता है। [इन दोनोंमें पादान्तविराम माना गया

> १. विलासिनीविलासभोडितानां नृत्यं हाँदे क्र सत्वकालि क्षेत्रं म् । वर्षतीवज्ञोकृतो नरेन्द्रस्तदर्थमुन्सना चन्नार भूमी । २. विशुद्धवंशस्यमुद्धरचेष्टितं गुणप्रियं निवसुय्वतसञ्जनम् । विपश्चिमवरण करावलानमं करोति यः प्राणपरिक्रपेण सः । कुर्वति यो देवगुरुद्विजन्मनापूर्वीपतिः प्रसनमधीलपाया। तस्येन्द्रवंशेऽपि गृहीतमञ्जनः संमायते क्रीः प्रतिकृतप्रतिनी । ४. अभुना यमुनाजलकेलिकृता सहस्र तरसा परिरप्य पृता। हरिन्छ हरिनाकुलनेजबती न वर्षी नवर्षीयनभारवाती ह ५. द्रुतगतिः पुरुषो धनभाजनं भवति मन्दगतिश्च सुखोधितः। द्रतविसम्बत्खेसगतिर्नृपः सक्तरम्बर्ध ६. न विचलति कर्पोक्षानायमार्थाद् वसूनि शिचिलमुद्दिः पर्वियो यः । अमृतपुर इवासी पुण्यकर्या भवति जवति सेव्यः सर्वलोकै: ह ७. भनकि समरे बहुनि रिपून् हरि: प्रभूरसी भूजीजितकलः। जलोद्धतगतिर्थयेव **मकास्त्रस्त्र** सिका करेण ८ कुरु करुणियं गाडील्फफितका बदुतनय सकोरी कामाधिका। विरहदहनसङ्गादक्षे: कृशा विवाह तथ मुखेन्दोर्किन्वं दुशा ॥ विग्ताविकारं सदयपुदारं ९. धृतनवहार विर्वितवेषं विव्यविशेषं बरवर्ति शया कुसुमविचित्रा । १०. अतिमुर्राभरभावि पुत्रमित्रवामतनुदातदेव संतानकः। तरुणपरभृतः स्वनं रागिणानवनुत रतये वसन्तानकः॥ ११. पुर: साधुबद्धाति मिच्या विनीत: परोधे करोल्वर्धनारं इतात:। भुक्तप्रयातीयमं यस्य चित्तं त्यकेलद्शं दुव्हरितं कुमित्रम्। १२. यो रणे युद्धाने निर्भरं निर्भयस्थाणिता बस्य सर्वस्वदानार्वाधः। तं गरं वीरलब्सीर्येश:सन्विणी नुनमध्येति सान्धीर्विमुक्लांसुका॥

है।] जिसके प्रत्येक चरणमें सगण, जगण तथा दो सगण हों, उसकी 'प्रमिताक्षरा" संज्ञा होती है। [इसमें भी पादान्तविराम ही अभीष्ट है।] भगण, मगण, सगण, मगणसे युक्त चरणोंवाले छन्दको 'कान्तोत्पीडा' कहते हैं। [इसमें भी पादान्त-विराम माना गया है।] दो मगण और दो यगणयुक्त चरणवाले छन्दको 'वैश्वदेवी" नाम दिया गया है। इसमें पाँच-सात अक्षरोंपर विराम होता है। यदि प्रत्येक पादमें नगण, जगण, भगण और यगण हों तो उस छन्दका नाम 'नवमालिनी'" होता है। यहाँतक 'जगती' छन्दका अधिकार \$118-8311

[अब 'अतिजगती' छन्दके अवान्तर भेद बतलाते हैं-] जिसके प्रत्येक चरणमें मगण, नगण, जगण, रगण तथा एक गुरु हों, उसकी 'प्रहर्षिणी' संज्ञा है। इसमें तीन और दस अक्षरोंपर विराम होता है। जगण, भगण, सगण,

जगण तथा एक गुरुसे युक्त चरणवाले छन्दका नाम 'रुचिरा" है। इसमें चार तथा नौ अक्षरोंपर विराम माना गया है। मगण, तगण, यगण, सगण और एक गुरुयुक्त पादवाले छन्दको 'मत्तमयूर" कहते हैं। इसमें चार और नौ अक्षरोंपर विराम होता है। तीन नगण, एक सगण और एक गुरुसे युक्त पादवाले छन्दकी 'गौरी" संज्ञा है।

[अब शकरीके अन्तर्गत विविध छन्दोंका चर्णन किया जाता है-] जिसके प्रत्येक पादमें मगण, तगण, नगण, सगण तथा दो गुरु हों और पाँच एवं नौ अक्षरोंपर विराम होता हो, उसका नाम 'असम्बाधा" है। जिसके प्रतिपादमें दो नगण, रगण, सगण और एक लघ् और एक गुरु हों तथा सात-सात अक्षरींपर विराम होता हो, वह 'अपराजिता" नामक छन्द है। दो नगण, भगण, नगण, एक लघु और एक गुरुसे युक्त पादवाले छन्दको 'ग्रहरणकलिता" कहते हैं।

परिक्रिक् १. परिशुद्धवाक्यरचनातिशयं बनगतीरमृतम् । प्रमित्तक्षरापि वियुतानंत्रती क्य भारती हरति में हृदयम् ह

२. कान्तकरेराचा यदि कानोत्पीडो सा यनुने क्रीडो मुदिन श्वान्त स्यात्। क्षेत्रपती मान्या युक्तिणी सम्राजी गेतगाम देखी सदली का जिल्पम् ॥

३. धन्यः पुरस्तामा जायते कोऽपि वंत्रे तालुक् पुत्रोऽसी येव गोर्ड पवित्रम्। गोवित्रज्ञातिस्वामिकार्ये प्रवृत्तः शुद्धं श्राद्धारी वैश्वदेवी धवेद् यः ॥

४. धवलयहोऽङ्क्जेन परिपात सकत्रकान्राएष्स्रणकाः। दृष्टगुणबद्धकीतिकुसुमीर्य

५. श्रीवृन्दावनतवकु अकेलिसचा पदाशी **प्**ररिष्**स** इक्तिले श्रीराधा प्रियतममृष्टिमेयमध्या मद्ध्याने भवत मन:प्रहर्षिणी ये॥

६. मृगत्वचा रुचिरतराम्बर्राक्रयः कथालभूत् कथिलकटाप्रयास्तवः। ललाटदुग्दश्चनृत्योकृतस्माः पुचानु वः शिक्शक्तिशेखरः शिवः ।

७. व्युवोरस्कः सिंहसमानानतमध्यः पीनाकन्धो मांसलहरतायतबाहः। कम्बुग्रीवः स्निप्तरारिसानुसोमा पुरुषे राज्यं मसमयूराकृतिनेतः ।

८. सकलभूवनजनगणनतपादा निवपदभवनगामितविषादा । विक्तिसरसिंहहनयनपद्मा भवत् सकलमिङ

९. भङ्गस्या दुर्गाणि दुमवनमध्विलं शिल्ता हत्वा तत्वीत्यं करितुरगवलं हित्ता। येनासम्बाध्य स्थितिरजनि विषक्षाणां सर्वोद्यौनायः स जवति नुपटिमुंकः 🗈

१०. फणिपतियलयं जटामुक्टोब्बर्स मनसिजमधर्न जिल्ल्सविभूषितम्। रमरसि यदि सखे शिवं शशिक्षेत्वरं भवति तव तन्: पौरपराजिता ॥

११. सुरम्निमन्जैरुपचितवरणां रिपुभववकितविभूवनहरणम् । प्रममत महिषासुरवधकृषितां प्रहरणकसितां प्रमुपतिद्यिताम् ॥

इसमें सात-सातपर विराम होता है। तगण, भगण, दो जगण और दो गुरुसे युक्त पादवाले छन्दकी 'वसन्ततिलका" संज्ञा है। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।] किसी-किसी मुनिके मतमें इसका नाम 'सिंहोन्नता' और 'उद्धर्षिणी' भी है॥ १४-१७॥

[इसके आगे 'अतिशक्करो'का अधिकार है।] जिसके प्रत्येक पादमें चार नगण और एक सगण हों, उसका नाम 'चन्द्रावती" है। [इसमें सात-आठपर विराम होता है।] इसोमें जब छ: और नौ अक्षरोंपर विराम हो तो इसका नाम 'माला" होता है। आठ और सातपर विराम होनेसे यह छन्द 'मणिगणनिकर" कहलाता है। दो नगण, मगण और दो यगणसे युक्त चरणींवाले छन्दको 'मालिनी " कहते हैं। इसमें भी आठ और सात अक्षरोंपर ही विराम होता है। भगण, रगण, तीन नगण और एक गुरुसे युक्त चरणवाले छन्दको 'ऋषभगजविलसित" नाम दिया गया है। इसमें

सात-नौ अक्षरोंपर विराम होता है। [यह 'अष्टि' छन्दके अन्तर्गत है।] यगण, मगण, नगण, सगण, भगण, एक लघु तथा एक गुरुसे युक्त चरणोंवाले छन्दको 'शिखरिणी' कहते हैं। इसमें छ: तथा ग्वारह अक्षरोंपर विराम होता है। जिसके प्रत्येक चरणमें जगण, सगण, जगण, सगण, यगण, एक लघु और एक गुरु हों तथा आठ-नौ अक्षरोंपर विराम हो उसका नाम 'पृथ्वी " है-यह पूर्वकालमें आचार्य पिङ्गलने कहा है। मगण, रगण, नगण, भगण, नगण, एक लघु तथा एक गुरुसे युक्त पदवाले छन्दको 'वंशपत्रपतित" कहते हैं। इसमें दस-सातपर विराम होता है। जिसके प्रत्येक बरणमें नगण, सगण, मगण, रगण, सगण, एक लघु तथा एक गुरु हों और छ:, चार एवं सात अक्षरोंपर विराम हो, उसका नाम 'हरिणी<sup>ग</sup>' है। [शिखरिणीसे मन्दाक्रान्तातकका छन्द 'अत्यष्टि'के अन्तर्गत है।] मगण, भगण, नगण, दो तगण तथा दो गुरुसे युक्त पादोंवाले

१. उद्धपिनी अनदृशां स्तनभारपुर्वी नीलोत्पलदृतिमलिम्लुचलोचना सः सिंहोन्नतिकतरी कुटिलालकाना काना वसन्तविलका नृपवल्लभागी ह

२. पटुनवपवनमसितनसन्द्रशितरसित्वविद्वगनिवयरवपुखरम् विकसितकमलसूरभिशुचिसलिलं विचरति पधिकमर्गाम ऋरदि साः ।

३. नवविकस्तिकृत्रसयदस्तरयर्न अगृतमधुररसमयपृदुवचनम्। मधुरिपुरुचिरजलबपुगचरण परिसर ज्ञरचममजरचक्तरचम् *॥* 

४. कथमपि निपविक्रमतिमहति पदे नामनुमाति न चलमनुपीयतम्। अपि वरपुर्वातमु कुचतरनिहतः स्पृत्तति न वपुरित मनिपर्वानकाः ।

५. अतिविषुलललारं पीवगेरःकपारं सुपरिवदशनोत्रं व्याङतुल्यप्रकीष्ठम्। पुरुषमञ्जनिसेखालक्षणं वोरलक्ष्यौरविसुरभिषकोभिषााँलनोवाभ्युपैति ॥

६. आयतबाहुदण्डमुपवितपृषुहृदयं धीनकटिप्रदेतमृष्यभगनविलासितम् । बीरमुदारसत्त्वमतिकवगुणरसिकं औरतिचक्कलि न परिहरति पुरुषम्।

७. यश:शेथीभूते जगति नरनाचे गुजनिचौ प्रवृत्ते वैरान्वे विषयस्त्रनिच्छान्तमनसाम्। इदानीमस्मार्क पनतरुलतां निर्मरवर्तां तपस्तम् चेत्रे भवति गिरिमार्ला शिखरिणीय् ॥

८. इताः समिति राजविक्षभुवने प्रकोणे यतः कृतक गुणिनां गृहे निरविधर्महानुतसवः। त्वया कृतपरिग्रहे श्रितिपवीर सिंहासने नितान्तनिरवग्रहा कलवती च पृथ्वी कृता ॥

९. अद्य कुरुष्य कर्म सुवृतं यदि पर्रादेवसे मित्र विधेयमस्ति भवाः किम् बिरयसि तत्। जीवितमस्पकासकसनासपुतरतरसं नश्यति वंशपत्रपतितं हिमसरिससमिव ।

१०. कुवलयदलस्थामा पीनोप्रतस्तनसाक्षिनी चकितहरिणीनेप्रच्यान्यमिलम्लुक्लोचना । मनसिजधनुष्यानिधाँपैरिव वृतिपेशलैर्मनसि ललना लोलालापैः करोति ममोत्सवम् ॥

छन्दको 'मन्दाक्रान्ता" कहते हैं। इसमें चार, छ: और सात अक्षरोंपर विराम होता है। जिसके पादोंमें मगण, तगण, नगण तथा तीन यगण हों, वह 'कुसुमितलतावेक्षिता' छन्द है। [यह 'धृति' छन्दके अन्तर्गत है।] इसमें पाँच, छ: तथा सात अक्षरोंपर विराम होता है। जिसके प्रत्येक चरणमें मगण, सगण, जगण, भगण, दो तगण और एक गुरु हों, उसका नाम 'शार्दुलविक्रीडित"। है। इसमें बारह तथा सात अक्षरोंपर विराम होता है। [यह छन्द 'अतिधृति'के अन्तर्गत है] ॥ १८- २३ ॥

'सुबदना'' छन्द 'कृति'के अन्तर्गत है। इसके प्रत्येक पादमें मगण, रगण, भगण, नगण, चगण, भगण, एक लघु और एक गुरु होते हैं। इसमें सात, सात, छ:पर विराम होता है। जब कृतिके प्रत्येक पादमें क्रमश: गुरु और लघु अक्षर हों तो उसे 'वृत्त' छन्द कहते हैं। मगण, रगण, भगण, नगण और तीन यगणसे युक्त चरणींवाले छन्दका नाम 'स्रग्धरा " है। इसमें सात-सातके तीन विराम होते हैं। [यह 'प्रकृति' छन्दके अन्तर्गत है।]

जिसके प्रत्येक चरणमें भगण, रगण, नगण, रगण, नगण, रगण, नगण तथा एक गुरु हों और दस-बारह अक्षरोंपर विराम होता हो, उसे 'सुभद्रक' छन्द कहते हैं। [यह 'आकृति' छन्दके अन्तर्गत है।] नगण, जगण, भगण, जगण, भगण, जगण, भगण, एक लघु और एक गुरुसे युक्त पादवाले छन्दको 'अश्चललिता" संज्ञा है। इसमें ग्यारह-बारहपर विराम होता है। [यह 'विकृति'के अन्तर्गत है] ॥ २४-२५ ई॥

जिसके प्रत्येक चरणमें दो मगण, एक तगण, चार नगण, एक लघु और एक गुरु हों तथा आठ और पंद्रहपर विराम हो, उसे 'मत्तक्रीडा" [या मत्ताकोडा] कहते हैं। [यह भी 'विकृति'में ही है।] जिसके पृथक्-पृथक् सभी पादोंमें भगण; तगण, नगण, सगण, फिर दो भगण, नगण और यगण हों तथा पाँच, सात, बारहपर विराम होता हो, उसको 'तन्वी"' संज्ञा है। [यह 'संस्कृति' छन्दके अन्तर्गत है।] जिसके प्रत्येक चरणमें भगण, मगण, सगण, भगण, चार नगण और एक

१. प्रत्यादिष्टं समर्पत्रासः को दिशे प्रत्य नष्टं त्वं वि:शेषं कुत्र रिपुक्तं कर्गमासाय सद्यः। कि माश्रीची: परिणविधयां नीतियोग्योगदेशं यन्त्राकान्ता भवति परिलयो नारिलक्ष्मी: क्षयाय।

२. धन्या नामैताः कुसुमितलतालेकितोत्पृक्षवृथाः सोल्कपर्दः कृजस्परभूतकलालस्पकोलाहरितन्यः। मध्यादी माद्य-पश्चरकलोदगीतप्रंकाराच्या प्रापान्त्रभोतः परिसरभूषः प्रीतिन्त्रपाद पन्ति ॥

काराजी सुक्र सैरम्य या भूजें विस्तीर्णवश्चःस्थलम् । कम्युगीलमृदग्रवाहितवारं रकानदीर्मेश्वर कीलस्कन्यमनुद्धतं परिवने गाभीरसायस्वां राज्यकोः सपुरित बीरपुरुषं सार्द्शिकतिहतम्।

म पीनोद्वादतृङ्गसानवचनमनाभोगालसार्वात्यस्याः कर्णावतस्योत्यलक्ष्विचयिनो दीर्घे च नयने। श्यामा सीमनिनीनां तिसक्रमित मुखे या च त्रिभुवने सम्प्राता साम्प्रतं मे नयनप्रयमसी देवात सुवदना।

५. जन्तुमाबद्:खकारिकमं निर्मितं भवत्यनग्रहेत् तेन सर्वमायनुत्यमीक्षमाण उत्तमं सुखं लाभस्य। मभीपदेशवाक्यमेवद्यदरेण वृत्तमेवदुत्तमं महाकुलप्रसूवजन्मनां हिताय।

सुभदन्तप्रतिक्रमितरारच्चन्द्रिका चारमृतिमांग्रनातक्र लोलागीवाविषयुलाभोगनुङ्गस्तनी या रम्भारतम्भोपमोक्ष्यतिमनित्तपत्रित्रपर्याम्बह्नहरता राजावै रत्ककच्टी दिशद् तवपूर्व सम्परा कापि गोपी॥

७. भद्रकगोतिभिः सकृदपि स्तृतन्ति भव ये भवन्तमभवं शक्तिभगुवनप्रक्तिसः प्रणन्य तव पादयोः सुकृतिनः। ते परमेश्वरस्य पदवीमवाप्य सुख्यान्तुवन्ति विपुतं मार्चभुवं स्पृतान्ति व पुनमंनोहरसुराङ्गनापरिवृताः ।

८. पवनविधृतवीचिचपसं विलोकवति जीवतं बनुधृतां वपूर्तर हीचमानमनिमं जरावनितया यतीकृतमिदम्। सपदि निपीडनव्यतिकरं यमादिव नराधिपानस्यतः परवनितामवेश्य कुरुते तथापि इतबुद्धिरश्रललितम्।

९. इसं मधं पोत्या नारी स्वतितगतिरतितापरीसकदृदया मत्ताकोकालोसैरहैर्मुदमखिलविटननमनीस कुरते। वीतकोदारसोटालापैः व्यवसुक्षमुभगमुललितवयना वृत्येगीतेर्भृविशेषैः कलभागतीयविश्वविद्यवद्वस्तरेः।

१०. चन्द्रमुखी सुन्दरपनवपना कृन्दसयानशिखरदशना या निष्कलवीयावृतिसुखवयना जस्तकरङ्गतासनयनान्ता। निर्मुखपीनोप्रतक्षणकलता मताजेन्द्रलांतकातिभावा निर्भरलोलाचरितिकतवे नन्दकुमार भवत् तव तन्त्री ॥

गुरु हों तथा पाँच-पाँच, आठ और सातपर विराम होता हो, उस छन्दका नाम 'क्रौञ्चपदा" है। [यह 'अभिकृति'के अन्तर्गत है।] जिसके प्रतिपादमें दो मगण, तगण, तीन नगण, रगण, सगण, एक लघु और एक गुरु हों तथा आठ, ग्यारह और सातपर विराम होता हो, उस छन्दको 'भूजंगविज्याभित' कहते हैं। [यह 'उत्कृति' छन्दके अन्तर्गत है।] जिसके प्रत्येक पादमें एक मगण, छ: नगण, एक सगण और दो गुरु हों तथा नौ, छ:-छ: एवं पाँच अक्षरॉपर विराम होता हो, उसको 'अपहाव" या 'उपहाव' नाम दिवा गवा

है। [यह भी 'उत्कृति'में ही है] ॥ २६-२८॥ [अब 'दण्डक' जातिका वर्णन किया जाता है-] जिसके प्रत्येक चरणमें दो नगण और सात रगण हों, उसका नाम 'दण्डक' है; इसीको 'चण्डवृष्टिप्रपात' भी कहते हैं। [इसमें पादान्तमें विराम होता है।] उक्त छन्दमें दो नगणके सिवा रगणमें वृद्धि करनेपर 'व्याल', 'जीमृत' आदि नामवाले 'दण्डक' बनते हैं। 'चण्डप्रपात'के बाद अन्य जितने भी भेद होते हैं, वे सभी दण्डक-प्रस्तार 'प्रचित' कहलाते हैं। अब 'गाथा-प्रस्तार का वर्णन करते हैं ॥ २९-३० ॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'समयुक्तनिरूपण' नामक तीन सौ चौतीसचौ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३३४ ॥

## तीन सौ पैंतीसवाँ अध्याय

#### प्रस्तार-निरूपण

जिन छन्दोंका नामत: निर्देश नहीं किया गया है, किंतु जो प्रयोगमें देखे जाते हैं, वे सभी 'गाचा' प्रस्तार'में] उसके बाद इसी क्रमसे वर्णीकी नामक छन्दके अन्तर्गत हैं। अब 'प्रस्तार' बतलाते | स्थापना करे, अर्थात् पहले गुरु और उसके नीचे हैं। जिसमें सब अक्षर गुरु हों, ऐसे पादमें जो लघुं॥१॥

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! इस छन्द:शास्त्रमें | आदिगुरु हो, उसके नीचे लघुका उल्लेख करे। [यह 'एकाक्षर-प्रस्तार'की बात हुई। 'हुपक्षर-

- १. या कपिलाक्षी पिञ्चलकेली कलिशचिरन्दिनयनुनयकडिना दोर्चतर्राधः स्कूललिस्राधः परिवृत्तवपुर्रातस्यकुटिलगतिः। आयतजञ्जा निम्नकपोला लचुतरकृषयुगपरिचितहरणः सा परितार्षः क्रीजपदा स्त्री धृष्टीमः निरम्धिसुखर्माभरुपिता ।।
- २. ये संनद्धानेकानीकैनंत्तुरगकरिपरिवृतैः सम् तव रूपको बुद्धबद्धानुकात्वानस्वयभिवृक्षमवरुतभिवः पतन्ति भृतायुधाः। ये त्वां रहा संज्ञामधे उपतिवर कृपणमनसङ्गति दिगतारं कि वा सोई शक्यते कैवंहशिरपि सविधविषमं पूर्वगविवृध्भितम्।।
- त्रीकण्डं त्रिपुरदहनमण्तकिरणसकसत्त्रसितिस्त्रसं स्ट्रं भूतेशं इतपुनिमञ्जनीञ्चलभूकननीमतकरणयुगमीज्ञानम्। सर्वत्रं वृषभगमनमहिपविकृतवलवरुविरकरमायध्यं तं वन्दे भवभवभिदमभिमतफलवितरणगुरुमुमया युक्तम्॥
- ४. दण्डकका उदाहरणः -इह हि भवति दण्डकारण्यदेशे स्थितिः पुण्यभाजां मुनीनां मनोहारिजो जिदलविजविकोर्य दुष्यहतग्रीवलक्ष्मीविरामेज रामेज संसेविते। जनकपत्रनभूमिसम्भृतसीमन्तिनीसीमसीळपदस्पर्शपुत्रक्रये भूवननिभित्तपादपद्माभिनानाभिकातोशंयात्रागतानेकसिद्धाकुले॥
- ५. प्रचित दण्डकका उदाहरण: -प्रथमकिशतदण्डकळण्डवृष्टि प्रणताधिधानो मुने: पिङ्गस्त्रकार्यनाहोपत: प्रथित इति तत: परं दण्डकानामियं जातिरेकैकरेफाधिवृद्धपा यथेष्टं भवेत्।

स्वरुचिवरविकसंत्रया ठट्वित्रोचैरत्रोचैः पुतः काव्यमन्येऽपि कुर्वन्तु वागी सराः। भवति यदि समानसंख्याक्षरियंत्र पादव्यवस्या ततो दण्डकः पुन्यतेऽसी जनैः॥

६, किस छन्दके कितने भेद हो सकते हैं, इसका जल करानेवाले प्रत्यय या प्रवालीको 'प्रस्तार' आदि कहते हैं। प्रस्तार आदि छ: है— प्रस्तार, नष्ट, उद्दिष्ट, एकद्वयादिलगक्रिया, संख्या तथा अध्ययोग। एक अध्ययाले छन्दका घेट जाननेके लिये पहले एक गुरु लिखकर

(प्रस्तारके अनन्तर अब 'नष्ट्' द्वारका वर्णन | करते हैं । अर्थात् जब यह जाननेकी इच्छा हो कि

उसके नीचे एक लघु लिखे। इस प्रकार एकाक्षर छन्दके दो हो भेद हुए। दो अक्षरके छन्दके भेदीका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये एकाक्षर-प्रस्तारको ही दो बार लिखे; अर्थात् पहले एक गुरु और उसके नीचे एक लघु लिखकर नीचे एक तिरही रेखा खींब दे। फिर उसके नीचे एक गुरु लिखकर उसके अधोधानमें भी एक लबु लिख दे। तत्पक्षात् पहलो आवृत्तिमें दितीय अवरके स्थानपर गुरु और दितीय आवृत्तिमें हितीय अक्षरके स्थानपर सचुका उल्लेख कर रेखा हटा दे। इस प्रकार दो अक्षरवाले छन्दके चार भेद हुए। 'हचकर-प्रस्तार'को भी पूर्ववत् दो आवृत्तियोंमें स्थापित करके प्रथम आवृत्तिमें तृतीय अधरोंको जगह गुरु और द्वितीय आवृत्तिमें तृतीय अधरोंको जगह लघु लिखना वाहिये। इस प्रकार 'प्राक्षर प्रस्तार'में आठ भेद होंगे। इसकी भी दो आवृत्तियों करके पूर्ववत् लघु-गुरु-स्वापन करनेसे सीलह भेद 'चतुरक्षर-प्रस्तार'के होंगे। इसी प्रक्रियासे 'पञ्चकर-प्रस्तार'के ३२ और कः अक्तवाले गायत्री आदि छन्दोंके प्रस्तारभेद ६४ होंगे। सप्ताक्षर आदिके भेट जाननेकी भी यही प्रणाली है। नीचे रेखांचिजद्वारा द्वन सब भेटोंका स्वष्टीकरण किया जाता है-

| एकाक्षर-प्रस्तार:- | इपाल-प्रस्तारः— | अध्य-प्रसार:- | चतुरुस-प्रस्तार:— |
|--------------------|-----------------|---------------|-------------------|
| 3 8                | 35 8            | 555 ₹         | 5555 R            |
| 1 8                | 15 7            | (35 3         | 1222 5            |
| -                  | 21 4            | 515 3         | 2122 3            |
|                    | 15 X            | 05 X          | 1122 X            |
|                    |                 | 551 %         | 3515 4            |
|                    | 2 10 2          | 151 5         | 1515 6            |
|                    |                 | 211 .0        | 3113 0            |
|                    |                 | 401.4         | 11(5 6            |
|                    |                 | -             | 3551 9            |
|                    |                 |               | 1551 20           |
|                    |                 |               | 5151 28           |
|                    |                 |               | 1121 55           |
|                    |                 |               | \$511 23          |
|                    |                 |               | 1211 48           |
|                    |                 |               | 511) १५           |
|                    |                 |               | mr 25             |

उपर्युक्त रेखाचित्रद्वारा समवृत्तीकी संख्या जानी काली है। इस समवृत्तकी संख्यामें उसीसे गुना करनेपर समसहित अर्थसमवृत्तकी संख्या जात होती है तथा पुत: उसीमें उसीसे गुणा करपेयर समार्थसमसहित विचमवृत्तको संख्या जानी जाती है। इसका संकेत इस प्रकार है-

समबुत संख्या × (गुणे) समबुत संख्य-अर्थसमबुत संख्य। अर्थसमबुत संख्य × (गुणे) अर्थसमबुत संख्या-विषमवृत संख्या। इस प्रकार मितित संख्याका जान होता है। तुद्ध संख्याके जानको प्रमानी इस प्रकार है --अर्थसमनुत्त संख्या -- समनृत संख्या - सुद्धार्थ समबुत्त संख्या। विषमवृत्त संख्या-अर्थसमबुत संख्या - मुद्धविषमबुत संख्या। नीचे इसकी तालिका दो जाती है-

| समयुत्त संख्या |           | 941 | समयुग्नित अधिसमवृत्त संख्या | अधसमगुणित वियमवृत्ते संख्या |  |
|----------------|-----------|-----|-----------------------------|-----------------------------|--|
| एकासर          | छन्दमें — | 3   | Y                           | 76                          |  |
| ह्रमभर         | **        | ×   | 26                          | 395                         |  |
| ञ्यक्षर        |           | ۵   | 48                          | *06£                        |  |
| चतुरक्षर       | **        | 24  | 345                         | हप्प३६                      |  |
| पञ्चाक्षर      |           | 35  | 8058                        | १०४८५७६                     |  |
| पडश्रर         | **        | 4.8 | X04E                        | 35500035                    |  |
|                |           |     |                             |                             |  |

गायत्री या अन्य किसी छन्दके समवृत्तोंमेंसे छठा भेद कैसा होगा, तब इसका उत्तर देनेकी प्रणालीपर विचार करते हैं—] नष्ट-संख्याको आधी करनेपर जब वह दो भागोंमें बराबर बेंट जाय, तब एक लघु लिखना चाहिये। यदि आधा करनेपर विषम संख्या हाथ लगे तो उसमें एक जोड़कर सम बना ले और इस प्रकार पुन: आधा करे। ऐसी अवस्थामें एक गुरु अक्षरकी प्राप्ति होती है। उसे भी अन्यत्र लिख ले। जितने अक्षरवाले छन्दके भेदको जानना हो, उतने अक्षरोंकी पूर्ति होनेतक पूर्वोक्त प्रणालीसे गुरु-लघुका उझेख करता रहे। िजैसे गायत्री छन्दके छठे भेदका स्वरूप जानना हो तो छ:का आधा करना होगा। इससे एक लघु (। )-की प्राप्ति हुई। बाकी रहा तीन; इसमें दोका भाग नहीं लग सकता, अत: एक जोड़कर आधा किया जायगा। इस दशामें एक गुरु (5)-की प्राप्ति हुई। इस अवस्थामें चारका आधा करनेपर दो शेष रहा, दोका आधा करनेपर एक शेष रहा तथा एक लघु (।)-को प्राप्ति हुई। अब एक समसंख्या न होनेसे उसमें एक और जोड़ना पड़ा; इस दशामें एक गुरु (5)-को प्राप्ति हुई। फिर दोका आधा करनेसे एक हुआ और उसमें एक जोड़ा गया। पुन: एक गुरु (5) अक्षरकी प्राप्ति हुई। फिर यही क्रिया करनेसे एक गुरु (5) और उपलब्ध हुआ। गायत्रीका एक पाद छ: अक्षरोंका है, अत: छ: अक्षर पूरे होनेपर यह प्रक्रिया बंद कर देनी पड़ी। उत्तर हुआ गायत्रीका

छठा समवृत्त। ऽ। ऽऽऽ इस प्रकार है।] [अब 'उद्दिष्ट'को प्रक्रिया बतलाते हैं। अर्थात् जब कोई यह पुछे कि अमुक छन्द प्रस्तारगत किस संख्याका है, तो उसके गुरु-लघु आदिका एक जगह उद्देख कर ले। इनमें जो अन्तिम लघु हो, उसके नीचे १ लिखे। फिर विपरीतक्रमसे, अर्थात् उसके पहलेके अक्षरोंके नीचे क्रमश: दूनी संख्या लिखता जाय। जब यह संख्या अन्तिम अक्षरपर पहुँच जाय तो उस द्विगुणित संख्यामेंसे एक निकाल दे। फिर सबको जोड़नेसे जो संख्या हो, वही उत्तर होगा। अथवा यदि वह संख्या गुरु अधरके स्थानमें जाती हो तो पूर्वस्थानकी संख्याको दुनी करके उसमेंसे एक निकालकर रखे। फिर सबको जोड़नेसे अभीष्ट संख्या निकलेगी।] उदिष्टकी संख्या बतलानेका सबसे अच्छा उपाय यह है कि उस छन्दके गुरु-लघु वर्णीको क्रमशः एक पड़िमें लिख ले और उनके ऊपर क्रमश: एकसे लेकर दूने-दूने अङ्क रखता जाय; अर्थात् प्रथमपर एक, द्वितीयपर दो, तृतीयपर चार-इस क्रमसे संख्या बैठाये। फिर केवल लघु अक्षरोंके अङ्कांको जोड़ ले और उसमें एक और मिला दे तो वही वत्तर होगा। जैसे 'तनुमध्या' छन्द गायत्रीका किस संख्याका वृत्त है, यह जाननेके लिये तनुमध्याके गुरु-लघु वर्णी-तगण, यगणको ५५।। ५५ इस प्रकार लिखना होगा। फिर क्रमश: अङ्क बिछानेपर १ २ ४ ८ १६ ३२ इस प्रकार होगा। इनमें केवल लघु अक्षरके अङ्क ४ । ८ जोड्नेपर १२ होगा।

| -         | मव्च   |    | मुद्धार्थ सम्बन | सुद्ध विषम वृत |
|-----------|--------|----|-----------------|----------------|
| एकाश्वर प | ज्दमं- | 2  | *               | 4.5            |
|           |        | ×  | 12              | 5.80           |
|           | **     | 6  | 44              | 8035           |
|           | **     | 25 | 760             | 44550          |
| रशासर     |        | 32 | 363             | 50,80665       |
| वडशर      | **     | 44 | X035            | \$603550       |
|           |        |    |                 |                |

उसमें एक और मिला देनेसे १३ होगा, यही उत्तर है। तात्पर्य यह है कि 'तनुमध्या' छन्द गायत्रीका तेरहवाँ समवृत्त है। [अब बिना प्रस्तारके ही वृत्तसंख्या जाननेका उपाय बतलाते हैं। इस उपायका नाम 'संख्यान' है। जैसे कोई पूछे छ: अक्षरवाले छन्दकी समवृत्त-संख्या कितनी होगी? इसका उत्तर-] जितने अक्षरके छन्दकी संख्या जाननी हो, उसका आधा भाग निकाल दिया जायगा। इस क्रियासे दोकी उपलब्धि होगी, [जैसे छ: अक्षरोंमेंसे आधा निकालनेसे ३ बचा. किंतु इस क्रियासे जो दोकी प्राप्ति हुई] उसे अलग रखेंगे। विषम संख्यामेंसे एक घटा दिया जायगा। इससे शून्यकी प्राप्ति होगी। उसे दोके नीचे रख दें। [जैसे ३ से एक निकालनेपर दो बचा, किंतु इस क्रियासे जो शुन्यकी प्राप्ति हुई. उसे २ के नीचे रखा गया। तोनसे एक निकालनेपर जो दो बचा था, उसे भी दो भागीमें विभक्त करके आधा निकाल दिया गया। इस क्रियासे पूर्ववत् दोकी प्राप्ति हुई और उसे शुन्यके नीचे रख दिया गया। अब एक बचा। यह विषम संख्या है-इसमेंसे एक बाद देनेपर शून्य शेष रहा। साथ ही इस क्रियासे शुन्यकी प्राप्ति हुई, इसे पूर्ववत् २ के नीचे रख दिया गया।] शुन्यके स्थानमें दुगुना करे। [इस नियमके पालनके लिये निचले शुन्यको एक मानकर उसका दुना किया गया।] इससे प्राप्त हुए अकुको ऊपरके अर्धस्थानमें रखे और उसे उतनेसे ही गुणा करे। [जैसे शुन्यस्थानको एक मानकर दुना करने और उसको अर्धस्थानमें रखकर उतनेसे हो गुणा करनेपर ४ संख्या होगी। फिर शुन्यस्थानमें उसे ले जाकर पूर्ववत् दूना करनेसे ८ संख्या हुई; पुन: इसे अर्धस्थानमें ले जाकर उतनी ही संख्यासे गुणा करनेपर ६४ संख्या हुई। यही पूर्वोक्त प्रश्नका उत्तर | रीति बरतनी चाहिये। उदाहरणके लिये देखिये—

है। इसी नियमसे 'उष्णिक् के १२८ और 'अनुष्टुप्'के २५६ समवृत्त होते हैं।] इस प्रश्नको इस प्रकार लिखकर इल करे-

अर्धस्थान 3 x 3 .5 EX 0, 8 x 2 शुन्यस्थान 4 अर्थस्थान 7. 2 × 2 शुन्यस्थान 0, 8 x 2

गायत्रो आदि छन्दोंकी संख्याको दुनी करके उसमेंसे दो घटा देनेपर जो संख्या हो, वह वहाँतकके छन्दोंकी संयुक्त संख्या होती है। जैसे गायत्रीकी वृत्त-संख्या ६४ को दूना करके २ घटानेसे १२६ हुआ। यह एकाक्षरसे लेकर चडक्षरपर्यन्त सभी अक्षरोंके छन्दोंकी संयुक्त संख्या हुई। जब छन्दके वृत्तींकी संख्याको द्विगुणित करके उसे पूर्ण ज्यों-का-त्यों रहने दिया जाय, दो घटाया न जाय, तो वह अङ्क बादके छन्दकी वृत्तसंख्याका ज्ञापक होता है। गायत्रीकी वृत्तसंख्या ६४ को दूना करनेसे १२८ हुआ। यह 'उष्णिक'की वृत्त-संख्याका योग हुआ। [अब एकद्वयादि लग क्रियाकी सिद्धिके लिये 'मेरु प्रस्तार' बताते हैं-] अमुक छन्दमें कितने लघु, कितने गुरु तथा कितने वृत्त होते हैं, इसका ज्ञान 'मेरु-प्रस्तार'से होता है। सबसे कपर एक चौकोर कोष्ठ बनाये। उसके नीचे दो कोष्ठ, उसके नीचे तीन कोष्ठ, उसके नीचे चार कोष्ठ आदि जितने अभीष्ट हों, बनाये। पहले कोहमें एक संख्या रखे, दूसरी पङ्किक दोनों कोहोंमें एक-एक संख्या रखे, फिर तीसरी पिक्रमें किनारेके दो कोशॉमें एक-एक लिखे और बीचमें कपरके कोष्ठोंके अङ्क जोड़कर पूरे-पूरे लिख दे। चौथी पड्डिमें किनारेके कोष्टोंमें एक-एक लिखे और बीचके दो कोष्टोंमें ऊपरके दो-दो कोष्टोंके अङ्क जोड़कर लिखे। नीचेके कोष्ठोंमें भी यही

| वर्णमेरु                          |     | लघु, तीन दो लघु और १ सर्वलघु अक्षर है।<br>इसी प्रकार अन्य पङ्क्तियोंमें भी जानना |
|-----------------------------------|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
| एकाक्षर प्रस्तार शिश              | 3   | चाहिये। इस प्रकार इसके द्वारा छन्दके लघु-                                        |
| ह्यक्षर प्रस्तार १२१              | 8   | गुरु अक्षरोंकी तथा एकाक्षरादि छन्दोंकी वृत्त-                                    |
| त्र्यक्षर प्रस्तार १ ३ ३ १        | 6   | संख्या जानी जाती है। मेरु-प्रस्तारमें नीचेसे                                     |
| चतुरक्षर प्रस्तार १४६४१           | 25  | ऊपरकी ओर आधा-आधा अंगुल विस्तार कम                                                |
| पञ्चाक्षर प्रस्तार १ ५ १०१०५१     | 35  | होता जाता है। छन्दकी संख्याको दूनी करके                                          |
| षडक्षर प्रस्तार १६१५२०१५६१        | 48  | एक-एक घटा दिया जाय तो उतने ही                                                    |
| सप्ताक्षर १७२१३५३५२५४१            | 258 | अङ्गुलका उसका अध्वा (प्रस्तारदेश) होता है।                                       |
| अष्टाक्षर " १८२८ ५६ ७० ५६ २८ ८ १  | 348 | इस प्रकार यहाँ छन्द:शास्त्रका सार बताया                                          |
| इसमें चौथो पङ्किमें १ सर्वगुरु, ३ | एक  | गया॥४-५॥                                                                         |

इस प्रकार आदि आग्नैय महापुराणमें 'प्रस्तार-निरूपण' नामक तीन सी पैतीसवों अध्याय पूरा हुआ॥ ३३५॥

mark the same

### तीन सौ छत्तीसवाँ अध्याय

शिक्षानिरूपण

अग्निदेख कहते हैं- बसिष्ठ! अब मैं 'शिक्षा 'का वर्णन करता है। वर्णोंकी संख्या तिरसठ अथवा चौंसठ भी मानी गयी है। इनमें इक्षीस स्वर', पचीस स्पर्श, आठ यादि एवं चार यम माने गये हैं। अनुस्वार, विसर्ग, दो परात्रित वर्ण-जिह्यामुलीय तथा उपध्मानीय (दक और दप) और दु:स्पृष्ट लकार-ये तिरसठ' वर्ण हैं। इनमें प्लुत लुकारको और गिन लिया जाय तो वर्णोंकी विद्यमान घट-पटादि पदार्थोंको अपनी बुद्धिवृत्तिसे

संख्या चौंसठ हो जाती है। रङ्ग" (अनुनासिक)-का उच्चारण 'खे अरों'की तरह बताया गया है। हकार 'ड' आदि पश्चमाक्षरों और य, र, ल, व-इन अन्तःस्य वर्णीसे संयुक्त होनेपर 'उरस्य' हो जाता है। इनसे संयुक्त न होनेपर वह 'कण्ठस्थानीय' ही रहता है। आत्मा (अन्त:-करणावच्छित्र चैतन्य) संस्काररूपसे अपने भीतर

१. अ. ४. उ. ऋ—इन चारों अक्षरीके इस्त, दीर्घ और प्युत भेद पिसाकर बारह स्वर होते हैं। ए. ओ. ऐ. औ—इनके दीर्घ और प्लुत भेद मिलकर आठ होते हैं। ये सब मिलकर बीस हुए तथा एक दुःस्पृष्ट 'ल' मिलनेसे कुल इस्रोस स्वर हुए। दो स्वरीके मध्यमवर्ती 'ल'को 'द:स्पष्ट' कहते हैं।

२. कवर्ग, चवर्ग, टवर्ग, तवर्ग तथा पवर्गके पंचीस बच्चीको "स्पर्श" कडते हैं।

३. य. र. ल. व. श. य. स. ह-वे आठ अक्षर 'यादि' कहे गये हैं।

४. वर्गीमें प्रष्टम वर्णके परे रहते आदिके चार वर्णी तथा प्रष्टमके मध्यमें जो उन्होंके सदृत वर्ण उच्चारित होते हैं, उनको 'यम' कहते हैं। जैसा कि-भद्रीजिदीक्षित सिखते हैं-'वर्नेष्णकानं चतुर्ण प्रष्टमे परे मध्ये यमे नाम पूर्वसदक्षे वर्णः प्रातिशासमे प्रसिद्धः।' यथा-पशिक्षाी, चखुकातुः इत्यादि।

५. क. ख तथा ५. क परे रहनेपर विसर्गक स्थानमें क्रमतः = क = ख तथा = प = फ आदेश होते हैं, अतः ये दोनों 'पराश्रित' हैं। इन्होंको क्रमकः 'जिह्नामृलीय' और 'उपध्मानीय' कडते हैं।

६. 'सु' का 'ऋ' में ही अन्तर्भाव माननेपर उसकी पृथक गणना न होनेसे वर्णसंख्या ६३ तक हो जाती है।

७, नकारके स्थानमें 'रु' होनेपर 'अजनुनासिक: पूर्वस्य तु वा।'—इस सुत्रसे जो अनुनासिक किया जाता है, उसीका नाम 'रङ्ग' है।

संयुक्त करके अर्थात् उन्हें एक बृद्धिका विषय बनाकर बोलने या दूसरोंपर प्रकट करनेकी इच्छासे मनको उनसे संयुक्त करता है। संयुक्त हुआ मन कायाग्नि-जठराग्निको आहत करता है। फिर वह जठरानल प्राणवायको प्रेरित करता है। वह प्राणवायु हृदयदेशमें विचरता हुआ धीमी ध्वनिमें उस प्रसिद्ध स्वरको उत्पन्न करता है, जो प्रात:सबनकर्मके साधनभूत मन्त्रके लिये उपयोगी है तथा जो 'गायत्री' नामक छन्दके आश्रित है। तदनन्तर वह प्राणवाय कण्डदेशमें भ्रमण करता हुआ 'त्रिष्टुप्' छन्दसे युक्त माध्यंदिन-सवन-कर्मसाधन मन्त्रोपयोगी मध्यम स्वरको उत्पन्न करता है। इसके बाद उक्त प्राणवाय शिरोदेशमें पहुँचकर उच्चध्वनिसे युक्त एवं 'जगती' छन्दके आश्रित सार्य-सवन-कर्मसाधन मन्त्रोपयोगी स्वरको प्रकट करता है। इस प्रकार ऊपरकी ओर प्रेरित वह प्राण, मुधीमें टकराकर अभिषात नामक संयोगका आश्रय बनकर, मुखवर्ती कण्टादि स्थानोंमें पहुँचकर वर्णोंको उत्पन्न करता है। उन वर्णीके पाँच प्रकारसे विभाग माने गये हैं। स्वरसे, कालसे, स्थानसे, आभ्यन्तर प्रयत्नसे तथा बाह्य प्रयत्नसे उन वर्णोंमें भेद होता है। वर्णोंके उच्चारण-स्थान आठ हैं—इदय, कण्ठ, मुर्था, जिह्वामूल, दन्त, नासिका, ओष्ट्रद्वय तथा ताल्। विसर्गका अभाव, विवर्तन', संधिका अभाव, शकारादेश, पकारादेश, सकारादेश, रेफादेश, जिह्वामूलीयत्व और उपध्मानीयत्व-ये 'ऊष्मा' वर्णोंकी आठ प्रकारकी गतियाँ हैं । जिस उत्तरवर्ती पदमें आदि अक्षर 'उकार' हो, वहाँ गुण आदिके

द्वारा यदि 'ओ' भावका प्रसंधान (परिज्ञान) हो रहा हो, तो उस 'ओकार'को स्वरान्त अर्थात् स्वर-स्थानीय जानना चाहिये। जैसे-'गङ्गोदकम्'। इस पदमें जो 'ओ' भावका प्रसंधान है, वह स्वरस्थानीय है। इससे भिन्न संधिस्थलमें जो 'ओभाव'का परिज्ञान होता है, वह 'ओ' भाव ऊष्माका ही गतिविशेष हैं, यह बात स्पष्टरूपसे जान लेनी चाहिये। जैसे—'शिवो वन्धः' इसमें जो ओकारका ब्रवण होता है, वह ऊष्मस्थानीय ही है। (यह निर्णय किसी अन्य व्याकरणकी रोतिसे किया गया है, ऐसा जान पड़ता है।) जो वेदाध्ययन कृतीर्थसे प्राप्त हुआ है, अर्थात् आचारहीन गुरुसे ग्रहण किया गया है, वह दग्ध-नीरस-सा होता है। उसमें अक्षरोंको खींच-तानकर हठात् किसी अर्थतक पहुँचाया गया है। वह भक्षित-सा हो गया है, अर्थात् सम्प्रदाय-सिद्ध गुरुसे अध्ययन न करनेके कारण वह अभध्य-भक्षणके समान निस्तेज है। इस तरहका उच्चारण या पठन पाप माना गया है। इसके विषरीत जो सम्प्रदायसिद्ध गुरुसे अध्ययन किया जाता है, तदनुसार पढन-पाटन शुभ होता है। जो उत्तम तीर्थ-सदाचारी गुरुसे पढ़ा गया है, सुस्पष्ट उच्चारणसे युक्त है, सम्प्रदायशुद्ध है, सुव्यवस्थित है, उदात्त आदि शुद्ध स्वरसे तथा कण्ठ-ताल्वादि शुद्ध स्थानसे प्रयुक्त हुआ है, वह वेदाध्ययन शोधित होता है। न तो विकराल आकृतिवाला, न लंबे ओठोंवाला, न अञ्चक्त उच्चारण करनेवाला, न नाकसे बोलनेवाला एवं न गदगद कण्ठ या जिहाबन्धसे युक्त मनुष्य ही वर्णोच्चारणमें समर्थ होता है। जैसे व्याम्री

१. जहाँ सफारका 'रुत्व', 'याव' होकर 'लोप: ग़ाकल्यस्य।' (पा॰स्० ८।३।१९) अथवा 'हलि सर्वेश्वम्।' (पा०स्० ८।३)२२) के नियमानुसार वैकल्पिक लोप होता है और उस दशामें संधि नहीं होती, वहीं उस संधिक अध्यवको 'विवृत्ति' या 'विवर्तन' कहा गया है। जैसा कि 'याज्ञवल्क्य-शिक्षा' में वर्णन है-

ह्वयोस्तु स्वरबोर्मध्ये संधिर्षत्र न दूरयते। विद्युत्तिस्तत्र विज्ञेषा य इंजेति निदर्शनम्॥ (श्लो० ९४)

२. इन आठोंके उदाहरण क्रमशः इस प्रकार हैं—कियो वन्तः, क ईतः, हरिस्सेते, आविष्कृतम्, करकः, अहपीतः, क × करोति, क = पचति।

अपने बच्चोंको दाढोंसे पकडकर एक स्थानसे दूसरे स्थानपर ले जाती है, किंतु उन्हें पीडा नहीं देती, वर्णीका ठीक इसी तरह प्रयोग करे. जिससे वे वर्ण न तो अव्यक्त (अस्पष्ट) हों और न पीड़ित ही हों। वर्णोंके सम्यक प्रयोगसे मानव ब्रह्मलोकमें पुजित होता है। 'स्वर' तीन प्रकारके माने गये हैं-उदात्त, अनुदात्त और स्वरित। इनके उच्चारणकालके भी तीन नियम हैं-इस्व, दीर्घ तथा प्लूत। अकार एवं हकार कण्ठस्थानीय है। इकार, चवर्ग, यकार एवं शकार-ये तालस्थानसे उच्चरित होते हैं। उकार और पवर्ग-ये दोनों ओष्ठस्थानसे उच्चरित होनेवाले हैं। ऋकार, टवर्ग, रेफ एवं घकार-ये मुर्धन्य तथा लकार, तवर्ग, लकार और सकार-ये दन्तस्थानीय होते हैं। कवर्गका स्थान जिह्नामुल है। वकारको विद्वजन दन्त और ओष्ठसे उच्चरित होनेवाला बताते हैं। एकार और ऐकार कण्ठ-तालब्य तथा ओकार एवं औकार कण्ठोष्टज माने गये हैं। एकार, ऐकार तथा ओकार और औकारमें कण्डस्थानीय वर्ण

अकारकी आधी मात्रा या एक मात्रा होती है। 'अयोगवाह" आश्रयस्थानके भागी होते हैं. ऐसा जानना चाहिये। अच् (अ, इ, उ, ऋ, लु, ए, ओ, एं, औ)—ये स्वर स्पर्शाभावरूप 'विवृत' प्रयत्नवाले हैं। यण् (य, च, र, ल)' 'ईषत्स्पृष्ट' एवं शल् (श. य. स. ह) 'अर्धस्पृष्ट' अर्थात् 'ईषद्विवृत' प्रयत्नवाले हैं। शेष 'हल्' अर्थात् क से लेकर म तकके अक्षर 'स्पृष्ट प्रयत्नवाले' माने गये हैं। इनमें बाह्य प्रयत्नके कारण वर्णभेद जानना चाहिये 'जम' प्रत्याहारमें स्थित वर्ण (ज, म, ङ, ण, न) अनुनासिक होते हैं। हकार और रेफ अनुनासिक नहीं होते। 'हकार, झकार तथा घकार के 'संवार' 'घोष' और 'नाद' प्रयत्न हैं। 'यण्' और 'जश्'—इनके 'ईफ्लाद' अर्थात् 'अल्पप्राण' प्रयल हैं। ख, फ आदिका 'विवार', 'अघोष' और 'श्वास' प्रयत्न हैं। चर् (च, ट, त, क, प, श, ष, स)-का 'ईंपच्छवास' प्रयत्न जानना चाहिये। यह व्याकरणशास्त्र वाणीका धाम कहा जाता 書用を一ママル

इस प्रकार आदि आग्नेय महापूरालयें 'शिक्षानिरूपण' नामक तीन सी छत्तीसर्वो अध्याप पूरा हुआ॥ ३३६॥

# तीन सौ सैंतीसवाँ अध्याय

### काव्य आदिके लक्षण

और 'नाटक' आदिके स्वरूप तथा 'अलंकारों 'का वर्णन करता है। ध्वनि, वर्ण, पद और वाक्य- 'अभिधा-शक्ति' (वाच्यार्थ)-की ही मुख्यता होती यही सम्पूर्ण वाङ्मय माना गया है'। शास्त्र, इतिहास है; अत: 'काव्य' इन दोनोंसे भिन्न है। [क्योंकि

अग्निदेव कहते हैं-वसिष्ट। अब मैं 'काव्य' | होती है। वेदादि शास्त्रोंमें शब्दकी प्रधानता है और इतिहास-प्राणोंमें अर्थकी। इन दोनोंमें तथा काव्य-इन तीनोंकी समाप्ति इसी वाङ्मयमें उसमें व्यङ्गा अर्थको प्रधानता दी जाती है।]

१. अनुस्यार, विसर्ग, जिद्धामुलीय, उपध्यतीय और यम —ये 'अयोगवाह' कहलाते हैं। वे जिस स्वरपर आंत्रित होते हैं, उसीका स्थान उनका स्थान होता है। जैसे —'राम: 'का विसर्ग कण्डस्थानीय है और 'हरि: 'का विसर्ग तालुस्थानीय।

२. 'सरस्वती-कम्दाभरण'के रचविता महाराजाधिराज भोजदेवने अपने ग्रन्थके मङ्गलाचरणमें 'ध्वनिर्वर्णा: पर्द वाक्यम्' (१।१) अग्रिपुराणकी इस आनुपूर्वीको अधिकलकपसे उद्धत किया है।

३. शब्दप्रधान वेदादिको आज्ञाको भागह आदि आचार्योने 'प्रभुसम्मित' और अर्थप्रधान इतिहास-पुराणोंकी आज्ञाको 'सुहरसम्मित' नाम दिया है। इसी तरह राज्य और अर्थको गीम करके नहीं व्यक्तमार्थको प्रधानता दी गयी है, उस काव्यके उपदेशको 'कान्तासम्भित' कहा है। यथा-

संसारमें मनुष्य-जीवन दुर्लभ है: उसमें भी विद्या तो और भी दर्लभ है। विद्या होनेपर भी कवित्वका गुण आना कठिन है: उसमें भी काव्य-रचनाकी पूर्ण शक्तिका होना अत्यन्त कठिन हैं। शक्तिके साथ बोध एवं प्रतिभा हो, यह और भी कठिन है; इन सबके होते हुए विवेकका होना तो परम दुर्लभ है। कोई भी शास्त्र क्यों न हो, अविद्वान पुरुषोंके द्वारा उसका अनुसंधान किया जाय तो उससे कुछ भी सिद्ध नहीं होता'। 'श' आदि वर्ण, अर्थात् 'श च स ह' तथा वर्गोंके द्वितीय एवं चतुर्थ अक्षर 'महाप्राण' कडलाते हैं'। वर्णीक समुदायको 'पद' कहते हैं।

इसके दो भेद हैं-'सबना' और 'तिङना'। अभीष्ट अर्थसे व्यवच्छित्र संक्षिप्त पदावलीका नाम 'वाक्य' है॥ १-६॥

जिसमें अलंकार भासित होता हो, गुण विद्यमान हो तथा दोषका अभाव हो, ऐसे वाक्यको 'काव्य" कहते हैं। लोक-व्यवहार तथा वेद (शास्त्र)-का जान-ये काव्यप्रतिभाकी योनि हैं। सिद्ध किये मन्त्रके प्रभावसे जो काव्य निर्मित होता है, वह अयोनिज है है देवता आदिके लिये संस्कृत भाषाका और मनुष्येकि लिये तीन प्रकारकी प्राकृत भाषाका प्रयोग करना चाहिये। काव्य आदि तीन प्रकारके होते हैं-गद्य, पद्य और

'प्रभूसिम्बतशब्दप्रधानवैदादिताकोष्यः, सुद्रत्सम्बद्धपेतात्पर्ववतपुराणदीतिहासेष्यतः, शन्दार्वधोर्गुणभावेन रसाङ्गभूतव्याचारप्रवणतया विसक्षणं यत् काळां लोकोत्तरवर्णनानिपुणकविकमं, तत् कानीच सरसदान्यदनेनाधिमुखोकृत्य रामादिवद्वतित्रव्यं न रावणादिवदिरयुपदेशं च यथायोगं करो: सददयानां च करोतीति।' (कान्यप्रकात-१ उत्तरस)

१. साहित्यदर्पणकार विश्वनायने अपने ग्रन्थके प्रथम परिच्छेदमें 'काव्यत्योपादेयायमनिन्दर्गःऽप्यूकम्।'--यह लिखकर 'नरत्यं दर्लभं लोके' इत्यादि श्लोकको पूर्णतः उद्धत किया है।

२. भागहपर भी अगिनपुराणको इन उक्तियाँका प्रभाव पड़ा है। उनका कहना है कि 'गुरके उपदेशसे जडबुद्धि मनुष्य भी शास्त्रका अध्ययन हो कर लेते हैं, परंतु काल्य करनेकी रास्टि किसी बिरले हो प्रतिष्यतालो पुरुषमें होती है (' इस कथनमें ' शक्तिस्तत्र सुदर्लभा 'बी स्पष्टतः साप है। भागहका स्लोक इस प्रकार है-

गुरूपदेशादध्येतं शास्त्रं जडधियोऽध्यलम्।

कार्व्य त जायते जातु कस्यचित् प्रतिभावतः ॥

यह एक श्लोकका भाव तिकासे सम्बद्ध है। जान पहला है, लेककके प्रमादसे उसका पात इस अध्यापमें समितिह हो गया है।

४. अरिनपुराणको इसी उक्तिको उपजीव्य सानकर भोजदेवने 'सास्वतीकण्डाभाण'में इस प्रकार सिखा है-निर्दोषं गुजवल्काव्यमलंकारेरालंकतम्। (१।२)

५, भागहने इसी कथनको कुछ प्रव्राधित करके लिखा है कि 'ज्याकरण', छन्द, कोष, अर्थ, इतिहासाजित कथाएँ, लोफल्यवतार, युक्ति (तके) तथा कलाओंका काव्य-रचनामें प्रवृत्त होनेवाले कविजनींको मनन करना चाहिये। यथा-

सब्दरकन्दोऽभिकाराची इतिहासासचः कचः । लोको युक्तिः कलाक्षेति मनाव्य काव्यगैर्ह्यमी ॥

अनिवृद्दानके 'वेदब लोकब' इस अंत्रको ही भागतने विहाद किया है। आयार्थ वायनने काव्याङ्गकी संज्ञा देकर काव्यरचनाके तीन डेतऑका उद्रेख किया है--लोक, विद्या और प्रकीर्ण। 'लोक'से उन्होंने 'लोकवृत्त' लिया है। 'विद्या' राष्ट्रसे तष्ट्रस्पृति (व्याकरण), राब्दकोष, छन्दोधिचिति, कलालास्त्र, कामरास्त्र तथा दण्डनीति आदिका ग्रहण किया है तथा 'प्रकीर्ण' सस्दरे प्रतिभा और अवधान (वितकी एकाइता)-को लिया है। यदा-(काम्पालकारस्वाद्ये ग्रन्वे प्रथमेऽधिकरणे तृतीयाध्याये)-'लोको विद्या प्रकोर्ण च काव्याङ्वारि"॥१॥ 'लोकवर्ण लोक:"॥२॥ 'तब्दरमुख्यिधानकोतच्छन्दोविवितिकलाकामशास्त्रदण्डनीतिपूर्वा विद्याः '॥ ३ ६ 'लक्ष्यञ्जलमभियोगो वृद्धसेवावेक्षणं प्रतिभागमवधानं च प्रकोर्णम् '॥ ११ ॥ इसी प्रकार आचार्य मम्मटने शक्ति (प्रतिभा)-को तथा लोकवृत, व्याकरणदिशास तथा पूर्ववर्ती कवियोंके काग्य आदिके अवस्थोकनमें प्राप्त हुई व्यूरपशिको काव्यका हेतु बताया है। 'साध ही काव्यवेताओंकी शिक्षाके अनुसार किया जानेवाला अध्यास भी काव्यनिर्माणने हेत् होता है," यह उनका कथन है। अन्यान्य परवर्ती आचार्योंने भी काव्यके इन हेतुओंपर विचार किया है। इन सबके मतौंपर अग्निपराणके 'बेदब लोकब' इस कथनका ही प्रभाव परिलक्षित होता है।

६. मन्त्रसिद्धिसे भी अद्भत काव्य-रचनाको शक्तिका उदय होता है. इसकी चर्चा रसगङ्गधरकारने भी की है। 'नैवध' महाकाव्यके रचयिता बीहर्षने भी अपने काव्यमें चिन्तामणिबीजकी उपासनासे अकस्मात क्लोक-रचनाकी क्रकिका आविर्भाव होना बताया है।

मिश्र'। पादविभागसे रहित पदोंका प्रवाह 'गद्य' कहलाता है। वह भी चूर्णक, उत्कलिका और वृत्तगन्धि भेदसे तीन प्रकारका होता है । छोटी-छोटी कोमल पदावलीसे युक्त और अत्यन्त मृद् संदर्भसे पूर्ण गद्यको 'चूर्णक' कहते हैं। जिसमें बडे-बडे समासयुक्त पद हों. उसका नाम 'उत्कलिका' है'। जो मध्यम श्रेणीके संदर्भसे यक्त हो तथा जिसका विग्रह अत्यन्त कृत्सित (बिलप्ट) न हो, जिसमें पद्मकी छायाका आभास मिलता हो-जिसकी पदावली किसी पद्य या छन्दके खण्ड-सी जान पडे, उस गद्यको 'वसगन्ध' कहते हैं। यह सुननेमें अधिक उत्कट नहीं होता'। गद्य-काव्यके पाँच भेद माने जाते हैं-आख्यायिका, कथा, खण्डकथा, परिकथा एवं कथानिका । जहाँ गद्यके द्वारा विस्तारपूर्वक ग्रन्थ-निर्माता कविके वंशकी प्रशंसा की गयी हो, जिसमें कन्याहरण, संग्राम, विप्रलम्भ (वियोग) और विपत्ति (मरणादि) प्रसङ्गोंका वर्णन हो, जहाँ वैदर्भी आदि रीतियों तथा भारती आदि वृत्तियोंको प्रवृत्तियोंपर विशेषरूपसे प्रकाश पडता हो, जिसमें 'उच्छास'के नामसे परिच्छेद (खण्ड) किये गये हों, जो 'चूर्णक' नामक गद्यशैलीके कारण अधिक उत्कृष्ट जान पहती हो, अथवा जिसमें 'वक्त्र' या 'अपरवक्त्र' नामक छन्दका प्रयोग हुआ हो, उसका नाम

'आख्यायिका' है (जैसे 'कादम्बरी' आदि)। जिस काव्यमें कवि श्लोकोंद्वारा संक्षेपसे अपने वंशका गुणगान करता हो, जिसमें मुख्य अर्थको उपस्थित करनेके लिये कथान्तरका संनिवेश किया गया हो, जहाँ परिच्छेद हो ही नहीं, अथवा यदि हो भी तो कहीं लम्बकोंद्वारा ही हो, उसका नाम 'कचा' है (जैसे 'कचा-सरित्सागर' आदि)। उसके मध्यभागमें चतुष्पदी (पद्य)-द्वारा बन्ध-रचना करे। जिसमें कथा खण्डमात्र हो, उसे 'खण्डकथा' कहते हैं। खण्डकथा और परिकथा-इन दोनों प्रकारकी कथाओंमें मन्त्री, सार्थवाह (वैश्य) अथवा ब्राह्मणको ही नायक मानते हैं। उन दोनोंका ही प्रधान रस 'करुण' जानना चाहिये। उसमें चार प्रकारका 'विप्रलम्भ' (विरह) वर्णित होता है। (प्रवास, शाप, मान एवं करुण-भेदमे विप्रलम्भके चार प्रकार हो जाते हैं।) उन दोनोंमें ही ग्रन्थके भीतर कथाकी समाप्ति नहीं होती। अथवा 'खण्डकथा' कथाशैलीका ही अनुसरण करती है। कथा एवं आख्यायिका दोनोंके लक्षणोंके मेलसे जो कथावस्तु प्रस्तुत होती है, उसे 'परिकचा' नाम दिया गया है। जिसमें आरम्भमें भयानक, मध्यमें करुण तथा अन्तमें अद्भव रसको प्रकट करनेवाली रचना होती है, वह 'कथानिका' (कहानी) है। उसे

१. भामहने काव्यके दो भेद बताये हैं—गद्य और पद्य। फिर भाषाकों दृष्टिसे इनके तोन-तीन भेद और होते हैं —संस्कृत, प्राकृत और अपर्भशः। वामनने 'काल्य गर्ध पर्ध व' (३--२१)-इस सूचके द्वारा काल्यके गद्ध और पद्ध दो ही मूलभेद माने हैं। दण्डीने अपने 'काञ्चदर्स'में अनिपुराणकथित गग्र, पग्र और मित-तीनों भेटोंको उद्धत किया है। भाषाकी दृष्टिसे भी उन्होंने काञ्चके चार भेद माने है—संस्कृत, प्राकृत, अपभंश और मित्र। अग्निपुराणमें वो 'फदसंदानी ग्रहम् ।'—इस प्रकार गराका लक्षण किया है, दण्डीने अपने 'काव्यादर्श'में इसे अविकलस्पर्धे उद्धत किया है।

२. आचार्य वामनने भी अनिवृद्यालोक इन्हीं तीन गद्यभेदींका उद्योख किया है। यथा—'गद्यं वृत्तगन्धि चूर्णमुक्किसकाप्रायं च।'

इसी भावकी साथा सेकर वामनने १।३ के २४-२५ वें सूत्रोंका निर्माण किया है—'अनाविद्वललितपर्द वूर्णम्'॥ २४॥ 'विपरीतमुत्कलिकाप्रायम्' ॥ २५ ॥

४. वामरने जिसमें किसी पद्मका भाग प्रतीत होता हो, ऐसे गधको 'वृत्तगन्धि' कहा है। यथा—'पद्मभागवद्गतगन्धि'॥ १ (३) २३ ॥ साहित्यदर्पणकारने भी 'वृत्तभागयुतम्' कहकर इसी भावको पुष्टि की है। वापन और विश्वनाय—दोनों ही स्पष्टतः अग्निपुराणके कायाग्राही हैं।

५. विश्वनाथने 'साहित्यदर्पण'के छठे परिच्छेदमें 'कथा' और 'आठवायिका'की चर्चा की है। उन्होंने गरा-पद्ममय काव्येकि तीन भेद माने हैं-चम्प, विरुद्र और करम्पक।

उत्तम श्रेणीका काव्य नहीं माना गया है॥ ७ -- २०॥

चतुष्पदी नाम है-पद्यका [चार पादोंसे युक्त होनेसे उसे 'चतुष्पदी' कहते हैं]। उसके दो भेद हैं, 'वृत्त' और 'जाति"। जो अक्षरोंकी गणनासे जाना जाय, उसे 'वृत्त' कहते हैं। यह भी दो प्रकारका है-'उक्थ' (वैदिकस्तोत्र आदि) और 'कृतिशेषज' (लौकिक)। जहाँ मात्राओंद्वारा गणना हो, वह पद्य 'जाति' कहलाता है। यह काश्यपका मत है। वर्णींकी गणनाके अनुसार व्यवस्थित छन्दको 'वृत्त' कहते हैं। पिङ्गलम्निने वृत्तके तीन भेद माने हैं,-सम, अर्थसम तथा विषम। जो लोग गम्भीर काव्य-समुद्रके पार जाना चाहते हैं, उनके लिये छन्दोविद्या नौकाके समान है। महाकाव्य, कलाप, पर्यायबन्ध, विशेषक, कुलक, मुक्तक तथा कोच-ये सभी पद्योंके समुदाय हैं। अनेक सर्गीमें रचा हुआ संस्कृतभाषाद्वारा निर्मित काव्य 'महाकाव्य' कहलाता है॥ २१--२३॥

सर्गबद्ध रचनाको, जो संस्कृत भाषामें अथवा विश्रद्ध एवं परिमार्जित भाषामें लिखी गयी हो. 'महाकाव्य" कहते हैं। महाकाव्यके स्वरूपका त्याग न करते हुए उसके समान अन्य रचना भी हो तो वह दूषित नहीं मानी जाती। 'महाकाव्य' इतिहासकी कथाको लेकर निर्मित होता है अथवा उसके अतिरिक्त किसी उत्तम आधारको लेकर भी उसकी अवतारणा की जाती है। उसमें यथास्थान गुप्तमन्त्रणा, दृतप्रेषणा, अभियान और युद्ध आदिके वर्णनका समावेश होता है। वह अधिक विस्तृत नहीं होता। शक्करी, अतिजगती, अतिशक्तरी, त्रिष्टुप् और पुष्पिताग्रा आदि तथा वक्त्र आदि मनोहर एवं समवृत्तवाले छन्दोंमें महाकाव्यकी रचना की जाती है। प्रत्येक सर्गके प्रबन्धमें कोमलता आती है। जिसमें प्रवासका

अन्तमें छन्द बदल देना उचित है। सर्ग अत्यन्त संक्षिप्त नहीं होना चाहिये। 'अतिशक्तरी' और 'अष्टि'-इन दो छन्दोंसे एक सर्ग संकीर्ण होना चाहिये तथा दूसरा सर्ग मात्रिक छन्दोंसे संकीर्ण होना चाहिये। अगला सर्ग पूर्वसर्गकी अपेक्षा अधिकाधिक उत्तम होना चाहिये। 'कल्प' अत्यन्त निन्दित माना गया है। उसमें सत्पुरुषोंका विशेष आदर नहीं होता। नगर, समुद्र, पर्वत, ऋतु, चन्द्रमा, सूर्यं, आश्रम, वृक्ष, उद्यान, जलक्रीडा, मधुपान, सुरतोत्सव, दूती-वचन-विन्यास तथा कुलटाके चरित्र आदि अद्भुत वर्णनींसे महाकाव्य पूर्ण होता है। अन्धकार, वायु तथा रतिको व्यक्त करनेवाले अन्य उद्दोपन-विभावोंसे भी वह अलंकृत होता है। उसमें सब प्रकारकी वृत्तियोंकी प्रवृत्ति होती है। वह सब प्रकारके भावोंसे प्रभावित होता है तथा सब प्रकारकी रीतियों तथा सभी रसोंसे उसका संस्पर्श होता है। सभी गुणों और अलंकारोंसे भी महाकाव्यको परिपृष्ट किया जाता है। इन सब विशेषताओं के कारण ही उस रचनाको 'महाकाव्य' कहते हैं तथा उसका निर्माता 'महाकवि' कहलाता है ॥ २४-३२ ॥

महाकाव्यमें उक्ति-वैचित्र्यको प्रधानता होते हुए भी रस हो उसका जीवन है। उसकी स्वरूप-सिद्धि अपधग्यत्नसे (अर्थात् सहजभावसे) साध्य वाग्वक्रिमा (वचनवैचित्र्य अथवा यक्रोक्ति)-विषयक रससे होती है। महाकाव्यका फल है-चारों पुरुषार्थोंकी प्राप्ति"। वह नायकके नामसे ही सर्वत्र विख्यात होता है। प्राय: समान छन्दों अथवा वृत्तियोंमें महाकाव्यका निर्वाह किया जाता है। कौशिकी वृत्तिकी प्रधानता होनेसे काव्य-

१. 'पद्मं चतुष्पदी तब्ब वृत्तं जातिरिति द्विधा।'—वह पद्मांश दण्डीने अपने 'काव्यादर्श में ज्यों-का-त्यों से लिया है।

२. भामहने अनिपुराचके 'सर्गवन्धे महत्कारम्'—इस उक्तिको अधिकतकपसे उद्धत करके ही महाकाव्यके लक्षणका विस्तार किया है।

भामहने भी 'मन्बद्दतप्रयाणादि'—इस आनुपूर्वीका अपने महाकाव्य-लक्षणमें उपयोग किया है।

४, 'चतुर्वर्गफलप्राप्ति:'—इस अंहको परवर्ती साहित्यालोककोने अग्निप्राजके इस कबनसे ही लिया है।

वर्णन हो, उस रचनाको 'कलाप' कहते हैं। उसमें 'पूर्वानुराग' नामक शृङ्गाररसकी प्रधानता होती है। संस्कृत अथवा प्राकृतके द्वारा प्राप्ति आदिका वर्णन 'विशेषक' कहलाता है। जहाँ अनेक श्लोकोंका एक साथ अन्वय हो, उसे 'कुलक' कहते हैं। उसीका नाम 'संदानितक' भी है। एक-एक श्लोककी स्वतन्त्र रचनाको 'मुक्तक' कहते हैं। उसे सहदयोंके हृदयमें चमत्कार उत्पन्न करनेमें समर्थ होना चाहिये। श्रेष्ठ कवियोंको

सुन्दर उक्तियोंसे सम्पन्न ग्रन्थको 'कोष' कहा गया है। वह ब्रह्मकी भौति अपरिच्छित्र रससे युक्त होता है तथा सहदय पुरुषोंको रुचिकर प्रतीत होता है। सर्गमें जो भिन्न-भिन्न छन्दोंकी रचना होती है, वह आभासोपम शक्ति है। उसके दो भेद हैं—'मिश्र' तथा 'प्रकीणं'। जिसमें 'श्रव्य' और 'अभिनेय'—दोनोंके लक्षण हों, वह 'मिश्र' और सकल उक्तियोंसे युक्त काव्य 'प्रकीणं' कहलाता है। ३३—३९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय यहापुराणमें 'काम्य आदिके लक्षण' नामक तीन सौ सैतीसवौँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३३७॥

# तीन सौ अड़तीसवाँ अध्याय

नाटक-निरूपण

अग्निदेव कहते हैं—विसष्ट। 'रूपक के सत्ताईस भेद माने गये हैं'—नाटक, प्रकरण, दिम, ईहामृग, समवकार, प्रहसन, व्यायोग, भाण, वीधी, अङ्क, त्रीटक, नाटिका, सट्टक, शिल्पक, कर्णा, दुर्मीक्षका, प्रस्थान, भाणिका, भाणी, गोडी, हड्डीशक, काव्य, श्रीगदित, नाट्यरासक, रासक, ठाडाप्य तथा प्रेड्श्वण। लक्षण दो प्रकारके होते हैं—सामान्य और विशेष। सामान्य लक्षण रूपकके सभी भेदोंमें व्याप्त होते हैं और विशेष लक्षण किसी-किसीमें दृष्टिगोचर होते हैं। रूपकके सभी भेदोंमें पूर्वरङ्गके निवृत्त हो जानेपर देश-काल, रस, भाव, विभाव, अनुभाव, अभिनय, अङ्क

और स्थिति—ये उनके सामान्य लक्षण हैं; क्योंकि इनका सर्वत्र उपसर्पण देखा जाता है। विशेष लक्षण यथावसर बताया जायगा। यहाँ पहले सामान्य लक्षण कहा जाता है; 'नाटक'को धर्म, अर्थ और कामका साधन माना गया है; क्योंकि वह करण है। उसकी इतिकर्तव्यता (कार्यारम्भको विधि) यह है कि 'पूर्वरङ्ग'का विधिवत् सम्पादन किया जाय। 'पूर्वरङ्ग'के नान्दी आदि बाईस अङ्ग होते हैं' ॥ १—८॥

देवताओंको नमस्कार, गुरुजनकी प्रशस्ति तथा गौ, ब्राह्मण और राजा आदिके आशीर्वाद 'नान्दी' कहलाते हैं। रूपकोंमें 'नान्दीपाठ'के पश्चात् यह

१. भरतपुनिके ताट्यशास्त्र (१८।२)-में 'कपक' के दस भेद कार्य गये हैं... नाटक, प्रकरण, अङ्क, व्यायोग, भाण, समवकार, वीशी, प्रहसन, डिम और ईहाम्गा। आग्निपुराणमें ये दस भेद तो मिलते हो हैं. सब्ह भेद और उपलब्ध होते हैं। इन्होंमें 'विलासिका' गामक एक भेद और जोड़कर विश्वनायने सब भेदींको सम्मितिक संख्या अद्वर्धस कर दी है। उन्होंने प्रथम दस भेदींको 'रूपक' और सेष अठारह भेदींको 'उपरुपक' बताया है। आग्निपुराणीक 'कर्जा' नामक भेद 'साहित्यदर्पक' में 'प्रकरणी के नामसे और 'भाणी' गामक भेद 'संलायक' नामसे लिखा गया है।

२. 'रङ्ग' कहते हैं— 'रङ्गशाला' या 'नृत्यस्थान'को । वहाँ जो सम्भावित विध्न वा उपद्रव हों, उनकी स्थानिके लिये सुत्रधार और मट आदि जो 'नान्दीपाठ' और 'स्तृति' आदि कसो हैं, उसका नाम 'म्वांरङ' है।

इ. नाट्यश्रहतके पाँचवें अध्यय (६—१७ तकके इत्तोकों)—में प्रत्यहार, अवतरण, आरम्भ, आज्ञावणा, वक्त्रपणि, परिषट्टना, संघोटना, मार्गासारित, व्येष्टासारित, किन्द्रासारित—वे स्थारह 'बहिगाँत' कहे यथे हैं, जो परदेके भीतर ही रहकर अभिनेता या प्रयोगकर्ता प्रयोगमें लाते हैं। तदनन्तर परदा उताकर सब सोग एक ख्रम गीतको चोजना काते हैं। तसके गीतक, यर्द्धमान, ताण्डव, उत्थापन, परिवर्तन, नान्दी, मुक्कवकृष्टा, रङ्गद्धर, वारी, महाचारी और प्ररोचना—चे स्थारह अङ्ग हैं। इन बाईस अङ्गोंका पूर्वरङ्गमें प्रयोग होता है।

लिखा जाता है कि 'नान्छन्ते' सूत्रधारः' (नान्दोपाठके अनन्तर सूत्रधारका प्रवेश)। इसमें कविकी पूर्व गुरुपरम्पराका, वंशप्रशंसा, पौरुष तथा काव्यके सम्बन्ध और प्रयोजन—इन पाँच विषयोंका निर्देश करे। नटी, विदूषक और पारिपार्श्वक—ये सूत्रधारके साथ जहाँ अपने कार्यसे सम्बद्ध, प्रस्तुत विषयको उपस्थित करनेवाले विचित्र वाक्योंद्वारा परस्पर संलाप करते हैं, पण्डितजन उसको 'आमुख' जानें। उसको 'प्रस्तावना' भी कहा जाता है। ९—१२॥

'आम्ख'के तीन भेद' होते हैं-प्रवृत्तक,

कथोद्धात और प्रयोगातिशय। जब सृत्रधार उपस्थित काल (ऋतु आदि)-का वर्णन करता है, तब उसका आश्रयभूत पात्र-प्रवेश 'प्रवृत्तक' कहलाता है। इसका बीजोशों में ही प्रादुर्भाव होता है। जब पात्र सूत्रधारके वाक्य अथवा वाक्यार्थको ग्रहण करके प्रवेश करता है, तब उसको 'कथोद्धात' कहा जाता है। जिस समय सूत्रधार एक प्रयोगमें दूसरे प्रयोगका वर्णन करे, उस समय यदि पात्र वहीं प्रवेश करे, तो वह 'प्रयोगातिशय' होता है। 'इतिवृत्त' (इतिहास)-को नाटक आदिका शरीर कहा जाता है। उसके दो भेंद माने गये हैं—'सिद्ध' और 'उत्प्रेक्षित'। शास्त्रोंमें वर्णित इतिवृत्त 'सिद्ध' और कविको कल्पनासे निर्मित 'उत्प्रेक्षित' कहा जाता है। बीज, बिन्दु, पताका, प्रकरी और कार्य— ये पाँच अर्थप्रकृतियाँ (प्रयोजनसिद्धिकी हेतुभूता)

हैं। चेष्टा (कार्यावस्थाएँ) भी पाँच ही मानी गयी हैं। इनके नाम क्रमशः इस प्रकार हैं-प्रारम्भ, प्रयत्न, प्राप्ति-सद्भाव, नियतफलप्राप्ति और पाँचवाँ फलयोग। रूपकमें मुख, प्रतिमुख, गर्भ, विमर्श और निवंहण-ये क्रमशः पाँच संधियाँ हैं'। जो अल्पमात्र वर्णित होनेपर भी बहुधा विसर्पण--अनेक अवान्तर कार्योंको उत्पन्न करता है, फलको हेतुभूत उस अर्थप्रकृतिको 'बीज' कहा जाता है। जिसमें विविध वृत्तान्तों और रससे बीजकी उत्पत्ति होती है, काव्यके शरीरमें अनुगत उस संधिको 'मुख' कहते हैं। अभीष्ट अर्थकी रचना, कथावस्तुकी अखण्डता, प्रयोगमें अनुराग, गोपनीय विषयोंका गोपन, अद्भुत वर्णन, प्रकाश्य विषयोंका प्रकाशन—ये काज्याङ्गोंके छ: फल हैं। जैसे अङ्गहीन मनुष्य किसी कार्यमें समर्थ नहीं होता, उसी प्रकार अङ्गहीन काव्य भी प्रयोगके योग्य नहीं माना जाता। देश-कालके बिना किसी भी इतिवृत्तको प्रवृत्ति नहीं होती, अत: नियमपूर्वक उन दोनोंका उपादान 'पद' कहलाता है। देशोंमें भारतवर्ष और कालमें सत्ययुग, त्रेता और द्वापरयुगको ग्रहण करना चाहिये। देश-कालके बिना कहीं भी प्राणियोंके सुख-दु:खका उदय नहीं होता। सृष्टिके आदिकालकी वार्ता अथवा मृष्टिपालन आदिकी वार्ता प्राप्त हो तो वह वर्णनीय है। ऐसा करनेमें

कोई दोष नहीं है ॥ १३-२७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'नाटकका निरूपण' नामक तीन सौ अड़तीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३३८॥

and the second

नाटकोंमें सबसे प्रथम 'नान्दीखड'का विधान भारतमृत्रिने किया है। जैसा कि नाट्यशास्त्रके प्रथम अध्यायमें उल्लेख है— नान्दी करा मया पूर्वनाशीयंचनसंयुक्त। अष्टाजुन्दसंयुक्त। विधिया देशसम्परः ॥

२. विश्वनाथने अभिनुपुराणके 'सहिता: सुत्रधारेण' इत्यादिसे लेकर 'प्रस्तावनापि सा' तकको पश्चियोंको अपने ग्रन्थमें अविकलस्पसे तद्गत किया है। अग्निपुराणमें प्रस्तावनाके 'प्रवृत्तक', 'कबोद्धात' और 'प्रयोगातिकय'—ये तीन भेद माने गये हैं। परंतु विश्वनाथने 'उद्धातक' और 'अवलगित'—ये दो भेद और जोड़कर पाँच भेद म्लोकार किये हैं।

इत पाँचों अध्यक्षियोंको विख्नायने अपने ग्रन्थमें न्यों-का-त्यों ग्रहण किया है।

४. विश्वनाथने 'निर्वहण'के स्थानमें 'उपसंति का टालेख किया है।

इस प्रसङ्गके अनुशोलनसे यह स्यष्ट जान पड़ता है कि ज्यासदेवपर भरतमुनिका प्रभाव पड़ा है और परवर्ती आलोचकोंके प्रन्थ भरतमृति एवं व्यासदेवसे भी प्रभावित हैं।

# तीन सौ उनतालीसवाँ अध्याय

### शृङ्गारादि रस, भाव तथा नायक आदिका निरूपण

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ! वेदान्तशास्त्रमें जिस अक्षर (अविनाशी), सनातन, अजन्मा और व्यापक परब्रह्म परमेश्वरको अद्वितीय, चैतन्यस्वरूप और ज्योतिर्मय कहते हैं, उसका सहज (स्वरूपभूत) आनन्द कभी-कभी व्यक्तित होता है, उस आनन्दकी अभिव्यक्तिका ही 'चैतन्य', 'चमत्कार' और 'रस'के नामसे वर्णन किया जाता है'। आनन्दका जो प्रथम विकार है, उसे 'अहंकार' कहा गया है। अहंकारसे 'अभिमान'का प्रादुर्भाव हुआ। इस अभिमानमें ही तीनों लोकोंकी समाप्ति हुई है॥ १ — ३॥

अभिमानसे रितकी उत्पत्ति हुई और वह व्यभिचारी आदि भाव-सामान्यके सहकारसे पृष्ट होकर 'शृङ्गार'के नामसे गायी जाती है। शृङ्गारके इच्छानुसार हास्य आदि अनेक दूसरे भेद प्रकट हुए हैं'। उनके अपने-अपने विशेष स्थायी भाव होते हैं, जिनका परिपोष (अभिव्यक्ति) ही उन-उन रसोंका लक्षण है। ४-५।

वे रस परमात्माके सत्त्वादि गुणेंकि विस्तारसे प्रकट होते हैं। अनुरागसे शृङ्गार, तीक्ष्णतासे रौड़, उत्साहसे वीर और संकोचसे बीभत्स रसका उदय

होता है। शृङ्कार रससे हास्य, रौद्र रससे करूण रस, वीर रससे अद्भत रस तथा बीभत्स रससे भयानक रसकी निष्यति होती है। शृङ्गार, हास्य, करुण, रौड, धीर, भयानक, बीभत्स, अद्धत और शान्त—ये नौ रस माने गये हैं। वैसे सहज रस तो चार (शृक्कार, रौद्र, वीर एवं बीभत्स) ही हैं। जैसे बिना त्यागके धनकी शोभा नहीं होती, वैसे हो रसहीन वाणीको भी शोभा नहीं होती। अपार काञ्चसंसारमें कवि ही प्रजापति है। उसको संसारका जैसा स्वरूप रुचिकर जान पड़ता है. उसके काव्यमें यह जगत् वैसे ही रूपमें परिवर्तित होता है। यदि कवि शृङ्खाररसका प्रेमी है, तो उसके काव्यमें रसमय जगतुका प्राकट्य होता है। यदि कवि शृङ्कारों न हो तो निश्चय ही काव्य नीरस होगा। 'रस' भावहीन नहीं है और 'भाव' भी रससे रहित नहीं है; क्योंकि इन भावोंसे रसकी भावना (अभिव्यक्ति) होती है। भाव्यन्ते रसा एभि:।' (भावित होते हैं रस इनके द्वारा)-इस व्युत्पत्तिके अनुसार वे 'भाव' कहे गये B, 11 E-55 11

भुक्राराद्धि भवेद्धास्यो रीद्राव्य करुणो रसः । योराज्येषाद्धतोत्पत्तिर्वोभत्ताव्य भवानकः ॥ (नाट्यशास्त्र ६ । ३९)

१. भरतमृतिने रसनिष्यशिवर विचार किया, धावीका भी विचार विवेचन किया, किंतु रसकी ब्रह्मचैतन्यसे अधिन नहीं कहा; इस विषयमें वेदव्यसको वाणी 'अनिन्युरण'में अधिक स्पष्ट हुई है। इन्होंने बहाके सहज आन-दकी अधिवादिका ही 'चैतन्य', 'चमस्कार' तथा 'रस' नाम दिया है। वेदाना-सूत्रकार वेदव्यसको सम्बद्ध अवन्य हो 'रसो मैं सः।'—यह औषनिषद वाणी भी रही है। भरतसूत्रके व्याख्याकार आचार्य अधिनवपुष्टणदने, जिनके मतका विचार विवेचन आवार्य सम्पटने अपनी पीयूववर्षिणी वाणीहारा 'काव्यप्रकारा' में किया है, यह वेदानादृष्टि ही अपनायी है, तथा 'रसो मैं सः'का प्रधायक्रमणे उझेख करके 'विद्यावरणधङ्ग' या 'अग्रावरणा चित्'को ही 'रस' माना है। भामहने महाकाव्यके लखणमें 'चुकं लोकस्वधावेन रसैश सकरी: पृषक्।'—यो लिखकर रसका योग तो स्वीकार किया है, किंतु रसके भव्य स्वस्थका कोई विवेचन नहीं किया है। अधिनवपुत्र, मन्यट तथा विश्वनायने भी व्यवस्थात निर्दिष्ट स्वस्थको ही स्वीकार किया है। ध्वनिवादी या व्यवस्थात सहदयोंने रसके उक्त महामहिम स्वस्थको ही आदर दिया तथा 'ब्रह्मस्वादसहोदर' कहकर उसकी प्रतिहा क्वापी है।

२. इस कथनके उपजीव्य हैं—भरतमूनि। उन्होंने भूंगार, रोड, जोर और बोधास रखोंसे क्रमतः हास्य, करूण, अद्भुत तथा भयानक रसको उत्पत्ति मानी है। यथा—

३. भरतमुनिने नाट्यकास्त्रमें यह प्रश्न उठाया है कि 'कि रसेप्यो धावानामधिनिवृत्तिरताहो धावेष्यो रसानाम्।' (क्या रसोंसे धातोंको अधिव्यक्ति होती है अथवा धातोंसे रसोंकी।) इसके उत्तरमें वे कहते हैं कि 'धावोंसे हो रसोंकी अधिव्यक्ति देखी जाती है, रसोंसे धावोंकी नहीं।' रसके उद्धावक होनेके कारण हो वे 'भाव' कहे जाते हैं। यह उत्तर हो अन्निपुराणको उक्तियोंमें मुखरित हुआ है।'न धावहोनोऽस्ति रसो न धावो रसविजत:।'—यह उक्ति भी नाट्यकाव्यक्ति कारिकाका हो अंतर है। (देखिये ६।३६)।

'रित' आदि आठ स्थायों भाव होते हैं तथा 'स्तम्भ' आदि आठ सात्त्विक भाव माने जाते हैं। सुखके मनोऽनुकूल अनुभव (आनन्दकी मनोरम अनुभूति)-को 'रित' कहा जाता है। हम् आदिके द्वारा चित्तके विकासको 'हास' कहा जाता है। अभीष्ट वस्तुके नाश आदिसे उत्पन्न मनको विकलताको 'शोक' कहते हैं। अपने प्रतिकृल आचरण करनेवालेपर कठोरताके उदयको 'क्रोध' कहते हैं। पुरुषार्थके अनुकूल मनोभावका नाम 'उत्साह' है॥ १३—१५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

चित्र आदिके दर्शनसे जनित मानसिक विकलताको 'भय' कहते हैं। दुर्भाग्यवाही पदार्घोंकी निन्दा 'जुगुप्सा' कहलाती है। किसी वस्तुके दर्शनसे जित्तका अतिशय आश्चर्यसे पृरित हो जाना 'विस्मय' कहलाता है। 'स्तम्भ' आदि आठ सात्त्विक भाव हैं, जो रजोगुण और तमोगुणसे परे हैं। भय या रागादि उपाधियोंसे चेष्टाका अवरोध हो जाना 'स्तम्भ'" कहलाता है। सम एवं राग आदिसे युक्त अन्त:करणके क्षोभसे शरीरमें उत्पन्न जलको 'स्वेद' कहते हैं। हर्षादिसे शरीरका उच्छवसित होना और उसमें रोंगटे खडे हो जाना 'रोमाञ्च' कहा गया है। हर्ष आदि तथा भय आदिके कारण वाणीका स्पष्ट उच्चारण न होना (गद्गद हो जाना) 'स्वरभेद' कहा गया है। चित्तके क्षोभसे उत्पन्न कम्पनको 'वेपथ' कहा गया है। विषाद आदिसे शरीरकी कान्तिका परिवर्तन 'वैवर्ण्य' कहा गया है। दु:ख अववा आनन्द आदिसे उद्भत नेत्रजलको 'अन्न' कहते हैं। उपवास आदिसे इन्द्रियोंकी संज्ञाहीनताको 'प्रलय' कहा जाता है॥१६-२१॥

वैराग्य आदिसे उत्पन्न मानसिक खेदको 'निर्वेद' कहा जाता है। मानसिक पीडा आदिसे जनित

शैविल्यको 'ग्लानि' कहते हैं; वह शरीरमें ही व्यास होती है। अनिष्टप्राप्तिकी सम्भावनाको 'राङ्का' और मत्सर (दूसरेका उत्कर्ष सहन न करने)-को 'असूया' कहा जाता है। मदिरा आदिके उपयोगसे उत्पन्न मानसिक मोह 'मद' कहलाता है। अधिक कार्य करनेसे शरीरके भीतर उत्पन्न क्लान्तिको 'श्रम' कहते हैं। शृङ्गार आदि धारण करनेमें चित्तकी उदासीनताको 'आलस्य' कहते हैं। धैर्यसे भ्रष्ट हो जाना 'दैन्य' तथा अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति न होनेसे जो बार-बार उसकी ओर ध्यान जाता है, उसे 'चिन्ता' कहते हैं। किसी कार्य (भयसे छूटने या इष्टवस्तुको पाने आदि)-के लिये उपाय न सूझना 'मोह' कहलाता है॥ २२—२५॥

अनुभूत वस्तुका चित्तमें प्रतिबिम्बित होना 'स्मृति'कहलाता है। तत्त्वज्ञानके द्वारा अधौंक निश्चयको 'मति' कहते हैं। अनुराग आदिसे होनेवाला जो कोई अकथनीय मानसिक संकोच होता है, उसका नाम 'न्नीडा' या 'लजा' है। चित्तको अस्थिरताको 'चपलता' और प्रसन्नताको 'हर्ष' कहते हैं। प्रतीकारकी आशासे उद्भत अन्त:करणकी विकलताको 'आवेश' कहा जाता है। कर्तव्यके विषयमें कुछ प्रतिभान न होना 'जडता' कही जाती है। अभीष्ट वस्तुकी प्राप्तिसे बढ़े हुए आनन्द या संतोषके अध्युदयको 'धृति' कहते हैं। दूसरोंमें निकृष्टता और अपनेमें उत्कृष्टताकी भावनाको 'गर्व' कहा जाता है। इच्छित वस्तके लाभमें दैव आदिसे जीनत विघ्नके कारण जो दु:ख होता है, उसे 'विषाद' कहते हैं। अभीष्ट पदार्थकी इच्छासे जो मनकी चञ्चल स्थिति होती है, उसका नाम 'उत्कण्ठा' या 'उत्सुकता' है। अस्थिर हो उठना चित्त और इन्द्रियोंका 'अपस्मार'

<sup>\* &#</sup>x27;स्तम्भ'का यही लक्षण विश्वनाथने भी लिया है।

है। युद्धमें बाधाओंके उपस्थित होनेसे स्थिर न रह पाना 'त्रास' माना गया है तथा चित्तके चमत्कृत होनेको 'बीप्सा' कहते हैं। क्रोधके शमन न होनेको 'अमर्ष' तथा चेतनताके उदयको 'प्रबोध' या 'जागरण' कहते हैं। चेष्टा और आकारसे प्रकट होनेवाले भावोंका गोपन 'अवहित्य' कहलाता है। क्रोधसे गुरुजनोंपर कठोर वाग्दण्डका प्रयोग 'उग्रता' कहलाता है। चित्तके ऊहापोहको 'वितर्क' तथा मानस एवं शरीरकी प्रतिकृल परिस्थितिको 'व्याधि' कहते हैं। काम आदिके कारण असम्बद्ध प्रलाप करनेको 'उन्माद' कहा गया है। तत्वज्ञान होनेपर चित्तगत वासनाकी शान्तिको 'शम' कहते हैं। कविजनोंको काव्यादिमें रस एवं भावोंका निवेश करना चाहिये। जिसमें 'रित' आदि स्यायी भावोंकी विभावना हो, अथवा जिसके द्वारा इनकी विभावना हो, वह 'विभाव' कहा गया है: यह 'आलम्बन' और 'उद्योपन'के भेदसे दो प्रकारका माना जाता है। 'रति' आदि भावसमृह जिसका आश्रय लेकर निष्पन्न होते हैं, वह 'आलम्बन' नामक विभाव है। यह नायक आदिका आलम्बन लेकर आविर्भत होता है। धीरोदात्त, धीरोद्धत, धीरललिव और धीरप्रशान्त-ये चार प्रकारके नायक माने गये हैं। ये धीरोदात्तादि नायक अनुकूल, दक्षिण, शठ एवं धृष्टके भेदसे सोलह प्रकारके कहे जाते हैं। पीठमई, विट और विद्यक-ये तीनों शृङ्गाररसमें नायकके नर्मसचिव-अनुनायक होते हैं। 'पीठमदं' श्रीमान् एवं 'नायक'के समान बलशाली (सहायक) होता है। 'विट' (धूर्त) नायकके देशका कोई व्यक्ति होता है। 'विद्षक' प्रहसनसे नायकको प्रसन्न करनेवाला होता है। नायककी नायिकाएँ भी तीन प्रकारकी होती हैं-स्वकीया, परकीया एवं पुनर्भ। 'पुनर्भ' नायिका कौशिकाचार्यके मतसे है। कुछ 'पुनर्भू'

नायिकाको न मानकर उसके स्थानपर 'सामान्य'की गणना करते हैं। इन्हीं नायिकाओंके अनेक भेद होते हैं। 'उद्दीपन विभाव' विविध संस्कारोंके रूपमें स्थित रहते हैं। ये 'आलम्बन विभाव'में भावोंको उद्दीस करते हैं॥ २६—४२॥

चौंसठ कलाएँ कम्मींद एवं गीतिकादिके भेदसे दो प्रकारकी होती हैं। 'कुहक' और 'स्मृति' प्रायः हासोपहारक हैं। आलम्बन विभावके वद्बुद्ध संस्कारयुक्त भावोंके द्वारा स्मृति, इच्छा, द्वेष और प्रयत्नके संयोगसे किये हुए मन, वाणी, बुद्धि तथा शरीरके कार्यको विद्वज्जन 'अनुभाव' मानते हैं—'स अत्र अनुभूयते उत अनुभवति।' (आलम्बनमें जो अनुभूयमान है, अथवा आलम्बनमें जो दर्शनके बाद प्रकट होता है)—इस प्रकार 'अनुभाव' शब्दकी निरुक्ति (ब्युत्पत्ति)-की जाती है। मानसिक व्यापारकी बहुलतासे युक्त कार्य 'मनका कार्य' कहा जाता है। वह 'पीरुष' (पुरुष-सम्बन्धी) एवं 'स्त्रैण' (स्वी-सम्बन्धी)—दो प्रकारका होता है। वह इस प्रकार भी प्रसिद्ध है—॥ ४३—४६॥

शोभा, विलास, माधुर्य, स्थैर्य, गाम्भीर्य, लिल, औदार्य तथा तेज—ये आठ 'पौरुष कर्म' हैं। नीच जनोंकी निन्दा, उत्तम पुरुषोंसे स्पर्धा, शौर्य और चातुर्य—इनके कारण मानसिक कार्यके रूपमें शोभाका आविर्भाव होता है। जैसे— 'भवनकी शोभा होती है'॥४७-४८॥

भाव, हाव, हेला, शोभा, कान्ति, दीप्ति, माधुर्य, शौर्य, प्रगल्भता, उदास्ता, स्थिरता एवं गम्भीरता—ये बारह 'स्त्रियोंके विभाव' कहे गये हैं। विलास और हावको 'भाव' कहते हैं। यह 'भाव' किंचित् हर्षसे प्रादुर्भृत होता है। वाणीके योगको 'वागारम्भ' कहते हैं। उसके भी बारह भेद होते हैं। उनमें भाषणको 'आलाप', अधिक भाषणको 'प्रलाप', दु:खपूर्ण बचनको 'विलाप', जाता है। शिक्षापूर्ण वचनको 'उपदेश' और बारंबार कथनको 'अनुलाप', कथोपकथनको 'संलाप', निरर्थक भाषणको 'अपलाप', वार्ताके परिवहनको 'संदेश' और विषयके प्रतिपादनको 'निर्देश' कहते हैं। तत्त्वकथनको 'अतिदेश' एवं निस्सार वस्तुके वर्णनको 'अपदेश' कहा होते हैं॥४९-५४॥

व्याजोक्तिको 'व्यपदेश' कहते हैं। दूसरोंको अभीष्ट अर्थका ज्ञान करानेके लिये उत्तम बुद्धिका आश्रय लेकर वागारम्भका व्यापार होता है। उसके भी रीति, वृत्ति और प्रवृत्ति-ये तीन भेद

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'मृङ्गारादि रस, भाव तथा नायक आदिका निरूपण' नामक तीन सौ उनतालीसर्वा अध्याय पूरा हुना॥ ३३९॥

### तीन सौ चालीसवाँ अध्याय

#### रीति-निरूपण

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! अब मैं 'वाग्विद्या' (काव्यशास्त्र)-के सम्यक् परिज्ञानके लिये 'रीति का वर्णन करता है। उसके भी चार भेद होते हैं— पाञ्चाली, गौडी, वैदर्भी तथा लाटी। इनमें 'पाञ्चाली रीति' उपचारयुक्त, कोमल एवं लघु-समासोंसे समन्वित होती है। 'गौडी रौति'में संदर्भकी अधिकता और लंबे-लंबे समासोंकी बहुलता होती है। वह अधिक उपचारोंसे युक्त नहीं होती। 'वैदर्भी रीति' उपचाररहित, सामान्यतः कोमल संदर्भोंसे युक्त एवं समासवर्जित होती है। 'लाटी रीति' संदर्भकी स्पष्टतासे युक्त होती है, किंतु उसमें समास अत्यन्त स्पष्ट नहीं होते। वह यद्यपि अनेक विद्वानोंद्वारा परित्यक्त है, तथापि अतिबहुल उपचारयुक्त लाटी रीतिकी रचना उपलब्ध होती है॥१-४॥

(अब वृत्तियोंका वर्णन किया जाता है-) जो क्रियाओंमें विषमताको प्राप्त नहीं होती, वह संक्षिप्तकार, पात तथा वस्तृत्थापन ॥ ५-११॥

वाक्यरचना 'वृत्ति' कही गयी है। उसके चार भेद 🖁—भारती, आरभटी, कैशिकी एवं सात्वती। 'भारती वृत्ति' वाचिक अभिनयकी प्रधानतासे यक होती है। यह प्राय: (नट) पुरुषके आश्रित होती है, किंतु कभी-कभी स्त्री (नटी)-के आश्रित होनेपर यह प्राकृत उक्तियोंसे संयुक्त होती है। भरतके द्वारा प्रयुक्त होनेके कारण इसे 'भारती' कहा जाता है। भारतीके चार अङ्ग माने गये हैं— बीची, प्रहसन, आमुख एवं नाटकादिकी प्ररोचना। बीधीके तेरह अङ्ग होते हैं-उद्धातक, लिपत, असत्प्रलाप, वाक्त्रेणी, नालिका, विपण, व्याहार, त्रिगत, छल, अवस्यन्दित, गण्ड, मुदब एवं उचित। तापस आदिके परिहासयुक्त वचनको 'प्रहसन' कहते हैं। 'आरभटी वृत्ति'में माया, इन्द्रजाल और युद्ध आदिकी बहुलता मानी गयी है। आरभटी वृत्तिके भेद निम्नलिखित है-

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'रीतिनिरूपण' नामक तीन सौ चालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३४०॥

<sup>\*</sup> अनिवपुरावमें काव्यक्षास्त्रके सम्यक् जानके लिये रीतिज्ञान आवरणक बतलाया है; इसीका सहारा लेकर आचार्य वामनने 'रीतिरात्मा काव्यस्य।'—इस सुत्रके द्वारा रीतिको 'काव्यका आत्मा' कहा है और विशिष्ट पद-रचनाका नाम 'रीति' दिया है। अग्निपुराषमें

### तीन सौ इकतालीसवाँ अध्याय नृत्य आदिमें उपयोगी आङ्गिक कर्म

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठ! अब मैं 'अभिनय'\* में नृत्य आदिके समय शरीरसे होनेवाली विशेष चेष्टाको तथा अङ्ग-प्रत्यङ्गके कर्मको बताता हूँ। इसे विद्वान् पुरुष 'आङ्गिक कर्म' मानते हैं। यह सब कुछ प्राय: अबलाजनोंके आश्रित होनेपर 'विच्छित्त'-विशेषका पोषक होता है। लोला, विलास, विच्छित्त, विभ्रम, किलकिञ्चित, मोट्टायित,

कुट्टमित, बिळ्बोक, लिलत, विहत, क्रीडित तथा केलि—ये नायिकाओंके यौवनकालमें सहजभावसे प्रकट होनेवाले बारह अलंकार हैं। आवरणसे आवृत स्थानमें प्रियजनोंकी चेष्टाके अनुकरणको 'लीला' कहते हैं। प्रियजनके दर्शन आदिसे जो मुख और नेत्र आदिकी चेष्टाओंमें कुछ विशेष चमत्कार लिखत होता है, उसको सहदयजन

ग्रीतिके बार भेद उपलब्ध होते हैं—पाकली, गीड़ों, वैदर्भों और लादों और इन चारोंक पृथक्-पृथक् लक्षण भी दिये हैं। प्रधाप वामनने इन चार भेदोंमेंसे 'ल्हटी'को उहाज वहीं किया है, तथापि परवर्ती आलोचकोंने लाटोपर भी विचार किया है। मामनने 'पाकली'का लक्षण किया है—'माधुर्वलीकुमायोगका पाकली।' आर्थाद् 'माधुर्व तथा सीकुमार्थ गुणसे सम्पन रचना 'पाकली रीति' है।' अग्निपुराजमें 'उपचारकुता मुद्रों पाकली हम्बाविग्रहा।'—यों कहकर छोटे समासवाली मृदु रचनाको 'पाकली' मताया गण है। इसकी मृदुताको ही वामनने 'माधुर्व' नामसे व्यक्त किया है। छोटे समासवाली रचनामें कर्कतताका अभाव होता है, अतः वह 'सुकुमार' मानी गयी है। इसी गुणका वामनने 'सीकुमार्व' ताम्दरें बोध कराया है। व्यक्तवीने लेखे समासवाली रचनाको 'गीड़ीया' कहा है; उसीको समान्तरसे वामनने 'ओव:कार्तिमती' कहकर व्यक्त किया है। दोर्थसव्यक्तवाली रचनामें हो 'ओव' और 'कार्तन' नामक गुण प्रकट होते हैं। जो समस्त्रसे सुन्य तथा कोमल संदर्भवाली रचन होती है, उसको 'बैद्धी' कहा गया है। बैद्धीके इसी लक्षणको वामनने 'समारगुणेपेख' कहकर स्थक किया है। उनकी रावर्ष बैदर्भी रोति सम्भूनं दोषोंसे राहत और समय गुणेसे गुन्यित होती है। यथा—

अस्पृद्यं दोषन्यसभिः समप्रगुलगुण्डिता । विपञ्चीरवरसीभाग्वा वैदर्भं रीतिरिष्यते ॥

भरतमृतिने वृत्तियाँकी उत्पत्ति भगवान् नारायणसे बळायी है और उनके चार भेद किये हैं—'भारती', 'सत्त्वती', 'केलिकी' तथा 'आरभरी'। 'भारती'का प्राफटम क्रम्बेदसे, 'सळ्यती का चनुर्वेदसे, 'केलिकी का सामवेदसे और 'आरभरी'का अथवेदेदसे आविभीय माना है। जो प्रधान वाली पुरुषद्वारा प्रयोगमें लागो जानेवाली, स्वीरीतत, संस्कृत कक्योंसे युक्त तथा भरतमृतिके शिष्योंसे प्रयुक्त है, यह 'भारती' नामवाली यृति है; उसके चार अब हैं—प्ररोचना, आयुक्त, योधी और प्रवस्त (इहच्य:-नाटमसास्त्रका बोसवाँ अध्याध)। अमिनपुराण यृत्तिविचार भरतमृत्तिके 'नाटमसास्त्र'वर ही आधारित तथा अल्यन्त संवित्त है।

" भरतमुनिके 'नाट्यसास्त' (अञ्चय २२)-में 'सम्यन्-अधिनय-निकानलें के प्रसङ्घ 'अधिनय'के तीन स्वक्य वर्षित हैं—
साधिक, आङ्गिक और सारिवक। ताट्यमें मत्वकी प्रतिक्ष है। सावका कर आवाद है। वह नवाँ रखोंमें स्थित रहता है। युवावस्थामें स्थितों के
मुख और अङ्गमें जो सारिवक विकार अधिकतर प्रकट होते हैं, उन्हें 'अलंकार' कहा गया है। वे अलंकार भाविक आधित होते हैं। उनमेंसे
पहले तीन 'अङ्गम अलंकार' हैं, दस 'स्वाभाविक अलंकार' हैं और साव 'अवलन्न' हैं। वे सब-के-सब रस और भावसे उपलुंहित होते
हैं। भाव, हाव और हेस्स—ये परस्पर उदित हो, उत्पेरमें प्रकृतिस्य होकर रहते हैं। वे तीनों सत्वके ही भेद हैं और अङ्गम अलंकार हैं। 'सत्व' देहरूपक होता है। 'सत्व' से 'भाव'का उत्पाद होता है, 'भाव'से 'हाव'को की हेला का उद्भव कहा गया है। वागों,
अङ्ग और मुखरागके हारा तथा सत्व और अधिनवके हारा कविके आन्तरिक अधिवायको भावित (प्रकट) करनेवाला तत्व 'भाव'
कहताता है। लीला, विलास, विव्वति, विषय, किलाकांकत, मोहतीक, कुट्टमित, विव्वति, लिला और विद्वत—ये दस हित्योंके
स्वभावत चेट्टाविलेच या अलंकरण हैं। इनका विश्वद विवेचन स्लोक १२—२५ तक उपलब्ध होता है। शोभा, कान्ति, दीति, माधुर्य, वैर्य,
प्रागल्प्य तथा औदार्य—ये 'अवल्य अलंकरण' है। इन सचका विवेचन स्लोक २६—३० तक उपलब्ध होता है। पुरुषमें शोभा, विलास,
साधुर्य, स्वैरं, गाम्भीर्य, लिलत, औदार्य और तेव—ये आत स्वित्वक भाव प्रकट होते हैं। यहाँ लीला-विलास आदि वो रिवरोंके
अलंकरण कहे गये हैं, उनकी संख्या दस है; कितु अलंकपुराणमें व्यवस्थीन 'क्रोडित' और 'केलि'—इन दोको उद्धावना करके रिवरोंके
स्वभावन अलंकरणोंको बारह बताया है। परवर्ती साहित्यदर्गककारने इनके अहिरिक छः चूवन भावोंकी उद्धावना करके इन सचकी संख्या
अठारहतक पहुँवा दी है। व्यवस्थीने दिवरात्रके हत्ये लोला, विश्वतस आदि कुछ हो भावोंके संक्रित सक्षण दिये हैं, किंतु किंवरात्र विश्वतायने अठारहों भावों च अलंकरणोंके उदाहरणव्यक्ति विश्वत सक्षण प्रस्तुत किये हैं। 'विलास' कहते हैं। हर्षसे होनेवाले हास और शुष्क रुदन आदिके मिश्रणको 'किलकिञ्चित' माना गया है। चित्तके किसी गर्वयुक्त विकारको 'बब्बोक' कहते हैं। (इस भावके उदय होनेपर अभीष्ट वस्तुमें भी अनादर प्रकट किया जाता है।) सौकुमार्य्यजनित चेष्टा-विशेषको 'ललित' कहते हैं। सिर, हाथ, वक्ष:स्थल, पार्श्वभाग-ये क्रमश: अङ्ग हैं। भूलता (भाँह) आदिको प्रत्यङ्ग या 'उपाङ्ग' जाना जाता है। अङ्ग-प्रत्यङ्गेकि प्रयत्नजनित कर्म (चेष्टाविशेष)-के बिना नृत्य आदिका प्रयोग सफल नहीं होता। वह कहीं मुख्यरूपसे और कहीं वक्ररूपसे साधित होता है। आकम्पित, कम्पित, धृत, विधृत, परिवाहित, आधृत, अवधृत, अञ्चित,

निहञ्चित, परावृत, उत्क्षिप्त, अधीगत एवं लोलित-ये तेरह प्रकारके शिर':कर्म जानने चाहिये। भ्रुकर्म सात प्रकारका होता है। भूसंचालनके कर्मीमें पातन आदि कर्म मुख्य हैं। रस, स्थायी भाव एवं संचारी भावके सम्बन्धसे दृष्टि'का 'अभिनय' तीन प्रकारका होता है। उसके भी छत्तीस भेद होते हैं-जिनमें दस भेद रससे प्रादुर्भृत होते हैं। कनीनिकाका कर्म भ्रमण एवं चलनादिके भेदसे नी प्रकारका माना गया है। मुखके छ:' तथा नासिकाकर्मके छ:" एवं नि:धासके नौ भेद माने जाते हैं। ओष्ठकर्मके छ:", पादकर्मके छ: चिबक-क्रियाके सात एवं ग्रीवाकर्मके नी" भेद बताये गये हैं। हस्तका अभिनय प्राय:

र, 'नाट्यस्तरव'के आठवें अध्यायमें स्लीक रू७ से ४० तक जिर-संचलनके विविध प्रकारीकी विताद व्याख्या दृष्टिगोचर होती है। 'आकम्मित' आदि जो तरह प्रकार हैं, उनके नाममात्र अन्तिपुरायमें वहींसे क्यों-के-त्वों से लिये गये हैं। इन सबके लक्षणीका विवेचन वहीं द्रष्टव्य है।

 'ध्रांचालन'के जिन बाद कमीकी यहाँ चर्चा की गया है, उनके नाम 'नाट्यलासव'में इस प्रकार उपलब्ध होते हैं—उत्योप, पान, भूकृती, जतुर, कृष्टित, रेपित तथा सहज। दोनों औरकों भीडोंको एक साथ या बारी-बारोसे ऊपस्को उताना 'उस्क्षेप' है। इसी तरह उन्हें एक साथ या एक एक करके नीचे लान 'पातन' है। चीहोंके मूलभागको ऊपर उठाना 'भूकटी' कही गयी है। दोनों ऑरकी मनोहर और बिस्तृत भीहोंको तरिक-सा उठानेसे 'बनुर 'कर्म सम्पादित होता है। एक या दोनों भीहोंको मुद्दलभावसे सिकोसना 'कृष्टित' कहा गया है। एक ही भीड़के लिलताखंपने 'रेपिन का सम्मदन होता है और भीडोंका जो स्वाधाविक वर्ग है, उसे 'सहज' कहा गया \$1(4FF40 61726-174)

३, कान्ता, भवानका, हास्या, करणा, अद्भाव, रीटी, बीध तथा बीभलत—ये आह "रसदृष्टियाँ" हैं । विशया, हारा, दीना, कुदा, दुल, भयान्विता, अपृथ्मिता तथा विस्मिता—ये आठ 'स्थापिभाव-सम्बन्धिनो' दृष्टियों है। सुन्य, मीलना, ब्रान्ता, लिलात, प्रताना, राष्ट्रिता, वियण्या, मुकुला, कृष्टिता, अधिकता, विद्या, सर्विता, वितर्विता, अधेपुकुला, विधाना, वियनुता, आकेकरा, विशोका, प्रस्ता तथा मदिरा—ये संचारीभावसे सम्बन्ध रसानेवाली बीस प्रकारकी दृष्टियों हैं। इन सबका विवेचन 'नाटप्रशास्त्र'में बादे विस्तारके साथ किया गया है। (द्रष्टव्य-अध्याय आठ, श्लोक हर-११४ ठक)

४, ध्रमण, बलन, पात, चलन, सम्प्रवेतन, विकर्तन, समुद्रत, निष्काम तथा प्राकृत--चे करोतिकाके नौ कर्म है। नेप्रपुटके भीतर दोनों पुतिकवींका मण्डलाकार आयर्तन 'भ्रमण' माना गया है। जिक्कोरणयन 'वलन' कहलाता है। नीचेकी और खिसकता 'पातन' है। उनके कम्पनको 'चलन' बारना चाहिये। उनको भीता पुसा देश 'फ्लेशन' बजलात है। कटाश करनेको क्रियको 'विवर्तन' कहते हैं। पुतलियोंका देशे उठना 'समृद्रश' कहलाता है, निकलना 'निष्काम' है और स्वाधाविकरूपसे उनकी स्थिति 'प्राकृत' कहलाती है।

५. विश्त, तिनिवृत, निर्भूग्न, भूग्न, निवृत तथा उद्घाहि—वे मुखकं छः कर्य हैं। (इहव्य—अध्याय ८, श्लोक १५३ से ५७ तक)

६, नता, मन्दा, विकृष्टा, सोस्क्ष्यासा, तिपूर्णिक तथा स्वाभाविको —ये छ: प्रकारकी 'नासिका' सानी गयी हैं।

(इसका लक्षत्र इष्ट्रण-नाट्यः ८, श्लोक १२९-१३६ तक)

७, विवर्तन, कम्पन, विसर्ग, विनिगृहन, संदष्टक तथा समुद्र—वे 'ऑड के छ: कर्म है । (इहव्य—अध्याय ८, रखेक १४१—१४७)

८. नाट्यशास्त्रमें 'पादकर्म'के छ: भेदोंका उक्केख है। उद्घट्टित, सम्, अवतलसंचर, ऑक्स्त, कुळित तथा सूचीपाद-ये उन छहींके नाम है। (ब्रष्टव्य-अध्याय ९, श्लोक २६५-२८०)

९. कुटून, खण्डन, क्रिप्त, चुकित, लेहन, सम तवा दन्तकियादह—ये सात प्रकारकी 'चित्रुकक्रिया' है। (इष्टव्य—अध्याय ८. श्लोक १४० -१५३)

१०. समा. नता, उनता, प्रश्ना, रेचिता, कुश्चिता, अश्चिता, अस्तिता और निवृत्त-ये "ग्रीवा" के भी भेट हैं। (इहस्य-अलोक १५०-१५६)

'असंयुत' तथा 'संयुत'—दो प्रकारका होता है। पताक, त्रिपताक, कर्तरीमुख, अर्द्धचन्द्र, उत्कराल, शुकतुण्ड, मुष्टि, शिखर, कपित्थ, कटकामुख, सूच्यास्य, पद्मकोष, अतिशिरा, मृगशीर्षक, कामूल, कालपदा, चतुर, भ्रमर, हंसास्य, हंसपक्ष, संदंश, मुकुल, ऊर्णनाभ एवं ताम्रचुड - असंयुत हस्त के ये चौबीस भेद कहे गये हैं। ॥१--१६॥

'संयत हस्त'के तेरह भेद माने जाते हैं-अञ्जलि, कपोत, कर्कट, स्वस्तिक, कटक, वर्धमान,

असङ्ग, निषध, दोल, पुष्पपुट, मकर, गजदन्त एवं बहि:स्तम्भ। संयुत करके परिवर्द्धनसे इसके अन्य भेद भी होते हैं॥ १७-१८॥

वक्ष:स्थलका अभिनय आभुग्ननर्तन आदि भेदोंसे पाँच' प्रकारका होता है। उदरकमी अनितक्षाम, खल्व तथा पूर्ण—तीन प्रकारके होते हैं। पार्श्वभागोंके पाँच" कर्म तथा जङ्घाके" भी पाँच ही कर्म होते हैं। नाट्य-नृत्य आदिमें पादकर्मके अनेक भेद होते हैं॥ १९--२१॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'नुख आदिमें उपयोगी विभिन्न अङ्गोंकी क्रियाओंका निरूपण' नामक तीन सौ इकतासीसवी अध्याय पुरा हुआ॥ ३४१॥

# तीन सौ बयालीसवाँ अध्याय

### अभिनय और अलंकारोंका निरूपण

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठ! 'काव्य' अथवा 'नाटक' आदिमें वर्णित विषयोंको जो अभिमुख कर देता-सामने ला देता, अर्थात मूर्तरूपसे प्रत्यक्ष दिखा देता है, पात्रोंके उस कार्यकलापको विद्वान् पुरुष 'अभिनय' मानते या कहते हैं। वह चार प्रकारसे सम्भव होता है। उन चारों अभिनयोंके नाम इस प्रकार हैं-सात्त्विक, वाचिक, आहिक और आहार्य। स्तम्भ, स्वेद आदि 'सान्विक अभिनय' हैं; वाणीसे जिसका आरम्भ होता है. वह 'वाचिक अभिनय' है: शरीरसे आरम्भ किये जानेवाले अभिनयको 'आङ्किक' कहते हैं तथा जिसका आरम्भ बुद्धिसे किया जाता है, वह 'आहार्य अभिनय' कहा गया है॥ १-२॥

रसादिका आधान अभिमानकी सत्तासे होता

है। उसके बिना सबकी स्वतन्त्रता व्यर्थ ही है। 'सम्भोग' और 'विप्रलम्भ'के भेदसे शुकार दो प्रकारका माना जाता है। उनके भी 'प्रच्छन्न' एवं 'प्रकाश'-दो भेद होते हैं। विप्रलम्भ शृङ्गारके चार भेद माने जाते हैं-पूर्वानुराग, मान, प्रवास एवं करुणात्मक॥ ३-५॥

इन पूर्वानुरागादिसे 'सम्भोग' शृङ्कारकी उत्पत्ति होती है। वह भी चार भागोंमें विभाजित होता है एवं पूर्वका अतिक्रमण नहीं करता। यह स्त्री और पुरुषका आश्रय लेकर स्थित होता है। उस नुङ्गारकी साधिका अथवा अभिव्यक्तिका 'रति' मानी गयी है। उसमें वैवर्ण्य और प्रलयके सिवा अन्य सभी सात्त्विक' भावोंका उदय होता है। धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष-इन चारों पुरुषार्थीसे,

१. इस्तकर्मके विशुद्र विवेचनके लिये इष्टव्य-नट्यशास, नवम अध्याय।

२. आभूग्न, निर्भुग्न, प्रकम्पित, उद्घारत तथा सम—वे 'वस:स्थल'के चाँच भेद हैं। (इष्टब्य—अध्याय ६, श्लोक २२३—२३२)

कुछ लोग क्षाम, खल्क, सम तथा पूर्ण—वे 'उदा'के चार घेट मानते हैं।

४. नत, समुन्नत, प्रसारित, विवर्तित तथा अपसूत—ये 'पार्श्वभाग'के पाँच कमें हैं। (इहव्य—अध्याय ९, श्लोक २३३—२४०)

५. नाट्यसास्त्रमें 'करुकमें' और 'जङ्काकमें' दोनों हो चौष-चौष क्याने हैं। कम्पन, वलन, स्तम्भन, उद्धर्तन और विवर्तन—ये पौष 'करकर्म' हैं तथा आवर्तित, नत, क्षित्र, उद्घादित तथा परिवृत्त-ये पाँच 'जङ्काकमे' हैं। (इहव्य-अध्याय ९, स्लोक २५०-२६५)

६. स्तम्भ, स्वेद, रोमाञ्च, स्वरभङ्ग, वेएब, वैकर्ण, अब तथा प्रसय—ये आठ साल्विक भाव है। इनमेंसे वैकर्ण और प्रसयका उदगम सम्भोग-नृजारमें नहीं होता।

आलम्बन-विशेषसे तथा आलम्बन-विशेषके वैशेषिकसे शृङ्गारस निरन्तर उपचय (वृद्धि)-को प्राप्त होता है। 'अभिनेय' शृङ्कारके दो भेद और जानने चाहियं - 'वचनक्रियात्मक' तथा 'नेपथ्यक्रियात्मक'॥ ६—८ 🖁 ॥

हास्यरस स्थायीभाव-हासके छ: भेद माने गये हैं-स्मित, हसित, विहसित, उपहसित, अपहसित और अतिहसित। जिसमें मुस्कुराहटमात्र हो. दाँत न दिखायी दें-ऐसी हैंसीको 'स्मित' कहते हैं। जिसमें दन्ताग्र कुछ दीख पहें और नेत्र प्रफृक्षित हो उठें, वह 'हसित' कहा जाता है। यह उत्तम पुरुषोंकी हैंसी है। ध्वनियुक्त हासको 'विहसित' तथा कृटिलतापूर्ण दृष्टिसे देखकर किये गये अद्रहासको 'उपहसित' कहते हैं। यह मध्यम पुरुषोंकी हैंसी है। बेमौंके जोर-जोरसे हैंसना (और नेत्रोंसे आँसतक निकल आना)-यह 'अपहसित' है और बड़े जोरसे उहाका मारकर हैंसना 'अतिहसित' कहा गया है'। (यह अधम जनोंकी हैंसी है) ॥ ९-१० - ॥

जो 'करुण' नामसे प्रसिद्ध रस है, वह तीन प्रकारका होता है। 'करुण' नामसे प्रसिद्ध जो रस है, उसका स्थायी भाव 'शोक' है। वह तीन हेतुओंसे प्रकट होनेके कारण 'त्रिविध' माना गया है--१-धर्मोपघातजनित, २-चित्तविलासजनित और ३-शोकदायकघटनाजनित । (प्रश्र) शोकजनित शोकमें कौन स्थायी भाव है? (उत्तर) जो पूर्ववर्ती शोकसे उद्भुत हुआ है, वह ॥ ११-१२॥ अङ्गकर्म, नेपध्यकर्म और वाकर्म-इनके

द्वारा रीद्ररसके भी तीन भेद होते हैं। उसका स्थायी भाव 'क्रोध' है। इसमें स्वेद, रोमाञ्च और वेपष आदि सात्त्विक भावोंका उदय होता B\* 11 83 11

दानबीर, धर्मबीर एवं युद्धवीर-ये तीन 'वीररसके' भेद हैं। वीररसका निष्पादक हेत् **'**उत्साह' माना गया है। जहाँ प्रारम्भमें वीरका ही अनुसरण किया जाता है, परंतु जो आगे चलकर भयका उत्पादक होता है, वहा 'भयानक रस' है। उसका निष्पादक 'भय' नामक स्थायी भाव' है।

२. अग्निपुराणमें 'करुणरस'का वर्णन अत्वन्त संवित्त है। अतः उसके विभाव और अनुभावोंका परिचय देनेवाले दो स्लोक यहाँ उद्धत किये जाते हैं-

विधियवचनस्य संब्रवाद्यपि । युभिर्भाविवतेषैः इष्टबधदर्शनादा परिदेक्तिविलापितेश । आधिपेय-देहापासाधिपातेश ॥ सस्वनरदितमाँ हागमे ह

(गाठवशास्त्र ६।६२-६३)

 'रीद्रास'के परिचायक क्लोक 'नाट्यकाल'में इस प्रकार दिये गये हैं— युद्धप्रहारपातनविकृतच्छेदनविद्धरपैक्षेत्र । संग्रानसन्ध्रनादीरिषः संगायते तिर:कवन्यभूजकर्तनैश्चेव । एभिश्चार्थविशेषैरस्याभिनयः नानाप्रहरणयोशैः प्रयोक्तम्य:॥ दृष्टी ग्रैदवागङ्गवेहितः । सम्बद्धतरभूविह इति रीहरसो उपक्रमाक्रयात्मकः ()

(नाट्यशास ६।६४-६६)

४. 'बीररस'का अधिनय कैसे करना चाहिये, इसे भरतम्तिने दो आर्थाओंमें बळवा है-। विविधादचीवर्तेषाद्वीररमो उत्साहाध्यवसायादविषादित्वादविस्मयान्मोहात् सम्भवति ॥ । वान्यंश्राक्षेपकृतेवीररमः स्थितिथैर्यवीर्यगर्वेश्रत्साह पराक्रमप्रभावेश सम्बन्धिनेय:॥

(नाट्यशास ६।६७-६८)

१. 'नाट्यशास्त्र' अध्याय छ:, स्लोक ४९—६१ में 'हास्परस' का मितद विषेषन उपलब्ध होता है। स्मित, हसित आदि सः भेदेंकि भी विस्तृत लक्षण वहाँ दिये गये हैं।

५. 'भयानकरस'का विकट वर्णन 'नाट्यकास्त्र'में इस प्रकार किया गया है-विकृतरससत्त्वदर्शनसंग्रामारण्यज्ञन्यगृहणमनात् । गुरुनुषकरपराधात् कृतकश्च भवानको जेय: ॥ गात्रम्खदृष्टिभेदैकरस्तम्भाभिवीक्षणोद्वेगै: । सलम्खरोपहदकस्यन्दनरीमोदगमैश्च भवम्॥

बीभत्सरसके 'उद्वेजन' और 'क्षोभण'—दो भेद माने गये हैं। पूर्त (दुर्गन्ध) आदिसे 'उद्वेजन' तथा रुधिरक्षरण आदिसे 'क्षोभण' होता है। 'जुगुप्सा' इसका स्थायी भाव है और सात्त्विक भावका इसमें अभाव होता है ॥ १४—१६ है॥

काव्य-सौन्दर्यकी अभिवृद्धि करनेवाले धर्मोंको 'अलंकार' कहते हैं। वे शब्द, अर्थ एवं शब्दार्थ-इन तीनोंको अलंकत करनेसे तीन प्रकारके होते हैं। जो अलंकार काव्यमें व्युत्पत्ति आदिसे शब्दोंको अलंकत करनेमें सक्षम होते हैं, काव्यशास्त्रकी मीमांसा करनेवाले विद्वान् उनको 'शब्दालंकार' कहते हैं। छाया, मुद्रा, उक्ति, युक्ति, गुम्फना, वाकोबाक्य, अनुप्रास, चित्त और दुष्कर-ये संकरको छोडकर शब्दालंकारके नौ भेद हैं। दूसरोंकी उक्तिके अनुकरणको 'छाया' कहते हैं। इस छायाके भी चार भेद जानने चाहिये। लोकोक्ति, छेकोक्ति, अर्थकोक्ति एवं मचोक्तिका अनुकरण। आभाणक (कहावत)-को 'लोकोकि' कहते हैं। ये उक्तियाँ सर्वसाधारणमें प्रचलित होती है। जो रचना लोकोक्तिका अनुसरण करती है, विद्वजन उसको 'लोकोक्ति छाया' कहते हैं। विदग्ध (नागरिक)-

को 'छेक' कहा जाता है। कलाकुशल बुद्धिको 'वैदग्ध्य' कहते हैं। उल्लेख करनेवाली रचनाको कविजन 'छेकोकि-छाया' मानते हैं। 'अर्थकोकि' सब विद्वानोंकी दृष्टिसे अञ्युत्पन्न (मूढ़) पुरुषोंकी उक्तिका उपलक्षण मात्र है, अतः केवल उन मूढ़ोंकी उक्तिका अनुकरण करनेवाली रचना 'अर्थकोक्तिछाया' कही जाती है। मत्त (पागल)-की जो वर्णक्रमहीन अश्लीलतापूर्ण उक्ति होती है, उसको 'मत्तोकि' कहते हैं। उसका अनुकरण करनेवाली रचना 'मत्तोकि-छाया' मानो गयी है। यह यथावसर वर्णित होनेपर अत्यन्त सुशोधित होती है॥ १७ — २५॥ जो विशेष अधिप्रायोंके द्वारा कवित्यशक्तिको

प्रकाशित करती हुई सहदयोंको प्रमोद प्रदान करती है, वह 'मुद्रा' कही जाती है। हमारे मतसे वही 'शय्या' भी कही जाती है। जिसमें युक्तियुक्त अर्थविशेषका कथन हो तथा जो लोकप्रचलनके प्रयोजनकी विधिसे सामाजिकके हृदयको संतर्पित करे, उसको 'उक्ति' कहते हैं। उक्तिके अवान्तर भेदोंमें विधि-निषेध, नियम-अनियम तथा विकल्प-परिसंख्यासे सम्बद्ध छः प्रकारकी उक्तियाँ होती है। परस्पर प्रथाभृतके समान स्थित वाच्य और

एतस्यभावनं रक्तसालसमुखं तथैव कर्तन्यम् । पुरोधिरेव भावैः कृतकं मृद्ववेष्टितैः कार्यम् ॥ करवरणवेषयुक्तस्याग्यसंकोषयुद्दयकर्मनः । सुन्कीप्रकानुकच्छेभीयनको नित्यमधिनेयः ॥

(4144-05)

'बोभत्सास'के अभिनयका निर्देश कालेवाले दो स्लोक 'नाट्यलस्व'में इस प्रकार उपलब्ध होते हैं—
अन्धिमतदर्शनेन 'व गन्धरसम्पर्शशस्त्रदर्शनेश । उद्देशनेश बहुधिवीधनसरसः समुद्भवति ।
मुखनेत्रविकृणनया नासाप्रकादनावनिकाल्यैः । अध्यक्तपदस्वनैबीधनः सम्पर्गधिनेयः ।

(4103-08)

अग्निपुराणमें 'अद्भुतरसका' वर्णन सूट गया है या खण्डित हो गया है। अठ: 'चाट्यशास्त्र'के अनुसार उसका संक्षित वर्णन इस प्रकार है—

अवाद्धतो नाम विस्मयस्थायिभयात्मकः । स च दिव्यजनदर्शनीयक्वयनोरम्भावारपुरवनदेवकुलादिगमनसम्भाव्यमानमायेन्द्रजाल-सम्भावनादिभिर्विभावैतत्पद्यते । तस्य नयविस्तान्तिनेवप्रक्षेपन्योमाञ्चाकुरवेदहर्षकापुकाददानप्रबन्धहाहाकार बाहुवदनखेलाङ्गुलि-भ्रमनादिभिरनुभावैरिभनयः प्रयोक्तव्यः ।

भावाक्षास्या—स्तम्भानुस्वेदगद्दरीमाञ्चावेगसम्भगप्रहर्षचयकतो स्वद्धितंत्रवतप्रतयदयः । अत्रापुर्वस्ये आर्थे भवतः — यत्वतिशयार्थयुक्तं वाक्यं शिल्पं च कर्मरूपं वा । तत्सर्वमद्भुतरसे विभावरूपं हि विशेषम् ॥ स्पर्शग्रहोत्कहसनैहहि।कारैश्च साधुवादेश्च । वेपयुगद्दवचनः स्वेदाग्रीरभिनयस्तस्य ॥ मनीषीजन उसे 'उक्ति' कहते हैं। युक्तिके विषय छ: हैं—पद, पदार्थ, वाक्य, वाक्यार्थ, प्रकरण और 'वक्रोक्ति'। इनमें पहली जो 'ऋजुक्ति' है, वह प्रपञ्च। 'गुम्फना' कहते हैं —रचनाचर्याको। वह स्वाभाविक कथनरूपा है। ऋजूक्तिके भी दो भेद 'शब्दार्थक्रमगोचरा', 'शब्दानुकारा' तथा 'अर्चानु- हिं—'अप्रश्नपूर्विका' और 'प्रश्नपूर्विका'। बक्रोक्तिके पूर्व्यार्था' - इन तीन भेदोंसे युक्त है॥ २६ - ३१॥ भी दो भेद हैं - भङ्ग-वक्रोकि' और 'काकु-

वाचक—दोनोंकी योजनाके लिये जो समर्थ हो, | और उत्तर) दोनों हों, उसे 'वाकोवाक्य' कहते हैं। उसके भी दो भेद हैं-'ऋजृक्ति' और जिस वाक्यमें 'उक्ति' और 'प्रत्युक्ति' (प्रश्न वक्रोक्ति'॥ ३२-३३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरावर्गे 'अभिनय और अलंकारॉका निरूपण' नामक तीन सौ बयालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ ॥ ३४२ ॥

### car the the think were तीन सौ तैंतालीसवाँ अध्याय शब्दालंकारोंका विवरण

वर्णोंकी आवृत्तिको 'अनुप्रास'' कहते हैं। हस्य स्वरसे अन्तरित होकर प्रयुक्त होते हैं तथा बुत्यनुप्रासके वर्णसमुदाय दो प्रकारके होते हैं— दो नकारोंका संयोग भी रहा करता है।। ३।। एकवर्ण और अनेकवर्ण ॥ १॥

होती हैं-मधुरा, लिलता, प्रौदा, भद्रा तथा चौथे अक्षर) और ऊष्मा (श प स ह) इनके परुषा ॥ २॥

मधुरावृत्तिकी रचनामें वर्गान्त पञ्चम वर्णके मधुरा कही गयी है॥४॥

अग्निदेव कहते हैं — वसिष्ठ। पद एवं वाक्यमें | नीचे उसी वर्गके अक्षर तथा 'र ण म न'—ये वर्ण

वर्ग्य वर्णोंकी आवृत्ति पाँचसे अधिक बार एकवर्णगत आवृत्तिसे पाँच वृत्तियाँ निर्मित नहीं करनी चाहिये। महाप्राण (वर्गके दूसरे और संयोगसे युक्त उत्तरोत्तर लघु अक्षरवाली रचना

मुहुराकत्वंमानेषु यः स्ववगर्वेषु वक्ती । कळकळाची स संदर्भी वृतिरित्वपिधीयते ॥ (२।७८)

आचार्य मामदने 'एकस्याप्यसकृत्यर:'—इस स्वभूत वाक्यके द्वारा अनिन्दुराणोक लक्षणको ओर ही संकेत किया है। इसी भावको कविराज विश्वनायने निम्नाङ्कित गब्दोंमें विकट किया है-

अनेकार्यकथा साम्यमसकृद्वान्यनेकचा। एकाम सकृदम्येच वृत्त्वनुप्रास उच्यते॥ (१०१४)

१. अनुप्रातका लक्षण आण्डियने 'स्यादावृत्तिरनुप्रामी वर्णाची पदवाक्यणे: ।'-इस प्रकार कहा है। इसीका आधार लेकर आधार्य मम्मटने लिखा है कि 'सरूपवर्णविन्यासम्बुधार्स प्रचयते।' (पूर्वे विद्वास इति शेषः ।) 'कर्णसान्यमनुष्रासः ।' (का॰प्र॰ १ । ७९ ), 'अनुप्रासः शब्दमाम्यम्।' (सा० द० १०१३)—ये मामट और विश्वनादकवित लग्नन भी उस अभिप्रायके ही पोषक है।

२. 'नाटपरास्थ' १६। ४० में भातने उपया, दोपक, रूपक और वसक—ये चार हो अलंकार माने हैं। व्यासजीने अनुप्रासका उक्तेख किया है। भागहने अपनेसे पूर्व अनुप्रासको मान्यता स्वीकार को है। 'वृत्यनुद्धास'के अग्निपुराणीक लक्षणका भाव लेकर भोजराजने 'सरस्यतीकण्टाभरण'में इस प्रकार लिखा है-

३. अनिपुराणमें जहाँ पाँच वृत्तियोंका उद्धेख है, वहीं परवर्ती जलीचकोंने अन्यान्य वृत्तियोंका भी उत्सेक्षण किया है। भोजराजने 'वृति'के तीन गुण बताये हैं—सीकुमार्य, प्रीदि और मध्यमता। साथ ही वृत्तिके बसह भेटीका उझेख किया है, जिनके नाम इस प्रकार हॅं—गम्भीरा, ओवस्विनी, प्रौदा, मधुरा, निहुरा, रलवा, कठोरा, कोमला, मिश्रा, परुषा, ललिता और अमिता। अग्निपुराणकथित पौचों वसियाँ भी इनके अनार्गत हैं। भद्राके स्थानमें कोमला वृत्ति समझनी चाहिये।

भोजराजने 'मध्रा यति' के उदाहरणके रूपमें निम्नाड्टित स्तोक प्रस्तुत किया है— किञ्चलकसद्विशिञ्चानभृङ्गस्थान्त्रितचम्पकः । अयं मधुरुपैति त्वां चण्डि पङ्कादनुरः॥ (२।१९३)

लिलामें वकार और लकारका अधिक प्रयोग होता है। (वकारसे दन्त्योष्ट्य वर्ण और लकारसे दन्त्यवर्ण समझने चाहिये ।) जिसमें कर्ध्वगत रेफसे संयुक्त पकार, णकार एवं वर्ग्य वर्ण प्रयुक्त होते हैं, किंतु टवर्ग और पञ्चम वर्ण नहीं रहते, वह 'प्रौढा' वृत्ति कही जाती है। जिसमें अवशिष्ट, असंयुक्त, रेफ, णकार आदि कोमल वर्ण प्रयुक्त होते हैं, वह 'भद्रा' अचवा 'कोमला वृत्ति' मानी जाती है। जिसमें ऊच्या वर्ण (श ष स ह) विभिन्न अक्षरोंसे संयुक्त होकर प्रयुक्त होते हैं, उसको 'परुषा" कहते है। परुषावृत्तिमें अकारके सिवा अन्य स्वरोंकी अत्यधिक आवृत्ति होती है। अनुस्वार, विसर्ग निरन्तर प्रयुक्त होनेपर परुषता प्रकट करते हैं। रेफसंयुक्त श. ष. स का प्रयोग, अधिक अकारका प्रयोग, अन्तःस्य वर्णोंका अधिक निवेश तथा रेफ और अन्त:स्थसे भेदित एवं संयक्त 'हकार' भी परुषताका कारण होता है। और प्रकारसे भी जो गुरु वर्ण है, वह यदि माधुर्यविरोधी वर्णसे संयुक्त हो, तो पश्चता लानेवाला होता है। उस परुष-

रचनामें वर्गका आदि अक्षर ही संयुक्त एवं गुरु हो तो श्रेष्ठ माना गया है। पश्चम वर्ण यदि संयुक्त हो तो परुष-रचनामें उसे प्रशस्त नहीं माना गया है। किसीपर आक्षेप करना हो या किसी कठोर शब्दका अनुकरण करना हो, तो वहाँ 'परुषा वृत्ति' भी प्रयोगमें लायी जाती है। क च ट त प—इन पाँच वर्गों, अन्तःस्थ वर्णों और ऊष्मा अक्षरोंके क्रमशः आवर्तनसे जो वृत्ति होती है, उसके बारह भेद हैं—कर्णाटी, कौन्तली, काँकी, काँकणी, वाणवासिका, द्राविडी, माथुरी, मात्सी, मागधी, ताम्रलिसिका, औण्ड्री तथा पीण्ड्रों ॥५—१० है॥

अनेक वर्णोंकी जो आवृत्ति होती है, वह यदि भिन्न-भिन्न अर्थोंकी प्रतिपादिका हो, तो उसे 'यमक' कहते हैं'। यमक दो प्रकारका होता है— 'अव्यपेत' और 'व्यपेत'। निरन्तर आवृत्त होनेवाला 'अव्यपेत' और व्यवधानसे आवृत्त होनेवाला 'व्यपेत' कहा जाता है। स्थान और पादके भेदसे इन दोनोंके दो-दो भेद होनेपर कुल चार भेद हुए। आदि पादके आदि, मध्य और अन्तमें एक, दो और

(Hto do 21882)

विभिन्नार्थेकरूपाया याऽऽवृत्तिर्थर्गसंहते:। अञ्चयेतव्ययेतात्वा यमकं तक्षिगद्यते ॥ (२।५८)

भोजराजने इसमें तालव्य वर्णीका भी समाजेश माना है। 'लॉक्टा'का उदाहरण इस प्रकार है— डाविडोमां पूर्व लीलारेपिताभूलते मुखे। जासच्य राज्यभारं स्वं सुखं स्विपति राज्यक: a (सर० कं० २।२००)

भीजराजके मतसे इसमें प्रायः पूर्धन्यः अनाःस्य तदा संयोगपूर्व पुरवालीका प्रयोग होता है। यथा— कृतवा पुंतरपातमुपीर्भृगुभ्यां मूर्थिन प्रायमं अर्थाय निर्वाणिकः । कुर्योन प्रान्यकर्तं समार्थं स्वत्वीकरवीगार्थिक्षांवसम् ।

कोमला या भताका उदाहरण— दारुणाणे रणन्तं करिदारणकारणं कृपाणं ते। रमणकृते रणन्तको प्रश्वति तरुणीजनो दिव्यः ॥ (सर० कं० २ । १९७)

४. परुषा। यथा— जडे निर्होदिहादोऽसी कहाराहादितहदः। प्रसद्ध मद्धा गर्डात्त्रमर्तन्तर्थः तरम्पात् ॥ (सर० र्फ० २।१९९)

५. अग्निपुराणवर्णित इन यृक्तियोंके देश-भेदसे वो करह भेद हैं, इन्हें शोबरावने 'सरस्वतोकष्याधरण'में व्यॉ-का-त्यों ले लिया है और अपनी ओरसे उनके लक्षण तथा उदाहरण प्रस्तुद किये हैं (दहव्य: २।७८—८१ कारिकावक)।

६, 'नाट्यशास्त्र'में भरतपुनिने 'शब्दाभ्यासस्तु वसकं पादादिषु विकास्पतम्।' (१।५९) —इस प्रकार 'यमक'का लक्षण किया है। इसीका आश्रय लेकर व्यासकीने 'अनेकवर्णवृत्तियां भिक्षणंप्रतिपादिका। यसके सक्ष्यपेतं च व्यपेतं चेति तद् द्विचा॥'—ऐसा लक्षण किया है। इसीका आश्रय लेकर दण्डीने —'अव्यपेतव्यपेतत्मा बाऽऽवृत्तिवंग्संततेः। यसकं तत् — ॥'—ऐसा लक्षण प्रस्तुत किया है। (काव्यादर्श ३।१) इन्हीं लक्षणोंको आधार बनाकर भोजगुनने 'यमक'का लक्षण इस प्रकार किया है—

तीन वर्णोंकी पर्यायसे आवृत्ति होनेपर कुल सात भेद होते हैं। यदि सात पादोंमें उत्तरोत्तर पाद एक. दो और तीन पदोंसे आरम्भ हो तो अन्तिम पाद छ: प्रकारका हो जाता है। तीसरा पाद पादके आदि, मध्य और अन्तमें आवृत्ति होनेसे तीन प्रकारका होता है। श्रेष्ठ यमकके निम्नलिखित दस भेद होते हैं-पादान्त यमक, काञ्ची यमक, समुद्रग यमक, विक्रान्त्य यमक, वक्रवाल यमक, संदष्ट यमक, पादादि यमक, आग्रेडित यमक,

चतुर्व्यवसित यमक तथा माला' यमक। इनके भी अन्य अनेक भेद' होते हैं॥ ११-१७॥

सहदयजन भित्रार्धवाची पदकी आवृत्तिको 'स्वतन्त्र' एवं 'अस्वतन्त्र' पदके आवर्त्तनसे दो प्रकारकी मानते हैं। दो आवृत्त पदोंका समास होनेपर 'समस्ता' और उनके समासरहित रहनेपर 'व्यस्ता' आवृत्ति कही जाती है। एक पादमें विग्रह होनेसे असमासत्वप्रयुक्त 'व्यस्ता' जानी जाती है। यथासम्भव वाक्यकी भी आवृत्ति इस

१. यमकके जो 'पादाना यमक' आदि दस भेद निकर्षका हुए हैं, वे 'नाट्यस्तरव' अध्याय १६, रलोक ६०-६२ तक ज्यों-के-त्यों उपलब्ध होते हैं तथा श्लोक ६३ से ८६ तक इन सबके लखन और उदावरण भी दिये गये हैं। उन सबको वहीं देखना चाहिये। केवल एक 'पादान्त-यमक'का लक्षण और उदाहरण नहीं दिन्दर्शनमात्रके लिये दिना जाता है। वहीं चारों पादोंके अनामें एक समान अक्षर प्रयुक्त होते हैं, उसे 'पादाना-समक' जानल चाहिये। जैसे—निम्नाङ्कित सरोकके करों पादोंके अन्तमें 'मण्डल'—इन सीम अक्षरींकी समानक्ष्यमे आवृति हुई है-

टिनध्यात्मंद्रतरविधामपद्रलं दिवीक लानं रूपनीष्यण्डलम् । विधाति राधं दिवि सूर्ययण्डलं वधा तरुणाः स्वनभारमण्डलम् ॥

आवार्य भागहने नमकके पाँच हो भेद दिये हैं —आदि पमक, मध्यान नमक, फदाध्यास, आवारी और समस्तपाद समक ( इहस्य भागह 'काव्यालंक' द्वितीय परिकोद)। आकार्य जायनने 'फार-यगक', एक पादके आदिमध्यानय गमक, दो पादीके आदिमध्यानय यमकः एकान्तर पादान्त यमकः एकान्तर पादादि मध्य यमकः दिविध अधार यमकः, जिविध भूजमार्ग-मृज्ञाला, परिवर्तक और पूर्ण आदि भेद माने हैं।

र, 'सरस्वतोकण्याभरण'के रचयिता भोजराजने अर्थनपुराणके इसी प्रसङ्गमें अपनी सुरुख कणीद्वार इस प्रकार कहा है-याऽ ज्यक्तिर्वर्णमंहतेः । अञ्चयेतव्ययेतास्य यमकं तया । स्थानस्थानविभागान्यां पादभेदामा भिग्नते त तदव्यपेतपमक यत्र पादादिसभ्यानाः स्थानं तेषुपकत्त्यते । यदाव्यवेतसन्तद्भः ततस्थलसम्बद्धः वत्रिक्ष्योकपादेषु समकानां विकल्पनः । आदिमध्यानगध्यावानाश्च भेटा: सब्भेटपीनक । सकत दुष्कराधीक दुश्यनी तत्र केचन ।

(8146-53)

उपर्युक्त रशोकोंके अनुसार यमकोंके भेद इस प्रकार करते हैं — 'स्थानवमक' और 'अस्यानवमक'। स्थानवमकोंमें चतुष्पाद यमक, त्रियाद यसक, द्वियाद यसक और एकपाद यसक होते हैं। यहान्यद यसकोंने अन्यपेत आदि यसक, अन्यपेत यस्य यसक, अल्यपेत अन्य यमक, आदिमध्य यमक, आद्यन यमक, मध्यान यमक तथा आदिनध्यान यमक। त्रियाद यमकोमें अव्ययेत आदि यमक, अव्ययेत मध्य यमक, अव्यपेत अन्य यमक. मध्य यमक, अन्य यमक। द्विचाद यमकोंचें आयपेत आदि यमक, अव्यपेत मध्य यमक, अन्य यमक, आदिमध्य यमक इत्यादि। एकपाद वमकोंमें अञ्चपेत आदि यमक, अञ्चपेत अन्य यमक, मध्य यमक। इसी प्रकार सकृत् आवृत्ति और असकृत् आवृत्तिमें भी अञ्चर्यत पमक होता है। 'अञ्चरेत 'का अर्च है—अञ्चयद्वित और 'व्यपेत 'का अर्च है—स्वयभानपुक्त। आवृत्तिको एकरूपता और अधिकतामें भी अञ्चपेत आदि, मध्यदि यमक होने सम्भव है। व्यपेत आदि यमक, मध्य यमक, अन्य यमक, आदिमध्य यमक, मध्यात्य यमक और आदिमध्यात्य यमक—वे चतुष्पाद यमकोंमें होते हैं। त्रिपाद और द्विपाद यमकोंमें भी व्यपेत आदि यमक, मध्य यमक और अन्य यमक होते हैं। आवृत्तिकों अधिकतामें भी आदि, मध्य यमकके व्यपेतरूप देखे जाते है। इसी तरह आवृत्तिकी एकक्यतामें भी आदि, मध्य तथा मध्यात्य यसक कविकतेंकी रचनाओं में उपलब्ध है। इन सबमें आवृत्ति व्यवहित होती है, इसलिये इनको 'व्यपेव यमक' कहा जात है। जहाँ आदि, मध्य और अन्तका नियम न हो, ऐसे यमकोंको 'अस्थानयमक' कहते हैं। इनके भी व्यपेत और अव्यपेत आदि बहुत-से स्थूल-सूक्ष्म भेद हैं। इन सबका विस्तार 'सरस्वतीकण्डाभरण', द्वितीय परिच्छेदमें देखना चाहिये।

प्रकार होती है। अनुप्रास, यमक आदि अलंकार लघु होनेपर भी इस प्रकार सुधीजनोंद्वारा सम्मानित होते हैं। आवृत्ति पदकी हो या वाक्य आदिकी, जिस किसी आवृत्तिसे भी जो वर्णसमृह 'समान' अनुभवमें आता है, उस आवत्तरूपको आदिमें रखकर जो सानुप्रास पदरचना की जाती है, वह सहदयजनोंको रसास्वाद करानेवाली होती है। सहदयजनोंकी गोष्टीमें जिस वाग्बन्ध (पदरचना)-को कौत्हलपूर्वक पढ़ा और सूना जाता है, उसे 'चित्र' कहते हैं ॥ १८-२१ ई ॥

इनके मुख्य सात भेद होते हैं - प्रश्न, प्रहेलिका, गुप्त, च्युताक्षर, दत्ताक्षर, च्युतदत्ताक्षर और समस्या। जिसमें समानान्तरविन्यासपूर्वक उत्तर दिया जाय, वह 'प्रश्न' कहा जाता है और वह 'एकपृष्टोत्तर' और 'द्विपृष्टोत्तर'के भेदसे दो प्रकारका होता है। 'एकपृष्ट'के भी दो भेद हैं-'समस्त' और 'ख्यस्त'। जिसमें दोनों अर्थोंके वाचक शब्द गृढ रहते हैं, उसे 'प्रहेलिका' कहते हैं। वह प्रहेलिका 'आर्थी' और 'शाब्दी'के भेदसे दो प्रकारको होती है। अर्थबोधके सम्बन्धसे 'आर्थी' कही जाती है। शब्दबोधके सम्बन्धसे उसको 'शब्दी' कहते हैं। इस प्रकार प्रहेलिकाके छ: भेद बताये गये हैं। वाक्याङ्गके गुप्त होनेपर भी सम्भाव्य अपारमार्थिक

रहता है, वह 'गृप्त' कही जाती है। इसीको 'गृढ' भी कहते हैं। जिसमें वाक्याङ्गकी विकलतासे अर्थान्तरकी प्रतीति विकलित अङ्गमें साकाइक्ष रहती है, वह 'च्युताक्षरा' कही जाती है। वह चार प्रकारकी होती है-स्वर, व्यञ्जन, बिन्दु और विसर्गकी च्युतिके भेदसे। जिसमें वाक्याङ्गके विकल अंशको पूर्ण कर देनेपर भी द्वितीय अर्थ प्रतीत होता है, उसको 'दत्ताक्षरा' कहते हैं। उसके भी स्वर आदिके कारण पूर्ववत भेद होते है। जिसमें लुसवर्णके स्थानपर अक्षरान्तरके रखनेपर भी अर्थान्तरका आभास होता है, वह 'च्युतदत्ताक्षरा' कही जाती है। जो किसी पद्यांशसे निर्मित और किसी पहासे सम्बद्ध हो, वह 'समस्या' कही जाती है। 'समस्या' दूसरेकी रचना होती है, उसकी पूर्ति अपनी कृति है। इस प्रकार अपनी तथा दूसरेकी कृतियोंके सांकर्यसे 'समस्या' पूर्ण होती है। पूर्वोक्त 'चित्रकाव्य' अत्यन्त क्लेशसाध्य होता है एवं दष्कर होनेके कारण वह कविकी कवित्व-शक्तिका सचक होता है। यह नीरस होनेपर भी सहदयोंके लिये महोत्सवके समान होता है। यह नियम, विदर्भ और बन्धके भेदसे तीन प्रकारका होता है। रमणीय कविताके रचयिता कविकी प्रतिज्ञाको 'नियम' कहते हैं। नियम भी अर्थ जिसके अङ्गमें आकाइसासे युक्त स्थित स्थान, स्वर और व्यञ्जनके अनुबन्धसे तीन

t. चित्रके छ: भेद हैं—वर्ण, स्थान, स्थर, आकार, गति और बन्ध। वर्णविष्ठके चतुर्व्यक्रन, त्रिव्यक्रन, द्विव्यक्रन, एकव्यक्रन, क्रमस्थार्थव्यञ्जनः सन्दोऽक्षरव्यञ्जनः, बहनादिस्वराव्यञ्जनः, मुस्तासाः व्यञ्जनः। चतुःस्थानः चिजीमै निकाण्डाः, निस्तासध्यः, निर्दन्यः, निरीहरः, निर्मुर्धन्य। चतुःस्यरोमें दीर्थस्वरः प्रतिव्यञ्जनविन्यस्त स्वरः आचारासमस्तरस्यः। आकार-चित्रोमें अहदल कमलः, चतुर्दल कमलः, चोडशदल कमल, चक्र, चतुरङ्ग । मतिचित्रोंमें गवप्रत्यागतः, तुरङ्गपदः, अर्द्धप्यः, ज्लोकार्द्धप्यः, स्वंतोधदः । बन्धवित्रोमे द्विवतुष्कचक्रवन्धः, दिशृद्वारबन्धकः, विविद्वितवन्य, बद्धान्त्रवन्य, ज्योगवन्य, गोमुजिकावन्य, मुरजबन्ध, एकाक्षा मुरजबन्ध, मुरजप्रस्तार, पादगोमुजिका, अयुग्मपादगोगुजिका, युग्मपादगोमृत्रिका, श्लोकगोमृत्रिका, विपरीतगोमृत्रिका, विकास-दोगोमृत्रिका, संस्कृतपाकृतगोमृत्रिका, अर्थमृत्रिकाप्रस्तार, गोमृत्रिकाधेनु, सतथेन, सहस्रथेन, अपतथेन, लक्क्षेन, कोटियेन, कामधेन इत्यदि परियोगत विजेके अतिरिक्त भी अनेक बन्ध होते हैं, जैसे-सरबन्ध, धनुर्वन्य, मुसलबन्ध, खडुबन्ध, धुरिकाबन्ध आदि। इनके अतिरिक्त भी अनेकानेक कन्ध विद्यनोद्धरा उडनीय है। चित्रकान्योंको चर्चा दण्डीके 'कारुयदर्श'में भी मिलती है और भोजरावने 'सरस्वतीकण्डाभरण'में उनका विस्तारपूर्वक विवेचन किया है।

२. भोजराजके मतमें 'प्रहेलिका'के छ: भेद वों डोते हैं--च्युताक्षण, दताक्षण, व्युवदत्ताक्षण, अकरमृष्टिका, विन्द्रमोती तथा अर्थवती। (सरस्वतीकण्डाभरण, परिच्छेद २।१३३)

प्रकारका होता है। काव्यमें प्रातिलोम्य और आनुलोम्यसे विकल्पना होती है। 'प्रातिलोम्य' और 'आनुलोम्य' शब्द और अर्थके द्वारा भी होता है। विविध वृत्तोंके वर्णविन्यासके द्वारा उन-उन प्रसिद्ध वस्तुओंके चित्रकर्मादिकी कल्पनाको 'बन्ध' कहते हैं। बन्धके निम्नाङ्कित आठ भेद माने जाते हैं-गोमृत्रिका, अर्द्धभ्रमक, सर्वतोभद्र, कमल, चक्र, चक्राब्जक, दण्ड और मुरज। जिसमें श्लोकके दोनों-दोनों अर्द्धभागों तथा प्रत्येक पादमें एक-एक अक्षरके व्यवधानसे अक्षरसाम्य प्रयुक्त हो, उसको 'गोमूत्रिका-बन्ध' कहते हैं। 'गोमृत्रिका-बन्ध'के दो भेद कहे जाते हैं—'पूर्वा गोम्त्रिका' जिसको कुछ काव्यवेता 'अधपदा' भी कहते हैं, वह प्रति अर्द्धभागमें एक-एक अक्षरके बाद अक्षरसाम्यसे युक्त होती है। 'अन्त्या गोमुत्रिका' जिसको 'घेनुजालबन्ध' भी कहते हैं, वह प्रत्येक पदमें एक-एक अक्षरके अन्तरसे अक्षरसाम्यसमन्वित होती है॥ २२-३८॥



गोमूत्रिका-बन्धके पूर्वोक्त दोनों भेदोंका क्रमश: अर्द्धभागों और अर्द्धपादोंसे विन्यास करना चाहिये॥ ३८ र्रे॥

यहाँ क्रमशः नीचे-नीचे विन्यस्त वर्णौका, नीचे-नीचे स्थित वर्णौंका जबतक चतुर्थ पाद पूर्ण न हो जाय, तबतक नयन करे। चतुर्थ पाद पूर्ण हो जानेपर प्रतिलोमक्रमसे अक्षरोंको पादार्थ-

पर्यन्त कपर ले जाय। इस तरह तीन प्रकारका 'सर्वतोभद्र-मण्डल' बनता है। कमलबन्धके तीन प्रकार है-चतुर्दल, अष्टदल और बोडशदल। चतुर्दल कमलको इस प्रकारसे आबद्ध किया जाता है-प्रथम पादके ऊपरी तीन पदींवाले अक्षर सभी पादोंके अन्तमें रखे जाते हैं। पूर्वपादके वर्णको पिछले पादके आदिमें प्रातिलोम्बक्रमसे रखा जाय। अन्तिम पादके अन्तिम दो अक्षरोंको प्रथम पादके आदिमें निविष्ट किया जाय। यह स्थिति चतुर्दल कमलमें होती है। अष्टदल कमलमें अन्त्य पादके अन्तिम तीन अक्षरोंको प्रथम पादके आदिमें विन्यस्त किया जाता है। षोडशदल कमलमें दो अक्षरोंके बीचमें कर्णिका—मध्यवर्ती एक अक्षरका उच्चारण होता है। कर्णिकाके अन्तमें ऊपर पत्राकार अक्षरोंकी पङ्कि लिखे और उसे कर्णिकामें प्रविष्ट कराये। यह बात चतुर्दल कमलके विषयमें कही गयी है। कर्णिकामें एक अक्षर लिखे और दिशाओं तथा विदिशाओं में दो-दो अक्षर लिखे; प्रवेश और निर्गमका मार्ग प्रत्येक दिशामें रखे। यह बात 'अष्टदल कमल'के विषयमें कही गयी है। चारों ओर विषम-वर्णोंका उतनी ही पत्रावली बनाकर न्यास करे और मध्यकणिकामें सम अक्षरोंका एक अक्षरके रूपमें न्यास करे। यह बात 'बोडशदल कमल'के विषयमें बतायी गयी है। 'चक्रबन्ध' दो प्रकारका होता है-एक चार अरोंका और दसरा छ: अरोंका। उनमें जो आदिम, अर्थात् चार अरोवाला चक्र है, उसके पूर्वाईमें समवर्णीकी स्थापना करे और प्रत्येक पादके जो प्रथम, पञ्चम आदि विषमवर्ण हैं. उनको एवं चौथे और आठवें, दोनों समवर्णोंको क्रमश: उत्तर, पूर्व, दक्षिण और पश्चिमके अरोंमें रखे॥ ३९-४९॥ उत्तर पादार्थके चार अक्षरोंको नाभिमें रखे

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

और उसके आदि अक्षरको पिछले दो अरोंमें ले जाय। शेष दो पदोंको नेमिमें स्थापित करे। तृतीय अक्षरको चतुर्थ पादके अन्तमें तथा प्रथम दो समवर्णोंको तीनो पादोंके अन्तमें रखे। यदि दसवाँ अक्षर सम हो तो उसे प्रथम अरेपर रखे और छ: अक्षरोंको पश्चिम अरेपर स्थापित करे। वे दो-दोके अन्तरसे स्थापित होंगे। इस प्रकार 'बृहच्चक्र'का निर्माण होगा। यह 'बृहच्चक्र' बताया गया। सामनेके दो अरोमें क्रमशः एक-एक पाद लिखे। नाभिमें दशम अक्षर अङ्कित करे और नेमिमें चतुर्थ चरणको ले जाय। श्लोकके आदि, अन्त और दशम अक्षर समान हों तथा दूसरे और चौथे चरणेंके आदि और अन्तिम अक्षर भी समान हों। प्रथम और चौथे चरणके प्रथम, चतुर्थ और पञ्चम वर्ण भी समान हों। द्वितीय चरणको विलोमक्रमसे पढ़नेपर यदि ततीय चरण बन जाता हो तो उसे पत्रके स्थानमें स्थापित करे तो उस रचनाका नाम 'दण्डचकान्जनन्थ' समझना चाहिये। पूर्वदल (पूर्वाई)-में दोनों चरणोंके द्वितीय अक्षर एक समान हों और उत्तराद्धीमें दोनों चरणोंके सातवें अक्षर समान हों। साथ ही द्वितीय अक्षरोंकी दृष्टिसे भी पूर्वार्द्ध और उत्तरार्द्ध परस्पर समता रखते हों। दूसरे, छठे तथा चौथे, पाँचवें भी एक-दूसरेके तुल्य हों। उत्तराई भागके सातवें अक्षर प्रथम और चतुर्थ चरणेंक उन्हीं अक्षरोंके समान हों तो उन तुल्य रूपवाले | चाहिये॥५०—६५॥\*

चतुर्थ और पञ्चम अक्षरकी क्रमशः योजना करनी चाहिये। क्रमपादगत जो चतुर्थ अक्षर हैं, उनको तथा दलान्त वर्णोंको पूर्ववत् स्थापित करना चाहिये। 'मुरजबन्ध'में पूर्वार्द्ध और उत्तरार्द्ध दोनोंके अन्तिम और आदि अक्षर समान होते हैं। पादार्द भागमें स्थित जो वर्ण है, उसे प्रातिलोम्यानुलोम्य-क्रमसे स्थापित करे। अन्तिम अक्षरको इस प्रकार निबद्ध करे कि वह चौथे चरणका आदि अक्षर बन जाय। चौथे चरणमें जो आदि अक्षर हो, उससे नवें तथा सोलहवें अक्षरसे पुटकके बीच-बीचमें चार-चार अक्षरोंका निवेश करे। ऐसा करनेसे उस श्लोकबन्धद्वारा मुरज (ढोल)-की आकृति स्पष्ट हो जाती है। द्वितीय चक्र 'शार्दुलविक्रीडित' छन्दसे सम्पादित होता है। 'गोमुत्रिकाबन्ध' सभी छन्दोंसे निर्मित हो सकता है। अन्य सब बन्ध अनुष्टुप् छन्दसे निर्मित होते हैं। यदि इन बन्धोंमें कवि और काव्यका नाम न हो तो मित्रभाव रखनेवाले लोग संतुष्ट होते हैं तचा शत्रु भी खिल नहीं होता। बाण, धनुष, व्योम, खड्ग, मुद्गर, शक्ति, द्विशृङ्गाट, त्रिशृङ्गाट, चतुः शृङ्गाट, वज्र, मुसल, अङ्कुश, रथपद, नागपद, पुष्करिणी, असिपुत्रिका (कटारी या छुरी)-इन सबको आकृतियोंमें चित्रबन्ध लिखे जाते हैं। ये तथा और भी बहुत-से 'चित्रबन्ध' हो सकते हैं, जिन्हें विद्वान पुरुषोंको स्वयं

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'शब्दालंकारका कथन' नामक तीन सी तैतालीसर्या अध्याय पूरा हुआ॥ ३४३॥

ついななない

<sup>\*</sup> इस अध्यायके अन्तिम बीस-पचीस श्लोकोंका मूल अधिक स्पष्ट नहीं है। इनका आधार अन्वेषणीय है।

### तीन सौ चौवालीसवाँ अध्याय

#### अर्थालंकारोंका निरूपण

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! अथौंका अलंकरण \* 'अर्थालंकार' कहा जाता है। उसके बिना शब्द-सौन्दर्य भी मनको आकर्षित नहीं करता है। अर्थालंकारसे हीन सरस्वती विधवाके समान शोभाहीन है। अर्थालंकारके आठ भेद माने गये हैं - स्वरूप, सादश्य, उत्प्रेक्षा, अतिशय, विभावना, विरोध, हेत और सम। पदार्बीक जिसमें भेद और सामान्यधर्मके साथ उपमान एवं

स्वभावको 'स्वरूप' कहते हैं। उसके दो भेद बतलाये गये हैं-'निज' एवं 'आगन्तुक'। सांसिद्धिकको 'निज' तथा नैमित्तिकको 'आगन्तुक' कहा जाता है। धर्मकी समानताको 'सादश्य' कहते हैं। वह भी उपमा, रूपक, सहोक्ति तथा अर्थान्तरन्यासके भेदसे चार प्रकारका होता है।

" 'अलंकार' शब्दकी व्यूत्पति तीन प्रकारमे उपलब्ध होती है-(१) 'अलंकरणमलंकार: 1' (२) 'अलंकियते अनेन इति था अलंकार: (' ( ३ ) 'अलंकरीति इति अलंकार: '। प्रथम व्यूतर्गतिके अनुसार 'अलंकार' शब्द धावधवना है। इसरीके अनुसार करणदवन तथा तीसरीके अनुसार कर्जर्भप्रधान 'अल्'-प्राचवान है। 'अलंकरणपर्धानामधीलंकार प्रधाते।'-थीं कहकर अग्निप्राचर्मे भावधानत 'अलंकार' शब्दकी हो व्यूत्यांत प्रदर्शित की गयी है। दण्डीने काका-लोभाकारी धर्योंको 'अलंकार' भ्रष्टा है (काव्यादर्श २।१)। वामनके मतमें मीन्दर्व और अलंकार पर्यायकाची राज्य हैं (औन्दर्यमलंकात: १ (२)। इन दोनोंने कमत: करणदानत और भावपनन ल्युत्पति स्वीकार को है। किसी भी ब्युत्पत्तिके अनुसार अमीका असंकरण ही 'अर्थालंकार' है, इस मान्यतामें कोई बाधा नहीं आती। अतः दण्डी और वामनपर भी अग्निपराणका ही प्रभाव मानन्त कहिये। धामहने 'अलंकार' शब्दकी कोई सम्पष्ट व्यापति नहीं दी है। अतः उपर्यक्त व्यापतिशीपर अधिनपराणीक व्यापतिका हो प्रधान चीत्राक्षित होता है। मध्यप्रवे "उपक्रवीति तं सन्तं पेऽस्टारेण जाराधित।'-ऐसा लिखकर 'बालंबार' सन्दर्वा तीसरी ज्याचीत स्वीकार को है। जैसे हार आदि उत्तरेके अलंकरणद्वारा करीरीको अलंकत करते हैं, उसी प्रकार उपाय आदि अलंकार काणके अलंकरणहारा काण्याला राज्या अलंकरण करते हैं। जतः थे रसके उपकारों हैं। विश्वनाथका भी पेसा ही यत है। भोजराजने - 'अलयथंगलंका यटकायस्वादिकार्थना' इत्यादि लिखकर ऑग्नपराजीक मतका हो अनुकरण किया है।

अलंकारोंको संस्थाके विषयमें अनेक मत उपलब्ध होते हैं। भारतमृतिक "नाट्यालक में उपमा, टीपक, रूपक तथा यसक—केवल इन चार अलंकारोंका हो उन्नेख है—'उपमा दोपकं वैव रूपकं पमकं तथा। काव्यस्पैते झलंकाग्रहाचार: परिकॉर्तित: s' (ना० रा० १६। ४३) यद्यपि भूषण, अक्षरसंजात, शोभा और उदाहरण आदि श्राणीस अलंकार 'नाटाशास्त्र'में लक्षणसदित लिखे गये हैं तथापि से विशेषत: नाट्योपयोगी हैं। उनका काव्यवन्थोंमें भी वधासम्भव प्रयोग करनेकी प्रेरम्त दो गर्वी है, तथापि काव्य-सम्बन्धी अलंकार चार ही भरतपुनिको पूर्वपरम्परासे प्राप्त रहे हैं, जिनका उन्होंने 'परिकोर्तिक:'-कडकर स्पष्टीकरण किया है। सामनने अलंकारीके तैतीस भेद दिखलाये हैं। दणहीने पैतीस, भायहने उनकालीस और उद्धारने कालीस प्रकारके अलंकारीका वर्णन किया है। स्ट्राटने अपने 'काव्यालंकार में बावन तथा मम्मटने सदसद अलंकारभेद दिखलाये हैं। कप्टेंवके 'चन्द्रालेक'में आनंकारोंकी संख्या सी हो गयी है और अप्यव्य दीशितके 'क्यलयान-द'में वह संख्य बदका एक मी चीबीसतक पहेंच गयी है। सास्वतीकण्डाभरणकारने शब्दालंकार, अर्थालंकार और राब्दाबॉभयालंकार-इन तीन भेदोंमें अलंकारोका विभाजन करके तीनोकी ही पुषक-पुषक चौबीस-चौबीस संख्याएँ स्थीकार की है। इस प्रकार उन्होंने बहतर अलंकारोंके लक्षण और उदाहरण प्रस्त किये हैं। साहित्यदर्पणकारने सतहतर अर्थालंकारोंका उसेस करके वन सबके सोदाहरण लक्षण दिये हैं। इन सभी अलंकारोंके अवान्तरभेद और मांकर्वभेदसे इन सककी संख्या बहुत अधिक हो जाती है। अग्निप्राणमें अर्थालंकारके मुलत: आठ भेंद्र माने हैं - स्वरूप, सादश्य, ठायेश्व, अतिहाय, विभावना, विशेष, हेत् और सम। फिर स्वरूपके दो भेद, सादश्यके चार भेद, अतिराजके दो भेद और विभावनाके साथ विशेषोक्तिको जोडकर दो भेद किये हैं। सादश्यके चार भेद-उपमा, रूपक, सहोक्ति और अर्थानारन्यास बताकर उपमाके लगभग उनतीस भेटींका उक्तेख किया है। इन भेटोंमें ही अन्य बहुत-से अलंकार समाधिष्ट हो गये हैं, जो दूसरे-दूसरे नामोंसे व्यवहत होते हैं। उन्होंने उपमाके जो अनिम पाँच भेद लिखे हैं, उनके नाम हैं— प्रशंसा, निन्दा, कल्पिता, सदशो और किंचितसदशो। ये भेद भरतमृत्रिके 'नाट्यकास्त्र'में भी वर्णित हैं और वहाँ उनके लक्षण तथा उदाहरण भी दिये गये हैं। अग्निप्राणमें उनके नाममात्रका संकालन वहींसे किया गया है, ऐसा जान पहता है।

उपमेयकी सत्ता हो, उसको 'उपमा" कहते हैं: क्योंकि यत्किचिद्विविश्वत सारूप्यका आत्रय लेकर ही लोकयात्रा प्रवर्तित होती है। प्रतियोगी (उपमान)-के समस्त और असमस्त होनेसे उपमा दो प्रकारकी मानी गयी है-'ससमासा' एवं 'असमासा'। 'घन इव श्याम:' इत्यादि पदींमें समासके कारण वाचक शब्दके लुप्त होनेसे 'ससमासा उपमा' कही गयी है, इससे भिन्न प्रकारकी उपमा 'असमासा' है। कहीं उपमाद्योतक 'इवादि' पद, कहीं उपमेय और कहीं दोनोंके विरहसे 'ससमासा' उपमाके तीन भेद होते हैं। इसी प्रकार 'असमासा' उपमाके भी तीन भेद हैं। विशेषणसे युक्त होनेपर उपमाके अठारह भेद होते हैं। जिसमें साधारण धर्मका कथन या जान होता है - उपमाके उस भेदविशेषको धर्म या वस्तुकी

प्रधानताके कारण 'धर्मोपमा'' एवं 'वस्तुपमा' कहा जाता है। जिसमें उपमान और उपमेयकी प्रसिद्धिके अनुसार परस्पर तुल्य उपमा दी जाती है, वह 'परस्परोपमा" होती है। प्रसिद्धिके विपरीत उपमान और उपमेयकी विषमतामें जब उपमा दी जाती हैं, तब वह 'विपरीतोपमा' कहलाती है। उपमा — जहाँ एक वस्तुसे ही उपमा देकर अन्य उपमानोंका व्यावर्तन-निराकरण किया जाता है, वहाँ 'नियमोपमा" होती है। यदि उपमेवके गुणादि धर्मकी अन्य उपमानोंमें भी अनुवृत्ति हो तो उसे 'अनियमोपमा" कहते 世川マーママル

एकसे भिन्न धर्मीके बाहुल्यका कीर्तन होनेसे 'समुच्चयोपमा' होती है। जहाँ अनेक धर्मोंको समानता होनेपर भी उपमानसे उपमेयकी विलक्षणता

रे. उपस्तका अणिनुपूराणीक लक्षण बहुत ही सीधा-सादा और उन्दर है। भरतनुनिने सद्दरयमूलक संधी अलंकारीका 'उपमा' नाम दिया है —'यत्निविष् काव्यक्त्रीयु सादृश्येनोपनीयते। उपना नाम सा क्षेत्रा!' (१६।४१) ज्यासनीने अपने लक्षणमें उपमान, उपमेव, सामान्य धर्म और भेदका उझेख किया है। भागतने भी इसीको आधार कराकर 'वर्गजरान्दी सादायमाहतूर्व्यारिशेक्षणो:'-ऐसा लक्षण किया है। इसमें बालक राष्ट्र, सामान्य धर्म तथा भेद-तीनका उद्येख किया है। उपयानीपमेपका तीना तो स्वतःसिद्ध है। वासनने 'उपमानीयमेयस्य गुणलेशतः साम्यमुपमा।'—इस सुक्षे द्वारा उत्त जभिषायका ही पोषण किया है। दण्डीने जहाँ किसी तस्त भी सादश्यको स्यष्ट प्रतीति होती हो, उसे 'उपमा' कहा है। यस्माउने 'स्तथमर्वभूपमा धेटे', विश्वनातने 'साम्यं जाकामनेधम्यं वाक्येक्यं उपमा दुयो: ।' तथा भीजराजने 'प्रसिद्धेरनुरोधेन यः परस्यामयेथी: । भूथोऽलयनसामान्ययोगः सेहीयमा मता ॥'--ऐसा लक्षण किया है । इन सबने पर्ववर्ती आचार्योके हो मतीका उपचटन किया है।

२. दण्डीने अपने 'काष्मादर्श'में अग्निपुराण-कथित उपनाके इन भेदीको ग्रहण किया है और इनके सोदाहरण लक्षण भी दिये हैं। जहाँ मुख्यतया तुल्यधर्मका प्रदर्शन किया गया, वहाँ 'धर्मोचमा' होती है। जैसे 'तुम्हारी हचेती कमलके समान लाल है'—इसमें लालिमारूपी धर्मका स्पष्ट कथन होनेसे यहाँ 'धर्मीपण' है।

जिसमें शब्दसे अनुमात-प्रतीयमान साधारण धर्म हो, केवल उपचन वस्तुका प्रतिपादन होनेसे वहाँ 'वस्तुपमा' होती है। जैसे — 'तम्हारा परा कमलके समान है।'

४. 'परस्थरोपमा'का दूसरा नाम 'अन्योन्योपमा' है। दण्डीने इसी नामधे इसका उक्षेत्र किया है। जहाँ उपमान और उपमेष —दोनों एक-दूसरेके उपमेव तथा उपमान बनते हैं, वहाँ 'पास्परोजमा' होती है। जैसे —'तुम्हारे मुखके समान कमल है और कमलके समान तुम्हारा मुख है।'

५, दण्डीने अपने 'काव्यादर्श' में विपरीतोपनाका 'विषयांसोपना के नामसे ठाकेख किया है। नहीं प्रसिद्धिके विपरीत उपमानोपनेयधाय गृहीत होता है, वहाँ 'विपरीतीपमा' होती है। जैसे — 'किता हुआ कमल तुम्हारे मुखके समाव प्रतीत होता था'—इत्यादि।

६. दण्डीने इसका उदाहरण इस प्रकार प्रस्तुत किया है — 'तुन्हारा मुख कमलके ही समान है, दूसरी किसी वस्तुके समान नहीं।'

७, इसका उदाहरण दण्डीके 'काव्यादर्श'में इस प्रकार दिया गया है — 'कमल तो तुम्हारे युखका अनुकरण करता ही है, यदि दूसरी वस्तुएँ (चन्द्र आदि) भी तुम्बारे मुख्ये समान है तो रहें।"

८. 'समुख्योपमा'का उदाहरण दण्डीने इस प्रकार किया हैं —'सुन्दरि! तुन्हारा मुख केवल कालिसे हो नहीं, आहुपदनकर्मसे भी इन्द्रका अनुसरण करता है।' यहाँ कान्तिपूच और आहादनकर्म —दोनोंका समुख्य होनेके कारण 'समुख्ययंपमा' कही गयो है। 1362 अग्नि पराण २४

विवक्षित हो और इसके कारण जो अतिरिक्तवका कथन होता है, उसे 'व्यतिरेकीपमा" कहते हैं। जहाँ बहुसंख्यक सदृश उपमानोंद्वारा उपमा दो जाय, उसे 'बहुपमा" माना गया है। यदि उनमेंसे प्रत्येक उपमान भिन्न-भिन्न साधारण धर्मोंसे युक्त हो तो उसे 'मालोपमा" कहा जाता है। उपमेयको उपमानका विकार बताकर तुलना की जाय तो 'विक्रियोपमा" होती है। यदि कवि उपमानमें किसी ऐसे वैशिष्ट्यका, जो तीनों लोकोंमें असम्भव हो, आरोप करके उसके द्वारा उपमा देता है, तो वह 'अद्भुतोपमा' कही जाती है। उपमानको एकका उपमेव है, वही दूसरेका उपमान हो,

आरोपित करके उससे अभिन्नरूपमें जो उपमेयका कीर्तन होता है और उससे जो भ्रम होनेका वर्णन किया जाता है, उसे 'मोहोपमा" कहा जाता है। दो धर्मियोंमेंसे किसी एकका यथार्थ निश्चय न होनेसे 'संशयोपमा" तथा पहले संशय होकर फिर निश्चय होनेसे 'निश्चयोपमा" होती है। जहाँ वाक्यार्थको उपमान बनाकर उससे ही वाक्यार्थको उपमा दी जाय, उसको 'वाक्याचींपमा" कहते हैं। यह उपमा अपने उपमानकी दृष्टिसे दो प्रकारकी होती है-'साधारणी' और 'अतिशायिनी'। जो

र. 'व्यक्तिकीपमा'को ही अर्थाचीन आलंकारिकीन 'व्यक्तिक' नामक अलंकार माना है। दण्डीने इसका उझेख नहीं किया है। परंतु रुप्यक और मम्मटने इसका उदाहरण में दिया है—' चन्द्रमा बारेबार श्रीण हो-होकर भी पुन: वह जात है; पांतु यीवन यदि चला गया तो फिर लीटता नहीं।' इसमें उपग्यनभूत चन्द्रमानी अपेका उपमेच मीवनकी अस्थिता अधिक बतावी पनी है। अतः वहीं 'व्यक्तिक' है।

२. 'तुम्हारा स्पर्श चन्दर, जल, चन्द्रकिरण तथा चन्द्रकानामणि आदिके समार जीतल है'। यहाँ शीतलवामें सादस्य रक्षत्रेवाले महुत-से उपमानोद्धारा उपना दी गयी है, आ: "बहुपमा" अलंकार है। दन्डीने अपने "काम्बादर्श में यही उदाहरण प्रस्तुत किया है। अर्वाचीन आचार्यलीम इसे 'महलोपमा' ही मानते हैं। उनकी 'महलोपमा' का लचन इस प्रकार है —'मालोपमा पर्दकरपोपमानं बहु पुरवते।'

 काल्यादर्शकार दण्डीने अग्निपुराणके हो पचका अनुसरण करते हुए 'बहुपमा' और 'मालोपभा' को अलग-अलग माना है। 'सहूपम'के उदाहरणमें सहत-से उपमानीकी गणनापात करा दी गयी है, परंतु 'बालोपमा'में प्रत्येक उपमानके साथ साधार्यका अलाय होता है। यही इन दोनोंमें भेद है। 'मालीयमा'का उदाहरण दण्डीने इस प्रकार प्रस्तुत किया है—'राजन्। जैसे प्रकाश सूर्यमें शोधाका आधान करता है, जैसे सूर्व दिनमें लक्ष्मीका आधान करते हैं तथा जैसे दिन आकारामें प्रकार फैलाता है, उसी प्रकार तुम्हास बल, पराक्रम तुममें लक्ष्मीको प्रतिष्ठित करता है।' वहाँ प्रत्येक उपमानके साथ पृषक् पृषक् साथम्यंका अन्वय होनेसे 'मालोपमा' मानी गयो है।

४. 'कारवादने'में 'विक्रियोपमा'का उदाहरण इस प्रकार उपलब्ध होता है—'सुन्दरि। तुम्हारा मुख चन्द्रमण्डलसे उत्कीर्ण (खोदकर निकाला हुआ)- सा तथा कमलके गर्थमे उद्धत किया हुआ-सा जान पड़ता है।' यहाँ चन्द्रमण्डल तथा कमलवर्थ—ये प्रकृति हैं और मुख इनका विकार है। अतः यहाँ 'विक्रियोपमा' हुई।

५ इसका उदाहरण दण्डोने इस प्रकार प्रमान किया है—'सुन्दरि। यदि कोई कमल चक्रल लोचनोसे युक्त हो जाब तो यह तुम्हारे मुखकी शोधाको धारण कर सकता है।"

६. '' सुन्दरि। मैं तुम्हारे मुखको 'यह चन्द्रमा है'—वी समझ लेता हूँ और तुम्हारे मुखके दर्शनको आशासे सार्धार चन्द्रमाको और दौढ़ पहता हैं।" यह वर्णन अग्निपुराणोक्त लक्षणको समने रखकर किया गया है। अर्वाचीन अलंकारिक "मीहोपमा"को "भ्रान्तिमान्" अलंकारकी संज्ञा देते हैं।

७. दण्डीने 'संक्षयोपमा'का जो उदाहरण दिया है, उसका भावार्थ इस प्रकार है—जिसके भौतर भ्रमर मैंड्स रहा हो, वह कमल है या कि चञ्चल लोचनोंसे युक्त तुम्हारा मुख है, इस संतयसे मेरा चित्र दोलायमान हो रहा है।' आधुनिक आलंकारिक इसीको 'संदेहालंकार' कहते हैं।

८. दण्डीने इसे 'निर्णयोपमा' नाम दिखा है। उनके द्वारा प्रस्तुत उदाहरण इस प्रकार है—'जिस कमलको चन्द्रमाने अधिभूत कर दिया था, उसकी कान्ति स्वयं चन्द्रमाको ही लिंबत कर दे, ऐसा नहीं हो सकता। अत: यह तुम्हारा मुख ही है (कपल नहीं है)।' अर्वाचीन आचार्यगण इसे 'निश्चपाना संदेहालंकार' ही म्यनते हैं।

९. दण्डीने भी 'वाक्यावॉपमा'का ऐसा ही लक्षण किया है। में भी इसके दो ही भेद मानते हैं। परंतु उनके दोनों भेदोंके नाम अग्निपुराणमें दिये गये नामोंसे भिन्न हैं। अग्निपुराणमें 'साधारणो' और 'अतिहाबिनो'—ये दो भेद माने हैं, परंतु दण्डीने 'एकेवशब्दा' और 'अनेकेखशब्दा'—इस प्रकार दो भेदोंका उल्लेख किया है। इनके उदाहरण 'काव्यादर्श' (२।४४-४५) में द्रष्टव्य हैं।

अर्थात् दोनों एक-दूसरेके उपमान-उपमेष कहे गये हों तो उसे 'अन्योन्योपमा" कहते हैं। इस प्रकार यदि उत्तरोत्तर क्रम चलता जाय तो उसको 'गमनोपमा" कहा जाता है। इसके सिवा उपमाके और भी पाँच भेद होते हैं—'प्रशस्त'' 'निन्दा" 'कल्पिता" 'सदृशी' एवं 'किंचित्सदृशीं'। गुणोंकी समानता देखकर उपमेषका जो तत्व उपमानसे रूपित अभेदेन प्रतिपादित होता है, उसे 'रूपक" मानते हैं। अथवा भेदके तिरोहित होनेपर उपमा ही 'रूपक' हो जाती है। तुल्यधर्मसे युक्त दो पदार्थोंका एक साथ रहनेका वर्णन 'सहोक्ति" कहा जाता है। १३—२३।।

पूर्ववर्णित वस्तुके समर्थनके लिये साधर्म्य अचवा वैधर्म्यसे जो अर्थान्तरका उपन्यास किया जाता है, उसे 'अर्थान्तरन्यास" कहते हैं। जिसमें चेतन या अचेतन पदार्थकी अन्यथास्थित परिस्थितिको दूसरी तरहसे माना जाता है, उसको 'उत्प्रेक्षा" कहते हैं। लोकसीमातीत वस्तु-धर्मका

 काल्यादर्शमें इसका उदाहरण इस प्रकार प्रस्तुत किया गया है—'तुम्हारे मुखके समान कमल है और कमलके समान तुम्हारा मुख है।' इसे ही 'त्रपमेयोपमा' भी कहते हैं।

२. काज्यादर्शकारने 'गमनोपमा'का उत्तेख नहीं किन्त हैं। अग्निपुराणमें दिये तथे लक्षणके अनुसार हम 'गमनोपमा'को भारता कह सकते हैं। उदाहरणके लिये निम्नाङ्कित ऋतोक दृष्टमा है —

कौमुरीत भवतो विभाति में कातराधि भवतीय कौमुरी। अञ्चुबेन तुरिस्त विलोचनं सोचनेन च तवाप्युबं समय् व

३—७. इससे पहले उपमाक अग्ररह भेद कहे गये हैं। इन्हों भेटोंका विस्तार करके दण्डीने बलीस प्रकारकी उपमाएँ प्रदक्तित भी हैं। उस भेदोंके अतिरिक्त जो उपमाक 'प्रशंसा' आदि चौच भेद और कहे गये हैं, उनका आधार है—धरतका 'नाट्यशास्त्र' (प्रष्ट्य १६। ४६)। भरतमुनिने प्रशंसा आदि चौचों भेटोंके जो उदाहरण दिने हैं, वे भी सोरक्त में अध्यापक स्रतंस सैतालीससे प्रथमप्रकार प्रशंस हैं।

८. अग्निपुराणोक 'रूपक'का लक्षण नाट्यकारकोक लक्षणका स्तिक कप है। अग्निपुराणके ही भावको शेकर दण्डीने 'उपमैक्ष तिरीभूतभेदा रूपकमुख्यते'—देशा लक्षण किया है। अर्जाकीन आलंकारिकॉने 'रूपक'के बहुत-से भेटों और उपभेदींकी चर्चा की है। 'रूपक'का उदाहरण 'नाट्यकारक' १६। ५८ में इहाम है।

 दण्डीने गुण और क्रियाका सहभावमें कथन "महोलि" नाना है और 'सह दीर्था मन खार्टिशन: सम्प्रति राप्रयः ।' (इस समय घेरी लम्बो समिकि साथ ये रातें भी बहुत बड़ी हो गयी हैं) ऐसा उटाहरण दिखा है ।

 अर्थान्तरन्यासका जो लक्षण अग्निपुराणमें दिया गया है, लगभग इसीको छायाको लेकर भामहने इस प्रकार अपने प्रत्यमें उक्त अलंकारका लक्षण लिखा है —

उपन्यसनमन्यस्य यदर्शस्योदितादृते। क्रेयः सीऽर्थान्तरन्यसः पूर्वार्थानुगती यसा॥ (का०२।७६)

वामनने इसमें सदस्य, असादस्य (साध्य्यं, वैध्य्यं)-को क्वां को की है, परंतु 'पूर्वार्धानुगतः'—यह विशेषण देकर उसी अर्थको व्यक्त किया है। अर्थात् जिस अर्थान्तरका उपन्यस किया जाय, यह पूर्वोदित अर्थका अनुगामी होना चाहिये। यह अनुगमन सादस्य अद्यवा वैसादस्यसे ही सम्भव है। वायनने अग्निपुराण तथा भागहके भावोंको अपने सुत्रमें और भी अधिक स्पष्ट किया है।

क्या-

उक्तमिद्वपै वस्तुनोऽधान्तस्यैव न्यसन्धर्धन्तरन्यसः ॥ (का०स्० ४।६।२१)

काव्यादर्शकार दण्डीने इसके लक्षणको और भी स्वच्छकपरी प्रस्तुत किया है। यथा-

त्रेयः सोऽधीनरन्यासो वस्तु प्रस्तुत्य किंवन। तत्वाधनसमर्थस्य न्यासो योऽन्यस्य वस्तुनः॥ (२।१६९)

आचार्य गम्मटतक पहुँचते-पहुँचते इसका लक्षण पूर्णतः निखर उता है। वे लिखते हैं-

सामान्यं वा विजेषो वा तदन्येन समर्थते। यतु सोऽर्धान्तरन्यसः साधम्येषेतरण या॥ (का०प्र० १०।१०९)

अर्थात् — सामान्य अथवा विशेषका उससे भित्र विशेष और सामान्यसे जो समर्थन किया जाता है, यह 'अर्थानारन्यास' है। यह समर्थन साधम्यं अथवा वैधम्यंको लेकर किया जाता है। इस प्रकार अर्थान्तरन्यासके चार भेद होते हैं। इनके उदाहरण काव्यप्रकाशमें प्रष्टव्य हैं।

११. इसी लक्षणको कुछ और विशद करते हुए भागडने इस प्रकार कहा है-

अविवक्षितसामान्या किंचिच्चोपमया सह। अतद्वाकिचायोगादुाप्रेक्षातिशयान्विता ॥ (का० २।९१)

वामनने अनिदेव तथा भामह-दोनोंके भावोंको अपने सुत्रमें इस प्रकार संकतित किया है-

कीर्तन 'अतिशयालंकार" कहलाता है। यह दिखाते हुए) अन्य किसी कारणकी उद्भावना की 'सम्भव' और 'असम्भव'के भेदसे दो प्रकारका जाय अथवा स्वाभाविकता स्वीकार की जाय माना जाता है। जिसमें विशेष्यदर्शनके लिये अर्थात् बिना किसी कारणके ही स्वाभाविक गुण, जाति एवं क्रियादिकी विकलताका रूपसे कार्यकी उत्पत्ति मानी जाय, उसे विभावना प्रदर्शन - अनपेक्षताका प्रकाशन हो, उसको कहते हैं। परस्पर असंगत पदार्थोंका जहाँ युक्तिके 'विशेषोक्तिम कहा जाता है। जिसमें प्रसिद्ध द्वारा विरोधपूर्वक संगतिकरण किया हेतुकी व्यावृत्तिपूर्वक (अर्थात् उसका अभाव जाय, वह 'विरोधालंकार" होता है। जिसकी

अतद्वपत्यान्यवाध्यवसानपतिशयार्वपत्येषा ॥ (का॰ स॰ ४।३।९)

दण्डोका लक्षण इस प्रकार है-

अन्यर्पेव स्थिता चृत्तिश्चेतनस्येतरस्य या। अन्ययोत्प्रेश्यते यत्र तामुद्रोक्तां चिदुर्यया॥ (२।२२१)

यहीं लक्षण अनिवृद्यणमें भी है। दण्डीने उसे ज्वें-का-त्वों से लिया है। अन्तर केवस इतना ही है कि ऑनिवृद्यणमें 'मन्यते' क्रियाका प्रयोग है और काव्यादर्शने 'तत्प्रेक्ष्यते' क्रियाका।

आचार्य मध्मटने गोवें-से शब्दोंमें ही उत्पेताका सर्वसञ्चत रूप रात दिया है। यथा-

'सम्मावनमधीत्रेका प्रकृतस्य समेन चत्।' (बट० प्र० १०१९२)

अर्थात् -- "प्रकृत (बर्ण्य उपमेप)-को सम (उपन्यत)-के स्थव सम्भवन "उत्पेक्ष" बहताती है / "

१. यह अतिराय हो आगे चलकर 'अठिरापीकि के राम्मी प्रसिद्ध हुआ है। ऑप्युराणके इस सुक्ष्म लक्षणको आचार्य भागवने विशद करते हुए कहा है कि -- किसी "कारणवत लोकोचर अर्थका बोधक जो जयन है, उसे 'अदिशयोधि' अर्लकार मानते हैं। वासनने इसके असम्भव-पश्चको नहीं लिया है। वे सम्भवन्य धर्म तथा उसके उत्कर्षकी कल्पनाको हो 'अतिराधीकि' मानते हैं (४।३।१०)। लोकसीमातीत होनेपर ही वस्तुधर्ममें तत्कर्ष सिद्ध होता है। आन्वार्य दण्डोने अण्यिपुराणीक लक्षणके केवल भावकी ही नहीं, शब्दकी भी छाया सी है। यक-

विवक्षा या निरोषस्य लोकसीमाजिमस्ति । असमाजिकयोकिः स्पादलंकारोतस्य वच्य ॥ (काव्यादर्त २ । २१४)

आचार्य सम्मटके द्वारा 'अतिज्ञयोक्ति 'का विकस्तित स्वरूप इस प्रकार प्रस्तुत किया गया है। उपमानके द्वारा उपमेयका निगरण करके जों कल्पित अभेद-कणनस्य अध्ययसान करना है, बढ एक प्रकारको 'अठितयोडि' है। प्रस्तुत अर्थका अन्यरूपसे वर्णन द्वितीय प्रकारकी, 'पदि'के समानार्थक सब्दको लागकर की गाँँ कारपन तुनीय प्रकारको और कार्य-कारथके पौर्वापर्यका विपर्धय चतुर्थ प्रकारकी 'अतिलयोक्ति' है। (का॰ प्रव १०। १००-१०१)

२. दण्डीके 'काञ्यादर्श'में अग्निपुराणको ही सन्दावसोमें 'विशेषीकि' सक्षित करायी गयी है। भागहने भी अग्निपुराणके ही भाव तथा शब्दकी छाया ली है। यथा-

एकदेशस्य विगमे या गुणान्तरसंस्थितः । जिलेषप्रयनायामौ विशेषोशिर्मता यथा ॥ (३ । २३)

वामनने भी 'एकगुणहानिकल्पनायां साम्यदाहर्यं विशेषोत्तिः।'—इस सूचर्यं हेता हो भाव व्यक्त विश्व है। अर्थाचीन आलंकारिकोने "कारण प्राप्त होनेपर भी जो कार्यका न होना बताचा काय, उसे 'विशेषोडि' बहा है।" जैसा कि आधार्य सम्मटका कथन है-

'वितेषोडिस्कार्डेव कारणेव परशवच: ब' (१० (१०८)

३. काव्यदर्शकार दण्डीने अभिनुपाणमें दिये गये तकावको आनुपूर्वोको हो आपने ग्रन्थमें ग्रह्मत किया है। भागहने कारणभूत क्रियाका निषेध होनेपर भी उसके फलको 'उद्धावना'को 'विध्यवना' मान है। इसी ध्यवको चामनने भी अपने सुप्रमें अधिव्यक्त किया है। यथा-

'क्रियाप्रतिषेषे प्रसिद्धतरफलव्यक्तिविभावना ॥' (काव्यलंकार, स्०४। ३।१३)

आचार्य मम्मटने अपनी कारिकामें उन्ह सुत्रका हो भाव ग्रहण किया है-

'क्रिफ्य: प्रतिषेधेऽपि पालव्यक्तिविभावनाः'

'सरस्वतीकन्द्राभरण' के रचिवत राजा भोजने 'विभवना' के अपने लक्षणमें अनिन्त्रराजकी कृष्ट्रावलीको ही अविकलरूपसे ले लिया है।

४. भामहने 'विरोध' का लक्षण इस प्रकार बताया है —''विशेषता बतानेके लिये किसी गुण या क्रियाके विरुद्ध अन्य क्रियाका वर्णन हो, तो उसे विद्वान् 'विरोध' कहते हैं ''-

गुणस्य वा क्रियावा वा विरुद्धान्यक्रियाभिधा। या विशेषाभिधानाय विरोधं तं विदुर्बुधा: ॥ (३। २५)

सिद्धि अभिलियत हो, ऐसे अर्थका साधक है और उन्हों भेदोंमें कार्य-कारणभावसे अथवा 'हेतू" अलंकार कहलाता है। उस 'हेतू' अलंकारके किसी नियामक स्वभावसे या अविनाभावके भी 'कारक' एवं 'ज्ञापक'-ये दो भेद हो जाते दर्शनसे जो अविनाभावका नियम होता है, वह हैं। इनमें कारक-हेतु कार्य-जन्मके पूर्वमें और ज्ञापक हेतुका भेद है। 'नदीपूर' आदिका दर्शन पश्चात् भी रहनेवाला है, जो 'पूर्वशेष' कहा जाता जापकका उदाहरण हैं ॥ २४-३२॥

इस प्रकार आदि आप्नेय महाप्राणमें 'अर्घालंकारका वर्णन' नामक वीन सी चीवालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३४४॥

### तीन सौ पैंतालीसवाँ अध्याय शब्दार्थोभयालंकार

अग्निदेव कहते हैं- वसिष्ठ! 'शब्दार्थालंकार' | शब्द और अर्थ दोनोंको समानरूपसे अलंकत करता है: जैसे एक हो अङ्गमें धारण किया हुआ हार कामिनीके कण्ठ एवं कुचमण्डलकी कान्तिको बढ़ा देता है। 'शब्दार्थालंकार'के छः भेद काव्यमें उपलब्ध होते हैं-प्रशस्ति, कान्ति, औचित्य, संक्षेप, यावदर्थता तथा अभिव्यक्ति। दूसरोंके पर्पस्थलको द्रवीभूत करनेवाले वाक-कौशलको 'प्रशस्ति' कहते हैं। वह प्रशस्ति 'प्रेमोक्ति' एवं 'स्तृति'के भेदसे दो प्रकारकी मानी गयी है। प्रेमोक्ति और स्तृतिके पर्यायवाचक शब्द क्रमशः 'प्रियोक्ति' एवं 'गुण-कीर्तन' हैं। वाच्य-वाचककी

सर्वसम्मत एवं रुचिकर संगतिको 'कान्ति' कहते है। यदि ओज एवं माधुर्ययुक्त संदर्भमें —वस्तुके अनुसार रोति एवं वृत्तिके अनुसार रसका प्रयोग हो तो औचित्यका प्रादुर्भाव होता है। अल्पसंख्यक शब्दोंसे अर्थ-बाहल्यका संग्रह 'संक्षेप' तथा शब्द एवं वस्तुका अन्यूनाधिक्य 'यावदर्थता' कहा जाता है। अर्थ-प्राकट्यको 'अभिव्यक्ति' कहते है। उसके दो भेद हैं—'श्रुति' और 'आक्षेप'। शब्दके द्वारा अपने अर्थका उदघाटन 'श्रुति' कहा जाता है। श्रुतिके दो भेद हैं - 'नैमित्तिकी' और 'पारिभाषिको'। 'संकेत' को परिभाषा कहते हैं। परिभाषाके सम्बन्धसे ही वह पारिभाषिको है।

दण्डोने " जहाँ प्रस्तुत वस्तुकी विशेषण (उल्कर्ष) दिखानेके लिये परस्यरविरुद्ध संसर्ग (एकत्र अवस्थान) प्रदर्शित किया जाय, यह 'विरोध' नामक असंकार है''—ऐसा लखण किया है। वामनने 'किरुद्धाभारत्वं विरोध: ।' (४।३।१२)—ऐसा कहा है।'काव्यप्रकात 'में 'विरुद्ध: सोऽविरुद्धेऽपि विरुद्धत्वेन यद्धः ।'—ऐसा विरोधका लक्षण देखा जाता है। इन सबको जन्दावलीमें किंचित् भेद होते हुए भी, अभिप्राय सबका एक ही जान पहला है। विरोधपूर्वक संगतिकरणको कुछ लोग 'असंगति' अलंकार भी मानते हैं।

र, अग्निपुराणमें वर्णित 'हेतु' अलंकारको भागहने चमत्कार-शून्य बताकर अरवीकार कर दिखा है। उन्होंने 'सुरूम' और 'लेश'को भी अलंकार नहीं माना है। परंतु दण्डोने 'वाचामुत्तमभूकाम्'—यों कडकर इन तीनोंको उत्तम अलंकारको कोटिमें रखा है। उन्होंने 'हेतु'का कोई स्थतन्त्र सक्षण नहीं दिया है, परंतु अग्निपुराणोक्त कारक और ज्ञापक दोनों हेतुओंका उन्नेख किया है। अत: अग्निपुराणोक्त लक्षण हो उन्हें अभिमत है। अनि धूमका कारक हेतु है और धूम अनिका जानक हेतु। इस प्रकार हेतुके दोनों भेद देखे जाते हैं। आचार्य दण्डी 'हेतु'में हो 'काव्यसिङ्क', 'अनुमान' तथा कार्यकारणमूलक 'अर्थानारन्यास'का अन्तर्भव मानते हैं। अतएव उन्होंने इन सबके पृथक लक्षण आदि नहीं लिखे हैं। भोनराजने 'हेव् 'का 'क्रियाय: कारणे हेत्:'-ऐसा लक्षण किया है।

२. जैसे नदीके जलप्रवाहके दर्शनसे उसके उद्गम-स्थानकी सन्त सिद्ध होती है तथा धूमके दर्शनसे अग्निकी सत्ता सुचित होती है। इस तरहके वर्णनोंमें जाएक हेतु समझना चाहिये।

पारिभाषिकीको 'मुख्या' और नैमित्तिकीको 'औपचारिकी' कहते हैं। [ये ही क्रमश: 'अभिधा' और 'लक्षणा' हैं।] उस औपचारिकीके भी दो भेद हैं। जिसके द्वारा अभिधेय अर्थसे स्वलित हुआ शब्द किसी निमितवश अमुख्य अर्थका बोधक होता है, वह वृत्ति 'औपचारिकी' है। ये ही दोनों भेद नैमित्तिकीके भी होते हैं। वह लक्षणायोगसे 'लाक्षणिकी' और गुणयोगसे 'गौणी' कहलाती है। अभिधेय अर्थके साथ सम्बद्ध रहकर जो अन्यार्थकी प्रतीति होती है, उसको 'लक्षणा' कहते हैं। अधियके साथ सम्बन्ध सामीप्य, समवाय, वैपरीत्य एवं क्रियायोगसे लक्षणा पाँच प्रकारकी मानी जाती है। गुणोंकी अनन्तता होनेसे उनकी विवक्षाके कारण गौणीके अनन्त भेद हो जाते हैं। लोकसीमाके पालनमें तत्पर कविद्वारा जब अप्रस्तुत वस्तुके धर्म प्रस्तुत वस्तुपर सम्यग्नुपसे आहित-आरोपित किये जाते

हैं, तब उसे 'समाधि" कहते हैं। जिसके द्वारा श्रुतिसे अनुपलब्ध अर्थ चैतन्ययुक्त होकर भासित होता है, वह 'आक्षेप" कहा जाता है। इसको 'ध्वनि' भी माना गया है: क्योंकि वह ध्वनिसे ही व्यक्त होता है। इसमें ध्वनिके आश्रयसे शब्द और अर्थके द्वारा स्वत: संकलित अर्थ ही व्यक्तित होता है। अभीष्ट कथनका विशेष विवक्षासे अर्थात् उसमें और भी उत्कर्षकी प्रतीति करानेके लिये जो प्रतिषेध-सा होता है, उसको 'आक्षेप" कहते हैं। अधिकार (प्रकरण)-से पृथक, अर्थात अप्रकृत या अप्रस्तुत अन्य वस्तुकी जो स्तुति की जाती है, उसे 'अस्तुतस्तोत्र" (अप्रस्तुतप्रशंसा) कहते हैं। जहाँ किसी एक वस्तुके कहनेपर उसके समान विशेषणवाले दूसरे अर्थकी प्रतीति हो, उसे विद्वान पुरुष अर्थकी संक्षिप्तताके कारण 'समासोकि" कहते हैं। वास्तविक पदार्थका निषेध करके किसी अपलाप या

र. अग्विपुराणमें 'समाधि'का जो लक्षण किया गया है, यह भरतभूतिक निम्नाक्ति स्तोकपर आधारित है-अधिवृद्धिविशेषस्य योऽधंस्वैयोगसभ्यते । तेत कार्येत सम्पन्नः समाधिः परिकोत्पति ॥

(Sofift oldir)

दण्डीने अग्निपुराणील लक्षणको अविकलक्ष्यके आपने ग्रनामें से लिख है। बाधनने आरोहानरोहक्रमरूप 'समाधि'को सन्दर्गण स्वीकार किया है, किंतु भोजराजने अस्तिपुराण और दण्डीके हो भाषको लेकर—'समाधिः सोऽन्यधर्माणां यदन्यवाधिरोपणम्।'—यह लक्षण लिखा है। बाग्भट्रने भी यही बात कही है- 'अन्यत्य धर्मी यजन्यवरोध्यते स समर्थिः '।

- २. यहाँ आक्षेपको ध्वनिकप बताया गया है; वर्षीकि उससे अर्धवित्रेषका ध्वनन होता है।
- यह 'आधेपालंका 'वा लक्षण है। आवार्य मध्यटने भी इसी भावका अववय लेकर कहा है कि निषेधी वकुमित्रस्य यो जिलेकाभिभित्साय। जन्यमणोलविषयः स आक्षेपी द्विता मतः ॥

इस लक्षणमें उक्त विषय और वश्यमाण विषयके भेटारे आक्षेपके टो प्रकार बताये गये हैं।

४. इस 'अस्तुत-स्तोप्रको ही परकर्ती आसंकारिकोने 'अवस्तुतव्यांसा' नाम दिया है: इसी की 'अन्योक्ति' भी कहते हैं। अग्निपुराणमें जो लक्षण दिया गया है, उसीको भागहने अविकलरूपसे उद्धत किया है। अन्तर इतना ही है कि वे 'अस्तुतस्तीत्र के स्थानमें 'अप्रस्तुतप्रजेसा' लिखते हैं। उनका लक्षण इस प्रकार है-

अधिकारादपेतस्य बस्तुनोऽन्यस्य चा स्तुति:। अप्रस्तुतप्रशंसेति सा चैवं कायते यथा ॥

(3136)

दण्डीने इसी भावको संक्षित राज्योंमें व्यक्त किया है-- 'अप्रस्तुतप्रशंसा स्यादप्रकानोषु या स्तुति:।' (२।३४०) बामनने उपमेयकी अनुक्तिमें 'समासोकि' और किंचिद् उकिमें 'अप्रस्तुवप्रशंसा' मानी है।

५. आचार्य धमहने अपने ग्रन्थमें आन्तिपराणोक लक्षणको न्यों-का-त्यों ले लिया है। अन्तर इतना ही है कि अन्तिपुराणमें 'उदिता' है और भामहके ग्रन्थमें 'उदिहा'। वहीं अन्तमें 'बुधैः' पदका प्रचीन है और वहीं 'यथा'का। दगडीने इसी भावको कुछ अधिक स्पष्टताके साथ इस प्रकार लिखा है-

पदार्थको सूचित करना 'अपह्रति" है। जो प्रस्तुत किया जाता है, उसको 'पर्यायोक्ति" अभिधेय दूसरे प्रकारसे कहा जाता है अर्थात् कहते हैं। इनमेंसे किसी भी एकका नाम 'ध्वनि" सीधे न कहकर प्रकारान्तरसे घुमा-फिराकर है॥१-१८॥'

इस प्रकार आदि आप्नेय महापूरण्यमें 'सब्दार्थीभयालंकारींका कथन' नामक तीन सौ पैतालीसवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३४५॥

### तीन सौ छियालीसवाँ अध्याय काव्यगुण-विवेक

अलंकारयुक्त होनेपर भी सहदयके लिये प्रीतिकारक नहीं होता, जैसे नारीके यौवनजनित लासित्यसे" यह सामान्य और वैशेषिकके भेदसे दो प्रकारका रहित शरीरपर हार भी भारस्वरूप हो जाता है। हो जाता है। जो गुण सर्वसाधारण हो, उसे यदि कोई कहे कि 'गुणनिरूपणको क्या आवश्यकता | 'सामान्य' कहा जाता है। सामान्य गुण शब्द, अर्थ है ? दोषोंका अभाव ही गुण हो जायगा' तो उसका ऐसा कथन उचित नहीं है; क्योंकि 'श्लेष'

अग्निदेव कहते हैं-दिजन्नेष्ठ ! गुणहीन काव्य | पृथक् कहे गये हैं। जो काव्यमें महती शोभाका आनवन करता है, उसको 'गुण' कहा जाता है। और शब्दार्थको प्राप्त होकर तीन प्रकारका हो जाता है। जो गुण काव्य-शरीरमें शब्दके आश्रित आदि गुण और 'गूडार्थत्व' आदि दोष पृथक्- होता है, वह 'शब्दगुण' कहलाता है। शब्दगुणके

वस्तु किविद्राभिष्ठेत्प ततुल्यस्यान्यवस्तुनः । ठाँकः संशेषकपणान् सा समासीतिरच्यते ॥

(51504)

'समासीकि'की गणना व्यक्न्य अलंकारोंमें डोती है, इस दृष्टिसे अग्निपुराणोड लक्षणमें 'गम्मते'—इस क्रियापदका प्रयोग अधिक महत्त्वका है। अर्थाचीन आलंकारिक 'समासीति 'के लक्षणीमें अप्रकृत व्यवहारके समाधेपका भी उत्रेख करते हैं।

१. काव्यदर्शकार दण्डीने अनिन्युराणोळ लक्षणको आनुष्योको हो उद्धत कर लिख है। अनार इतना हो है कि अग्निप्राणमें 'किषिदन्यार्थसूचनम्' पाठ है और काञ्चादर्शमें 'सूचनम्'के स्थानमें 'दर्शनम्' कर दिया गया है। भामहने राष्ट्रानारमे इसी भाषको प्रकट किया है-

अपस्तृतिरभौष्टा व किंपिदनार्गतोपमा। भृतार्वागद्भवादभ्यः क्रिक्ते वाधिधा यद्य ।

(3138)

इस लक्षणमें 'किविद्तर्गतीयमा' यह अंत विशेष है। कमनने कुच बस्तुके द्वार कावयकि अपलापको 'अपस्तृति' कहा है— 'समानवस्तुना-वापलापोऽपानुतिः।' (३।५) परकर्तं आलंकारिकोने प्रकृत करनुका विषेध करके अन्य वस्तुको स्थापनाको 'अपानुति' कहा है।

२. भागहने भी 'पर्यायोक्ति'का यही लक्षण लिखा है।

३. प्राचीनेनि आक्षेप, अप्रस्तुतप्रशंख, सम्बस्तेषि तथा पर्यायोक्तिको 'ध्यनि' कडकर जो उसे अलंकसोंमें अन्तर्भृत करनेकी चेष्टा की है, उसका ध्वन्यालोककार आनन्दवर्धनने बही ग्रीडिके साथ खण्डन किया है।

४. इसी भावको लेकर वामनने कहा है-

यदि भवति वयरच्युतं गुणेभ्यो वपुरिव बीवनवन्ध्यमङ्गनायाः। अपि जनदर्यिकानि दुर्भगत्वं नियतमलंकरणानि संब्रयन्ते॥

अर्थात्—' गुणरहित वचन नारीके यौवनरहित रूपको भौति मनोरम नहीं होता। यदि उसे अलंकृत भी किया जाय तो थे अलंकार अपना दुर्भाग्य सचित करते हैं।'

सात' भेद होते हैं-श्लेष, लालित्य, गाम्भीर्य, सौकुमार्य, उदारता, ओज और यौगिकी (समाधि)। शब्दोंका सुश्लिष्ट संनिवेश 'श्लेष' कहा जाता है। जहाँ गुणादेश आदिके द्वारा पूर्वपदसम्बद्ध अक्षर संधिको प्राप्त नहीं होता, वहाँ 'लालित्य" गुण माना गया है। विशिष्ट लक्षणके अनुसार उल्लेखनीय उच्चभावव्यञ्जक शब्दसमृहको श्रेष्ठ पुरुष 'गाम्भीर्य" कहते हैं। वही अन्यत्र 'उत्तान शब्दक' या 'शब्दत्व' नामसे प्रसिद्ध है। जिसमें निष्ठरतारहित कोमल अक्षरोंका बाहुल्य हो, उस शब्दसमूहको 'सौकुमार्य' गुणविशिष्ट माना गया है। जहाँ श्लाध्य विशेषणोंसे युक्त उत्कृष्ट पदका प्रयोग हो,

वहाँ 'औदार्य" गुण माना जाता है। समासोंका बाहुल्य 'ओज" कहलाता है। यह गद्य-पद्यरूप काव्यका प्राण है। ब्रह्मासे लेकर तुणपर्य्यन्त जो कोई भी प्राणी हैं, उनके 'पौरुष'का वर्णन एकमात्र 'ओज' गुणविशिष्ट पदावलीसे ही होता है। जिस-किसी भी शब्दके द्वारा वर्ण्यमान वस्तुका उत्कर्ष वहन करनेवाला गुण 'अर्थगुण' कहा जाता है। अर्थगुणके छ: भेद प्रकाशित होते हैं-माध्यं, संविधान, कोमलता, उदारता, प्रौढि एवं सामयिकता। क्रोध और ईर्व्यामें भी आकारकी गम्भीरता तथा धैर्यधारणको 'माध्यं" कहते हैं। अपेक्षित कार्यकी सिद्धिके लिये उद्योग 'संविधान'

१. भरतमुनिने काल्यार्थ-गुण दस माने हैं-

वलेषः प्रसादः समता समाधिमधियोगोतः पदसीकृतार्यम्। अर्थस्य च व्यक्तिरदासः च कान्तिश कालार्थगुणा दतिहे ह

अस्मिदेशने शब्दगुण सात, अर्थगुण छः और राज्यार्थ-गुण छः माने हैं। बजनादर्शकार दण्डीने भी भरतीक दस गुणीका ही उत्तेख किया है। वामनने बीस और भीजने अङ्तालीस गुण प्रदर्शित किये हैं।

२, भामाने माधुर्य, प्रसाद और ओज—इन तीन गुनोंको हो सरीकार किया है। वासको राज्युन दस और अर्थगुन भी दस माने हैं। नाम दोनों विभागोंके एक डी हैं, केवल तक्षणमें अन्तर है। उन्होंने 'कब्दल्लेव'का लक्षण इस प्रकार किया है—'मसुब्दलं स्लेप:'। इसकी व्याख्या करते हुए वे स्वर्थ तिस्त्रते हैं —" प्रमुणलं ऋम व्यासन् ग्रांत बहुन्वींच प्रदानि एकचड् ध्वारले। —अर्थात् जिसके होनेपर सहुत-से पद एकपदके तुल्य प्रतीत होते हैं, उसका जम 'मगुणल' है।" उदाहरणके लिये 'आरप्तरस्थाम्'-यह पदांश है। इसमें दो पद सीधपुक्त होकर एकपदवव् प्रतीत होते हैं। दण्डीने 'शिल्डमस्पूररीधिल्यम्'—यह श्लेषका लक्षण लिखा है। इसके अनुसार जिस वाक्यमें शिथितमा सू भी म गयी हो, यह 'उलेंच' है। इसका और वायनीय तथायका आधार अग्निपुरागका 'सुनिलहसीपिनेशत्वं सन्दार्थ रशेष: ।'--यह लक्षण ही है। भोजराजने इसीका भाव लेकर 'सुविश्वहण्टवा अनेष: ।'-- यह लक्षण लिखा है।

३-४.'सासिस्य' नामक गुणका उद्योख अन्यव नहीं भिनता। नाम्योयंका त्याच भौतराजने इस प्रकार किया है—'ध्वनिमसा तु गाम्भीर्यम्'। इसमें भी सरिन्पुराणोक सक्षणकी धाववराया दोख पडती है।

५. भोजराजके 'अस्त्रिराक्षरप्रायं सुकुमार्गमीत स्मृतम् ('—इस लक्षणमें अस्तिनुराणको राज्यवलीका हो समावेश किया गया है। दण्डीने भी इसी आनुपूर्वीमें 'सुकुमारता'को लखित कराचा है। वायनने कथको जकतोरताको ही 'सीकुमार्य' कहा है। इसका आधार भी अग्निप्राणोक लक्षण ही है।

६. काञ्चादर्शकार दण्डोने 'औदार्थका' यही लक्षण थोड्-से पर्टीके हेर-फेरके साथ अपने ग्रन्थमें से लिया है। भोजराजने वैभवके वरकर्षका प्रतिपादन 'औदार्थ' माना है, किंतु यह उनका अर्थगुल है—'भून्युनकर्ष उदारता।'—शब्दगुनान्तर्गत वदारताका लक्षण उनके मतमें 'विकटाक्षरबन्धत्व' है, जो बामनोक लक्षणमें मेल खाल है। जामनने जानजनदोषसे रहित रचनाको 'औदार्वगुणशास्तिनी' स्वीकार किया है। यथा—' अग्राप्यत्वपुदारता।' (३।२) १२) किंतु यह उनके 'अर्थनुम'का लक्ष्म है। रुब्दगुमके लक्ष्ममें वे बन्धकी विकटताकी ही 'उदारता' मानते हैं। जिसके होनेपर पद नृत्य करते-से प्रतीत होते हैं।

७. 'कारबादर्स'में भी 'ओज'का यही लक्षण उद्धत किया गया है। यामनने निधन्यके गाइत्यको 'ओज' कहा है। यह गावत्य समास-बाहुत्यसे ही आता है। अतः वामनने कोई नयी बात नहीं कही है। 'सरस्वतीकच्छाभरण'के निर्माता भोजग्रजने भी अग्निपुराणकी आनुपूर्वीमें ही 'ओब:' समासभूयहम्।'-इस प्रकार 'ओव'का तथन तिखा है।

८. तामनने 'पुणक्-पदत्वं माधुर्वम्।'—यह लिखका कवाचा है, जहाँ पद्यमें सभी पद पुणक्-पुणक् हों, समासमें आबद्ध होनेके कारण विकट या जटिल न हो जावें, यहा 'माधुर्य' है। यह रुव्दनत माधुर्यका लक्षण है। अर्थगत माधुर्य वे वहाँ मानते हैं, जहाँ उकि-वैधित्र्य माना गया है। जो कठिनता आदि दोषोंसे रहित है तथा संनिवेश विशेषका तिरस्कार करके मुद्ररूपमें ही भासित होता है, वह गुण 'कोमलता'के नामसे प्रसिद्ध है॥ १-१४॥

जिसमें स्थललस्थत्वकी प्रवृत्तिका लक्षण लक्षित होता है, आशय अत्यन्त सुन्दररूपमें प्रकट होता है, वह 'उदारता" नामक गुण है। इच्छित अर्थके प्रति निर्वाहका उपपादन करनेवाली हेतुगर्मिणी युक्तियोंको 'प्रौढि" कहते हैं। स्वतन्त्र वा परतन्त्र कार्यके बाह्य एवं आन्तरिक संयोगसे अर्थको जो व्युत्पत्ति होती है, उसको 'सामयिकता' कहते हैं। जो शब्द एवं अर्थ-दोनोंको उपकृत करता है, वह 'उभयगुण' (शब्दार्थगुण) कहलाता है। साहित्यशास्त्रियोंने इसका विस्तार छ: भेदोंनें किया है-प्रसाद, सौभाग्य, यथासंख्य, प्रशस्तता, पाक और राग। सुप्रसिद्ध अर्थसे समन्वित पदाँका संनिषेश 'प्रसाद' कहा जाता है। जिसके उक्त होनेपर कोई गुण उत्कर्षको प्राप्त हुआ प्रतीत होता है, बिद्वान उसको 'सौभाग्य' या 'औदार्य' बतलाते

है। तुल्य वस्तुओंका क्रमश: कथन 'यथासंख्य" माना जाता है। समयानुसार वर्णनीय दारुण अदारुण शब्दसे 'प्राशस्त्य' कहलाता है। किसी पदार्थकी उच्च परिणतिको 'पाक' कहते हैं। 'मुद्वीकापाक' एवं 'नारिकेलाम्ब्याक'के भेदसे 'पाक' दो प्रकारका होता है। आदि और अन्तमें भी जहाँ सौरस्य हो, वह 'मृद्रीकापाक' है। काव्यमें जो छायाविशेष (शोभाधिक्य) प्रस्तुत किया जाय, उसे 'राग' कहते हैं। यह राग अध्यासमें लाया जानेपर सहज कान्तिको भी लाँच जाता है, अर्थात् उसमें और भी उत्कर्ष ला देता है। जो अपने विशेष लक्षणसे अनुभवमें आता हो, उसे 'वैशेषिक गुण' जानना चाहिये। यह राग तीन प्रकारका होता है-हारिद्रराग, कौसुम्भराग और नीलीराग। (यहाँतक सामान्य गुणका विवेचन हुआ)। अब 'बैशेषिक'का परिचय देते हैं। वैशेषिक उसको जानना चाहिये, जो स्वलक्षणगोचर हो-अनन्यसाधारण हो॥ १५-- २६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'काष्यगुणविवेककथन' नामक सीन सौ क्रियालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥ ३४६॥



हो। दण्डीने सरस वाक्यको 'मध्र' कताबा है, पांचु राजा भोजने 'सरस्वतीकन्द्राधरण'में अग्निप्राणीक लक्षणका ही भाव लेकर लिखा है—'माधुर्यमुक्तमानार्यै: कोधादायप्यतीवता'। यह अवंगत वाधुर्व है। कन्दगत पाधुर्यका लक्षण वे भी वामनको भौति 'पृथक्षपदाव' ही मानते हैं।

१. दण्डीने प्रभ्यान्तरसे अपने लक्षणमें कुछ ऐसा हो भाव प्रकट किया है। उनका कहना है कि --"विस वास्थका उच्चारण करनेपर उसमें किसी उत्कृष्ट गुणको प्रतीति हो. वहाँ 'उदारात' नासक गुण है। उसके द्वारा काव्यप्रद्वति 'कृतव्यं' (चमान्धरफारिणी) होती है।"

२, भोजराजने इसी अभिग्रायको और भी सरल रोतिसे व्यक्त किया है - 'विविधितार्थनियाँह: काव्ये प्रीविशित स्मृता'।

दण्डीने इसी लक्षणका भाव लेकर 'प्रसादवत् प्रसिद्धार्थम्।'—ऐसा लक्षण किया है। वामनने भी 'अर्थवेमल्यं प्रसाद:।'—यों कहकर इसी अभिप्रायको पृष्टि को है। भोजराजने भी 'यह प्राकटणमर्थस्य प्रसाद: सोऽभिधीयते'—यो लिखकर पृष्टीक अभिप्रायका ही पोषण किया है।

४. 'बधासंख्य'को अर्थाचीन आलंकारिकोंने गुण नहीं माना है, उसे अलंकारको कोटिमें रखा है।

### तीन सौ सैंतालीसवाँ अध्याय

#### काव्यदोष-विवेक

अग्निदेव कहते हैं-वसिष्ठ! 'दृश्य' और 'श्रव्य' काव्यमें यदि 'दोष" हो तो वह सहदय सभ्यों (दर्शकों और पाठकों)-के लिये उद्वेगजनक होता है। वक्ता, वाचक एवं वाच्य-इनमेंसे एक-एकके नियोगसे, दो-दोके नियोगसे और तीनोंके नियोगसे सात प्रकारके दोष' होते हैं। इनमें 'वका' कविको माना गया है, जो संदिहान, अविनीत, अञ्च और ज्ञाताके भेदसे चार प्रकारका है। निमित्त और परिभाषा (संकेत)-के अनुसार अर्थका स्पर्श करनेवाले शब्दको 'वाचक' कहते हैं। उसके दो भेद हैं - 'पद' और 'वाक्य'। इन दोनोंके लक्षणोंका वर्णन पहले हो बुका है। पददोष दो प्रकारके होते हैं-असाधत्व और अप्रयक्तत्व । व्याकरणशास्त्रसे विरुद्ध पदमें विद्वानीने 'असाधुत्व' दोष माना है। काव्यकी व्युत्पत्तिसे सम्पन्न विद्वानोंद्वारा जिसका कहीं उन्नेख न किया गया हो, उसमें 'अप्रयुक्तत्व' दोष कहा जाता है। अप्रयक्तवके भी पाँच भेद होते हैं-छान्दसत्व, अविस्पष्टत्व, कष्टत्व, असामयिकत्व एवं ग्राप्यत्व। जिसका लोकभाषामें प्रयोग न हो, वह 'छान्दसत्व' दोष एवं जो बोधगम्य न हो, वह 'अविस्पष्टत्व'

दोष कहलाता है। अविस्पष्टत्वके भेद निम्नलिखित है-गृडार्थता, विपर्यस्तार्थता तथा संशयितार्थता। जहाँ अर्थका क्लेशपूर्वक ग्रहण हो, वहाँ 'गुढार्थता' दोष होता है। जो विवक्षितार्थसे भिन्न शब्दार्थके ज्ञानसे दुषित हो उसे 'विपर्यस्तार्थता' कहते हैं। अन्यार्थत्व एवं असमर्थत्व-ये दोनों दोष भी 'विपर्यस्तार्थता' का ही अनुगमन करते हैं। जिसमें अर्थ संदिग्ध होता है, उसको 'संशयितार्थता' कहते हैं। यह सहदयके लिये उद्वेगकारक न होनेपर दोष नहीं माना जाता। सखपूर्वक उच्चारण न होना 'कष्टत्वदोष' माना जाता है। जो रचना समय-कविजन-निर्धारित मर्यादासे च्युत हो, उसमें 'असामयिकता' मानी जाती है। उस असामयिकताको मुनिजन 'नेया' कहते हैं। जिसमें निकृष्ट एवं दृषित अर्थकी प्रतीति होती है, उसमें 'ग्राम्यतादोष' होता है। निन्दनीय ग्राम्यार्थके कथनसे. उसके स्मरणसे तथा उसके वाचक पदके साथ समानता होनेसे 'ग्राम्यदोष' तीन प्रकारका है। 'अर्थदांष' साधारण और प्रातिस्वितकके भेदसे दो प्रकारका होता है। जो दोष अनेकवर्ती होता है, उसको 'साधारण' माना गया है। क्रियाधंश,

१. काल्यमें 'दोप'का परिहार आवश्य आवश्यक माना गया है। दण्डीने कहा है कि—'विस प्रकार सुन्दर-से-सुन्दर शरीर भेतकुड़के एक दागसे भी अपनी कमनीयता को बैठता है, उसी प्रकार कितना भी रमणीय काला क्यों न हो, बोड़े-से दोवसे भी दृषित होकर सहदयंकि लिये आग्रहा हो जाता है। आतः दोवकों कदापि उनेका नहीं करनी चाहिये।' (काल्याव्ट) ७) भामहने दोषयुक्त काल्यकों कुपुत्रके समान निन्दाजनक माना है। बाग्भट (प्रचम)-का कहाना है कि दोषरहित काल्य हो क्रॉलिका विस्तार करनेवाला है। आग्रिपुराणमें नाटक और काल्यके दोवको सहदयोंके लिये उद्देगजनक कहा गया है। भारत्मुनिने अपने 'नाट्यकास्त्र'में काल्यके दस दोष गिनाये हैं। यथा—निगृद, अर्थान्तर, अर्थहोन, फिलार्थ, एकार्थ, अभिपनुद्धार्थ, न्यायपेत, विचय, विसंधि तथा शब्दच्युति। अग्रिपुराणमें इन सबका वर्णन तो है हो, अन्यान्य दोषोंको भी विस्तारपूर्वक उद्धावना की गयी है। भागहके प्रचम निर्देष्ट दस दोष भरतोक दोषोंपर हो आधारित है। दण्डीने भी किश्चित् शब्दान्तरके साथ उन्हों दस दोषोंको वर्जनीय यक्तया है। भागहने सबसे अधिक दोषोंकी उद्धावना की है, किंदु उनका कोई क्रमबद्ध वर्णन देखनेमें नहीं अता, यद्यपि उन्होंने अपना आधा ग्रन्थ दोषीनकपणमें हो लगा दिया है।

अग्निपुराणमें पहले बच्चू, बाचक और बाच्च—इन कोनोंमें एक-एक, दो-दो और तोनोंके नियोग (सम्बन्ध)-से सल प्रकारके दोष माने हैं। यदा—वक्तृनियुक्तदोष, बाचकनिवुक्तदोष, बाच्चनिवुक्तदोष, वक्तृवाचकनिवुक्तदोष, वाचकवाच्चनिवुक्तदोष, वक्तृवाच्यनियुक्तदोष और वक्तृवाचकवाच्यनियुक्तदोष।

कारकभ्रंश, विसंधि, पुनरुक्तता एवं व्यस्त-सम्बन्धताके भेदसे 'साधारण दोष' पाँच प्रकारके होते हैं। क्रियाहीनताको 'क्रियाभ्रंश', कर्ता आदि कारकके अभावको 'कारकभंश' एवं संधिदोषको 'विसंधि' कहते हैं॥१-१५॥

XETURALIZATION PRODUCTION STREETS STREETS STREETS STREET

विसंधि दोष दो प्रकारका होता है—'संधिका अभाव' एवं 'विरुद्ध संधि'। विरुद्ध पदार्थान्तरकी प्रतीति होनेसे विरुद्ध संधिको कष्टकर माना गया है। बार-बार कथनको 'पुनरुकत्व' दोष कहते हैं। वह भी दो प्रकारका होता है-'अर्थावृत्ति' एवं 'पदावृत्ति'। 'अर्थावृत्ति' भी दो प्रकारकी होती है-काव्यमें प्रयुक्त अभीष्ट या विवक्षित शब्दके द्वारा एवं शब्दानारके द्वारा 'पदावृत्ति'में अर्थकी आवृत्ति नहीं होती, पदमात्रकों हो आवृत्ति होती है। जहाँ व्यवधानसे भली-भाँति सम्बन्ध हो, वहाँ 'व्यस्त-सम्बन्धता' दोष होता है। सम्बन्धान्तरकी प्रतीतिसे, सम्बन्धान्तरजन्य होनेसे तथा इन दोनोंके अभावमें भी अन्तर्व्यवधानसे व्यस्त-सम्बन्धताके तीन भेद हो जाते हैं। बीचमें पद अथवा वाक्यसे व्यवधान होनेके कारण उक्त भेदोंमेंसे प्रत्येकके दो-दो भेद और होते हैं। पद और वाक्यमें अर्थ और अर्थ्यमानके भेदसे वाच्यार्थक दो भेद होते हैं। पदगत वाच्य 'व्युत्पादित' और 'व्युत्पाद्य'के भेदसे दो प्रकारका माना जाता है। यदि हेत् अभीष्टसिद्धिमें व्याधातकारी हो तो यह उसका दोष माना गया है। यह 'हेत्दोध' ग्यारह प्रकारका होता है-असमर्थत्व, असिद्धत्व, विरुद्धत्व, अनेकान्तिकता, सत्प्रतिपक्षत्व, कालातीतत्व, संकर् पक्षमें अभाव, सपक्षमें अभाव, विपक्षमें अस्तित्व और ग्यारहवाँ निरर्थत्व। वह इष्टव्याघातकारित्व दोष काव्य और नाटकोंमें तथा सहदय सभासदोंमें (श्रोताओं, दर्शकों और पाठकोंमें) मार्मिक पीडा

काव्यमें दूषित नहीं माना जाता। पूर्वोक्त गृहार्थत्वदोष दुष्कर चित्रबन्धमें विद्वानोंके लिये द:खप्रद नहीं प्रतीत होता। 'ग्राम्यत्व' भी यदि लोक और शास्त्र दोनोंमें प्रसिद्ध हो तो उद्देगकारक नहीं जान पडता। क्रियाभ्रंशमें यदि क्रियाका अध्याहार करके उसका सम्बन्ध जोड़ा जा सके तो वह दोष नहीं रह जाता। इसी तरह भ्रष्टकारकता दोष नहीं रह जाता, जब कि आक्षेपबलसे कारकका अध्याहार सम्भव हो जाय। जहाँ 'प्रगृह्य' संज्ञा होनेके कारण प्रकृतिभाव प्राप्त हो, वहाँ विसंधित्व दोष नहीं माना गया है। जहाँ संधि कर देनेपर उच्चारणमें कठिनाई आ जाय, वैसे दुर्वाच्य स्थलोंमें विसंधित्व दोषकारक नहीं है।। १६-२७॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'अनुप्रास' अलंकास्की योजनामें पदींकी आवृत्ति तथा व्यस्त-सम्बन्धता शुभ है। अर्थात दोष न होकर गुण है। अर्थसंग्रहमें अर्थावृत्ति दोषकारक नहीं होती। वह व्युक्तम (क्रमोलङ्गन) आदि दोषोंसे भी लिप्त नहीं होती। उपमान और उपमेयमें विभक्ति, संज्ञा, लिङ्ग और वचनका भेद होनेपर भी वह तबतक दोषकारक नहीं माना जाता, जबतक कि बुद्धिमान पुरुषोंको उससे उद्देगका अनुभव नहीं होता। (उद्देगजनकता ही दुषकताका बीज है।) वह न हो तो माने गये दोष भी दोषकारक नहीं समझे जाते। अनेककी एकसे और बहुतोंकी बहुतोंसे दी गयी उपमा शुभ मानी गयी है। (अर्थात यदि सहदयोंको उद्वेग न हो तो लिङ्ग-वचनादिके भेद होनेपर भी दोष नहीं मानना चाहिये।) कविजनोंका परम्परानुमोदित सदाचार 'समय' कहा जाता है। जिसके द्वारा समस्त सिद्धान्तवादी निर्बाध संचरण करते हैं तथा जिसके ऊपर कुछ ही सिद्धान्तवादी चल पाते हॅं—इस पक्षद्वयके कारण सामान्य समय दो उत्पन्न करनेवाला है। निरर्थत्वदोष दुष्कर चित्रबन्धादि । भेदोंमें विभक्त हो जाता है। यह मतभेद किसीको

तो सिद्धान्तका आश्रय लेनेसे और किसोको भ्रान्तिसे होता है। किसी मुनिके सिद्धान्तका आधार तर्क होता है और किसोके मतका आलम्बन क्षणिक विज्ञानवाद। किसीका यह मत है कि पञ्चभूतोंके संघातसे शरीरमें चेतनता आ जाती है, कोई स्वतः प्रकाश ज्ञानको ही चैतन्यरूप मानते हैं। कोई प्रज्ञात स्थूलतावादी है और कोई शब्दानेकान्तवादी। शैव, वैष्णव, शाक तथा सौर सिद्धान्तोंको माननेवालोंका विचार है कि इस जगत्का कारण 'ब्रह्म' है। परंतु सांख्यवादी प्रधानतत्व (प्रकृति)-को ही दृश्य जगत्का कारण मानते हैं। इसी वाणीलोकमें विचारते हुए विचारक जो एक-दूसरेके प्रवि

एक-दूसरेको बाँधते हैं, उनका वह भिन्न-भिन्न मत या मार्ग ही 'विशिष्ट समय' कहा गया है। यह विशिष्ट समय 'असत्के परिग्रह' तथा 'सत्के परित्याग' के कारण दो भेदों में विभक्त होता है। जो 'प्रत्यक्ष' आदि प्रमाणों से बाधित हो, उस मतको 'असत्' मानते हैं। कवियों को वह मत ग्रहण करना चाहिये, जहाँ ज्ञानका प्रकाश हो। जो अर्थिक्रयाकारी हो, वही 'परमार्थ सत्' है। अज्ञान और ज्ञानसे परे जो एकमात्र ब्रह्म है, वही परमार्थ सत् ज्ञाननेयोग्य है। वही सृष्टि, पालन और संहारका हेतुभूत विष्णु है, वही शब्द और अलंकाररूप है। वही अपरा और परा विद्या है। उसीको ज्ञानकर मनुष्य संसारबन्धनसे मुक्त होता है। २८—४०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजनें 'काज्यदोषविवेकका कथन' नामक तीन सी सैतालीसमाँ अध्याम पूरा हुआ॥३४७॥

# तीन सौ अड़तालीसवाँ अध्याय

एकाक्षरकोष

अग्निदेव कहते हैं—अब मैं तुम्हें 'एकाक्षराभिधान' तथा मातृकाओंके नाम एवं मन्त्र बतलाता हूँ। सुनो—'अ' नाम है भगवान् विष्णुका। 'अ' निषेध अर्थमें भी आता है। 'आ' ब्रह्माजीका बोध कराता है। वाक्य-प्रयोगमें भी उसका उपयोग होता है। 'सीमा' अर्थमें 'आ' अव्ययपद है। क्रोध और पीड़ा अर्थमें भी उसका प्रयोग किया जाता है। 'इ' काम-अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'ई' रित और लक्ष्मीके अर्थमें आता है। 'उ' शिवका वाचक है। 'क' रक्षक आदि अर्थोमें प्रयुक्त होता है। 'ऋ' शब्दका बोधक है। 'ऋ' अदितिके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'ल्', 'ल्'—ये दोनों अक्षर दिति एवं कुमार कार्तिकेयके बोधक हैं। 'ए' का अर्थ है—देवो। 'ऐ' योगिनीका

वाचक है। 'ओ' ब्रह्माजीका और 'औ' महादेवजीका बोध करानेवाला है। 'अं' का प्रयोग काम अर्थमें होता है। 'अ:' प्रशस्त (श्रेष्ठ) – का वाचक है। 'क' ब्रह्मा आदिके अर्थमें आता है। 'कु' कुत्सित (निन्दित) अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'खं' — यह पद शून्य, इन्द्रिय और मुखका वाचक है। 'ग' अक्षर यदि पुँक्षिक्तमें हो तो गन्धर्व, गणेश तथा गायकका वाचक होता है। नपुंसकिलक्त 'ग' गीत अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'घ' घण्टा तथा करधनीके अग्रभागके अर्थमें आता है। 'ताडन' अर्थमें भी 'घ' आता है। 'ड' अक्षर विषय, स्पृहा तथा भैरवका वाचक है। 'च' दुर्जन तथा निर्मल-अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'च' कुर्जन तथा निर्मल-अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'ख'का अर्थ छेदन है। 'ज' विजेयके अर्थमें आता है। 'ज' पद गीतका

वाचक है। 'झ'का अर्थ प्रशस्त, 'ज'का बल तथा 'ट'का गायन है। 'ठ'का अर्थ चन्द्रमण्डल, शुन्य, शिव तथा उद्बन्धन है। 'ड' अक्षर रुद्र, ध्वनि एवं त्रासके अर्थमें आता है। ढका और उसकी आवाजके अर्थमें 'ढ 'का प्रयोग होता है। 'ण' निष्कर्ष एवं निश्चयके अर्थमें आता है। 'त'का अर्थ है-तस्कर (चोर) और मुअरकी पुँछ। 'थ' भक्षणके और 'द' छेदन, धारण तथा शोधनके अर्थमें आता है। 'ध' धाता (धारण करनेवाले या ब्रह्माजी) तथा धूस्तूर (धतूरे)-के अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'न'का अर्थ समृह और सुगत (बुद्ध) है। 'प' उपवनका और 'पू:' झंझाबातका बोधक है। 'फु' फ़ैंकने तथा निष्कल होनेके अर्थमें आता है। 'बि' पक्षी तथा 'भ' ताराओंका बोधक है। 'मा'का अर्थ है-लक्ष्मी, मान और माता। 'य' योग, याता (यात्री अथवा दयादिन) तथा 'ईरिण' नामक वृक्षके अर्थमें आता 青川ヤーキャ川

'र'का अर्थ है-अग्नि, बल और इन्द्र। 'ल'का विधाता, 'व'का विश्लेषण (वियोग या बिलगाव) और वरुण तथा 'श' का अर्थ शयन एवं सख है। 'ष' का अर्थ ब्रेष्ट, 'स' का परोक्ष, 'सा' का लक्ष्मी, 'स' का बाल, 'ह'का धारण तथा रुद्र और 'क्ष' का क्षेत्र, अक्षर, नृसिंह, हरि, क्षेत्र तथा पालक है। एकाक्षरमन्त्र देवतारूप होता है। वह भोग और मोक्ष देनेवाला है। 'क्षी हयशिरसे नमः' यह सब विद्याओंको देनेवाला मन्त्र है। अकार आदि नौ अक्षर भी मन्त्र हैं;' उन्हें उत्तम 'मातुका-मन्त्र' कहते हैं। इन मन्त्रोंको एक कमलके दलमें स्थापित करके इनकी पूजा करे। इनमें नौ दुर्गाओंकी भी पूजा की जाती है। भगवती, कात्यायनी, कौशिकी, चण्डिका, प्रचण्डा,

सुरनाविका, उग्रा, पार्वती तथा दुर्गाका पूजन करना चाहिये। 'ॐ चण्डिकायै विश्रहे भगवत्यै धीमहि तन्नो दुर्गा प्रचोदयात्'—यह दुर्गा-मन्त्र है। षडङ्क आदिके क्रमसे पूजन करना उचित है। अजिता, अपराजिता, जया, विजया, कात्यायनी, भद्रकाली, मङ्गला, सिद्धि, रेवती, सिद्ध आदि वटक तथा एकपाद, भीमरूप, हेतूक, कापालिकका पूजन करें। मध्यभागमें नौ दिक्पालोंकी पूजा करनी चाहिये। मन्त्रार्थकी सिद्धिके लिये 'हीं दुर्गे रक्षिणि स्वाहा'— इस मन्त्रका जप करे। गौरीकी पूजा करे: धर्म आदिका, स्कन्द आदिका तथा शक्तियोंका यजन करे। प्रज्ञा, ज्ञानक्रिया, वाचा, वागीशो, ज्वालिनी, वामा, ज्येष्टा, रौद्रा, गौरी, ही तथा पुरस्सरा देवीका 'हीं: स: महागौरि कद्रदयिते स्वाहा '—इस मन्त्रसे महागौरीका तथा ज्ञानशक्ति, क्रियाशकि, सुभगा, ललिता, कामिनी, काममाला और इन्द्रादि शक्तियोंका पूजन भी एकाक्षर मन्त्रोंसे होता है। गणेश-पूजनके लिये 'ॐ गं स्वाहा' 'यह मूलमन्त्र है। अथवा—'गं गणपतये नमः।' से भी उनकी पूजा होती है। रक्त, शुक्ल, दन्त, नेत्र, परशु और मोदक-यह 'षडङ्क' कहा गया है। 'गन्धोल्काय नमः।' से क्रमशः गन्ध आदि निवेदन करे। गज, महागणपति तथा महोल्क भी पुजनके योग्य हैं। 'कृष्पाण्डाय, एकदन्ताय, त्रिपरान्तकाय, श्यामदन्तविकटहरहासाय, लम्बनासाननाय, पग्रहंष्ट्राय, मेधोल्काय, धुमोल्काय, वकतुण्डाय, विश्वेश्वराय, विकटोत्कटाय, गजेन्द्रगमनाय, भूजगेन्द्रहाराय, शशाङ्कधराय, गणाधिपतये स्वाहा।'-इन मन्त्रोंके आदिमें 'क' आदि एकाक्षर बीज-मन्त्र लगाये और अन्तमें 'नमः' एवं 'स्वाहा' शब्दका प्रयोग करे। फिर इन्हीं मन्त्रोंद्वारा तिलोंसे होम आदि करके मन्त्रार्थभूत

देवताका पूजन करे। अथवा द्विरेफ, द्विमुंख एवं कुमार कार्तिकेयजीने कात्यायनको जिसका उपदेश द्वयक्ष आदि पृथक्-पृथक् मन्त्र हो सकते हैं। अब किया था, वह व्याकरण बतलाऊँगा॥११—२८॥

इस प्रकार आदि आरनेय महापुराणमें 'एकाक्षराभिधान' नामक

तीन सौ अङ्तालीसर्वा अध्याय पूरा हुआ॥३४८॥

さい海海南への

### तीन सौ उनचासवाँ अध्याय

#### व्याकरण-सार

स्कन्द बोले — कात्यायन! अब मैं बोधके लिये तथा बालकोंको व्याकरणका ज्ञान करानेके लिये सिद्ध शब्दरूप सारभूत व्याकरणका वर्णन करता हूँ; सुनो। पहले प्रत्याहार आदि संज्ञाएँ बतलायी जाती हैं, जिनका व्याकरणशास्त्रीय प्रक्रियामें व्यवहार होता है।

अइउण्, ऋलुक्, एओङ्, ऐऔच्, हयबरट्, लण्, अमङ्गनम्, झभञ्, घडधष्, जबगडदश्, खफछठथचटतव्, कपय्, शषसर्, हल्।

ये 'माहेश्वर सूत्र' एवं 'अश्वर-समाम्नाव' कहलाते हैं। इनसे 'अण्' आदि 'प्रत्याहार' बनते हैं। उपदेशावस्थामें' अन्तिम 'हल्' तथा अनुनासिक

'अच्" की 'इत्" संज्ञा होती है। अन्तिम इत्संज्ञक वर्णके साथ गृहीत होनेवाला आदि वर्ण उन दोनोंके मध्यवर्ती अक्षरोंका तथा अपना भी ग्रहण करानेवाला होता है। इसीको 'प्रत्याहार' कहते हैं, जैसा कि निम्नाङ्कित उदाहरणसे स्पष्ट होता है—अण् एड् अद, यय्, (अथवा यञ्), उच्च झष्, भष्, अक्, इक्, उक्। अण्, इण्, यण्— ये तीनों पर णकार अर्थात् लण् सूत्रके णकारसे बनते हैं। अम्, यम्, डम्, अच्, इच्, एच्, ऐच्, अय्, मय्, झय्, खय्, जश्, झर्, खर्, चर्, यर्, शर्, अश्, हश्, वश्, झश्, अल्, हल्, वल्, रल्, इल्, शल्—ये सभी प्रत्याहार हैं॥१—७॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'व्याकरण-सार-वर्णन' नामक तीन सौ उनचासर्था अध्याय पूरा हुआ॥ ३४९॥

range parane

१. 'उपदेश' कहते हैं—आदि उच्चारणको। यहाँ जो चौदह 'माहेश्वरसूत्र' हैं, वे ही 'उपदेश' पदसे गृहीत होते हैं।

२. 'हल्'का अर्थ है —व्यक्त वर्ण।

३. 'अप्' स्वर अक्षरोंका नाम है।

४. जिसकी 'इत्' संज्ञा होती है, उसका लोप हो जला है।'अइडम्' आदिमें जो ज्ञानिय णकार आदि हैं, उनकी भी 'इरसंज्ञा' होती है, अतः ये भी लुह हो समझने नाहिये। उनका प्रहम केवल 'अम्' आदि प्रत्याहम-सिद्धिक लिये है। वे उन प्रत्याहारोंके अक्षरोंमें गिने महीं जाते।

<sup>&#</sup>x27;. जिसमें अधरोंका प्रत्यहरण—संकेष किया गया हो, वह 'प्रत्यहार' कहलात है। जैसे 'अक्' प्रत्यहारमें 'अ, इ, उ, ऋ, लु'—
इतने वर्लीका संकेष किया गया है। अर्वात् 'अक्' इस छोटेसे पदके उच्चरणसे उक्त पाँच अधरोंका ग्रहण होता है। 'प्रत्यहार' बनानेकी
विधि इस प्रकार है—'अइउन्' आदि सूत उपदेश हैं; उनके अन्तिम हन् 'ण्' आदि है, उनकी 'इत्संज्ञ' होती है, यह बात बतायी जा
पुकी है। अय अन्तिम इत्संज्ञक वर्ण 'ण्' के साथ गृहीत होनेवाला आदिवर्ण 'अ' हो तो दोनों मिलकर 'अण्' हुआ। यह 'अण्' श्रीचके
'इ उ'का भी ग्रहण कराता है और अपना अर्थात् अकारका भी कोषक होता है। इसी प्रकार अन्तिम इत्संज्ञक 'ऐऔन्'का वो 'च्' है,
उसके साथ आदि वर्ण 'अ'को ग्रहण करनेंगर 'अच्' बनता है, जो 'अ इ उ ऋ सु ए ओ ऐ औ'—इन नी स्वरोंका बोध कराता है। ऐसे
ही 'हल्' सूत्रका अन्तिम अक्षर 'ल्' इत्संज्ञक है। इसके साथ आदिनें 'इ य व र ट्' का 'ह' गृहीत हुआ तो 'हल्' प्रत्याहार बना; यह
'हल्' ह य व र ल ज म ड ण न झ भ घ ड ध ज घ न ड द ख फ छ ठ व च ट त क प श च स ह'—इन सभी व्यञ्जनवर्णीका बोधक
हुआ। इसी तरह अन्य प्रत्याहारोंको भी समझना चाहिये।

### तीन सौ पचासवाँ अध्याय

### संधिके 'सिद्ध रूप

कुमार कार्तिकेय कहते हैं - कात्यायन! तबेदम्, सकलोदकम्, अर्धर्वोऽयम्, तबल्कारः', अब सिद्ध संधिका वर्णन करूँगा। पहले 'स्वरसंधि'। सैंचा, सैन्द्री, तबौदनम्, खद्वौद्योऽभवत्,' बतलायी जाती है—दण्डाग्रम्, साऽऽगता, इत्येवम्, व्यसुधीः, वस्वलंकृतम्, पित्रश्रीपवनम्, दधीदम्, नदीहते, मधूदकम्, पितृषभः, लुकारः', दात्री,' नायकः, लावकः, नयः," त इह, तियह

१. अक्षरोंके मेलनको 'संधि' कहते हैं, संधिकं साधारणतया चौच भेट माने जाते हैं—(१) स्वरसॉध, (२) व्याजनसंधि, (३) अनुस्वारसंधि, (४) विसर्गसंधि और (५) स्वादिसंधि। अनुस्वारसंधिमें व्यञ्जनका 'अनुस्वार' और अनुस्वारका 'व्यञ्जन' धनता है; अत: उसका व्यञ्जनसीधमें ही अनाभाव हो सकता है। ऐसे ही स्वादिसीध भी उसकि अनार्गत है; क्योंकि 'शिकोडव्यं: 'इत्यादिमें विभक्ति-सकार आदि हत्कृष्य हो हैं। इस प्रवार मुख्यतः तीन हो संधियाँ हैं —स्वर, व्यञ्जन और विसर्ग। कीमार-व्याकरणमें इन्हों तीनीका नामतः तसेख हुआ है। प्राणिन-व्यवस्थ तथा कौपार-व्याकरत्र —दोनों ही मानेश्वर सूत्रीको आधार स्टनकर प्रवृत हुए हैं, अतः दोनोंकी प्रक्रियामें बहुत कुछ साम्य है।

२. जहाँ स्थर अक्षर विकृत हो वर्ष्यन्तरसे मिले. यह 'स्वर-सीध' है; इसके मुख्यत: पीच भेद हैं--वणादेश, अवाद्यादेश, य्-य्-लोपादेश, अवङ्क्षदेश तथा एकादेश। 'मणादेश'के भी चार घेद हैं—यू बू रू लू ( ये क्रम्पर) इ त जा लू के स्थापमें बोई स्वर परे रहनेपर होते हैं। अधादादेशके छः भेद हैं—अस् अस् आस्, आस्, कान्यदेश और वान्यदेश। यहलेवाले चार आदेश क्रमशः ए, ओ, ऐ, औके स्थानमें कोई स्वर परे रहनेपर होते हैं। 'मानादेश' पे, ओक स्थानमें 'पादि' प्रत्यय परे रहनेपर होते हैं और 'पानादेश' ओ, औक स्थानमें यकारादि प्रत्यय परे तीनेपर होते हैं। "यू-व् लोफादेश", में आवर्णपूर्वक पदाना "यू क्"का लोप होता है। "अश्" प्रत्याहार परे होनेपर एक्त 'गो' शब्दको 'अवक्' आदेश होता है: 'अच्' परे रहनेपर तथा 'इन्द्र' शब्द परे रहनेपर भी यह आदेश होता है। नहीं दो अक्षरंकि स्थानमें एक आदेश हो, वह 'एकादेश' है। एकादेश-साधिक भी जाँच भेद हैं—गुण, वृद्धि, पूर्वलय, परकाय और दीर्थ। 'गुण-एकादेश' चार है-ए, ओ, अर, अल्। वे क्रमतः अ॰इ. अ॰इ. अ॰इ. तथा अ॰लुके स्थानमें होते हैं। वृद्धि-संधिके भेद तीन ही हैं-ऐ, औ, आर्। इनमें, पहला ३३, आ, ए, ऐके स्थानमें; दूसरा छ, आ, ओ, औके स्थानमें, तथा तीशरा छ, आ, ऋ, ऋके स्थानमें होता है। पदाना ए, ओ से परे 'अ' हो तो 'पूर्वरूप' होता है। यह 'अपादेश'का अपवाद है। अ में परे ए, ओ और 'अ'के स्थानमें 'पररूप' होता है, यह वृद्धि तथा दीर्पका अपकार है; अत: इसकी प्रवृत्तिके स्थल परिगणित होते हैं। अ-आ-अ-आ, इ-ई-इ-ई, उ-ळ-उ-ऊ, अ-क् + अ-क् तथा तु-तु + तु-तु के स्थानमें 'दोर्च एकादेत' होता है। जैसे अ+अ+अ इस्पादि।

 'दण्डावम्'से लेकर 'लुकार: 'तक कपर बताये अनुसार 'टीर्थ एकादेश' हुआ है। यहाँ 'अक: सवर्ण दीर्थ:।' (६।१।१०१)— इस पाणिनि-सुत्रको प्रवृत्ति होती है। इस स्थलमें सबका पदच्छेदमात्र दिया जाता है। दण्ड + अग्रम्-दण्डाग्रम्। इसमें 'दण्ड'के 'ड' में जो 'अ' है, वह और 'अग्रम्' का 'अ' मिलकर 'आ' हुआ; इसलिये 'दण्डाग्रम्' बना। इसी प्रकार अन्यत्र भी समझना चाहिये। सा+आगता-साऽऽगता । दथि-इदम्-दथीदम्, नदी-इंडते-नदीइते । मथु-उदकम्-मथुदकम् । पितृ-ऋषभः-पितृषभः । लु-लुकार-लुकारः ।

४, अब गुण-एकादेश ('आद्गुणः।'—पा०स्० ६ (१३८७) के उदाहरण दिये जाते हैं—तय+इदम्-तयेदम्। यहाँ 'तव'के अन्तिम 'अ' और 'इटम्'के 'इ'के स्थानमें 'ए' हो गया है। इसी तरह अन्यत्र समझना चाहिये। सकल+उदकम्-सकलोदकम्। अर्ध+ऋबोऽयम् - अर्धचौऽयम् । तव - सृकारः - तयस्कारः ।

५. वृद्धिसंधि ("वृद्धिरेषि।"—पा॰ सू॰ ६) १।८८), के उदाहरण—सा ॰ एफ-सैथा। यहाँ आ - एक स्थानमें "ऐ" हुआ है। एयमन्यत्र। सा+ऐन्द्री=सैन्द्री। तव+ओदनम्-तवीदनम्। खर्वा+औष: = खर्वीय: ।

६. अब 'यण्डदेश' ('इको यणिव।'—पा० सु० ६।१।७७) के उदाहरण दिये जाते हैं। इति+एवम्-इत्येवम्। यहाँ 'इति'के अन्तिम 'इकार'के स्थानमें 'य्' हुआ है। वि+असुधी:- व्यपुधी:। वसु-अलंकृतम्- वस्वलंकृतम्। यहाँ 'उ'के स्थानमें 'व्' हुआ है। षितृ + अर्थोपवनम् - पित्रधोपवनम् । दातृ + ई - दात्रो । यहाँ "ऋ"के स्थानमें "र्" हुआ है । अन्यत्र चौथे "यण्"के उदाहरणमें "लाकृतिः" पद आता है, उसका पदच्छेद है-ल+आकृति: • लाकृति: ।

७. यह 'अयादेश-संधि' ('एचोऽयवायाव:।'—प० स्०६।१।७८) है। नै+अक:-नायक:। यहाँ 'नै के 'ऐ के स्थानमें 'आय्' हुआ है। सौ+अक:=लावक: ('औ'को जगह 'आव्')। ने+अ:=नय: ('ए'के स्थानमें 'अव्'); अन्यत्र 'सव:', 'विष्णवे' आदि उदाहरण भी मिलते हैं। लो+अ:-ल् अव् अ:-लव:। विष्यो-ए-विष्यवे।

इत्यादि'। तेऽत्र, योऽत्र जलेऽकजम् '। जहाँ संधि न होकर प्रकृत रूप ही रह जाता है, उसे 'प्रकृतिभाव' कहते हैं। उसके उदाहरण-नो अहो, ऐहि, अ अवेहि, इ इन्द्रकम्, उ उत्तिष्ठ, कवी एती, वायु एती, वने इमे, अमी एते, यज्ञभूते एहि देव इमं नय । १-५॥

अब 'व्यञ्जनसंधि"का वर्णन करूँगा—वाग्यतः। अजेकमातुकः । षडेते । तदिमे । अबादि । वाङ्नीतिः । षण्मुखः। वाङ्मनसम्। इत्यादि। वाग्भावादिः। वाक्लक्ष्णम्। तच्छरीरकम्। तञ्जनाति। तच्चरेत्। कुङ्झस्ते। सुगण्णिह। भवांश्चरन्। भवांश्चात्रः। भवाष्ट्रीका । भवाष्ट्रकः । भवास्तीर्थम् । भवास्थेत्याह ।

१. यह 'लोपादेश-संधि' ('लोप: काकल्यस्य।'—ए० स्०८।३।१९) है।वे-इह—इस अवस्थामें 'ए'की जगह हुआ--त्-अस-इह बना। फिर 'लोपादेश'के नियमानुसार 'न्' का लोप हो गण-'ठ इह' बना। लोप न होनेपर 'तथिह' बना।

२. यहाँ 'पूर्वक्षप-संधि' ('एक: पदान्तादति।'—पा० सू० ६।१।२०९) है। ते+अत्र, मी+अत्र, वले+अकवम्—इन तीनों हो पदीमें 'अ' अपने पहलेके अक्षरमें मिल गया है।

इ. अब 'प्रकृतिभाव'कं उदाहरण देते हैं।'नी अही '—इस अवस्थामें ('एक: पदानकदीत'के अनुसार) 'पूर्वरूप एकादेश' प्राप्त था; विन्तु वहाँ प्रकृतिभाषका विधान है; यह पद ज्याँ-का-त्याँ रहेगा: इसमें संधिकानत विकृति नहीं होगी। प्रकृतिभाषके लिये पाणितिने कई नियम बनाये हैं। ('नो अहो'—जैसे स्थलांके नियम इस प्रकार हैं—'प्लुतप्रयुक्त अबि निरमम्।' (पा० सू० ६। १। १२५) 'प्युत' तथा 'प्रयुक्ष' संज्ञाबाले पर्दोका 'प्रकृतिभाव' होता है, उनमें संधि नहीं होती। 'दुएद्धृते च।' (भाव सूव ८। २।८४) दूरसे किसीको बुलाते समय जिस वाक्पका प्रचोग होता है, उसके अन्तिम स्वयको 'जुत' संज्ञा होती है; क्योंकि उसका उज्जारण दीर्घतर रक्तमें होता है।'प्रमुद्ध' संज्ञके अनेक भेद हैं—(१) ईक्शान्त, क्रकाएन्त और एक्श्यन्त द्विषयन।(२)'अदस्' शब्द-सम्बन्धी मकारके बाद होनेवाले है और ऊ। (३) एक स्वरकात आद्धार्वित नियत। (४) ओकाराना नियत। (इय्यार्वधित 'म' आदि अव्यय तथा 'प्र' आदि उपसर्ग भी 'निपात' कहलाते हैं () (५) सञ्जोधन-निमित्तक ओकार 'वैकल्पिक प्रगृक्क' होता है; किंतु दसके बाद जवेदिक 'इति' शब्दका रहना आवश्यक है। (६) 'मन्' प्रत्यकारमे भी जो 'उकार' हो, वह भी 'वैकल्पिक प्रगृक्ष' है, किंदु उसके बाद कोई भी स्वर रहना चाहिएं। (इनके सिका और भी कई नियम हैं, जो विस्तारभयसे नहीं दिये जाते।) 'अहो+ एहि' में 'अयादादेश'के नियमानुसार 'ओ' की जगड़ 'अव्' प्रत था, किंतु 'अड़ी' यद 'ओकाराना नियत' होनेसे 'प्रगृद्धा' है; अतएव वह प्रकृतरूपमें रह गया। 'अ+अवेडि', इ-इन्ड्रकम्, उ+उत्तिह—इनमें दीर्च एकादेश प्राप्त था; किंतु नंबर ३ नियमके अनुसार 'प्रगुद्ध' होनेसे यहाँ प्रकृतिभाव होता है। 'काबी-एती', बाब्-एती इनमें 'बन्तदेश' प्राप्त बा और 'बने इमे' में 'अय्' आदेशकी प्राप्ति थी; किंतु नं॰ १ नियमके अनुसार प्रगुद्ध होनेसे यहाँ भी प्रकृतरूप हो रह जाता है। 'कमी', 'बायू' और 'बने'—ये तीनों पद द्विवचनान है। 'अमी एते' में 'यम्' प्राप्त का; नं० २ नियमके अनुसार प्रमुख होनेसे प्रकृतिभाव हो गया। 'यत्रभूते। यहि' इसमें अपादेश और 'देव। इमें नय' में गुण एकादेश प्राप्त मा: किंतु प्लुप्त होनेसे यहाँ प्रकृतिभाव हुआ। दूरसे सम्बोधनका वाल्य है 'यतभूते। एहिं 'देव! इमं नय।'

 व्यजनसंधिकं बहुत-से प्रकार का भेद चालिनिस्क्रोंचे वॉलिट हैं। पांतु अग्निपुराणमें उतिहासित इस कौमार-ज्याकरणमें व्यक्रणसंधिकं सिद्ध रूपोंका जो उल्लेख मिलता है, उसके अनुसार व्यक्तनसंधिक गणक उकार निर्दिष्ट हुए हैं (१)-**व्यस्तविधान** [जो 'सलां जातेऽन्ते'— इस पाणिनिस्त्र (८।२।३९)-मे निर्दिष्ट है]।(२)-अनुनासिकविधान (जो 'यरोऽनुचासिकेऽनुचासिको ख'—इस पाणिनिस्त्र (८।४।४५) तथा 'प्रत्यये भाषायां च नित्यम्।' इस कात्यायन-वार्तिकद्वाना प्रतिचादित है)। (३)-**कत्वविधान [नो 'शरको**ऽदि'—(८।४।६३) 'सत्वममीति वाल्यम्।'—इन सूत्र-वार्तिकोद्वारा निर्दिष्ट है]।(४)-क्क्वविधान [जो 'स्तो: बुना बु:'—इस ए० सू० (८।४।४०) में कहा गया है]। (५)-प्रस्वविधान [जो 'हुना हु:'—इस पा० सू० (८।४।४१) में वर्णित है]। (६)-लकारात्मक परसवर्णविधान [जो 'तोर्लि '—इस पा० सू० (८१४।६०) के नियमने आबद्ध है]।(७)-क्रयुद्धानमविधान (जो 'क्रमो इस्वादिव दमुण् नित्पम्'—इस पा० सु० (८।३।३२) द्वारा कवित है]।(८)-नकारसत्वविधान [जो 'नश्चव्यप्रसान्।'—इस पा० सू० (८।३।७) के नियमानुस्तर सम्पादित होता है]। (९)-परसवर्णविधान [जो 'अनुस्वास्त्र यवि परसवर्णः।'-पा० सू० (८।४।५८) तथा 'ता पदानास्य।' (८।४।५९)—इन पा० सूत्रोद्वारा कवित है]।(१०)-तुमामविधान (जो 'शि तुङ्।', (८।३।३१) 'से व।', (६।१।७३) 'रीर्घात् (६।१।७५) तथा 'पदान्ताद्वा' (६।१।७६)—इन सुत्रेकि निवानीसे सम्बद्ध है]।११-**परसवर्णतिधान [जो 'अनुस्का**रस्य यथि परसवर्णः।' (८।४।५८)] 'वा पदान्तस्य' (८।४।५९)—इन पा॰ सृजोद्धरा प्रतिपादित है।

भवाँक्षेखा। भवाञ्चयः। भवाञ्चेते, भवाञ्चशेते, इत्यादि॥६—९॥ भवाञ्चोते। भवाण्ढीनः। सम्भत्तां। त्वङ्करिष्यसि । इसके बादकी पदावलियाम

" त'क् यतः-वाग्यतः। ('झलां बलोऽन्ते।' पा० सू० ८।२।३९) 'पदान्तमें 'झल्' के स्थानमें 'जल्' होता है'—इस नियमके अनुसार 'वाक्'के 'क्' का 'ग्' हो गया है। यद्यपि जल्में ज् ज् ग् इ द्—ये पाँच अक्षर हैं, तथापि 'क्'के स्थानमें 'ग्' होनेका कारण है स्थानकी समानता। 'क्' और 'म्'का स्थान एक हैं। दोनों हो ऋष्ठस्थानसे निकलते हैं। आगेके चार उदाहरणोमें भी पही नियम है---अच्+एकमातृक:-अजेकमातृक:। यहाँ 'च्' के स्थानमें 'च्' हो गया है। स्वरहोन अक्षर अपने बादवाली अक्षरसे मिल जाते हैं, अत: 'ज्' 'ए' में मिलकर 'जे' बन गया। 'बट्+ एते'—इसमें 'ट्' के स्थानमें 'ड्' हुआ है। इसी ठरड़ 'ठत् + हमे' में 'त्'के स्थानमें 'ट्' तथा 'अप्-आदि' में 'प्' के स्थानमें 'ब्' हुआ है। ये पूर्वनिर्दिष्ट बङ्गलबिधान के उदाहरण हैं। अब अनुनासिकविधानके उदाहरण दिये जाते है—राक् नीति: नाइनीति:। पदान्त 'यर्' प्रत्यक्षके अक्षरीका विकरणसे अनुनासिक होता है, कोई अनुनासिक अक्षर भरे ही तब। पदि प्रत्यव अनुनासिक परे हो तो 'यर्'क स्थानमें नित्व अनुनासिक होता है। इस नियमके अनुसार 'क् 'के स्थानमें उसी वर्गका अनुनासिक अक्षर 'हु' हो गया। अनुनासिक न होनेकी रिथानिमें पूर्वोनेयमानुसार 'जल्ला होता है। उस दलामें 'बाएगीतिः' रूप होता है। पट्-मुखः -पग्नुखः (पद्मुखः)। उक्त निषमसे 'ट्' को जगह उसीके स्थान (मूर्था)-चा अनुतासक 'ण्' हुआ। जशल होनेपर 'ड्' होता है। निम्नाङ्कित पदोंका पदच्छेद इस प्रकार है—साक्-मनसम्-बाङ्गनसम्। साक्-साक्-वाङ्गाकम्। अब **छत्वविध्यान**के बदाहरण देते हैं—बाक्-स्लक्ष्णम्-वाकाइलक्ष्याम्, वाकालक्ष्यप्। यहाँ 'स्'के स्थानमें विकल्पेन 'ख्' हुआ है। विषय इस प्रकार है—'सप्' से परे 'स्' का 'स्' हो जाता है. 'अम्' प्रत्याहार परे रहनेपर । ह्युत्वविधान—सकार-तवर्गके स्वापने 'शकार' 'चवर्ग' होते 🖡 शकार-चवर्गका योग होनपर। 'तत्- तरीरम्'-'तत्व्हरोरम्'। यहाँ 'तरीरम्'के रूकारका योग होनेसे 'तत्' के 'त्' की जगह 'च्' हो गया। इसके बाद छत्व-विधानके नियमानुसार 'शकार'के स्थानमें 'छकार' हो गया। 'तहानुसति' यह तकारात्मक परसकर्णका उदाहरण है। तियम यह है कि 'तवर्गसे परे लकार हो तो उस तवर्गका 'परसवर्ण' होता है।' इसके अनुसार 'तव्-तुवाति' इस अवस्थामें 'त् 'के स्थानमें 'ल्' हो गया। तत्- चरेत्-तब्नरेत्। यहाँ श्रुत्वविधानके नियमानुसार पूर्वतत् 'त्' को जगत 'स्' हो गया है। कुड्-आल्टे-कुङ्खलो । यह **ङ्मुडायम-विधान**का उदाहरण है। नियम है कि हम्ब अक्षरमें परे यदि 'कुण् न्' —ये व्यञ्जन हों और इनके बाद स्वर अक्षर हों तो उत्त 'कु' आदिकी जगह एक और 'कु' आदि बद जाते हैं। अधीत् वे कुकु मू म् और नू नू हो जाते हैं। इस नियमसे उक्त उदावरणमें एक 'क् 'को जगह दो 'क् क्' हो गये हैं। इसी तरह 'सुगण्-इक् की जगह 'सुगण्ड' बनता है। भवान्-चान्-'भवंकान्'-यह त्रकारकाखिधानका उदाहरण है। नियम यह है—'प्रशान्' से भिन्न जो नकाराना पद है, उनके 'न्' की अगढ़ 'र्' हो जाता है, यदि बादमें 'छ द स् स् र् र्'-इनमेंसे मोई अधर विक्रमान हो, तब। इस नियमसे उक्त उदाहरणमें 'न्' के स्थानमें 'र्' हुआ। 'र्' का नियमें, विसानि स्थानमें 'स्' हुआ। 'स्' मा सूख-विधानके अनुसार 'श्' हो गया। उसके पूर्व अनुस्वारका आगम होता है। कडी-कडी 'फिरम्' पाठ मिलता है। उस दशामें 'अवीक्षिरम्' रूप सिद्ध होगा। यदि 'सिस्म्' के साथ परवर्ती 'भवान्' रुब्द से लिया उटब तो निम्नाङ्किरूप सिद्ध होगा। थिरम्-भवान्-थिरभवान्, चिरम्भवान्—यहाँ सकारके स्थानमें अनुस्वार हुआ है। अनुस्यारका वैकल्पिक परसकर्ग होनेपर 'चिरम्भवान्' रूप सनता है। 'मीऽनुस्वारः।'— इस पा० सूत्र (८।३।२६) के अनुसार सकारानुस्थारविधानका नियम इस प्रकार है—पदानमें 'म्'का अनुस्था होता है, 'हल्' पर रहनेपर। ('नक्षप्रधन्तस्य प्रसित्तं' पा० स्० ८ (३) २४) के अनुसार 'क्रान्' परे रहनेपर अपदाना 'न् म्' के स्थानमें भी अनुसार होता है। 'न्'के अनुस्वारका उदाहरण है—'पर्शासि'।'म्' के अनुस्काका बदाहरण है 'जाकंस्पते'। भवान्-छात्र:-भवांरकात्र:। यहाँ पूर्ववत् नकारतत्व-विधानके अनुसार नकारका रूख, विसर्व, सकार तथा अनुस्ताराम डोकर श्रुष्यविधानके अनुसार 'स्' के स्थानमें 'श्' हो गया है। भवान्-टीका-भवीतिका। यहाँ भी 'न्' की अगह सत्त्व, विसर्व और सकत्य हीकर अनुस्वारागम हुआ और हुत्व-विभानके अनुसार 'स्'के स्थानमें 'य्' हो गया। यही बात 'भवडिक:'के साधनमें भी समझनी चाहिये-भवान्-टक:। भवान्-तीर्थम्-भवौस्तीर्थम्। यहाँ भी नकारका रुख, विसर्ग, सकार और अनुस्कारायम समझना चाहिये।" भवान्-धा-इत्याह—इसमें भी पूर्ववत् सब कार्य होंगे और था-इत्याहमें गुण एकादेश होनेपर ' भवांस्थेत्याह '—ऐसा रूप सिद्ध होगा।' भवान्+लेखाः = भवीतेखाः।'—यहाँ लकारात्मक परसवर्ण सानुनासिक हुआ है। 'भवान्+जयः' इसमें शुत्वविधानके अनुसार चवर्ग-योगके कारण तक्यीय 'नृ' की 'बगह खबर्गीय 'नृ' हो गया है। 'भवान्+शेते' इस पदच्छेटमें 'भवाञ्चेते, भवाञ्चेते, भवाञ्चेते, भवाञ्चेते, भवाञ् होते।'—वे कप बनते हैं। पहलेमें 'शि तुक्।' पा॰ सू॰ (८।३।३१) के अनुसार 'शकार' परे रहते नाना पदको 'तुक्'का आगम होता है। इसे 'कन्तपुरण्यम' कहा जा सकता है। इसी तरह हस्य, दीर्घ और पदानासे परे भी तुगागम होते हैं। यहाँ 'नान्तनुगागम'के अनुसार 'तुक्' हुआ।'उक्' को इत्संज हुई, लोप हुआ।' भवान् त् सेते' रहा। क्षुत्यविधानके अनुसार 'त्' के स्थानमें 'च्' और 'न्' के स्थानमें 'न्' हुआ और 'त्' की जगह 'च्' हुआ तो 'भवारन्छेते' बना। 'झरो झरि सवर्णे।' (पा० सूरु ८।४।६५) के अनुसार 'इस्'का लोप होनेपर 'च्' अङ्गरव हो जात है, अतः 'भवाज्येते' यह जाता है। 'लोप' और 'स्रत्य' वैकल्पिक हैं,

सिंध" जाननी चाहिये—कश्छिन्द्यात्'। कश्चरेत्। कश्चरुरः'', कः श्वरुरः। कस्स्वरः'', कः कष्टः'। कशः'। कः स्थः'। कश्चलेत्'। स्वरः। कः फलेत्'। कः शयिवा'। क्रूंखनेत्'। क्रूंकरोति'। क्रूंपठेत्'। क्रूंफलेत्'। कोऽत्रयोधः''। क उत्तमः'। देवाएते''।

अतः इनके अभावमें 'भवाञ्चीते' बना। तुग्रमम भी वैकल्पिक है; उसके न होनेपर 'भवाज् शेते' बना। भवान्-ठीन:-भवाण्डीन:। यहाँ दुष्यविधानके अनुस्वर 'न्' को जगह 'म्' हो गया है। 'लं-भर्ज-त्वाञ्चलं', 'लं करिष्यसि-त्वाङ्करिष्यसि'—ये दोनों वैकल्पिक परसवर्णके उदाहरण हैं। यहाँ अनुस्वारको जगह 'चा पदानास्य।' (७० सू० ८। ४। ५९) के नियमानुसार परसवर्ण क्रमहः 'भ्' और 'ह्' हो गये हैं।

'व्यञ्जनसंधि'के कुछ और भी भेद हैं, जो यहाँ कीमार व्यकरणमें निर्देश नहीं हैं—जैसे 'पूर्वस्तर्ण-संधि'। इसके दो प्रकारके स्थल हैं। 'प्रणो होऽन्सतरस्थाम्' (८। ४। ६२)—इस सूक्ते जनुस्तर 'इत्याद उदाहरण हैं। यहाँ 'वाक्-हरिः' इस जवस्थामें 'ह' की जगह पूर्वस्तर्ण—'घ' हो तथा है। 'उदः स्थास्त्रभ्योः पूर्वस्य।'—इस पा॰ सूत्र (८। ४। ६१) के अनुस्तर 'उद्' उपसर्गसे भी 'स्य' और 'स्त्रस्थ के आदि वर्णको जगह पूर्व-स्थण होता है। इसके उदाहरण हैं— उत्थानम्, उत्तर्भनम्। 'सम्' के सकारका भी कार्याच्यान होता है, 'सुट' मरे रहनेपर। इसके 'संस्कर्ता' आदि उदाहरण हैं।

" विसर्गसंधिक भी अनेक प्रकार-भेद हैं—यहाँ लगभग दस प्रकारको कार्य-विश्व वर्णित हुई है—(१) विसर्गस्थाने सत्वविधान (इसका विधायक है—'विसर्जनीयस्व सः।' य॰ सू॰ ८।३।३४)।(१) वैकलियकविधानंत्रविधानं (इसका निरंत्रक है—'वा शारि'— यह पा॰ सूत्र ८।३।३६)।(३) ूं क ूं प-विधानं (वह 'कुप्योः ूं क ूंची च।'—इस वर्णिनसूत्र ८।३।३७ पर आधारित है)।(४) कार्यविधानं (इसका आधार है—'ससनुत्रों कः।' यह पा॰ सूत्र ८।२।६६)।(६) रोकत्वविधानं (यह 'अतो रोरप्नुतादप्नुते।'६।१।११३, 'हिंस च।' ६।१।११४ दावादि सूत्रोंपर अवलाम्बत है)।(६) रोक्वविधानं (जो 'भो भयो अधो अपूर्वस्य चोऽहि।' इस पा॰ सूत्र ८।३।१५ तथा अतो रोरप्नुतादप्नुते ६।१।११३ पर आधारित है)।(७) व्यवीयविधानं (इसका आधार 'हिंस सर्वेधान्' यह पा॰ सूत्र ८।३।२२ है)।(८) स्कार-विसर्गविधानं (इसका विधायक 'खरलाक्ववीविधानंगेदः।'—यह पा॰ सूत्र ८।३।१५ है)।(९) सूलोपविधानं (इसके आधार है—'पानवरीः सूलोपोऽकोरनव् सम्पर्ध होत्।', 'जोऽचि लोपे चेत्र पदपूर्णम्।' इत्यादि ६।१।१३२,३४ सूत्र)।(१०) कुलोपदीचीवधानं (इसके आधारमूत पा॰ सूत्र है—'रोनि।', 'वो दे स्थेपः।', 'दुलोपे पूर्वस्य दोचीऽणः।'८।३।१४,१३;६।३।११९)।

१. 'कः -किन्धात्'-वस्तिन्धात्। यहौ विसर्गके स्थानमें 'स' और सुरुविधानके अनुसर 'स्' के स्थानमें 'ह' हुआ है। कः -चरत्-करचरेत्। यहाँ भी पूर्णवत् विसर्गके स्वानमें 'स्' और रचुन्वेन 'स्' हुआ है। २. क:+ट:-कष्टः। ३. क:+ठ:-कक्षः —इन दोनों उदाहरणीमें विसर्गके स्थानमें सकार होकर हुन्यविधानके अनुसार 'सकार'के स्थानमें 'फकार' हो गया है। ४. ज:+स्थ:+क: स्थ:, कस्स्य:। यहाँ वैकल्पिक विसर्गताका विधान है। 'वा सरि' (पा॰ सूत्र ८।३) ३६) के नियमनुका गाँद विसर्गसे को 'क', 'ब' और 'स'—वे अधर हो तो एक पक्षके मतानुसार उस विसर्गके स्थानमें 'स्' न होकर विसर्ग हो रह जात है। यसानासे 'सकार' हो जात है। उक्त बदाहरणीमें पहले विसर्गरूप, फिर सकाररूपका सम्भावत करावा गया है। ६ 'क:-चलेत्-कडलेत्।' वर्तों भी सब बलें 'कड़ोत्' के अनुसार समझनी चाहिये। ६-७. 'कः स्मनेत्'-क् खनेत्। कः नकरोति-क् करोति-इन दोनी उद्यहरकोर्मे 'क ्ष विधान के अनुसार विधानके स्थानमें क स हो गये हैं। कवर्ग और प्रवर्गके प्रथम-दिलीय अक्षर भी ही तो विसर्गके स्थानमें क्रथशः ूँ क ूँ प होते हैं—ऐसा नियम है। ८-९. 'क:+पठेत्', 'क:+फरोत्'—इस अकस्थामें अभी बताये हुए निवयके अनुसार विसर्गकी जगह '़े प ़े फ'—हो गये हैं। १०-११. इन उदाहरणोंमें 'वा शारि' (पा० स्०८।३।३६) के नियमानुसार एक पक्षमें किसर्गका विसर्ग ही रह गया है; पक्षानारमें 'विसर्ग' की जगह 'स्' होकर ' क्षतुर: ' के शकारका योग मिलनेसे शुल्वेन 'स्' को बगह 'श्' हो गया है। 'स्वर: ' के साथ विसर्गका सकार उसी रूपमें दृष्टिगोचर होता है। १२. 'क: कलेत्'—इस जगड़ ् फ प्रत्य था; पांतु वह वैकल्पिक है, अत: पक्षान्तरके अनुसार विसर्गके स्थानमें विसर्ग ही रह गया है। १३. पहाँ भी वही बात है। विसर्गको जन्छ 'स्' या 'ह्' नहाँ हुआ है। १४. 'कस् अत्र सोभ:।' यह पदच्छेद है। यहाँ 'कस्' के सफारकी जगह 'क' तथा 'क' के स्थानमें 'क' हुआ है; भिर गुण और पूर्वरूप होकर 'कोऽत्र योध:' बना है। रोस्त्वविधानका नियम यह है—अप्तुत 'अ' से परे 'ह' हो तो उसकी बग्ज 'ड' डोल है, अप्तुत अकार परे विद्यमान हो तब। १५, कस् उत्तम:—इस अवस्थामें 'स्' के स्थानमें 'रु' हुआ। फिर 'रोर्यत्वविधान' के अनुसार 'रु के स्थानमें 'व' हो गया। फिर य-लोपविधानसे 'य्' का लोप हो गया। 'लोप: साकल्पस्य।"(८।३।१९)—इस पा॰ सूत्रके अनुसार यहाँ "य्"लोप हुआ है, अत: "क उत्तम: "प्रयोग सिद्धः हुआ है।१६, "देवास्+एरे"— इस पदन्छेदमें 'स्' की जगह 'ह' और 'ह'को जगह 'य्' हो गया। फिर पूर्वकत् 'य' लोप होनेसे 'देवा एते'—ऐसा प्रयोग सिद्ध हुआ।

भो इहरः । स्वदेवा यान्तिः । भगो व्रज'ः । सु पू:े । स यातीहः । सेषः याति । क ईश्वरः । ज्योतीरूपम्ं । सुदूरात्रिरत्र'ः। वायुर्यातिः । पुनर्निहः । पुनाः गति । | तवच्छत्रम् । म्लेच्छः धीः । ख्रिद्मोच्छिद्त्॥ १०—१३॥

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'संधिसिद्धरूपकथन' नामक तीन सौ पद्मासर्यो अध्याय पृरा हुआ॥ ३५०॥

## तीन सौ इक्यावनवाँ अध्याय सुबना-सिद्ध रूप

स्कन्द कहते हैं -- कात्यायन! अब मैं तुम्हारे सम्मुख विभक्ति-सिद्ध रूपोंका वर्णन करता है। विभक्तियाँ दो हैं-'सूप्' और 'तिङ्'। 'सूप्' विभक्तियाँ सात है। 'सु औ जस्'—यह प्रथमा विभक्ति है। 'अम् और् शस्'-यह द्वितीया,'टा भ्याम् भिस्'-यह तृतीया, 'के भ्याम् भ्यस्'-यह चतुर्थी, 'इसि भ्याम् भ्यस्'—यह पञ्चमी, 'इस् ओस् आम्'—यह पष्टी तथा 'ङि ओस् स्प्'—यह सप्तमी विभक्ति है। ये सातों विभक्तियाँ प्रातिपदिक संज्ञावाले शब्दोंसे परे प्रयुक्त होती 11 5-311

'प्रातिपदिक' दो प्रकारका होता है—'अजन्त' और 'हलन्त'। इनमेंसे प्रत्येक पुँक्लिङ्ग, स्त्रीलिङ्ग और नपुंसकलिङ्गके भेदसे तीन-तीन प्रकारका | सम्बोधने—हे बुक्ष, हे बुक्षी, हे बुक्षा:। इसी

है। उन पुँक्षिङ्ग आदि शब्दोंके नायकोंका\* यहाँ दिग्दर्शन कराया जाता है। जो शब्द नहीं कहे गये हैं(किंतु जिनके रूप इन्होंके समान होते हैं) उन्होंके ये 'वृक्ष' आदि शब्द सामर्थ्यतः नायक हैं। 'वृक्ष' शब्द पेड़का वाचक है। यह अकारान्त पुँक्षिक्ष है। इसके सात विभक्तियोंमें तथा सम्बोधनमें एकवचन, द्विचचन और बहुवचनके भेदसे कुल मिलाकर चौबीस रूप होते हैं। उन सबको यहाँ उद्धत किया जाता है। १—वृक्षः, वृक्षी, वृक्षाः। २—वृक्षम्, वृक्षौ, वृक्षान्। ३—वृक्षेण, वृक्षाभ्यम्, वृक्षैः। ४—वृक्षाय, वृक्षाभ्याम्, वृक्षेभ्यः। ५—वृक्षात्, वृक्षाभ्याम्, वृक्षेभ्यः। ६—वृक्षस्य, वृक्षयोः, वृक्षाणाम्। ७—वृक्षे, वृक्षयोः, वृक्षेषु।

१७-१८-१९. 'भीस् इह', 'भगोस् वज' तथा 'अधीस् वाहि', 'स्वदेवास् वाजि'—इन वाक्वीमें 'स्' को अगह रूच-यत्व हुआ। फिर पहलेमें तो 'सोप: शाकल्यस्य।'—इस सूत्रसे और अन्य उदाहरणोंमें 'इति सर्वेषाम्।' (पा० सू० ८।३।२२)—इस सूत्रसे 'य' लोप होनेपर निर्दिष्ट रूप बनते हैं। २०, 'सुप:' वहाँ 'सुप्प:'-इस आवस्थामें 'एकार'के स्थानमें 'विसर्ग' हुआ है। २१, 'सुद्र्-राजिएत-सुद्राजिएत।' यहाँ 'रोरि' से 'र्' लोप होकर पूर्वस्थाको दीर्थल प्राप्त हुआ है। २२. इस उदाहरणमें 'बायुस्-वाति'—ऐसा पदच्छेद है। यहाँ 'स्' के स्थानमें 'रु', उकारकी इत्संज्ञा और रेफका ककारसे मिलन हुआ है। २३. इस उटाहरणमें यह दिखाया गया है कि यहीं 'खरवसानयोविसर्वनीयः ।' (पाo सुo ८।३।१५) से रकारका विसर्ग नहीं हो सकता; क्योंक न रेफ अवसानमें हैं और न उससे परे 'खर्' प्रत्याहारका ही कोई अक्षर है। २४. 'पुनर्+राति'—इस अवस्थामें 'से रि।' (पा॰ सु॰ ८। ३। १४) से स्कारका लोप हुआ और पूर्व 'अण्' को दीर्थरव प्राप्त हुआ है। २५. 'सस् याति इह'—इस अवस्थामें 'एततवी: सुलीची।'—इस (पा॰ सूत्र ६। १। १३२) के अनुसार 'तत्'-शब्दसम्बन्धी 'सु' विभक्तिसे सकारका लोप हो गया है। २६. 'सस् एवस् वाति', 'क ईंग्वर: '—इस अवस्थामें 'सस्'के सकारका लोप श्लोककी पादपूर्तिके लिये हुआ है, 'एयस्'—के सकारका लोप पूर्ववत् हुआ है। २७. 'ज्योतित्-रूपम्'—यहाँ रतोप और दीर्घ हुआ है। २८. 'तन + छत्रम्।' यहाँ 'छे च।'-इस (पा० सू० ६।१।७६) सूत्रसे तुगागम हुआ है, फिन 'त' का रचुलोन 'च' हो गया है। (यह व्यक्तनसंधिका उदाहरण है।) २९. यहाँ भी 'दोर्बात्', 'पदान्ताद्ध' (पा॰मू॰ ६। १। ७५-७६) से तुगागम हुआ है। शेष पूर्ववत् (यहाँ भी व्यञ्जनसींध ही है)।

"अकारान्त्रसे लेकर औकारान्त्रक जितने सन्द हैं, सब 'अजन्त' हैं। ऐसे सन्द असंख्य हैं, उन सबका उद्देख असम्भव है। अतः कुछ सब्द यहाँ नमुनेके तौरपर दिये गये हैं, उन्होंके समान अन्य सब्दोंके रूप भी होंगे। इन नमुनेके तौरपर दिये गये सब्दोंको ही यहाँ 'नायक' कहा गया है।

प्रकार राम, देव, इन्द्र, वरुण, भव आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। 'देव' आदि शब्दोंके तृतीयांके एकवचनमें 'देवेन' तथा षष्ठीके बहुवचनमें 'देवानाम्' इत्यादि रूप होते हैं। वहाँ 'न' के स्थानमें 'ण' नहीं होता। रेफ और पकारके बाद जो 'न' हो, उसीके स्थानमें 'ण' होता है। अकारान्त शब्दोंमें जो सर्वनाम हैं, उनके रूपोंमें कुछ भिन्नता होती है। उस भिन्नताका परिचय देनेके लिये सर्वनामका 'प्रथम' या 'नायक' जो 'सर्व' शब्द है, उसके रूप यहाँ दिये जाते हैं; उसी तरह अन्य सर्वनामोंके भी रूप होंगे। यथा-१-सर्व: सर्वी सर्वे। २-सर्वम् सर्वा सर्वान्। ३-सर्वेण सर्वाध्याम् सर्वै:। ४-सर्वस्मै सर्वाध्याम् सर्वेध्यः। ५-सर्वस्मात् सर्वाध्याम् सर्वेध्यः । ६ — सर्वस्य सर्वयोः सर्वेषाम् । ७-- सर्वस्मिन् सर्वयोः सर्वेषु । सम्बोधनमें - हे सर्व हे सबा हे सबें।" यहाँ रेखाङ्कित क्रमींपर दृष्टिपात कीजिये। साधारण अकारान्त शब्दोंकी अपेक्षा सर्वनाम शब्दोंके रूपोंमें भिज्ञताके पाँच ही स्थल हैं। इसके बाद 'पूर्व' शब्द आता है। यह सर्वनाम होनेपर भी अन्य सर्वनामोंसे कुछ विलक्षण रूप रखता है। पूर्व, पर, अवर, दक्षिण, उत्तर, अपर, अधर-ये व्यवस्था और असंज्ञामें सर्वनाम है। 'स्व' तथा 'अन्तर' शब्द भी अर्थ-विशेषमें ही सर्वनाम हैं। अत: उससे भित्र अर्थमें ये असर्वनामवत रूप धारण करते हैं। प्रथमाके बहुवचनमें तथा पञ्चमी-सप्तमीके एकवचनमें पूर्वादि शब्दोंके रूप सर्वनामवत् होते हैं, किंतु विकल्पसे। अतः पक्षान्तरमें उनके असर्वनामवत् रूप भी होते ही हैं-जैसे पूर्वे पूर्वा:, परे परा:, इत्यादि। पूर्वस्मात् पुर्वात्। पुर्वस्मिन् पुर्वे इत्यादि। प्रथम्, द्वितीय तथा तुतीय-ये शब्द सर्वनाम नहीं हैं, तथापि 'प्रथम' शब्दके प्रथमा बहुवचनमें - प्रथमे प्रथमाः - यह

रूप होता है। 'चरम' आदि शब्दोंके लिये भी यही बात है। 'द्वितीय' तथा 'तृतीय' शब्द चतुर्थी, पञ्चमी तथा सप्तमीके एकवचनमें विकल्पसे सर्वनामवत रूप धारण करते हैं। यथा-द्वितीयस्मै द्वितीयाय। तृतीयस्मै तृतीयाय-इत्यादि शेष रूप वक्षवत् होते हैं।

अब आकारान्त शब्दका एक रूप उपस्थित करते हैं-खड्गपा:-खड्गं पातीति खड्गपा: अर्थात् 'खड्ग-रक्षक'। इसका रूप यो समझना चाहिये-१-खड्गपाः, खड्गपौ, खड्गपाः। २-खड्नपाम्, खड्नपी, खड्नप:। ३-खड्नपा, खड्गपाध्याम्, खड्गपाभिः। ४-खड्गपे, खड्गपाभ्याम्, खड्गपाभ्यः। ५-खड्गपः, खद्यपाध्याम्, खद्रगपाध्यः। ६ - खद्रगपः, खड्गपो:, खड्गपाम्। ७--खड्गपि, खड्गपो:, खड्गपास्। सम्बो०-हे खड्गपाः, हे खड्गपी, हे खड्गपा:। इसी तरह विश्वपा (विश्वपालक), गोपा (गोरक्षक), कीलालपा (जल पीनेवाला), शहस्मा (शह बजानेवाला) आदि शब्दोंके रूप होंगे। (अब हस्त इकारान्त 'वहि' शब्दका रूप प्रस्तुत करते हैं-) १-बह्रि:, बह्री, बह्रय:। २-वहिम्, वहीं, वहीन्। ३-वहिना, वहिभ्याम्, विद्विभि:। ४-वद्वयं, विद्वभ्याम्, विद्वभ्य:। ५-वहेः, वहिभ्याम्, वहिभ्यः।६-वहेः, वह्नयोः, वहीनाम्। ७--वही, वह्योः, वहिष्। सम्बो०--हे बहे, हे बही, हे बहुय:। 'वहि 'का अर्थ है अग्नि। इसी तरह अग्नि, रवि, कवि, गिरि, पवि इत्यादि शब्दोंके रूप होंगे। इकारान्त शब्दोंमें 'सखि' और 'पति' शब्देंकि रूप कुछ भिन्नता रखते हैं। जैसे-१-सखा, सखायी, सखाय: ।२-सखायप् सखाया, सखीन्। तृतीयाके एकवचनमें - सख्या, चतुर्थीके एकवचनमें सख्ये. पञ्चमी और षष्टीके

<sup>&</sup>quot; यहाँ यह ध्यानमें रखना चाहिये कि यदि किसीका नाम 'सर्व' रख दिया जाय तो उस 'सर्व' का रूप वृक्षको तरह ही होगा। 'सब' इस अर्थमें प्रयुक्त 'सर्व' शब्दका ही रूप ऊपर बताये अनुसार होगा। यही बात अन्य सर्वनायीके विषयमें भी समझनी चाहिये। संज्ञा एवं उपसर्जनीभूत 'सर्व' आदि शब्दोंको सर्वनामोंमें गणना नहीं होती । 'अतिसर्व' आदि रुब्दोंमें जो 'सर्व' रुब्द है; वह उपसर्जन है।

एकवचनमें सख्युः तथा सप्तमीके एकवचनमें इसके रूप-स्वभूः, स्वभुवा, स्वभुवः इत्यादि सख्यी रूप होते हैं। शेष सभी रूप 'बह्रि' राज्दके समान हैं। 'पति' शब्दके प्रथमा और द्वितीया विभक्तियों में बह्लिबत् रूप होते हैं, शेष विभक्तियों में वह 'सिख' शब्दके समान रूप रखता है। 'अहपंतिः' का अर्थ है सूर्य। यहाँ 'पति' शब्द समासमें आबद्ध है। समासमें उसका रूप वहितुल्य ही होता है।

(अब उकाराना शब्दका रूप प्रस्तुत करते हैं।) पहले पुँक्षिक्स 'पट्' शब्दके रूप दिये जाते हैं। पटुका अर्थ है—कुशल—निपुण। १—पटुः, पट्, पटवः।२—पदुम्, पटू, पटून्। ३—पटुना, पदुभ्याम्, पदुभिः । ४-पटवे, पदुभ्याम्, पदुभ्यः । ५—पटोः, पटुभ्याम्, पटुभ्यः। ६—पटोः, पट्वोः, पटूनाम्। ७-पटौ, पट्वो:, पटुषु। सम्बो०-हे पटो, हे पट्ट, हे पटव:। इसी तरह भानु, शम्भु विष्णु आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। दीर्घ ईकारान्त 'ग्रामणी' शब्द है। इसका अर्थ है— गाँवका मुखिया। इसका रूप इस प्रकार है-१-ग्रामणीः, ग्रामण्यौ, ग्रामण्यः। २-ग्रामणीम्, ग्रामण्यौ, ग्रामण्यः । ३—ग्रामण्या, ग्रामणीभ्याम्, ग्रामणीभि:। ४-ग्रामण्ये, ग्रामणीभ्याम् २, ग्रामणीभ्यः२।५—ग्रामण्यः२।६—ग्रामण्योः२। बहुवचन—ग्रामण्याम्। ७—ग्रामण्याम्, ग्रामणीयु। इसी तरह 'प्रधी' आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। दीर्घ ककारान्त 'दुन्भू' शब्द है। इसका अर्थ है-राजा, वज्र, सूर्य, सर्प और चक्र। इसका रूप-दुन्भूः, दुन्ध्वौ, दुन्ध्वः इत्यादि। 'खलपूः'-खलिहान या भूमिको शुद्ध-स्वच्छ करनेवाला। इसके रूप खलपु:, खलप्ती, खलप्त: इत्यादि। 'मित्रभु:'-मित्रसे उत्पन्न। इसका रूप है-मित्रभूः, मित्रभुवौ, मित्रभुवः इत्यादि। 'स्वभू' का अर्थ है-स्वयम्भु:-स्वतः प्रकट होनेवाला।

書川3一年川

'सुब्री:'का अर्च है-सुन्दर शोभासे सम्पन्न। इसके रूप हैं-सुश्री:, सुश्रियौ, सुश्रिय: इत्यादि। 'सुधी:' का अर्थ है—उत्तम बुद्धिसे युक्त विद्वान्। इसके रूप हैं-सधी:, स्थियी, स्थिय: इत्यादि। (अब ऋकारान्त पुँक्षिङ्ग 'पितृ' तथा 'भातृ' शब्दोंके रूप दिये जाते हैं—'पिता' का अर्थ है— बाप और 'भ्राता' का अर्थ है—'भाई। 'पितृ' शब्दके सब रूप इस प्रकार हैं—१—पिता, पितरी, पितर:। २-पितरम्, पितरी, पितृन्। ३-पित्रा, पितृश्याम्, पितृश्यः। ४—पित्रे, पितृश्याम्, पितुभ्यः। ५-पितुः, पितृभ्याम्, पितृभ्यः। ६-पितुः, पित्रोः, पितृणाम्। ७-पितरि, पित्रोः, पितृष्। सम्बो०—हे पितः, हे पितरी, हे पितरः। इसी तरह 'भ्रातृ' और 'जामातृ' शब्दोंके भी रूप होते हैं। 'नृ' शब्द नरका वाचक है। इसके रूप ना, नरी, नर: इत्यादि 'पितृ' सन्दवत् होते हैं। केवल बहीके बहुवचनमें दो रूप होते हैं-नृणाम् नुणाम्। 'कर्तृ' शब्दका अर्थ है करनेवाला। यह 'तृजन्त' शब्द है। इसके दो विभक्तियोंमें रूप इस प्रकार हैं—कर्ता, कर्तारी, कर्तार:। कर्तारम्, कर्तारी, कर्तृन्। शेष 'पितृ' शब्दकी भौति। 'क्रोष्ट्र' शब्द सियारका वाचक है। क्रोष्ट्र विकल्पसे 'कोच्ट्र' शब्दके रूपमें प्रयुक्त होता है। उस दशामें इसका रूप 'कर्त्र' शब्दकी भौति होता है। 'कोष्ट'के रूपमें ही यदि इसके रूप लिये जायेँ तो 'पटु' शब्दकी तरह लेने चाहिये। 'नमृ' शब्द नातीका वाचक है। इसके रूप 'कर्त्' शब्दकी भौति होते हैं। 'सुरै' शब्दका अर्थ उत्तम धनवान् है। 'र' शब्दका अर्थ है—धन। ये ऐकारान्त पुँक्तिङ्ग हैं। इन दोनोंके रूप एक-से होते हैं-१-सुरा:, सुरायौ, सुराय:। २—सुरायम्, सुरायौ, सुराय:।

३—सुराया, सुराभ्याम्, सुराभिः इत्यादि। 'रे'— राः, रायौ, रायः इत्यादि। हलादि विभक्तियोंमें 'रे' की जगह 'रा' हो जाता है। ओकारान्त 'गो' शब्दपर विचार कीजिये। 'गो' का अर्थ है-बैल। इसके रूप-गौ:, गावौ, गाव:। गाम्, गावौ, गाः इत्यादि हैं। औकारान्त पुँछिन्न-'द्यौ' का अर्थ है-आकाश और 'ग्ली' का अर्थ है-चन्द्रमा। इनके रूप-द्यौः, द्यावौ, द्यावः इत्यादि। ग्लौ:, ग्लाबौ, ग्लाब: इत्यादि हैं। ये पुँक्षिङ्गमें 'स्वरान्त नायक' शब्द बताये गये॥७॥

(अब हलन्त पुँक्षिक्ष शब्दोंका परिचय कराया जाता है—)

सुवाक् (श्रेष्ठ वक्ता), सुत्वक् (सुन्दर त्वचावाला), पृषत् (जलबिन्दु), सम्राट् (चक्रवर्ती गरेश), जन्मभाक् (जन्म ग्रहण करनेवाला), सुराट् (श्रेष्ठ राजा), अयम् (यह), मरुत् (वायु), भवन् (होता हुआ), दीव्यन् (क्रीडा करता हुआ), भवान् (आप), मधवान् (इन्द्र), पिबन् (पीता हुआ), भगवान् (समग्र ऐश्वयंसे सम्पन्न), अधवान् (पापयुक्त), अर्वा (अश्व), विद्वमान्

(अग्नियुक्त), सर्ववित् (सर्वज्ञ), सुपृत् (भलीभौति पालन करनेवाला), सुसीमा (उत्तम सीमावाला), कुण्डी (कुण्डधारी शिव), राजा, श्वा (कुत्ता), युवा (तरुण), मधवा (इन्द्र), पूषा (सूर्य), सुकर्मा (उत्तम कर्म करनेवाला), यज्वा (यज्ञकर्ता), मुवर्मा (उत्तम कवचधारी), सुधर्मा (उत्तम धर्मवाला), अर्थमा (सूर्य), वृत्रहा (इन्द्र), पन्था: (मार्ग), सुककुप् (स्वच्छ दिशावाला समय), अष्ट (आठ), पञ्च (पाँच), प्रशान् (पूर्णत: शान्त), सुत्वा, 'प्राङ् प्राञ्जी प्राञ्चः' तथा प्रत्यङ् इत्यादि। सुद्धीः (शोधन आकाशवाला काल), सुभाट् (विशेष शोभाशाली), सुपू: (सुन्दर नगरीवाला देश), चन्द्रमा, सुवचा:, श्रेयान्, विद्वान्, उशना (ज्ञुकाचार्य), पेचिवान् (पूर्वकालमें जिसने पाचन किया हो), अनड्वान्—गाड़ी खींचनेवाला बैल, गोधुक् (गायको दुहनेवाला), मित्रधुक् (मित्रद्रोही), मुक् (विवेकशुन्य), तथा लिट् (चाटनेवाला),— ये सभी हलना पुष्टिकृके 'नायक' (आदर्श या प्रमुख शब्द) हैं ॥८—११ ई॥

अब स्त्रीलिङ्गर्मे नायकस्वरूप शब्दोंको उपस्थित

१. अयम्, इमी, इमे। २. इमम्, इमी, इमान्। (अन्कादेशमें) एतम्, एती, एतान्। ३. अनेन (अन्वादेशमें) एतेन, आध्याम्, एपि:। ४. अस्मै, आध्याम्, एध्यः। ५. आस्मान् अस्माद्, आध्याम्, एष्यः। ६.अस्य, अनवोः (अन्तादेशमें) एवयोः, एषाम्। ७. अस्मिन्, अनवोः (एनयोः), एषु। त्यदादि गणके सब्दोर्थे सम्योधन नहीं होता।

'मस्त्' आदि तब्दोंके प्रथमान रूप क्रमसे इस प्रका कनने चाहिये—मस्त्, मस्त्, मस्ता, मस्ताः। भवन्, भवनी, भवनाः। दीव्यन्, दोव्यनौ, दीव्यनाः । भवान्, भवनौ, भवनाः । मकवान्, मकवनौ, मकवनाः । शिवन्, पिवनौ, पिवनः । भगवान्, भगवनौ, भगवनाः । अथवान्, अथवन्तो, अथवन्तः। अर्वा, अर्वन्तो, अर्वन्तः। बहिमान्, वहिमन्तो, वहिमनः। सर्वीयन् सर्वविद्, सर्वीयदौ, सर्वविदः। सुपृत्, सुपुद, सुपुतौ, सुपुतः । सुसीमा, सुसीमानौ, सुसीमानः । कुण्डौ, कुण्डिनौ, कुण्डिनः । 'रानन्' आदि सन्दोंके तीन विभक्तियोंके रूप दिये जाते हैं। शेष रूप तदनुसार ही समझ लेने चाहिये। १. राजा, राजानी, राजान:। २. राजानम्, राजानी, राज:। ३. राजा, राजाभ्याम्, राजाभ: इत्यादि । ससमीके एकवकनमें—राजि, राजि । १. बा. धानी, बानः । २. धानम्, धानी, सुनः । ३. सुना, बभ्याम्, धपिः । १. युवा, युवानी, युवानः। २. युवानम्, युवानी, यूनः। ३. यूना, युवध्याम्, युवधिः। १. मधवा, मधवानी, मधवानः। २. मधवानम्, मधवानी, मधोनः।

<sup>\* &#</sup>x27;मुबाक्' यह 'सुवाब्' राष्ट्रका प्रयम विश्वतिमें एकवचनानरूप है। जिज्ञासुओंको सुविधाके लिये इन राष्ट्रीके कतिएय कर यहाँ उदाहरणके तीरपर दिये जाते हैं—१. 'मुकक्', मुकान्, मुकान्त, सुवाचः।' २. सुकानम्, सुवाचा, सुवाचः। ३. सुवाचा, सुवाण्याम्, सुकारिभः इत्यादि। सतमीके बहुवचनमें 'सुवासु' यह रूप होता है। इसी तरह 'त्यम्' सन्दके—त्यक्, त्यमी, त्यमः इत्यादि, 'पृषद्' शस्टके—पृथत्, पृथती, पृथतः इत्यादि, 'सम्राज्' तस्टके—सम्राट् सम्राज्, सम्राजः इत्यादि, 'जन्मभाज्' तस्टके—'जन्मभाक्, जन्मभाग्, जन्मभाजी, जन्मभाजः, इत्यादि तथा 'सुराज्' कन्दकं—सुराद, सुराङ, सुराजी, सुराजः इत्यादि रूप होते हैं। 'अयम्'—यह 'इरम्' कब्दका प्रथमविभक्तीय एकवचनान्त रूप है। व्यवहारमें इसके रूपोंकी अधिक आवश्यकता रहती है। इसलिये इसके पूरे रूप यहाँ दिये जाते हैं-

किया जा रहा है—जाया (स्त्री), जरा (वृद्धावस्था), बाला (नूतन अवस्थाकी स्त्री), एडका (भेड़), वृद्धा (बूढ़ी), क्षत्रिया (क्षत्रिय जातिकी स्त्री), बहुराजा (जहाँ बहुतसे राजा निवास करते हों, वह नगरी), बहुदा (अधिक देनेवाली), मा (लक्ष्मी), अथवा बहुदामा (अधिक दाम—रज्जु या दीप्तिवाली), बालिका (लड्को), माया (भगवान्को शक्ति या प्रकृति), कौमुदगन्धा (कुमुदकी-सी सुगन्धवाली), सर्वा (सब), पूर्वा (पूर्व दिशा या पहली), अन्या (दूसरी), द्वितीया (दूसरी), तृतीया (तीसरी), बुद्धिः (मति), स्त्री (औरत), श्री (लक्ष्मी), नदी, सुधी (उत्तम बुद्धिवाली), भवन्ती (होती हुई), दीव्यन्ती (क्रीड़ा करती हुई), भाती, भान्ती (शोभमाना), यान्ती (जाती हुई), शृण्वती (सुनती हुई), तुदती, तुदन्ती (व्यधित करती हुई), कत्री (करनेवाली), कुर्वती (करती हुई), मही (पृथ्वी), रुन्धती (अवरोध करती हुई), क्रीडन्ती (खेलती हुई), दान्ती, (दाँतकी बनी हुई वस्तु), पालयन्ती (पालती हुई), सुवाणी (उत्तम वाणी), गौरी (पार्वती), पुत्रवती (पुत्रवाली), नौः (नाव), (दिशा), दृक् (नेत्र), तादृक् (तादृशी) तथा

वधृ: (स्वी), देवता, भृ: (पृथ्वी), तिस्र: (तीन), द्वे (दो), कति, वर्षाभू: (वर्षाकालमें उत्पन्न होनेवाली मेडकी), स्वसा (बहिन), माता (माँ), अवरा (लघु), गौ: (गाय), द्यौ: (स्वर्ग), वाक् (वाणी), त्वक् (चमड़ा), प्राची (पूर्व दिशा), अवाची (दक्षिण दिशा), तिरश्ची (टेढ़ी या मादा पशु-पक्षी), उदीची (उत्तर दिशा), शरद् (ऋतुविशेष), विद्युत् (बिजली), सरित् (नदी), योषित् (स्त्री), अग्निवित् (अग्निको जाननेवाली), सस्यदा (अत्र देनेवाली) अथवा सम्पद् (सम्पत्ति), दुषत् (शिला), या (जो), एषा (यह), सा (वह), वेदवित् (वेदज्ञा), संविद् (ज्ञानशक्ति), बह्नी (बहुत), राज्ञी (रानी), त्वया, मया (युष्पद्-अस्मद् शब्दोंके तीनों लिङ्कोंमें समान रूप होते हैं, ये तृतीयाके एक वचनके रूप हैं)। सीमा (अवधि), पश्च आदि (संख्यावाचक नान्त शब्द), राका (पूर्णिमा), थु: (बोझ), पु: (नगरी), दिशा (दिक्), गिरा (गी:), चतसः (चार), विदुषी (पण्डिता), का (कौन), इयम् (यह), दिक्

३. मधोना, मधनभाम, मधनभि:। १. पूरा, पूरणी, पूरणा:। २. पूरणाय, पूरणी, पूर्णा:। ३. पूर्णा, पूर्वभाग, पूर्वाध:। सलमीके एकवर्षानी पूर्णि, पूर्वणि। १. सुकर्मा, सुकर्माणी, सुकर्माणः। २. सुकर्माण्य, सुकर्माणी, सुकर्मणः। ३. सुकर्मणा, सुकर्मणाम्, सुकर्मणः। १. राजाः, यञानी, यञ्चान:। २. यञ्चानम्, यञ्चानी, यञ्चनः। ३. यञ्चनः, यञ्चन्धाम्, यञ्चनिः। १. सुवर्मा, सुवर्माणी, सुवर्माणः इत्यादि। शेषरूप 'यञ्चन्' शब्दके समात है। सुधर्मा, सुधर्माणी, सुधर्माण: इत्यादि। १. अर्थमा, अर्थमणी, अर्थमण:। २. अर्थमणम्, अर्थमणी, अर्थमण:। ३. अर्थमणा, अर्थमध्याम्, अर्थमभिः इत्यदि। सवमोके एकवचनमें—अर्थीम्म, अर्थमणि। १. कृतहा, कृतहमी, युत्रहणः। २. वृत्रहणम्, वृत्रहणी, वृत्रघनः । ३. वृत्रघना, वृत्रहभ्याम्, वृत्रहभिः इत्यादि । १. पन्याः, पन्यानी, पन्यानः । २. पन्यानम्, पन्यानी, पथः । ३. पथा, पथिभ्याम्, पथिभिः। १. सुककुप्, सुककुष्, सुककुष्, सुककुषः, इत्यादि। १-२. अष्ट, अष्टौ, ३. अष्टाभिः, अष्टभिः इत्यादि। १-२. पञ्च, पञ्च। ३. 'पञ्चपिः' इत्यादि। 'अङ्ग्', 'पञ्चम्' आदि सन्द नित्य बहुवचनान्त हैं। प्रशान्, प्रशामी, प्रशामः। प्रशान्ध्यम् इत्यादि। सुत्वा, सुत्वानी, सुत्वानः, इत्यादि। ऋड्, प्राजी, प्राज्ञः इत्यादि। सुद्रीः, सुदिवी, सुदिवः, इत्वादि। सुधार्, सुधार्द्र, सुधार्द्र, सुभानः इत्यादि। सुपुः, सुपुरो, सुपुरः, इत्यादि। चन्द्रमाः, चन्द्रमसो, चन्द्रमसः, इत्यादि। सुवचाः, सुवचसी, सुवचसः, इत्यादि। ए. श्रेषान्, केवांसी, त्रेयांस:। २. केवांसम्, त्रेयांसी, केवस: । ३. केवसा, केवोध्याम्, इत्यादि । १. विद्वान्, विद्वांसी, विद्वास:। २. विद्वांसम्, विद्वांसी, विद्वास:। ३. विदुष, विद्वद्वाम्, विद्वद्धिः, इत्पादि। पेक्सन्, पेक्सिमं, पेक्सिमः, इत्पादि। अनद्वान्, अनद्वाहे, अनद्वाहः। २. अनद्वाहम्, अन्डवाही, अन्डुहः। अन्डुहा, अन्डुद्ध्याम्, अन्डुद्धः, इत्वादि। गोधुक्, गोधुग्, गोदुहः, गोदुहः, इत्वादि। मित्रधुक्, मित्रधुग्, मित्रधुर् मित्रधुद्। मित्रधुरभ्याम्, मित्रधुद्धभ्याम् इत्यादि। मुक्, मुग्, मुद्, मुद्धं, मुद्धं, मुद्धः, इत्यादि। लिद्, लिद्धं, लिहः, त्रिलादि।

'असौ'—ये स्त्रीलिङ्गके नायक शब्द हैं"। अब इस प्रकार जानने चाहिये—कुण्डम्, कुण्डे, कुण्डानि। नपुंसकलिङ्गके नायक शब्द बताये जा रहे 1199-5911

प्रारम्भिक सिद्ध रूप दिये जाते हैं-)'कुण्डम्'- कुण्डानि। 'कुण्डम्' का अर्थ है-पानीसे भरा यह अकारान्त नपुंसकलिङ्ग 'कुण्ड' शब्दका हुआ गहरा गङ्दा। यह नदी और तालाब आदिमें प्रथमान्त एकवचनरूप है। इसके प्रथम दो विभक्तियोंमें | होता है। मिट्टीके बड़े और गहरे पात्रविशेषको

तृतीया आदि शेष विभक्तियोंके रूप पुरिश्रङ्गवत् जानने चाहिये। यथा —कुण्डेन कुण्डाभ्याम् कुण्डैः (सर्वप्रथम स्वरान्त नपुंसकलिङ्ग राष्ट्रोंके इत्यादि। सम्बोधनमें — हे कुण्ड हे कुण्डे हे क्रमशः एकवचन, द्विवचन और बहुवचनके रूप भी 'कुण्ड' कहते हैं। इसीको ध्यानमें रखकर

\* स्त्रीलिञ्चमें नामतः निर्दिष्ट 'नायक' राज्यीके क्रपीका दिन्दर्शन मात्र कराया जा रहा है। 'जाया' राज्यका पूरा रूप इस प्रकार है—१, जाया जाये जायाः। २. जायाम् जाये जायाः। ३. बाववा कायाभ्याम् जायाभिः। ४. जायायै जायाभ्याम् जायाभ्यः। ५. जायायाः जायाभ्याम् जायाभ्यः । ६, आयायाः जाययोः जायन्यम् । ७, जायायाम् जाययोः काषासु । सम्बोधनमें —हे जाये हे जाये हे जायाः । 'जरा' त्रव्दका, स्वादि विभक्तियाँ परे हों तो 'जरम्' आदेश होता है। यह आदेश तैकल्पिक है। अतः 'जरा' का एक रूप तो 'जाया' की तरह ही शोगा। औ, जस् अम् जस् टा, के आदि विभक्तियोंने क्रमकः—करसी, जरसः, जरसन्, जरसः, जरसः, जरसे इत्यादि वेकल्पिक रूप भी होंगे। बाला, यहका, वृद्धा आदिशे लेकर कीमुदगन्यातकके सभी शब्दीका रूप जामानत् होगा। 'सर्था' सब्दका रूप—सर्वा सर्वे सर्वा: । सर्वाम् सर्वे सर्वा: । सर्वया सर्वाध्याम् सर्वाधः । हिन्-विधविद्योपे सर्वस्यै, सर्वस्याः, सर्वस्याः, सर्वस्याम् रूप होंगे । 'आम्' विभक्तिमें सर्वासाम्। सेव सम जगह जायावत् रूप करोते। 'पूर्वा' और 'अन्या' सब्दोंक रूप 'सर्वा' की तरह होंगे। दितीया-तृतीया सन्द किंद्-विभावायोंने विकल्पमें सर्वनामका कप भारण करते हैं। जैसे 'क्व'विभावामें 'द्वितीयाये', 'द्वितीयस्पै'। इसो प्रकार अन्य प्रसमी आदिक एकवननमें भी। 'बुद्धि' सन्दर्क रूप-'बुद्धिः, बुद्धीः, बुद्धपः। बुद्धिम्, बुद्धीः, बुद्धाः। बुद्धम्, वृद्धिभ्यान्, वृद्धिनः। मुद्धपे इत्यादि। 'तिविधालिनं मुद्धायम्, मुद्धी। इस्तं ततः 'सति' सम्पन्ने भी सन्य है। 'नती' सन्दर्भी 'ई'को अजादि विभक्तियोंने 'इयह' आदेश होता है। यथा निवयी, विवयः इत्यादि। अन्-इत्सूचे विकल्प है—विवयम्, क्वीम्। निवयः स्वीः। 'सु' विभक्तिमें 'श्जी' करा होता है।'सु'का लीप हो जाता है।'बी' सब्दका कप—बी: विमी किय: इत्यादि।'नदी' शब्दका रूप—नदी नदी नदी नदा नदीम्, नदीः । नदीः । नदीः नदीभ्याम् नदीभिः । नदी नदीभ्यां नदीभ्यः । नद्यः, नदीभ्याम्, नदीभ्यः । नद्याः नदीनाम् । नद्याम्, नदीभ्यः । नदीपु । हे नदि हे नदी हे नद्य: । 'सुधी'का रूप सुधी: सुधियी सुधिय: इत्यादि । 'धवन्ती'का रूप नदीवत्। यहाँसे लेका 'पुप्रवर्ती' शब्दतकके रूप नदीवत् ही होंगे। 'भी' तब्दका रूप-नी: जबी कव: इत्यादि (वधू-वधू: वस्ती वस्त: इत्यादि। 'देवता' का रूप जायावत्। 'श्'-भू: भुनौ भुनः हत्वादि। तिस्-१. तिसः। ३. तिसः। ३. तिस्थः। ४-५. तिस्थः। ६. तिस्थाम्। ७. तिस्पु। इसी प्रकार 'यतम्'के रूप बावने चाहिये। 'हि' शस्टके स्वीलिङ्गमें—हे. हे. हाप्याम् ६, हपी: २ रूप होते हैं। 'कति'—कति, कति, कतिर्धि: इत्यादि । 'वर्षाभू'—वर्षाभूः, वर्षाभ्यौ, वर्षाभ्यः इत्यादि । स्वसा स्वसारी स्वसारः इत्यादि । माता मातरी मातरः । मातरम्, मातुः इत्यादि । 'अवरा'का रूप पूर्वावत्।'गो'--गी: गार्वा गाव:। गान् गाबी गा:। गवा गोध्याम्, गोभि:। इत्यादि। छी: छावी छाव: इत्यादि। वाक् थाग्, वाची वाच: इत्यादि। त्वक् —'वाक्'के समान। 'प्राची'से लेकर 'उदीची' तकके रूप —नदीवत्। तरत्—शरत् शरद् शरदी शरदः इत्यादि । जियुत् —वियुत् वियुद् वियुती वियुतः इत्यादि । सरित्-सरित् सरित् सरितः इत्यादि । 'अनिवित् 'शरम्के समान । 'सस्यदा' जावावत्। 'सम्पत्' ऋरत्के समान। 'दृषत्' ऋरत्के समान। या वे याः, याप् वे वाः। वया याध्याम् इत्यादि। यस्याः यासाम्, यस्याम् इत्यादि। एषा एते एकः इत्यादि। सा ते ताः इत्यादि। 'बैटविंद्' स्तत्के समान। 'सॅकिन्' भी शरत्के समान। 'बढ़ी', 'राही'—नदीके समान । त्वम् युवाम् यूयम् । त्वां युवाम् युष्मान् । त्वया पुवाध्याम् युष्माधः । तुष्यम् युवाध्याम् युष्मध्यम् । त्वत् युवाध्याम् युष्मत् । तव युवयोः युष्माकम्। त्वयि युवयोः युष्मासु। इसो तरह 'अस्मद्' शब्दके अहं आवाम् वयम्। माम् आवाम् अस्मान्। मया आवाध्याम् अस्माधिः। महाम्, मत्, मम्, अस्माकम् सीय इत्यादि रूप हैं। 'सीमा' टावन हो तो सीमा सीमे सीमाः । नान हो तो सीमा सीमानौ सीमानः इत्यादि । 'पञ्चन्' शब्द—पञ्च पञ्च पञ्चभिः इत्यादि।'राका' जानावत्। थृः धुरी धुरः इत्यादि। पुः पुरी पुरः इत्यादि।'दिश'—नावावत्।'दिश्' राज्यके—दिक्-दिन् दिशी दिश:। इत्यादि अप हैं। मी: गिमी गिम: इत्यादि। 'बिटुमी'—नदीवत्। 'किम्' राज्यके—का के का: इत्यादि रूप हैं। 'इदम्'—इवम् इमे इमाः इत्यादि। 'दृक्' शब्द 'दिक्'के समान। तादृग्, तादृक्, तादृशी तादृशः इत्यादि। 'अदस्' असी अमू अम्:। अमृम् अम् अमृ:। अमुबा इत्यादि।

कुण्डभर दूध देनेवाली गायको 'कुण्डोध्नी' कहते हैं। 'सर्वम्'-यह 'सर्व' शब्दका एकवचनान्त रूप है, इसका अर्थ हैं सम्पूर्ण या सब। इसके प्रथमा और द्वितीया विभक्तियोंमें नपुंसकलिङ्ग-सम्बन्धी रूप इस प्रकार होते हैं-सर्वम सर्वे सर्वाणि। शेष पुँक्षिक्षयत्। 'सोमपम्'-सोम पान करनेवाला कुल (ब्राह्मणकुल या देवकुल)। इसके भी प्रथम दो विभक्तियोंमें सोमपम् सोमपे सोमपानि इत्यादि रूप होंगे। शेव पुँक्षिङ्ग रामवत्। 'दधि' और 'बारि' शब्द क्रमशः दही और जलके वाचक है। ये नित्य नपुंसकलिङ्ग हैं। अत: इनके सम्पूर्ण रूप यहाँ उद्धत किये जाते हैं। प्र०, द्वि० विभक्तियोंमें-दिध दिधनी द्धीनि। तु०-दध्ना, दधिभ्याम्, दधिभिः। व०-दर्ज दक्षिभ्याम् दक्षिभ्य:। पं०-दर्जः दधिष्याम् दधिष्यः। य०-दघ्नः, दघ्नोः, दक्ताम्। स०--दक्ति-दधनि, दक्तोः, दधिषु। 'वारि' शब्दके सातों विभक्तियोंके रूप इस प्रकार जानने चाहिये-१,२-वारि बारिणी वारीणि। ३-वारिणा वारिभ्याम् वारिभिः। ४-वारिणे वारिभ्याम् वारिभ्यः। ५-वारिणः वारिभ्याम् वारिभ्यः। ६—वारिणः वारिणोः वारीणाम्। ७--वारिणि, वारिणोः, वारिष्। 'खलप्' का अर्थ है-खिलहानको स्वच्छ करनेवाला साधन, 'खुरपा' आदि। इसके रूप विशेष्यके अनुसार स्त्रीलिङ्ग और पुँक्षिङ्गमें भी होते हैं। यहाँ नपुंसकलिङ्गमें इसके रूप उद्धत किये जाते हैं। १,२-खलपु खलपुनी खलपुनि। ३ - खलवा, खलपुना खलपुभ्याम् खलपुभि:। ४-खलप्वे-खलपुने खलपुभ्याम् खलपुभ्यः इत्यादि। 'मधु' शब्द शहद और मदिराका चाहिये। प्राक् प्राची प्राञ्चि। प्रत्यक् प्रतीची

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

वाचक है। इसके रूप इस प्रकार जानने चाहिये-१,२-मधु मधुनी मधुनि। ३-मधुना मधुभ्याम् मधुभिः। ४-मधुने मधुभ्याम् मध्यः। ५-मध्नः मध्भ्याम् मध्भ्यः। ६-मधुनः मधुनोः मधुनाम्। ७-मधुनि मधुनी: मधुषु। सं० हे मधी, हे मधु हे मधुनी हे मध्नि!। 'त्रप्' शब्द राँगाका वाचक है। इसके प्रथम दो विभक्तियोंके रूप इस प्रकार है-जपु, जपुणी, जपुणि। शेष मधुवत्। 'कर्त्' (करनेवाला), 'भर्तु' (भरण-पोषण करनेवाला), 'अतिभर्त' (भर्ताको भी अतिक्रमण करनेवाला कुल)-इन तीनों शब्दोंके प्रथमा और द्वितीया विभक्तियोंमें रूप क्रमशः इस प्रकार हैं-कर्तुं कर्तुणी कर्तुणि। धर्तुं धर्तुणी धर्तुणि। अतिधर्तुं अतिभर्तुणी अतिभर्तुणि । तृतीया आदि विभक्तियोंमें जो अजादि प्रत्यय हैं, उनमें दो-दो रूप होंगे। यथा-कर्जा, कर्तुणा। भर्जा, भर्तुणा। अतिभर्जा, अतिभर्तुणा इत्यादि। 'पद्मस्' शब्द जलका वाचक है। इसके रूप इस प्रकार हैं-१,२-पय: पयसी पर्यासि । तृतीया आदिमें पयसा पर्योभ्याम् पर्योभिः इत्वादि। 'पुरस्' शब्द सकरान्त अव्यय है। इसका अर्घ है-पहले या आगे। अव्यय शब्दोंका कोई रूप नहीं चलता; क्योंकि 'अव्यय'का यह लक्षण 8- H 20 H सदृशं त्रिषु लिङ्केषु सर्वासु च विभक्तिषु। वचनेषु च सर्वेषु यत्र व्येति तदव्ययम्॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्राक् (पूर्व), प्रत्यक् (अंदर या पश्चिम), तिर्पंक (तिरछी दिशाकी ओर चलनेवाले पशु-पक्षी आदि), उदक् (उत्तर)-इन शब्दोंके प्रथम दो विभक्तियोंमें रूप इस प्रकार जानने

प्रत्यञ्चि। तिर्यक् तिरश्ची तिर्यञ्चि। उदक् उदीची ये रूप होते हैं। तृतीया आदि विभक्तियोंमें उद्धि इत्यादि। ये गत्यर्थक 'अञ्च के रूप हैं, पूजा-अर्थमें प्रयुक्त 'अञ्च'के-प्राङ्क प्राञ्जी प्राश्चि। प्रत्यङ् प्रत्यञ्ची प्रत्यञ्चि। उदङ् उदञ्ची उद्श्वि। तिर्यङ् तिर्यञ्ची तिर्यञ्चि। इत्यादि रूप होते हैं। 'जगत्' शब्द संसारका वाचक है: इसके रूप हैं-जगत् जगती जगन्ति इत्यादि। 'जाग्रत्' शब्दका अर्थ है—सजग रहनेवाला। इसके रूप हैं-जाग्रत् जाग्रती जाग्रन्ति, जाग्रति इत्यादि। 'शक्त' शब्द मल या विद्याका वाचक है। इसके रूप शकत, शकती, शकति, शकानि इत्यादि। तृतीया आदिमें शका, शकता इत्यादि। जिस कुलमें बहुत अच्छी सम्पत्ति है, उसको 'स्सम्पत्' कहते हैं। स्सम्पत्के प्रथम दो विभक्तियोंमें इस प्रकार रूप होते हैं-ससम्पत्, ससम्पद्, ससम्पदी, ससम्पन्ति, इत्यादि। सुन्दर दण्डियोंसे युक्त मन्दिर या आयतनको 'सुदण्डि' कहते हैं। 'सुदण्डिन्' शब्दके रूप इस प्रकार जानने चाहिये - सुद्रिषड सुद्रिषडनी सदण्डीनि। शेष रूप पुँछिङ्गवत् होते हैं। 'इह' शब्द अव्यय है। 'अहन्' शब्द दिनका वाचक है। इसके प्रथम दो विभक्तियोंमें रूप इस प्रकार जानने चाहिये-अह: अहनी, अही, अहानि। 'किम' प्रश्नवाचक सर्वनाम है। इसके रूप तीनों लिङ्गोंमें होते हैं। नप्सकलिङ्गमें प्रथमा और द्वितीया विभक्तियोंमें 'किम के कानि-ये रूप होते हैं। शेष रूप पुँछिङ्ग 'सर्व' शब्दके समान हैं। 'इदम्'का अर्थ है-यह। इसके नपुंसकलिङ्गमें-इदम् इमे इमानि-

पुँक्लिक्नवत् रूप जानने चाहिये॥ २१॥

'ष्' शब्द संख्या छ:का वाचक और बहुवचनाना है। इसके तीनों लिङ्गोंमें समान रूप होते हैं। १,२-वद्। ३-वद्भिः। ४-५-वद्भ्यः। ६-वण्णाम्। ७-वदस्। 'सर्पिष्' शब्द घीका वाचक है। इसके रूप इस प्रकार जानने चाहिये-सर्पिः सर्पिषो सपीषि । सर्पिषा सर्पिभ्याम् सर्पिभिः इत्यादि। 'श्रेयस्' शब्द कल्याणका वाचक है। उसके रूप-श्रेय: श्रेयसी श्रेयांसि इत्यादि हैं। तृतीया आदिमें 'पयस्' शब्दके समान इसके रूप जानने चाहिये। संख्या चारका वाचक 'चतर' शब्द नित्य बहुवचनान्त है। नपुंसकलिङ्गमें इसके रूप इस प्रकार हैं-१,२-चत्वारि।३-चतुर्भिः। ४, ५—चतुष्यं: । ६—चतुर्णाम् । ७—चतुर्ष् । 'अदस्' 'यह', 'वह'का वाचक है। नप्सकमें प्रथम दो विभक्तियोंमें इसके रूप-'अदः अपू अमृनि' होते हैं। शेष रूप पुँक्षिक्षवत् जानने चाहिये। इनसे भिन्न जो दूसरे-दूसरे शब्द हैं, उनके रूप भी इन पूर्वकथित शब्दोंके ही समान हैं। इन शब्दोंकी 'प्रातिपदिक' संज्ञा कही गयी है। प्रातिपदिकसे परे प्रथमा आदि विभक्तियाँ होती हैं। जो धातु, प्रत्यय और प्रत्ययान्तसे रहित अर्थवान शब्द है। उसीको 'प्रातिपदिक' कहते हैं। प्रातिपदिकसे प्रातिपदिकार्थ, लिङ्गमात्राधिक्य और वचनमात्रका बोध करानेके लिये प्रथमा विभक्ति होती है॥ २२-२३॥

सम्बोधनमें तथा उक्त कर्म और कर्तामें भी

<sup>&</sup>quot; जो लिङ्करहित (अध्यय) और नियत लिङ्कवाले तब्द हैं, वे 'जातिचदिकार्थमात्र'के उदाहरण हैं। यथा—उन्वे:, नीच:, कृष्ण:, श्री:, ज्ञानम् इस्पादि। जो अनियत लिङ्गवाले राष्ट्र हैं, वे 'लिङ्गानाजिक्य'के उदाहरण हैं। क्या-तट:, तटी, तटम् इत्यादि। 'यचन' कहते हैं-संख्याको। उसके उदाहरण-एक:, डी, बहत: इरपादि हैं।

प्रथमा विभक्तिका प्रयोग होता है। जो किया जाता है, उसकी 'कर्म' संज्ञा है। कर्ममें द्वितीया विभक्ति होती है। जिसकी सहायतासे कमें किया जाता है, उसको 'करण' कहते हैं तथा जो कार्य करता है, उसे 'कर्ता' कहते हैं। तिङ्क कृत् तद्धित प्रत्ययों और समाससे अनुक्त कर्तामें और करणमें भी तृतीयां विभक्ति होती है। किसी भी कारकके रहते हुए कर्तामें भी तृतीया होती है। यथा-'व्रजं नेतव्या गावः कृष्णेन।' [यहाँ 'कत्यानां कर्तरि वा।'—इस सूत्र (२।३।७१) के अभिरतयका उपजीव्यभाव लक्षित होता है।] सम्प्रदानमें चतुर्थीं विभक्ति होती है। जिसको कुछ देनेकी इच्छा हो. उसे 'सम्प्रदान' कहा गया है। जिससे कोई पृथक होता हो, जिससे कुछ लेता या ग्रहण करता हो तथा जिससे भयकी प्राप्ति होती हो, उसकी 'अपादान' संज्ञा होती है। अपादानमें पञ्चमी विभक्ति होती है। जहाँ स्व-स्वामिभाव या जन्य-जनकभाव आदि सम्बन्धका बोध होता हो, वहाँ पष्टी विभक्तिका प्रयोग होता है। जो आधार हो, उसकी 'अधिकरण' संज्ञा होती है। 'अधिकरण'में सप्तमी" विभक्तिका प्रयोग होता है। जहाँ एकार्थ विवक्षित हो, वहाँ एकवचन और जहाँ द्वित्व

विवक्षित हो, वहाँ द्विवचनका प्रयोग करना चाहिये। बहुत्वकी विवक्षा होनेपर बहुवचनका प्रयोग होता है। अब शब्दोंके सिद्ध रूप बताता हैं—वृक्षः, सूर्यः, अम्बुवाहः, अर्कः, हे खे! हे द्विजातयः! ॥ २४--२९॥

विद्रौ (विद्र+प्र० द्वि०), गजान् (गज+द्वि० बहु०), महेन्द्रेण (महेन्द्र+तु० एक०), यमाध्याम (यम+तृ० द्वि), अनिलै: (अनिल+तृ० बहु०), कृतम् (कृत नप्ंसकलिङ्ग प्रथमा-एकवचन), रामाय (राम+च० एक०), मनिवर्धाभ्याम (मनिवर्ध+च० डि॰), केभ्यः (किम्+च॰ बहु॰), धर्मात् (धर्म+पं० एक०), हरी (हरि+सप्त० एक०), रति: (रति+प्र० एक०), शराध्याम् (शर+पञ्च० द्वि०), पुस्तकेष्यः (पुस्तक+पञ्च० बहु०), अर्थस्य (अर्थ+पद्मी एक०). इंसस्यो: (ईश्वर+पश्चे द्वि०), गति: (गति+प्र० एक०), बालानाम् (बाल+यात्री बहु०), सज्जने (सज्जन+सप्त० एक०), प्रीति: (प्रीति+प्रव एक०), हंसयो: (हंस+सत् द्वि०), कमलेषु (कमल+सत् बहु०), बालकोंकी सन्वनमें प्रीति होती है और हंसके जोडेकी कमलोंमें-यह इकतीसवें श्लोकके उत्तरार्धका वाक्यार्थ हैं ॥ ३०-३१ ॥

इसी प्रकार 'काम', 'महेश' आदि शब्द

t. सम्बोधनमें प्रथमका उदाहरण—'हे राम। हे रामी!' इत्यादि। २. द्वितीयाका उदाहरण—हरि भवति। ३. उदा०—राधेण काणेन हतो पाली। यहाँ 'राम' कब्द 'तिङ्' प्रत्ययद्वारा अनुक कर्ता है। अतः उसमें तृतीया हुई है। 'साम' करण है, इससे उसमें तृतीया हुई है। ४, उदा०—बाह्मणाय मां ददाति। ५, उदा०—प्रामाद अपैति, आचाति था। जिम्मो गुरोविद्यामादते गृहर्गत या। चौराद विभेति। जो भयका हेतु हो, उसीमें पक्क्यों होतो है। अतः 'अरण्ये विभेति' इसमें पक्क्यों नहीं हुई; क्योंकि भयका हेतु 'अरण्य' नहीं, व्याघ आदि है। ६. वदा०-एवः पुरुषः, देवदत्तस्य पुत्रः प्रत्यादि। ७. तदा०-'कटं आस्ते' इत्यादि।

८. एकार्थमें एकतचन 'रामः' इत्यादि । द्वित्वविक्कार्थे 'रामी' इत्यादि । बहुत्वविवकार्ये बहुवचन 'रामाः' इत्यादि । 'वृक्ष' सब्दका प्रथमा विभक्तिके एकत्रचनमें 'वृथः'—यह रूप सिद्ध होता है। इसके शेष रूप 'राम' शब्दकी तरह जानने चाहिये। इसी तरह सूर्यः, अम्बुवाहः और अर्कः -- इनको क्रमशः सूर्य, अम्बुवाह और अर्क राज्यका प्रथमाना एकवचन रूप समझना चाहिये। 'युक्ष' और 'सूर्य' सब्दका अर्थ सर्वविदित है। 'अम्बुवाह' और 'अर्क' सब्द—ये क्रमणः मेच और सूर्यके वाचक है। हे रवे!—यह 'रवि' शब्दका सम्बोधनमें प्रथमाना एकवचन रूप है। हे द्विजतयः !—यह 'द्विजति' तन्द्रका सम्बोधनमें प्रथमाना बहुवचनरूप है।'रवि' शस्त सूर्यका एवं 'द्विजाति' शब्द ब्राह्मण, शत्रिय और वैश्य-इन तीनोंका वायक है।

९. इन दो इस्तेकोंमें जो शब्द आये हैं, उनका पृथक्-पृथक् अर्थ इस प्रकार जानना चाहिये। विधी-दो खाद्मण। गजान्-हाथियोंको। महेन्द्रेण-महेन्द्रसे। यमाध्याम्-दो वर्षोसे। अनिलै:-इकओंसे। कृतम्-किया गया। रामाव-रामके लिये। मुनिवर्खाध्याम्-दो मुनिवरोंके लिये। केभ्य:-किनके लिये। धर्मात्-धर्मसे। हरी-हरिमें। रति:+अनुगर। तराध्याम्-दी काणेंसे। पुस्तकेभ्य:-पुस्तकोंसे। अर्थस्य-अर्थका। ईश्ररवो:-दो ईश्वरोंको। गति:-प्राति। बालानाम्-मालकोंको। सञ्जने-सल्पुरुवमें। प्रीति:-प्रेम। ईसयो:-दो ईसोंको। कमलेषु-कमलोंमें।

'वृक्ष' शब्दके समान जानने चाहिये। 'सर्वे', 'विश्वे'-इन दोनोंका अर्थ है-सब। ये प्रथमा विभक्तिके बहुवचनान्तरूप हैं। सर्वस्म, सर्वस्मात्-ये 'सर्व' शब्दके क्रमशः चतुर्थी और पञ्चमी विभक्तिके एकवचनान्त रूप हैं। कतरो यत:= दोमेंसे कौन अभिमत है ? यहाँ 'कतर' शब्दका प्रथमामें एकवचनान्त सिद्ध रूप दिया गया है। 'कतर' शब्द सर्वनाम है और 'सर्व' शब्दकी भौति उसका रूप चलता है। सर्वेषाम् (सर्व+पष्टी० बहु०), स्वं च ('स्व' शब्द भी सर्वनाम है। अत: इसका रूप भी सर्ववत् समझना चाहिये।) विश्वस्मिन् (विश्व+सप्त० एक०)-इन शब्दोंके शेष रूप 'सर्व' शब्दके समान हैं। इसी प्रकार उभय, कतर, कतम और अन्यतर आदि शब्दोंके रूप होते हैं। पूर्वे, पूर्वा:-ये 'पूर्व' शब्दके प्रथमान्त बहुवचन रूप हैं। प्रथमान्त बहुवचनमें पूर्वादि शब्दोंको विकल्पसे सर्वनाम माना जाता है। सर्वनाम-पक्षमें 'पूर्वे' और सर्वनामाभव-पक्षमें 'पूर्वा:' रूपकी सिद्धि होती है। पूर्वस्मै (पूर्व+च० एक०), 'पूर्वस्मात् सुसमागतः'-पूर्वसे आया। यहाँ 'पूर्व' शब्दका पञ्चमी विभक्तिमें एकवचनान्त रूप प्रयुक्त हुआ है। 'पूर्वे बुद्धिश्च पूर्वस्मिन्'-पूर्वमें बुद्धि। यहाँ 'पूर्व' शब्दका सप्तमीके एक वचनमें रूपद्वय प्रयुक्त हुआ है। 'पूर्व' आदि नौ शब्दोंसे पञ्चमी और सप्तमीके एकवचनमें 'इसि और डि' के स्थानोंमें 'स्मात' और 'स्मिन्' आदेश विकल्पसे होते हैं। उनके होनेपर पूर्वस्मात् और पूर्वस्मिन् रूप बनते हैं और न होनेपर 'राम' शब्दकी भौति 'पूर्वात्' और 'पूर्वे' रूप होते हैं। शेष रूप सर्ववत जानने चाहिये। इसी प्रकार पर अवर, दक्षिण, उत्तर, अन्तर, अपर, अधर और नेम शब्दोंके भी रूप जानने चाहिये। प्रथमे. प्रथमाः - ये 'प्रथम' शब्दके बहुवचनान्त रूप हैं। इनके शेष रूप 'अर्क' शब्दके समान जानने

चाहिये। इसी तरह 'चरम' शब्द, 'तयप' प्रत्ययान्त शब्द तथा 'अल्प', '<u>अर्ध'</u> और '<u>नेम'</u> आदि शब्दोंके भी रूप होते हैं। यहाँ अन्तर इतना ही है कि 'चरम' और 'कतिपय' आदि शब्दोंके शेष रूप 'ग्रह्मम' शब्दके समान होंगे और 'नेम' आदि शब्दोंके शेष रूप सर्ववत् होंगे। जिसके अन्तमें 'तीय' लगा है, उन 'द्वितीय' और 'तृतीय' शब्दोंके चतुर्धी, पञ्चमी और सप्तमी विभक्तियोंमें एकवचनान्त रूप विकल्पसे सर्ववत् होते हैं। जैसे - (चतुर्थी) द्वितीयस्मै, द्वितीयाय। (पञ्चमी) द्वितीयस्मात्, द्वितीयात्। (सत्तमी) द्वितीयरिमन्, द्वितीये।

इसी प्रकार 'तृतीय' शब्दके भी रूप होंगे। इन दोनों शब्दोंके शेष रूप 'अर्क' शब्दके समान होते हैं॥ ३२-३६ ई॥

अब 'सोमपा' शब्दके सिद्ध रूप क्रमश: दिये जाते हैं-

१-सोमपाः, सोमपौ, सोमपाः । २-सोमपाम्, सोमपी, सोमप:। ३-सोमपा, सोमपाध्याम्, सोमपाभिः । ४-सोमपे, सोमपाभ्याम्, सोमपाभ्यः । ५-सोमपः, सोमपाध्याम्, सोमपाध्यः। ६-सोमपः, सोमपोः, सोमपाम्। ७-सोमपि, सोमपो:, सोमपासु। (यहाँ जेवी, वज, हद और कुलम्-ये पद पादपूर्तिमात्रके लिये दिये गये हैं। यहाँ प्रकृतमें इनका कोई उपयोग नहीं है।) 'सोमपा' शब्दके समान ही 'कीलालपा' आदि शब्दोंके रूप होंगे। अब कवि, अग्नि, अरि, हरि, सात्यिक, रवि, वहि-इन शब्दोंके कतिपय सिद्ध रूप उद्धत किये जाते हैं। कवि: (कवि+प्र० एक०), अग्नि: (अग्नि+प्र० एक०), अरय: (अरि+प्र० बहु०), हे कवे! (कवि+सम्बोधन एक०), कविम् (कवि+द्वि॰ एक०), अग्नी (अग्नि+द्वि० द्वि०), हरीन् (हरि+द्वि० बहु०), सात्यिकना (सात्यिक+त्र० एक०), रविभ्याम

(रवि+तृ० द्वि०), रिविभिः (रिव०+तृ० बहु०), 'देहि बह्नये यः समागतः — जो आया है उसे वहिः (अग्नि)-को समर्पित कर दो।' बह्नये (बहि+च० एक०), अग्नेः (अग्नि+षष्ठी एक०), अग्न्योः (अग्नि+षष्ठी द्वि०), अग्नीनाम् (अग्नि+षष्ठी बहु०), कथौ (कवि+सस० एक०), कथ्योः (कवि+सस० द्वि०), कविषु (कवि+सस० बहु०)॥३७—४०॥

इसी प्रकार सस्ति, अभान्ति, सकीर्ति और सधित आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। यहाँ इन सबका प्रथमाका एकवचनान्त रूप दिवा गया है। यथा—सुसतिः, अभान्तिः, सुकोर्तिः, सुधृतिः। अब 'सिख' शब्दके रूप दिये जाते हैं-१-सखा, सखायौ, सखाय:। हे सखे! सत्पतिं वज। (हे मित्र! तुम अच्छे स्वामीके पास जाओ।) 'हे सखे' यह सखि शब्दका सम्बोधनमें एकवचनान्त रूप है। २-सखायम्, सखायौ, सखीन्। ३-सख्या आगतः (मित्रके साथ आया)। ४-सख्ये दद (पित्रको दो)। ५-सख्य:। ६-सख्य:, सख्यो:, सखीनाम्। ७- सख्यी, सख्योः, सखिष्। शेष रूप 'कवि' शब्दके समान जानने चाहिये। पत्या (पति+त० एक०), पत्ये (पति+च० एक०), पत्यः (पति+पञ्च० एक०), पत्यः (पति+वही एक०), पत्यो: (पति+पष्टी द्वि०), पत्यौ (पति+सत० एक०)। 'पति' शब्दके शेष रूप 'अग्नि' शब्दके समान जानने चाहिये। (यदि 'पवि' शब्द समासमें आबद्ध हो तो उसके सम्पूर्ण रूप 'कवि' शब्दके समान ही होंगे।) अब 'द्वि' शब्दके पुँक्रिक रूप दिये जाते हैं, यह नित्य द्विवचनान्त है। १, २-द्वी। ३, ४, ५-द्वाभ्याम्। ६, ७-द्वयोः। यह दो संख्याका वाचक है ॥ ४१-४३॥

अब संख्या तीनके वाचक नित्य बहुवचनान्त पुँक्षिङ्ग 'त्रि' शब्दके रूप दिये जाते हैं—१-त्रयः।

२-त्रीन्। ३-त्रिभि:। ४, ५-त्रिभ्य:। ६-त्रयाणाम्। ७-त्रिषु।—ये क्रमशः सात विभक्तियोंके रूप हैं। अब 'कति' शब्दके रूप दिये जाते हैं-१-कति। २-कति। शेष रूप 'कवि' शब्दके समान होते हैं। यह नित्य बहुवचनान्त शब्द है। अब 'नेता'के अर्थमें प्रयुक्त होनेवाले 'नी' शब्दके रूप उद्धत किये जाते हैं-१-नी:, निया, निय:। सम्बोधन-हे नी:, हे निया, हे निय:। २-नियम्, निया, निय:। ३-निया, नीध्याम्, नीधि:। ४-निये, नीभ्याम्, नीभ्यः। ५-नियः, नीभ्याम्, नीभ्यः। ६-नियः, नियोः, नियाम्। ७-नियि , नियोः नीषु। सुब्री: (सुब्री+प्र० एक०)। इसी तरह 'सुधी:' आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। 'ग्रामणी: पुजयेद्धरिम्' गाँवका मुखिया श्रीहरिका पुजन करे। 'ग्रामणी' शब्दके रूप इस प्रकार हैं-- १-ग्रामणी:, ग्रामण्यौ, ग्रामण्यः । २-ग्रामण्यम्, ग्रामण्यो, ग्रामण्यः। ३-ग्रामण्या, ग्रामणीभ्याम्, ग्रामणीभि:। ४-ग्रामण्ये, ग्रामणीभ्याम्, ग्रामणीभ्यः। ५-ग्रामण्यः, ग्रामणीभ्याम्, ग्रामणीभ्यः । ६-ग्रामण्यः, ग्रामण्योः, ग्रामण्याम् । ७-ग्रामण्याम्, ग्रामण्योः, ग्रामणीष्। इसी तरह 'सेनानी' आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। 'सूभू' शब्दके रूप-सूभुः, सूभूवौ इत्यादि हैं। 'स्वयम्भ' शब्दके रूप-१-स्वयम्भः, स्वयम्भवी, स्वयम्भवः। २-स्वयम्भवम्, स्वयम्भवी, स्वयम्भवः। ३-स्वयम्भवा। सप्तमीके एकवचनमें 'स्वयम्भृति'। शेष 'स्भू' शब्दके समान। इसी तरह 'प्रतिभ्' आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। 'खलप्' शब्दके रूप—खलप्:, खलप्यी, खल्पव:। खलप्वम इत्यादि है। सप्तमीके एकवचनमें 'खलिप्व'-यह रूप होता है। इसी प्रकार'शरपू' आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये। 'क्रोष्ट'

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

पाणिनीय व्याकरणके अनुसार 'ती' क्रव्यका सवनी विश्वतिके एकवचनमें 'निवाम्'—यह रूप होता है। कीमार-व्याकरणमें 'निथि'—यह रूप उपलब्ध होता है। अतः इस अंतमें इन दोनीं व्याकरणोंका अन्तर सुस्यष्ट दृष्टिगोचर होता है।

शब्दके क्रमश: पाँच रूप इस प्रकार होते हैं-कोष्टा, कोष्टारी, कोष्टार:। कोष्टारम्, कोष्टारी। द्वितीयाके बहुवचनमें 'क्रोष्ट्रन्'-यह रूप बनता है। तृतीया आदिके स्वरादि प्रत्ययोंमें दो-दो रूप चलते हैं। एक 'क्रोष्ट्र' शब्दके, दूसरे 'क्रोच्ट्र' शब्दके। यथा-कोष्ट्रना कोष्टा, कोष्टवे क्रोष्ट्रे, क्रोष्टोः क्रोष्टुः इत्यादि। यष्टीके बहुवचनमें 'क्रोष्ट्रनाम्'—यह एक ही रूप होता है। ससमीके एकवचनमें कोष्टी, कोष्टरि—ये रूप होते हैं। हलादि विभक्तियोंमें इसके रूप 'शस्भु' आदि शब्दोंके समान होते हैं। 'पितृ' शब्दके रूप— १-पिता, पितरी, पितर:। सम्बोधनमें —हे पित:! हे पितरी! हे पितर:!। २-पितरम्, पितरी, पितृन्। ३-पित्रा, पितृभ्याम्, पितृभिः । ४-पित्रे, पितृभ्याम्, पितृभ्यः । ५-पितुः, पितृभ्याम्, पितृभ्यः । ५-पितुः, पितुश्याम्, पितुश्यः । ६-पितुः, पित्रोः, पितृणाम्। ७-पितरि, पित्रोः, पितृषु ॥ ४४-५० ॥

इसी प्रकार 'धातु' और 'जामातु' आदि शब्दोंके रूप जानने चाहिये-१-धाता, धातरी, भातरः। जामाता, जामातरी, जामातरः इत्यादि। 'न' शब्दके रूप 'पितृ' शब्दके समान होते हैं। केवल पश्चिक बहुवचनमें उसके नृणाम्, नृणाम्— ये दो रूप होते हैं। 'कर्त्न' शब्दके प्रारम्भिक पाँच रूप इस प्रकार होते हैं-कर्ता, कर्तारी, कर्तार:। कत्तारम्, कर्तारी। द्वितीयाके बहुवचनमें कर्तृन्, पश्चीके बहुवचनमें कर्तृणाम् और सप्तमीके एकवचनमें कर्त्तरि रूप होते हैं। शेष रूप 'पितु' शब्दके समान जानने चाहिये। इसी तरह उद्गातृ, स्वसु और नमु आदि शब्दोंके रूप होते हैं। उदाता र उदातारी उदातारः। स्वसा , स्वसारी, स्वसार: । नहा , नहारी, नहार:

इत्यादि। शेष रूप 'कर्त्' शब्दके समान होते हैं। 'स्वस' शब्दका द्वितीयाके बहुवचनमें 'स्वस:' रूप होता है। 'स्रैर" शब्दके रूप इस प्रकार हैं-सुरा:, सुरायौ, सुरायः इत्यादि। षष्ठीके बहुवचनमें सुरायाम् और सप्तमीके एकवचनमें सुराधि रूप होते हैं। 'गो' शब्दके रूप इस प्रकार होते हैं। १-गी:', मार्वी, गावः। २-गाम्, गावी, गाः। ३-गवा गोध्याम् गोधिः इत्यदि। वष्टी-गोः, गवोः, गवाम्। ससमी—गवि, गवो:, गोषु। इसी प्रकार 'द्यौ' तथा 'ग्लौ' शब्दोंके रूप जानने चाहिये। ये स्वरान्त शब्द पुँक्तिक्रमें नायक (प्रधान) हैं॥५१-५३॥ अब हलन्त पुँक्षिङ्ग शब्दोंके सिद्ध रूप बताये जाते हैं। 'सुखाच्' शब्दके रूप यों जानने वाहिये-१-सुवाक् ', सुवाग्, सुवाबी, सुवाच:। २-सुवाचम्, सुवाची, सुवाच:। ३-सुवाचा, सुवारभ्याम्, सुवारिभः। इत्यादि। (सस० बहुवचनमें —) सुवाक्षु। इसी तरह 'दिश्' आदि शब्दोंके रूप होते हैं। प्राञ्च शब्दके रूप-१-प्रार्ट, प्राञ्ची, प्राञ्चः। २-भोः प्राञ्चं वज (हे भाई! तुम प्राचीन महापुरुषोंके पथपर चलो)। यहाँ 'प्राञ्चम्' यह द्वितीया विभक्तिका एकवचनाना रूप है। ३-प्राचा, प्राग्ध्याम्, प्राग्धिः। षष्टीके बहुवचनमें 'प्राचाम्' रूप होता है। सप्तमीके एकवचनमें 'प्राचि' द्विवचनमें 'प्राचोः' और बहुवचनमें 'प्राक्षु'। पूजार्थक 'प्राञ्च' शब्दके सहमीके बहुवचनमें 'प्राइसु' 'प्राइसु'। इसी प्रकार उद्दु सम्यञ्च और प्रत्यञ्च शब्दोंके भी रूप होते हैं। यथा—'उदङ् ', उदझौ उदझ: इत्यादि स्वीलिङ्गमें उदीची '। सम्यङ् '" सम्यञ्जी, सम्यञ्चः स्वीलिङ्गमें समीची <sup>११</sup>। प्रत्यङ्ग<sup>१२</sup> प्रत्य**ङ्गी**, प्रत्य**ञ्च**ः

१. यज्ञमें 'उदाता' मामक ऋत्वित्र, जो साम-मन्त्रोंका उच्चावरसे गान करता है। २. बहिन। ३. नाती। ४. उत्तम लक्ष्मीसे सम्पन्न ५. गाय-बैल। ६. उत्तम वक्ता। ७. पूर्ववर्ती विद्वान् या महत्या। ८. ऊपर उठनेवाला। १. उत्तर दिशा। १०. उत्तम आवरणवाला। ११ साध्वी । १२, अन्तर्म्ख ।

स्त्रीलिङ्गमें प्रतीची'। इन सभी शब्दोंके 'श्रम्' आदि विभक्तियोंमें इस तरह रूप जानने चाहिये-उदीच: उदीचा। समीच:, समीचा। प्रतीच:, प्रतीचा इत्यादि। तिर्यङ् तिरश्चः। सध्यङ्,सधीचः। विश्वद्राङ, विश्वद्रीच: इत्यादि रूप भी पूर्ववत बनते हैं। 'अमुम् अञ्चति'—इस विग्रहमें अमुमुखङ् ', अदम्यङ् अदद्रग्रङ्क—ये तीन रूप प्रथमा विभक्तिके एकवचनमें होते हैं। प्रथमाके बहुवचनमें 'अद्राञ्चः' रूप होता हैं और द्वितीयांके बहुवचनमें अमुमुईच: तथा अमुद्रीच:-ये रूप होते हैं। 'ध्याम्' विभक्तिमें पूर्ववत् 'अदद्वराभ्याम्' रूपको सिद्धि होती है। 'तत्त्वतुष्' शब्दके रूप इस प्रकार होते हैं-१-तत्त्वतृद् '-तत्त्वतृड्, तत्त्वतृषी, तत्त्वतृष: इत्यादि। तृतीया आदिके द्विवचनमें तत्त्वतृष्ट्भ्याम्। 'तत्त्वतृङ्कथ्यां समागतः'—'वह तत्त्वज्ञानको पिपासावाले दो व्यक्तियोंके साथ आया। सप्तमीके एकवचनमें तत्त्वतृषि और बहुवचनमें तत्त्वतृदस्—ये रूप होते हैं। इसी तरह 'काष्ट्रतड़ ' आदि रूप होते हैं। यथा-काष्ट्रतद, काष्ट्रतइ, काष्ट्रतक्षी, काष्ट्रतक्षः इत्यादि। 'भिषज्' शब्दके रूप 'भिषक्', भिषग्-भिषजौ, भिषज: इत्यादि होते हैं। तृतीयाके द्विवचनमें 'भिष्क्ष्याम्' और सप्तमीके एकवचनमें 'भिषजि' रूप होते हैं। इसी प्रकार 'जन्मभाक' आदि भी जानने चाहिये। यथा-जन्मभाकः, जन्मभाग्, जन्मभाजी, जन्मभाजः इत्यादि। 'मरुत्' शब्दके रूप इस प्रकार जाने-महत्, महद् महतौ महतः। मरुद्भ्याम् मरुति इत्यादि । इसी प्रकार 'शत्रुजितु'"

लिये प्रयुक्त होनेवाले 'भवत' शब्दके रूप इस प्रकार है-भवान् ", भवन्तौ, भवन्तः इत्यादि। पष्टीके बहुवचनमें 'भवताम'-यह रूप होता है। 'भू' धातुसे बननेवाले 'शतु' प्रत्ययान्त 'भवत' शब्दके रूप इस प्रकार होते हैं-भवन् ", भवन्ती भवन्तः इत्यादि। स्त्रीलिङ्गमें 'भवन्ती'' रूप होता है।

'महत्' शब्दके रूप-महान्', महान्तौ, महान्त:। महती, इत्यादि। 'भगवत्' आदि शब्दोंके रूप 'भवत्' शब्दको तरह—भगवान् १ भगवन्ती भगवन्तः इत्यादि होते हैं। इसी प्रकार 'मधवत्' शब्दके रूप जानने चाहिये। यथा-मधवान्", मधवन्तौ मधवन्तः इत्यादि। 'अग्निचित्' शब्दके रूप-अग्निचित्-द् <sup>१९</sup>, अग्निचितौ, अग्निचितः इत्यादि होते हैं। सप्तमीके एकवचनमें 'अग्निचिति' और बहुवचनमें 'अग्निचित्सु'—ये रूप होते हैं। इसी प्रकार अन्यान्य 'तत्त्ववित् "' 'वेदवित् "' तथा 'सर्ववित् "' शब्दंकि रूप होते हैं॥ ५४-६१॥ 'राजन्' शब्दके सिद्ध रूप इस प्रकार जानने चाहिये। यथा--१-राजा, राजानी, राजानः। २-राजानम् राजानौ राज्ञः । ३-राज्ञा राजभ्याम् राजभिः इत्यादि। सप्तमीके एकवचनमें 'राज़ि' और 'राजनि'-ये दो रूप होते हैं। सम्बोधनमें-हे राजन्! इत्यादि। 'यन्वन्' शब्दके-यन्वा "यन्वानी यन्वानः इत्यादि रूप होते हैं। 'करिन्' और 'दण्डिन्' इत्यादि इन्नन शब्दोंके रूप इस प्रकार होते हैं-करी " करिणौ करिण:। दण्डी " दण्डिनौ दण्डिन: इत्यादि। 'पश्चिन्' शब्दके सिद्ध रूप यों आदि शब्दोंके भी रूप होते हैं। पूजनीय व्यक्तिके हैं-१-प्रन्थाः™ प्रन्थानी प्रन्थानः। २-प्रन्थानम्

१.पश्चिम दिखा। २. तिर्यगृदिशाकी ओर जानेवाले पशु-पक्षी आदि। ३. सन्यार्गगामी। ४. उसकी ओर जानेवाला। ५. तत्त्वज्ञानके लिये प्यासा रहनेवाला। ६. काठ काटनेवाला। ७. वैद्य वा चिकितसक। ८. जन्मधारी। ९. वायु। १०. शत्रुविकयी। ११. आप। १२. होता हुआ। १३. होती हुई। १४. बहुर, ब्रेष्ट। १५. छ: प्रकारके सम्पूर्ण ऐक्षपंसे सम्पन्न परमात्मा। १६. इन्द्र। १७. अग्निका चयन करनेवाला । १८. तत्त्वज्ञ । १९. वेदवेता । २०. सर्वज्ञ । २१. वजमान । २२. हाथी । २३. दण्डधारी संन्यासी । २४. मार्ग ।

पन्धानौ पथ:। ३-पथा पश्चिभ्याम् पश्चिभि:--इत्यादि। सप्तमीके एकवचनमें 'पश्चि' रूप होता है। इसी प्रकार 'मश्चिन्' शब्दका भी रूप जानना चाहिये। यथा-मन्धाः , मन्धानी, मन्धानः, इत्यादि। ऋभुक्षाः', ऋभुक्षाणी, ऋभुक्षाणः-इत्यादि। पथ्यादिमें पश्चिन्, मश्चिन् तथा ऋभुक्षन्—ये तीन शब्द आते हैं। पाँच संख्याका वाचक 'पञ्चन' शब्द नित्य बहुवचनान्त है। उसके रूप इस प्रकार होते हैं--१-२-पञ्च , ३-पञ्चभ्यः, ४-५-पञ्चभ्यः, ६-पञ्चानाम्, ७-पञ्चस्। 'प्रतान् " शब्दके रूप-प्रतान्, प्रतानी, प्रतान:, इत्यादि हैं। तृतीया आदिके द्विवचनमें 'प्रतान्थ्यां' रूप होता है। सम्बोधनमें 'हे प्रतान्!'। 'सुशर्मन्' शब्दके रूप—सुशर्माः सुशर्माणौ, सुशर्माण:।-इत्यादि हैं। शस्, हरिर, डस्—इन विशक्तियोंमें 'स्रार्मणः' रूप होता है। अप् शब्द नित्यबहुवचनान्त और स्त्रोलिङ्ग है। इसके रूप यों जानने चाहिये-१-आप: । २-अपः। ३-अद्भिः। ४-५अद्भवः। ६-अपाम्। ७-अप्रु। 'प्रशाम्' शब्दके रूप प्रशान्", प्रशामी, प्रशामः इत्यादि हैं। सप्तमीके एकवचनमे 'प्रशामि' रूप होता है। 'किम्' शब्दके रूप-१-कः'. की, के। २-कप्, की, कान् ३-केन, काभ्याम्, कै:-इत्यादि। सप्तमी बहुवचनमें-केषु। शेष रूप सर्ववत् होते हैं। 'इदम्' शब्दके रूप इस प्रकार हैं-१-अयम्', इमी, इमे। २-इमम्, इमी, इमान्। 'इमान्नय' (अर्थात् इन्हें ले जाओ) ३-अनेन, आध्याम्, एभि:। ४-अस्मै, आध्याम्, एभ्यः। ५-अस्मात्, आभ्याम्, एभ्यः। ६-अस्य, अनवोः, एषाम्। ७-अस्मिन्, अनवोः, एषु। 'चतुर्' शब्द नित्य बहुवचनान्त है। पुँक्लिङ्गमें इसके रूप

यों होते हैं—१-चत्वारः", २-चतुरः।३-चतुर्भिः। ४-५-चतुर्भ्यः। ६-चतुर्णाम्। ७-चतुर्प्। जिसकी वाणी अच्छी हो, वह पुरुष श्रेष्ट माना जाता है। उसे 'सुगी:' कहते हैं। यह प्रथमाका एकवचन है। 'स्मिर्' शब्दका सप्तमीके एकवचनमें 'स्मिरि' रूप होता है। 'सदिव्' शब्दके रूप इस प्रकार हैं—१-सुद्धौः", सुदिवाँ, सुदिवः इत्यादि। तृतीया आदिके द्विवचनमें 'सुद्युभ्याम्' रूप होता है। 'विश्' शब्दके रूप-विद्विष्ठ ", विशी, विश:। विद्याम् इत्यादि होते हैं। सप्तमीके बहुवचनमें 'विदस्' रूप होता है। 'यादृश्' शब्दके रूप इस प्रकार हैं--वादक-ग्", वादशी, वादश:। वादशा, यादमध्याम् इत्यादि । 'षष्' शब्द नित्य बहुवचनान्त है। इसके रूप याँ हैं-१-२-षट्"-षड्। ३-बद्भिः। ४-५-बद्दभ्यः। ६-वण्णाम्। ७-वट्स्। 'सुबचस्' शब्दके रूप इस प्रकार हैं—१-सुबचा: ", सुवचसी, सुवचस:। २-सुवचसम्, सुवचसी, स्वचसः । ३-सवचसा, स्वबोध्याम्, स्वबोधिः--इत्यादि। सम्बोधनमें -हे सुबच:! 'उशनस्' शब्दके रूप यों हैं-१-उशना", उशनसी उशनस:। हे उशन: इत्यादि। सप्तमीके एकवचनमें 'उशनसि' रूप होता है। 'पुरुदंशस्' और 'अनेहस्' शब्दोंके रूप भी इसी प्रकार होते हैं। यथा-१-पुरुदंशा ", पुरुदंशसी, पुरुदंशस:। अनेहा 4, अनेहसी, अनेहस: इत्यादि। 'बिद्वस्' शब्दके रूप यों जानने चाहिये-विद्वान् ",विद्वांसौ, विद्वांसः, हे विद्वन् इत्यादि। 'बिद्वांस उत्तमाः' (बिद्वान् पुरुष उत्तम होते हैं)। चतुर्थी विभक्तिके एकवचनमें 'विदुषे' रूप होता है। 'विदुषे नमः' (विद्वानुको नमस्कार है)। द्विवचनमें 'विद्वद्भाम' और सप्तमीके बहुवचनमें

१. मधानी। २. इन्द्र। ३. पाँच। ४. अधिक विस्तार कानेवाला। ५, उत्तम कल्याणसे युक्तः ६. जल। ७. अत्यन्त ज्ञानः। ८. कीन। ९. यह। १०. चार। ११. जब आकात स्वच्छ हो, वह समय। १२. वैस्य। १३. जैसा। १४. छः। १५, उत्तम वचन बोलनेवाला। १६. सुक्राचार्य। १७. अधिक डैसनेवाला। १८. करल या समय। १९. पण्डितः।

'विद्वत्स्' रूप होते हैं। 'स विद्वत्सु बभूविवान्' (वह विद्वानोंमें प्रकट हुआ।) 'बभूविवस्' शब्दके रूप इस प्रकार जानने चाहिये-वभृविवान् बभृविवांसौ, बभृविवांसः-इत्यादि। इसी प्रकार 'पेचिवान्', पेचिवांसी, पेचिवांस:। श्रेयान्' श्रेयांसी, श्रेयांस:-इत्यादि रूप जानने चाहिये। 'श्रेयस्' शब्दके द्वितीयाके बहुवचनमें 'श्रेयसः' रूप होता है। अब 'अदस्' शब्दके पुँक्षिङ्गमें रूप बताते हैं- १-असी", अपू, अपी। २-अपूप, अम्, अमृन्। ३-अपना, अपृथ्याम्, अमीपिः। ४-अमुष्यै, अमुभ्याम्, अमीभ्यः। ५-अमुष्पात्, अमुध्याम्, अमीध्यः। ६-अमुख्यः, अमुयोः, अमीषाम्। ७-अमुब्पिन्, अमुयोः, अमीष्। 'गोधुग्भिरागतः' (वह गाय दहनेवालोंके साथ आया)। 'गोद्रह्' शब्दके रूप इस प्रकार है-गोधुर्क '-ग्, गोदुही, गोदुह:। गोधुशु इत्यादि।

इसी प्रकार, 'दुह्' आदि अन्य शब्दोंसे रूप जानने चाहिये। 'मिन्नहृह'' शब्दके रूप इस प्रकार जानने चाहिये-मित्रधुक-ग्, मित्रधुद-इ, मित्रहुहाँ, मित्रहुह:। मित्रहुहा, मित्रधुग्ध्याम्, मित्रधुद्धभ्याम्, मित्रधुरिभः, मित्रधुद्धभिः इत्यादि। इसी प्रकार 'चित्रद्वह् ' आदि शब्दोंके भी रूप जानने चाहिये। 'स्वलिह्"' शब्दके रूप यों होते हैं—स्वलिट-स्वलिड, स्वलिहाँ, स्वलिहा, स्वलिहभ्याम् इत्यादि। सप्तमीके एकवचनमें 'स्वलिहि' रूप होता है। 'अनुद्वह्' शब्दके रूप यों हैं-१-अनड्वान्', अनड्वाही, अनङ्बाहः। २-अनङ्बाहम्, अनङ्बाही, अनुबुहः, ३-अनबुहा, अनबुद्धवाम्, अनबुद्धिः। सप्तमीके बहुवचनमें 'अनद्भुत्स' (सम्बोधनमें 'हे अनद्भवन्')। अजन्त और इलन्त शब्द पुँक्तिङ्गमें बताये गये। अब स्त्रीलिक्समें बताये जाते हैं॥ ६२-७३॥

इस प्रकार आदि आग्नेव महापुराणमें 'सामान्यत: सुब्-विभक्तियोंके सिद्ध रूपोंका वर्णन' नामक तीन सी इक्याबनकों अध्याय पूरा हुआ॥३५१॥

これがははないこと

# तीन सौ बावनवाँ अध्याय स्त्रीलङ्ग शब्दोंके सिद्ध रूप

भगवान् स्कन्द कहते हैं—आकारान्त स्वीलिङ्ग 'रमा' शब्दके रूप इस प्रकार होते हैं,—रमा (प्र०—ए०), रमे (प्र०—द्वि०), रमा: (प्र०— ब०), 'रमा: शुभा:' (रमाएँ शुभस्वरूपा है)। रमाम् (द्वि०—ए०), रमे (द्वि०—द्वि०), रमा: (द्वि०—ब०)। रमया (तृ०—ए०), रमाभ्याम् (तृ०—द्वि०), रमाभि: (तृ०—व०), 'रमाभि: कृतमध्ययम्।'— (रमाओंने अव्यय (अक्षय) पुण्य किया है)। रमायै (च०—ए०), रमाभ्याम् (च०, पं०—द्वि०), रमाया: (प०, ष०—ए०),

रमयोः (ष०, स०—द्वि०), 'रमयोः शुभम्' (दो रमाओंका शुभ)। रमाणाम् (ष०—व०)। रमायाम् (स०—ए०), रमासु (स०—व०)। इसी प्रकार 'कला' आदि शब्दोंके रूप होते हैं। आकारान्त 'जरा' शब्दके कुछ रूप भित्र होते हैं—जरा (प्रथमा विभक्ति एक०)-में जरसौ—जरे (प्र०, द्वि०—द्वि०), जरसः—जराः (प्र०, द्वि०—वहु०), जरसम्—जराम् (द्वि०—ए०), जरासु (स०— व०)। अब 'सर्वा' शब्दके रूप कहते हैं—१-सर्वा, सर्वे, सर्वाः। २-सर्वाम् सर्वे सर्वाः। सर्वया

१. हुआ। २. जो भूतकालमें पाचक रहा हो, वह। ३. वेष्ट। ४. यह, वह। ५. गाय दुहनेवाला। ६. मित्रदोही। ७. अपनेको चाटनेवाला। ८. गाड़ी खींचनेवाला बैंता।

<sup>1362</sup> अग्नि पुराण २५

(तु०-ए०), सर्वस्यै (च०-ए०), 'सर्वस्यै देहि' (सबको दो)। सर्वस्याः (प०-ए०), सर्वस्याः (ष०-ए०), सर्वयो: (ष०, स०-द्वि०), शेष रूप 'रमा' शब्दके समान होते हैं। स्त्रीलिङ्ग नित्य द्विवचनान्त द्वि-शब्दके रूप ये हैं-द्वे (प्र०-द्वि०), द्वे (द्वि०-द्वि०), 'बि' शब्दके रूप ये हैं-१-२-तिस्र:। तिसृणाम् (व०-ब०)। 'बुद्धि' शब्दके रूप इस प्रकार हैं-बुद्धिः (प्र०-ए०), बुद्धा (तृ०-ए०), बुद्धये-बुद्धये (च०-ए०), बुद्धेः (प०, घ०-ए०)। 'मति' शब्दके सम्बोधनके एकवचनमें 'हे मते'-यह रूप होता है। 'मुनीनाम्' (यह 'मुनि' शब्दके पष्ठी-बहुवचनका रूप है) और शेष रूप 'कवि' शब्दके समान होते हैं। 'नदी' शब्दके रूप इस प्रकार होते हैं-नदी (प्र०-ए०), नद्यी (प्र० द्वि०-द्वि०), नदीम् (द्वि०-ए०), नदीः (द्वि०-ब०), नद्या (तु०-ए०), नदीभिः (तु०-४०), नर्धे (च०-ए०), नद्याम् (स०-ए०), नदीषु (स०-व०), इसी प्रकार 'कुमारी' और 'जुम्भणी' शब्दके रूप होते हैं। 'श्री' शब्दके रूप भिन्न होते हैं- 'ओ:' (प्र०-ए०), अियौ (प्र०-द्वि०-द्वि०), श्रिय: (प्र०, द्वि०-व०), श्रिया (त०-ए०), श्रियं-श्रिये (च०-ए०)। 'स्वी' शब्दके रूप अधोलिखित हैं-स्त्रीम्-स्त्रियम् (द्वि०-ए०), स्त्री:-स्त्रिय: (द्वि०-व०), स्त्रिया (तु०-ए०), स्त्रिये (च०-ए०), स्त्रिया: (प०, व०-ए०), स्त्रीणाम् (४० ब०), स्त्रियाम् (स०-ए०)। स्त्रीलिङ्ग 'ग्रामणी' शब्दका सप्तमीके एकवचनमें 'ग्रामण्याम्' और 'धेन्' शब्दका चतुर्थीके एकवचनमें 'धेन्वै, धेनवे' रूप होते 苦川も一ち川苦

'जम्बु' शब्दके रूप ये हैं—जम्बु: (प्रo-ए०) जय्बी (प्र०-द्वि०-द्वि०), जय्बः (द्वि०-व०), जम्बूनाम् (प०-व०)। 'जम्बूनां फलं पिब।' (जामुनके फलोंका रस पीयो)। 'वर्षाभू' आदि शब्दके कतिपय रूप ये हैं-वर्षाध्यो (प्र०, द्वि०-द्वि०)। पुनर्थ्वी (प्र०, द्वि०-द्वि०)। मातुः (मातुशब्दका द्विo-ब॰)। गौ: (गो+प्रo-ए०)। नी: (नीका) (प्र०-ए०)। 'बाच्' शब्दके रूप ये हैं—वाक्—वाग् (प्र०—ए०) (वाणी), वाचा (तृ०-ए०) वाग्धिः (तृ०-व०)। वाश्च (स०-बo)। पुष्पहारवाचक 'स्त्रज्' शब्दके रूप ये है—सम्भ्याम् (तृ०, च० एवं पं०—द्वि०)।स्रजि (स०-ए०) स्रजो: (ष० स०-द्वि०)। लतावाचक 'वीरुध्' शब्दके रूप ये हैं—बीरुद्ध्याम् (तृ०, च॰ एवं पं॰—द्वि) वीरुत्स् (स॰—ब॰)। स्वीलिङ्गर्मे प्रथमाके एकवचनमें उकारानुबन्ध 'भवत्' शब्दका 'भवती' और ऋकारानुबन्ध 'भवत्' शब्दका 'भवन्ती' रूप होता है। स्त्रीलिङ्ग 'दीव्यत्' शब्दका प्रथमाके एकवचनमें 'दीव्यन्ती' रूप होता है। स्त्रीलिङ्गमें 'भात्' शब्दके भी प्रथमाके एकवचनमें भाती-भानी-ये दो रूप होते हैं। स्वीलिङ्ग 'तुदत्' शब्दके भी प्रथमाके एकवचनमें तुदती-तुदनी-ये दो रूप होते हैं \*। स्त्रीलिङ्गमें प्रथमाके एकवचनमें 'रुदत्' शब्दका रुदती, 'रुन्धत्' राब्दका रुन्धती, 'गुह्नत्' राब्दका गृह्वती और 'चोरयत्' शब्दका चोरयन्ती रूप होता है। 'दषद' शब्दके रूप ये हैं-दृषद् (प्र०-ए०), दृषद्भ्याम् (तु०-च० एवं पं०-द्वि०), दुषदि (स०-ए०)। विज्ञेषविद्षी (प्र०-ए०)। प्रथमाके एकवचनमें 'कृति' शब्दका 'कृतिः' रूप होता है। 'समिध' शब्दके रूप ये हैं-समित्-समिद् (प्र०-ए०),

 <sup>&#</sup>x27;भात्' और 'तुदत्' दोनोंके आगे स्वीत्वविवकामें 'क्षेप्' प्रत्यव होनेपर उसकी 'नदी' संज्ञ होनेसे 'आच्छीनग्रोर्नुम्' (पा॰ स्० ७।१।८०)-से वैकल्पिक 'नुम्'का आगम होता है; अत: 'धाती, धानती' तथा 'तुदती, तुदन्ती' दो रूप होते हैं। यह पाणिनि-व्याकरणका नियम है। कुमारने जो दो रूप माने हैं, उसको पाणिनिके मुख्या भी सिद्धि होती है।

समिद्भ्याम् (तृ०, च० एवं पं०—द्वि०), समिधि
(स०—ए०)। 'सीमन्' शब्दके रूप इस प्रकार
हैं—सीमा (प्र०—ए०), सीम्नि-सीमनि (स०—
ए०)। तृ०, च० एवं पं० के द्विचनमें 'दामनी'
शब्दका दामनीभ्याम्, 'ककुभ्' शब्दका ककुक्याम्
रूप होता है। 'का'—'किम्' शब्द प्र०—ए०
इयम्— (इदम् शब्द प्र०—ए०), आभ्याम् (तृ०,
च० एवं पं०—द्वि०), 'इदम्' शब्दके ससमीके
बहुवचनमें 'आसु' रूप होता है। 'गिर्' शब्दके
रूप ये हैं—गीभ्याम् (तृ०, च० एवं पं०—द्वि०)
गिरा (तृ०—ए०), गीर्षु (स०—व०)। प्रचमाके
एकवचनमें 'सुभूः' और 'सुपूः' रूप सिद्ध होते
हैं। 'पुर्' शब्दका तृतीयाके एकवचनमें 'पुरा'
और सप्तमीके एकवचनमें 'पुरि' रूप होता है।

'दिव्' शब्दके रूप ये हैं—हाँ: (प्र०—ए०), ह्युध्याम् (तृ०, च० एवं पं०—द्वि०), दिवि (स०— ए०), ह्युषु (स०—व०)। तादृश्या (तृ०—ए०), तादृशी (प्र०—ए०)—ये 'तादृशी' शब्दके रूप हैं। 'दिश्' शब्दके रूप दिक्-दिग् दिशौ दिशः इत्यादि हैं। यादृश्याम् (स०—ए०), यादृशी (प्र०—ए०)—ये 'यादृशी' शब्दके रूप हैं। सुवक्षोध्याम् (तृ०, च० एवं पं०—द्वि) सुवबस्सु (स०—व०)—ये 'सुवबस्' शब्दके रूप हैं। स्त्रीलङ्गमें 'अदस्' शब्दके कतिपय रूप ये हैं— असौ (प्र०—ए०), अमृ (प्र० द्वि०—द्वि०), अमृम् (द्वि०—ए०), अमृः (प्र०, द्वि०—व०), अमृभः (तृ०—व०), अमुया (तृ०—ए०), अमुयोः (प०, स०—द्वि०)॥८—१३॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'स्त्रोलिङ्ग राष्ट्रोंके सिद्ध रूपोंका कथन' नामक तीन सी बावनकों अध्याय पूरा हुआ॥ ३५२॥

## तीन सौ तिरपनवाँ अध्याय नपुंसकलिङ्ग शब्दोंके सिद्ध रूप

भगवान् स्कन्द कहते हैं—नपुंसकलिङ्गमें 'किम्' शब्दके ये रूप होते हैं—(प्रथमा) किम्, के, कानि। शिष रूप पुँक्षिङ्गवत् हैं। जलम् (प्र० ए०), सर्वम् (प्र० ए०)। पूर्व, पर, अवर, दक्षिण, उत्तर, अपर, अधर, स्व और अन्तर—इन सब शब्दिक रूप इसी प्रकार होते हैं। सोमपम् (प्र० द्वि० ए०), सोमपानि (प्र० द्वि० व०)—ये 'सोमप' शब्दके रूप हैं। 'ग्रामणी' शब्दके नपुंसकलिङ्गमें इस प्रकार रूप होते हैं—ग्रामणि (प्र० द्वि०-ए०), ग्रामणिनी (प्र० द्वि०-द्व०), ग्रामणीनि (प्र०, द्वि०-व०)। इसी प्रकार 'वारि' शब्दके रूप होते हैं—वारि (प्र० द्वि०-ए०), वारिणी (प्र०, द्वि०-ए०), वारिणी (प्र०, द्वि०-ए०), वारिणी (प्र०, द्वि०-ए०), वारिणी (प्र०, द्वि०-ए०), वारीणाम् (प०-

व०), वारिण (स० ए०)। शुचये-शुचिने (च०-ए०) और मृदुने-मृदवे (च०-ए०) ये क्रमसे 'शुचि' और 'मृदु' शब्दके रूप हैं। त्रपु (प्र०, द्वि०-ए०), त्रपुणी (प्र०, द्वि०-द्वि०), त्रपूणाम् (प०-व०)—ये 'त्रपु' शब्दके कतिपय रूप हैं। 'खलपुनि' तथा 'खलिख'—ये दोनों नपुंसक 'खलपू' शब्दके सप्तमी, एकवचनके रूप हैं। कर्त्रा—कर्नुणा (तृ७-ए०), कर्नुणो—कर्त्रे (च० ए०)—ये 'कर्नृ' शब्दके रूप हैं। अतिरि (प्र० द्वि०-ए०), अतिरिणी (प्र०, द्वि०-द्वि०)—ये 'अतिरि' शब्दके रूप हैं। अभिनि (प्र०, द्वि०-ए०), अधिनिनी (प्र०, द्वि०-द्वि०)—ये 'अभिनि' शब्दके रूप हैं। सुवचांसि (प्र०, द्वि०-व०), यह 'सुवचस्' शब्दका रूप है। सुवाक्षु (स०-व०) यह 'सुवाच्' शब्दका रूप है। 'यत्' शब्दके ये दो यत्-यद (प्र० द्वि०-ए०) हैं। 'तत्' शब्दके 'तत्-तद (प्र॰, द्वि॰-ए॰), 'कर्म' शब्दके कर्माणि (प्र० द्वि०-व०), 'इदम्' शब्दके इदम् (प्र०, द्वि०-ए०), इमे (प्र० द्वि०-द्वि०), इमानि (प्र०, द्वि०-व०)-ये रूप हैं। इंद्रक्-इंद्रग् (प्र०, द्वि०-ए०)—यह 'ईदृश्' शब्दका रूप है। अदः (प्र०, द्वि०-ए०), अमुनी (प्र०, द्वि०-द्वि०), अमृति (प्र०, द्वि०-व०)। अमृता (तृ-ए०), अमीषु (स०—ब०)—'अदस्' शब्दके ये रूप भी पूर्ववत् सिद्ध होते हैं। 'युष्पद्' और 'अस्मद्' शब्दके रूप इस प्रकार होते हैं -अहम (प्र०-ए०), आवाम् (प्र०-द्वि०), वयम् (प्र०-व०)। माम् (द्वि०-ए०), आवाम् (द्वि०-द्वि०), अस्मान् (द्वि०-व०)। मया (तृ०—ए०), आवाध्याम् (तृ०, च०-द्वि०), अस्माभिः (तृ०-च०)। महाम् मात्र कराया गया है॥ १-९॥

(च०-ए०), अस्मध्यम् (च०-व०)। मत् (प०-ए०), आवाध्याम् (प०-द्वि०), अस्मत् (प०-व०)। मम (प०-ए०), आवयोः (प०, स०-द्वि०), अस्माकम् (४०-व०)। अस्मासु (स०-व०)—ये 'अस्मद्' शब्दके रूप हैं। त्वम् (प्र०-ए०), युवाम् (प्र०-द्वि०) यूयम् (प्र०-ब०)। त्वाम् (द्वि०-ए०), युवाम् (द्वि०-द्वि०), युष्पान् (द्वि०-व०)। त्वया (तृ०-ए०), युष्पाभिः (तृ०-व०)। तुभ्यम् (च०-ए०), युवाभ्याम् (तृ०, च०-द्वि०), युष्मध्यम् (च०-व०)। त्वत् (प०-ए०) युवाभ्याम् (प०-द्वि०) युष्पत् (प०-य०)। तव (४०-ए०), युवयो: (४०, स०-द्वि०), युष्पाकम् (प०-व०)। त्वयि (स०-ए०), युष्पासु (स०-व०)—ये 'युष्पद्' शब्दके रूप हैं। यहाँ 'अजना' और 'हलना' शब्दोंका दिग्दर्शन-

इस प्रकार आदि आग्नेय महायुरायमें 'नपुंसकलिङ्क शब्दोंके सिद्ध रूपोंका वर्णन' नामक तीन सी तिरपनवीं अध्याय पुरा हुआ॥ ३५३॥ - BROWN --

### तीन सौ चौवनवाँ अध्याय

#### कारकप्रकरण

भगवान् स्कन्द कहते हैं — अब मैं विभक्त्यथाँसे युक्त 'कारक'का वर्णन करूँगा"। 'ग्रामोऽस्ति' (ग्राम है)—यहाँ प्रातिपदिकार्थमात्रमें प्रथमा विभक्ति हुई है। विभक्त्यर्थमें प्रथमा होनेका विधान पहले कहा जा चुका है। 'हे महार्क'—इस वाक्यमें जो 'महार्क' शब्द है, उसमें सम्बोधनमें प्रवमा विभक्ति हुई है। सम्बोधनमें प्रथमाका विधान पहले आ चुका है। 'इह नीमि विष्णुं श्रिया सह।' (मैं यहाँ लक्ष्मीसहित भगवान् विष्णुका स्तवन करता हूँ।)—इस वाक्यमें 'विष्णु' शब्दको कर्म- जहाँ कर्म ही कर्ताके रूपमें विविधत हो, यह

संज्ञा हुई है। और 'द्वितीया कर्मणि स्मृता'—इस पूर्वकथित नियमके अनुसार कर्ममें द्वितीया हुई है। 'श्रिया सह'—यहाँ 'श्री' शब्दमें 'सह'क योग होनेसे तृतीया हुई है। सहार्थक और सदृशार्थक शब्दोंका योग होनेपर तृतीया विभक्ति होती है, यह सर्वसम्मत मत है। क्रियामें जिसकी स्वतन्त्रता विवक्षित हो, वह 'कर्ता' या 'स्वतन्त्र कर्ता' कहलाता है। जो उसका प्रयोजक हो, वह 'प्रयोजक कर्ता' और 'हेतुकर्ता' भी कहलाता है

<sup>&</sup>quot; अध्याय तीन सौ इक्ष्यावनमें स्लोक बाइंससे अट्ठाईसडफ विश्वस्त्रधींके प्रयोगका निषम सताया गया है। वे सब स्लोक यह होने चाहिये थे: क्योंकि वहीं जो नियम या विधान दिये गये हैं, उनके उदाकरण यहाँ मिलते हैं।

'कर्मकर्ता' कहलाता है। इनके सिवा 'अधिहित' और 'अनिभिहित'-ये दो कर्ता और होते हैं। 'अभिहित' उत्तम और 'अनिभिहित' अधम माना गया है। स्वतन्त्रकर्ताका उदाहरण-'कृतिन: तां विद्यां समुपासते।' (विद्वान् पुरुष उस विद्याको उपासना करते हैं) यहाँ विद्याकी उपासनामें विद्वानोंकी स्वतन्त्रता विवक्षित है, इसलिये वे 'स्वतन्त्रकर्ता' हैं। हेतुकर्ताका उदाहरण-'चैत्रो मैत्रं हितं लम्भयते।' (चैत्र मैत्रको हितकी प्राप्ति कराता है।) 'मैत्रो हितं लभते तं चैत्र: प्रेरयति इति चैत्रो मैत्रं हितं लम्भयते।' (मैत्र हितको प्राप्त करता है और चैत्र उसे प्रेरणा देता है। अत: यह कहा जाता है कि 'चैत्र मैत्रको हितको प्राप्ति कराता है '-यहाँ 'चैत्र' प्रयोजककर्ता या हेतुकर्ता है। कर्मकर्ताका उदाहरण-'प्राकृतधीः स्वयं भिद्यते।' (गैंवार बुद्धिवाला मनुष्य स्वयं ही फूट जाता है।), 'तरु: स्वयं छिचते।' (वृक्ष स्वयं कट जाता है)। यहाँ फोडनेवाले और काटनेवाले कर्ताओंके व्यापारको विवक्षाका विषय नहीं बनाया गया। जहाँ कार्यके अतिशय सौकर्यको प्रकट करनेके लिये कर्तृब्यापार अविवक्षित हो. वहीं कर्म आदि अन्य कारक भी कर्ता-जैसे हो जाते हैं और तदनसार ही क्रिया होती है। इस दृष्टिसे यहाँ 'प्राकृतधीः' और 'तरु:' पद कर्मकतिक रूपमें प्रयुक्त हैं। अभिहित कर्ताका उदाहरण-'रामो गच्छति।' (राम जाता है।) यहाँ 'कर्ता' अर्थमें तिङन्तका प्रयोग है, इसलिये कर्ता उक्त हुआ। जहाँ कर्ममें प्रत्यय हो, वहाँ 'कर्म' उक्त और 'कर्ता' अनुक्त या अनिभिहित हो जाता है। अनिभहित कर्ताका उदाहरण-'गुरुणा शिष्ये धर्म: व्याख्यायते।' (गुरुद्वारा शिष्यके निमित्त धर्मकी व्याख्या की जाती है।) यहाँ कर्ममें प्रत्यय होनेसे 'धर्म' की जगह 'धर्म:' हो गया: क्योंकि

उक्त कर्ममें प्रथमा विभक्ति होनेका नियम है। अनिभहित कर्तामें पहले कथित नियमके अनुसार तृतीया विभक्ति होती है, इसीलिये 'गुरुणा' पदमें तृतीया विभक्ति प्रयुक्त हुई है। इस तरह पाँच प्रकारके 'कर्ता' बताये गये। अब सात प्रकारके कर्मका वर्णन सुनो॥१-४॥

१-ईप्सितकर्म, २-अनीप्सितकर्म, इंप्सितानीप्सित-कर्म, ४-अकथितकर्म, ५-कर्तृकर्म, ६-अभिहितकर्म तथा ७-अनिभिहितकर्म। इंप्सितकर्मका उदाहरण-'यति: हरि श्रद्धाति।' (विरक्त साधु या संन्यासी हरिमें श्रद्धा रखता है।) यहाँ कर्ता यतिको हरि अभीष्ट हैं, इसलिये वे 'ईप्सितकर्म' हैं। अतएव हरियें द्वितीया विभक्तिका प्रयोग हुआ है। अनीप्सितकर्मकका उदाहरण-'अहि लङ्क्यते भूशम्।' (उससे सर्पको बहुधा लेंचवाता है।) यहाँ 'अहि' यह 'अनीप्सतकर्म' है। लाँघनेवाला सर्पको लाँघना नहीं चाहता। वह किसीके हठ या प्रेरणासे सर्पलङ्खनमें प्रवृत्त होता है। ईप्सितानीप्सितकर्मका उदाहरण—'दुग्धं संभक्षयन्रजः भक्षयेत्।' (मनुष्य दूध पीता हुआ धुल भी पी जाता है।) यहाँ दुग्ध 'इंप्सितकर्म' है और धूल 'अनीप्सितकर्म'। अकथितकर्म-जहाँ अपादान आदि विशेष नामोंसे कारकको व्यक्त करना अभीष्ट न हो, वहाँ वह कारक 'कर्मसंज्ञक' हो जाता है। यथा-गोपाल: गां पयः दोग्धि। (ग्वाला गायसे दूध दुहता है।) यहाँ 'गाय' अपादान है, तथापि अपादानके रूपमें कथित न होनेसे अकथित हो गया और उसमें पञ्चमी विभक्ति न होकर द्वितीया विभक्ति हुई। कर्तृकर्म-जहाँ प्रयोजक कर्ताका प्रयोग होता है, वहाँ प्रयोज्य कर्ता कर्मके रूपमें परिणत हो जाता है। यथा-'गृह: शिष्यं ग्रामं गमयेत्।' (गुरु शिष्यको गाँव भेजें।) 'शिष्यो ग्रामं गच्छेत तं

गुरु: प्रेरयेत् इति गुरु: शिष्यं ग्रामं गमयेत्। (शिष्य गाँवको जाय, इसके लिये गुरु उसे प्रेरित करे, इस अर्थमें गुरु शिष्यको गाँव भेजें, यह वाक्य है।) यहाँ गुरु 'प्रयोजक कर्ता' है, और शिष्य प्रयोज्य कर्ता या 'कर्मभूत कर्ता' है। अभिहितकर्म - 'श्रिये हरे: पूजा क्रियते।' (लक्ष्मीकी प्राप्तिके लिये ब्रीहरिकी पूजा की जाती है।) यहाँ कर्ममें प्रत्यय होनेसे पूजा 'उक्त कर्म' है, इसीको 'अभिहितकर्म' कहते हैं. अतएव इसमें प्रथमा विभक्ति हुई। अनिपहितकर्म — जहाँ कर्तामें प्रत्यय होता है, वहाँ कर्म अनिभहित हो जाता है, अतएव उसमें द्वितीया विभक्ति होती है। उदाहरणके लिये यह वाक्य है-'हरे: सर्बर्ट स्तोत्रं कर्यात्' (श्रीहरिकी सर्वमनोरथदायिनी स्तृति करे।) करण दो प्रकारका बताया गया है-'बाह्य' और 'आध्यन्तर'। 'तृतीया करणे भवेत्।'— इस पूर्वोक्त नियमके अनुसार करणमें तृतीया होती है। आध्यन्तर करणका उदाहरण देते हैं-'चक्ष्या रूपं गुद्धाति।' (नेत्रसे रूपको ग्रहण करता है।) यहाँ नेत्र 'आभ्यन्तर करण' है, अत: इसमें तृतीया विभक्ति हुई। 'बाह्य करण'का उदाहरण है-'दान्नेण तल्लनेत्।' (हँसुआसे उसको काटे।) यहाँ दात्र 'बाह्य करण' है। अत: उसमें तृतीया हुई है। सम्प्रदान तीन प्रकारका बताया गया है-प्रेरक, अनुमन्तक और अनिराकर्तक। जो दानके लिये प्रेरित करता हो, वह 'प्रेरक' है। जो प्राप्त हुई किसी वस्तुके लिये अनुमति या अनुमोदनमात्र करता है, वह 'अनुमन्तुक' है। जो न 'प्रेरक' है, न 'अनुमन्तुक' है, अपितु किसीकी दी हुई वस्तुको स्वीकार कर लेता है, उसका निराकरण नहीं करता, वह 'अनिराकर्तृक सम्प्रदान' है। 'सम्प्रदाने चतुर्थी।'-इस पूर्वोक्त नियमके अनुसार सम्प्रदानमें चतुर्थी विभक्ति होती है।

तोनों सम्प्रदानोंके क्रमश: उदाहरण दिये जाते है-१-'नरो ब्राष्ट्राणाय गां ददाति।' (मनुष्य ब्राह्मणको गाय देता है।) यहाँ ब्राह्मण 'प्रेरक सम्प्रदान' होनेके कारण उसमें चतुर्थी विभक्ति हुई है। ब्राह्मणलोग प्राय: यजमानको गोदानके लिये प्रेरित करते रहते हैं, अत: उन्हें 'प्रेरक सम्प्रदान' की संज्ञा दी गयी है। २-'नरो नुपतये दासं ददाति।' (मनुष्य राजाको दास अर्पित करता है।) वहाँ राजाने दास अर्पणके लिये कोई प्रेरणा नहीं दी है। केवल प्राप्त हुए दासको ग्रहण करके उसका अनुमोदनमात्र किया है, इसलिये वह 'अनुमन्तुक सम्प्रदान' है; अतएव 'नृपतये' में चतुर्थी विभक्ति प्रयुक्त हुई है। ३- सज्जनः भन्ने पुष्पाणि दद्यात्।' (सञ्चन पुरुष स्वामीको पुष्प दे)-यहाँ स्वामीने पुष्पदानको मनाही न करके उसको अङ्गीकारमात्र कर लिया है, इसलिये 'भर्तु' शब्द 'अनिराकर्तृक सम्प्रदान' है। सम्प्रदान होनेके कारण हो उसमें चतुर्थी विभक्ति हुई है। अपादान दो प्रकारका होता है-'चल' और 'अचल'। कोई भी अपादान क्यों न हो, 'अपादाने पञ्चमी स्यात्।'—इस पूर्वकथित नियमके अनुसार उसमें पञ्चमी विभक्ति होती है। 'धावतः अश्वात् पतित:।' (दौड़ते हुए घोड़ेसे गिरा)-यहाँ दौड़ता हुआ घोड़ा 'चल अपादान' है। अतः 'धावतः अश्वात' में पञ्चमी विभक्ति हुई है। 'स वैष्णवः ग्रामादायाति।' (वह वैष्णव गाँवसे आता है)-यहाँ ग्राम शब्द 'अचल अपादान' है, अतः उसमें पञ्चमो विभक्ति हुई है॥५-११॥

अधिकरण चार प्रकारके होते हैं-अभिव्यापक, औपश्लेषिक, वैषयिक और सामीप्यक। जो तत्त्व किसी वस्तुमें व्यापक हो, वह आधारभूत वस्तु अभिव्यापक 'अधिकरण' है। यथा — 'दछिन घृतम्।' (दहीमें घी है)। 'तिलेषु तैलं देवार्थम्।' (तिलमें

तेल है, जो देवताके उपयोगमें आता है।) यहाँ विष्णु पूजे जाते हैं।) यहाँ कर्ममें प्रत्यय हुआ है। घी दहीमें और तैल तिलमें व्याप्त है। अत: इनके आधारभूत दही और तिल अभिव्यापक अधिकरण हैं। 'आधारो योऽधिकरणं विभक्तिस्तत्र सप्तमी।'-इस पूर्वोक्त नियमके अनुसार अधिकरणमें सप्तमी विभक्ति होती है। प्रस्तुत उदाहरणमें 'दिन्न' और 'तिलेषु'—इन पदोंमें इसी नियमसे सप्तमी विभक्ति हुई है। अब 'औपश्लेषिक अधिकरण' बताया जाता है-'कपिगृहे तिष्ठेद बुक्षे च तिष्ठेत्।' (बंदर घरके ऊपर स्थित होता है और वृक्षपर भी स्थित होता है।) कपिके आधारभूत जो गृह और वृक्ष हैं, उनपर वह सटकर बैठता है। इसीलिये वह 'औपश्लेषिक अधिकरण' माना गया है। अधिकरण होनेसे ही 'गृहे' और 'वृक्षे'-इन पदोंमें सप्तमी विभक्ति प्रयुक्त हुई है। अब 'वैषयिक अधिकरण' बताते हैं-विषयभूत अधिकरणको 'वैषयिक' कहते है। यथा-'जले मलय:।', 'बने सिंह:।' (जलमें मछली, वनमें सिंह।) यहाँ जल और वन 'बिषय' हैं और मत्स्य तथा सिंह 'विषयो'। अत: विषयभूत अधिकरणमें सप्तमी विभक्ति हुई। अब 'सामीप्यक अधिकरण' बताते हैं—'गङ्गायां घोषो वसित।' (गङ्गामें गोशाला बसती है।) यहाँ 'गङ्गा' का अर्थ है-गङ्गाके समीप। अतः 'सामीप्यक अधिकरण' होनेके कारण गङ्गामें सप्तमी विभक्ति हुई। ऐसे वाक्य 'औपचारिक' माने जाते हैं। जहाँ मुख्यार्थ बाधित होनेसे उसके सम्बन्धसे युक्त अर्थान्तरकी प्रतीति होती है, वहाँ 'लक्षणा' होती है। 'गौवांहिक: ' इत्यादि स्थलोंमें 'गो' शब्दका मुख्यार्थ बाधित होता है, अत: वह स्वसदशको लक्षित कराता है। इस तरहके वाक्यप्रयोगको 'औपचारिक' कहते हैं। 'अनिभिहित कर्ता' में तृतीया अथवा षष्ठी विभक्ति होती है। यथा—'विष्ण: सम्पन्यते लोकै:।' (लोगोंद्वारा

अतः कर्म उक्त है और कर्ता अनुक्त। इसलिये अनुक कर्ता 'लोक' शब्दमें तृतीया विभक्ति हुई है। 'तेन गन्तव्यम्, तस्य गन्तव्यम्' (उसको जाना चाहिये) यहाँ उपर्युक्त नियमके अनुसार तृतीया और यष्टी-दोनोंका प्रयोग हुआ है। यष्टीका प्रयोग कुदन्तके योगमें ही होता है। अभिहित कर्ता और कर्ममें प्रथमा विभक्ति होती है। इसोलिये 'विष्णु:' में प्रथमा विभक्ति हुई है। 'भक्त: हरि प्रणयेत्।' (भक्त भगवानुको प्रणाम करे।) यहाँ अभिहित कर्ता 'भक्त'में प्रथमा विभक्ति हुई है और अनुक्त कर्म 'हरि' में द्वितीया विभक्ति। 'हेत्'में तृतीया विभक्ति होती है। यथा-'अन्नेन वसेत्।' (अलके हेत् कहीं भी निवास करे।) यहाँ हेतुभूत अन्नमें तृतीया विभक्ति हुई है। 'तादर्थ्य'में चतुर्थी विभक्ति कही गयी है। यथा—'वृक्षाय जलम्' 'वृक्षके लिये पानी।' यहाँ 'वृक्ष' शब्दमें 'तादृष्यंप्रयुक्त' चतुर्थी विभक्ति हुई है। परि, उप, आङ् आदिके योगमें पञ्चमी विभक्ति होती है। यथा—'परि ग्रामात् पुरा बलवत् वृष्टोऽयं देव:।' (गाँवसे कुछ दूर हटकर दैवने पूर्वकालमें बड़े ओरकी वर्षा की थी।) - इस वाक्यमें 'परि'के साथ योग होनेके कारण 'ग्राम' शब्दमें पञ्चमी विभक्ति हुई है। दिग्वाचक शब्द, अन्यार्थक शब्द तथा 'ऋते' आदि शब्दोंके योगमें भी पञ्चमी विभक्ति होती है। यथा—'पूर्वी ग्रामात्। ऋते विष्णोः । न मक्तिः इतरा हरेः ।' 'पृथक्' और 'बिना' आदिके योगमें ततीया एवं पञ्चमी विभक्ति होती है-जैसे 'पृथम् ग्रामात्।' यहाँ 'पृथक्' शब्दके योगमें 'ग्राम' शब्दसे पश्चमी और 'पृथग् विहारेण'- यहाँ 'पृथक' शब्दके योगमें 'विहार' शब्दसे तृतीया विभक्ति हुई। इसी प्रकार 'विना' शब्दके योगमें भी जानना चाहिये। 'विना श्रिया'-

यहाँ 'विना' के योगमें 'श्री शब्दसे द्वितीया, 'बिना श्रिया'-यहाँ 'विना'के योगमें 'श्री शब्दसे तृतीया और 'विना श्रिय:'-यहाँ 'विना'के योगमें 'ब्री' शब्दसे पञ्चमी विभक्ति हुई है। कर्मप्रवचनीयसंहक शब्दोंके योगमें द्वितीया विभक्ति होती है-जैसे 'अन्वर्जुनं योद्धार:—योद्धा अर्जुनके संनिकट प्रदेशमें हैं।'-यहाँ 'अनु' कर्मप्रवचनीय-संज्ञक है-इसके योगमें 'अर्जुन' शब्दमें द्वितीया विभक्ति हुई। इसी प्रकार अभितः, परितः आदिके योगमें भी द्वितीया होती है। यथा 'अभितो प्राममीरितम्।'-गाँवके सब तरफ कह दिया है।' यहाँ 'अधितः' शब्दके योगमें 'ग्राम' शब्दमें द्वितीया विभक्ति हुई है। नमः, स्वाहा, स्वधा, स्वस्ति एवं वषद् आदि शब्दोंक योगमें चतुर्थी विभक्ति होती है-जैसे 'नमो' देवाय—(देवको नमस्कार है)—यहाँ 'नमः' के योगमें 'देव' शब्दमें चतुर्थी विभक्ति प्रयुक्त हुई है। इसी प्रकार 'ते स्वस्ति'-तुम्हारा कल्याण हो-यहाँ 'स्वस्ति' के योगमें 'युष्मद्' शब्दमें चतुर्थी विभक्ति हुई ('युष्पद्' शब्दको चतुर्थीके एकवचनमें वैकल्पिक 'ते' आदेश हुआ है)। तुमुखत्ययार्थक भाववाची शब्दसे चतुर्थी विभक्ति होती है-जैसे 'पाकाय याति' और 'पक्तये याति'-पकानेक लिये जाता है।' यहाँ 'पाक' और 'पिक' शब्द 'तमर्थक भाववाची' हैं। इन दोनोंसे चतुर्थी विभक्ति हुई। 'सहार्थ' शब्दके योगमें हेतू-अर्थ और कुत्सित अङ्गवाचकमें तृतीया विभक्ति होती है। सहार्थयोगमें तृतीया विशेषणवाचकसे होती है। जैसे 'पिताऽगात् सह पुत्रेण'—पिता पुत्रके साथ चले गये।' यहाँ 'सह' शब्दके योगमें विशेषणवाचक 'पुत्र' शब्दसे तृतीया विभक्ति हुई। इसी प्रकार 'गदया हरि:' (भगवान् हरि गदाके सहित रहते है)-यहाँ 'सहार्थक' शब्दके न रहनेपर भी सहार्थ है, इसलिये विशेषणवाचक 'गदा' शब्दसे त्तीया विभक्ति हुई। 'अक्ष्णा काण:-आँखसे

काना है।'-यहाँ कृत्सितअङ्गवाचक 'अक्षि' शब्द है। उससे तृतीया विभक्ति हुई। 'अर्थेन निवसेद् भृत्य: ।'-' भृत्य धनके कारणसे रहता है।'-यहाँ हेतु-अर्थ है 'धन'। तद्वाचक 'अर्थ' शब्दसे तृतीया विभक्ति हुई। कालवाचक और भाव अर्थमें सप्तमो विभक्ति होती है। अर्थात् जिसकी क्रियासे अन्य क्रिया लक्षित होती है, तद्वाचक शब्दसे सतमो विभक्ति होती है। जैसे—'विष्णा नते भवेन्मुक्तिः '— भगवान् विष्णुको नमस्कार करनेपर मुक्ति मिलती है। -यहाँ श्रीविष्णुको नमस्कार-क्रियासे मुक्ति-भवनरूपा क्रिया लक्षित होती है, अत: 'विष्णु' राज्दसे सप्तमी विभक्ति हुई। इसी प्रकार 'बसने स गतो हरिम्'-वह वसन्त ऋतुमें हरिके पास गया।'-यहाँ 'वसन्त' कालवाचक है, उससे ससमी हुई। (स्वामी, ईश, पति, साक्षी, सत और दायाद आदि शब्दोंके योगमें चष्ठी एवं सप्तमी विभक्तियाँ होती हैं-) जैसे-'नुणां स्वामी, नृषु स्वामी'—मनुष्योंका स्वामी,—यहाँ 'स्वामी' शब्दके योगमें 'नू' शब्दसे वही एवं सप्तमी विभक्तियाँ हुई। इसी प्रकार 'नृणामीशः'— नरोंके ईश'-यहाँ 'ईश' शब्दके योगमें 'नु' शब्दसे, तथा 'सतां पति:'—सञ्जनोंका पति— यहाँ 'सत्' शब्दसे वष्ठी विभक्ति हुई। ऐसे ही 'नृणां साक्षी, नृषु साक्षी—मनुष्योंका साक्षी'— यहाँ 'नृ' शब्दसे पष्ठी एवं सप्तमी विभक्तियाँ हुई। 'गोवु नाबो गवां पति:—गौओंका स्वामी है, यहाँ 'नाव' और 'पति' शब्दोंके योगमें 'गो' शब्दसे षष्ठी और सप्तमी विभक्तियाँ हुई। 'गोषु सूतो गर्वा स्तः-गौओंमें उत्पन्न है'-यहाँ 'स्त' शब्दके योगमें 'गो' शब्दसे यष्टी एवं सप्तमी विभक्ति हुई। 'इह राज्ञां दायादकोऽस्तु।'—यहाँ राजाओंका दायाद हो। यहाँ 'दायाद' शब्दके योगमें 'राजन्' शब्दमें षष्ठी विभक्ति हुई है। हेतुवाचकसे 'हेतु' शब्दके प्रयोग होनेपर षष्ठी विभक्ति होती है। जैसे

'अन्नस्य हेतोर्वसित-अत्रके कारण वास करता है।'—यहाँ 'वास'में अन्न 'हेतु' है, तद्वाचक 'हेतु' शब्दका भी प्रयोग हुआ है, अत: 'अन्न' शब्दसे षष्टी विभक्ति हुई। स्मरणार्थक धातुके प्रयोगमें उसके कर्ममें यष्टी विभक्ति होती है। जैसे - मातुः स्मरित :- माताको स्मरण करता है।' यहाँ 'स्मरित' के योगमें 'मात्' शब्दसे पष्ठी विभक्ति हुई। कुठात्यवके योगमें कर्ला एवं कर्ममें षष्टी विभक्ति होती है। जैसे—'अपां भेता—जलको भेदन करनेवाला।'

यहाँ-'भेत्त' शब्द 'कृत्' प्रत्ययान्त' है। उसके योगमें - कर्मभूत 'अप्' शब्दसे यष्टी विभक्ति हुई। इसी प्रकार 'तब कृति:- तुम्हारी कृति है'-यहाँ 'कृति' शब्द 'कृत्प्रत्ययान्त' है। उसके योगमें कर्तभृत 'युष्पद्' शब्दसे षष्ठी विभक्ति हुई ( युष्पद्-डस्-तव ) -- निष्ठा आदि अर्थात् क्त-क्तवत्, शत्-शानब, उ, उक, क, तुमुन, खलर्थक, तुन्, शानच्, चानश् आदिके योगमें यष्टी विभक्ति नहीं होती (यथा 'ग्रामं गतः' इत्यादि)॥ १२--२६॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराजमें 'कारक-निरूपण' नामक तीन सौ चौवनवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३५४ ॥

## तीन सौ पचपनवाँ अध्याय

#### समास-निरूपण

मैं छ: प्रकारके 'समास' बताकैंगा। फिर अवान्तर-भेदोंसे 'समास'के अट्टाईस भेद हो जाते हैं। समास 'नित्य' और 'अनित्य' के भेदसे दो प्रकारका है है; क्योंकि 'कष्ट' पदके अन्तमें स्थित द्वितीया तथा 'लुक़' और 'अलुक़'के भेदसे भी उसके दो विभक्तिका'लुक़'(लोप) हो जाता है।'कण्ठेकालः' प्रकार और हो जाते हैं। कुम्भकार और हेमकार 'नित्य समास' हैं। (क्योंकि विग्रह-वाक्यद्वारा ये शब्द जातिविशेषका बोध नहीं करा सकते।)

भगवान् कार्त्तिकेय कहते हैं - कात्यायन! | 'राज्ञ:+पुमान्- राजपुमान्' - यह षष्ठी-तत्पुरुष समास स्वपदविग्रह होनेके कारण 'अनित्य' है। कष्टश्चितः (कष्टं+श्चितः ) - इसमें 'लुक्' समास आदि 'अलुक्' समास हैं; क्योंकि इसमें कण्ठज्ञब्दोत्तरवर्तिनी सप्तमी विभक्तिका 'लुक' नहीं होता। तत्पुरुष-समास आठ प्रकारका होता

सूर्या सूर्या तिका नाम्ना धातुनाथ तिका तिका। सुबन्तेनेति विक्रेय: समास: घड्विधी युधै: ॥

<sup>&</sup>quot; वहाँ अनेक पटोंका परस्पर एकाधीभावरूप सामार्थ लांधत हो, उनमें 'समास' होता है। कृत, ताँद्धत, समास, एकशेप तथा सनाधना धातु—ये मौच वृत्तियाँ मानो गयाँ है। परार्थका अधिकान (कबन) 'बृत्ति' है। बृत्यर्थक अवबोधक नाज्यको 'विग्रह' कहते है। 'सिग्रह' दो प्रकारका होता है--'शौकिक' और 'अलीकिक'। परिनिष्ठत (प्रयोगाई) होनेके कारण जो साधुवाक्य है, यह 'शौकिक विग्रह' कहलाता है। जो प्रयोगयोग्य न होनेसे असाधु है, वह 'अलीकिक विग्रह' है। 'सह: पुरुष:'—यह 'लीकिक विग्रह' है 'राजन्+डस्, पुरुष+सु' यह अलौकिक विग्रह है। समास 'नित्य' और 'अनित्य'के भेटसे दो प्रकारका है। जो अविग्रह (लौकिक विग्रहसे रहित) या अस्वपद-विग्रह (समस्यमान 'कावतु' पदसे अचटित) हो, वह 'नित्य-समास' है; इसके विपरीत 'अनित्य-समास' है। प्राचीन विद्वानींने समासके छ: प्रकार क्वाये हैं। यथा-

<sup>(</sup>१) उदाहरणके लिये सुबनका सुबनके साथ समास—राजपुरुष: । यहाँ ('राव: पुरुष:' इस विग्रहके अनुसार) पूर्व और उत्तर दोनों पद 'सुबना' है। (२) सुबनाका तिङ्के साथ समास-पदा-'पर्वभूवत्'। (३) 'सुबना'को नामके साथ —कुम्भकारः। हेमकार: इरवादि। (४) 'सुबना, का चातुके साथ समास। यथा—'कटपू:', अजसम् इत्यादि। (५) तिङनाका तिङनाके साथ समास, यथा—पित्रतखादाः। खादतमोदता इत्यादि। (६) तिकन्तका सुक्तके साथ समास, कथा—कृन्तविवक्षणा। इसका मयुरव्यंसकादिगणमें पाठ है।'

है। प्रथमान्त आदि शब्द सुबन्तके साथ समस्त होते हैं। 'पूर्वकाय:' इस तत्पुरुषसमासमें जब 'पूर्व कायस्य'— ऐसा विग्रह किया जाता है, तब यह 'प्रथमा-तत्पुरुष' समास कहा जाता है। इसी प्रकार 'अपरकाय: '-कायस्य अपरम्, इस विग्रहमें, 'अधरकाय:'-कायस्य अधरम्-इस विग्रहमें और 'उत्तरकाय: '-कायस्योत्तरम्- इस विग्रहमें भी प्रथमा-तत्पुरुष समास कहा जाता है। ऐसे ही 'अर्द्धकणा' इसमें अर्द्धम् कणायाः — ऐसा विग्रह होनेसे प्रथमा-तत्पुरुष समास होता है एवं 'भिक्षातुर्यम्'— इसमें तुर्यं भिक्षायाः — ऐसा विग्रह होनेसे तुर्यभिक्षा और पक्षान्तरमें 'भिक्षातुर्यम्'-ऐसा पष्टी-तत्पुरुष होता है। ऐसे ही 'आपन्नजीविक:' यह द्वितीया-तत्पुरुष समास है। इसका विग्रह इस प्रकार होता है-'आपन्नो जीविकाम्।' पक्षान्तरमें 'जीविकापन्नः' ऐसा रूप होता है। इसी प्रकार 'माधवाश्रितः'-यह द्वितीया-समास है; इसका विग्रह 'माधवम् आश्रितः'-इस प्रकार है। 'वर्षभोग्य: '- यह द्वितीया-तत्पुरुष समास है-इसका विग्रह है 'वर्ष भोग्य:।' 'धान्यार्थ:' यह तृतीया-समास है। इसका विग्रह 'धान्येन अर्थ:' इस प्रकार है। 'विष्णुबलि:' यहाँ 'विष्णवे बलि: '--इस विग्रहमें चतुर्थी-तत्पुरुष समास होता है। 'वृक्कभीतिः' यह पञ्चमी-तत्पुरुष है। इसका विग्रह 'वृकाद् भीति:'-इस प्रकार है। 'राजपुमान्'—यहाँ 'राज्ञः पुमान्'—इस विग्रहमें षष्ठी-तत्पुरुष समास होता है। इसी प्रकार 'वृक्षस्य फलम-बक्षफलम्'-यहाँ षष्टी-तत्पुरुष समास है। 'अक्षशौण्डः' (द्युतक्रीडामें निपुण) इसमें सप्तमी-तत्पुरुष समास है। अहित:- जो हितकारी न हो, वह-इसमें 'नजसमास' है ॥ १-७॥

'नीलोत्पल' आदि जिसके उदाहरण हैं. वह 'कर्मधारय' समास सात प्रकारका होता है

१-विशेषणपूर्वपद (जिसमें विशेषण पूर्वपद हो और विशेष्य उत्तरपद अथवा)। इसका उदाहरण है—'नीलोत्पल' (नीला कमल)। २-विशेष्योत्तर-विशेषणपद-इसका उदाहरण है-'वैया-करणखस्चिः' (कुछ पूछनेपर आकाशकी ओर देखनेवाला वैयाकरण)। ३-विशेषणोभयपद (अथवा विशेषणद्विपद) जिसमें दोनों पद विशेषणरूप हो हों। जैसे-शीतोष्ण (ठंडा-गरम)। ४-उपमानपूर्वपद। इसका उदाहरण है-शङ्खपाण्ड्ररः (शङ्घके समान सफेद)। ५-उपमानोत्तरपद— इसका उदाहरण है-'पुरुष-व्याप्तः' (पुरुषो व्याघ्र इव)। ६-सम्भावना-पूर्वपद - (जिसमें पूर्वपद सम्भावनात्मक हो) उदाहरण-गुणवृद्धिः (गुण इति वृद्धिः स्यात्। अर्थात् 'गुण' शब्द बोलनेसे वृद्धिकी सम्भावना होती है)। तात्पर्य यह है कि 'वृद्धि हो'-यह कहनेकी आवश्यकता हो तो 'गुण' शब्दका ही उच्चारण करना चाहिये। ७-अवधारणपूर्वपद— [जहाँ पूर्वपदमें 'अवधारण' (निश्चय) सूचक तब्दका प्रयोग हो, वह] । जैसे - 'सहदेव सुबन्धुकः' (सुहद् ही सुबन्धु है)। बहुन्नीहिसमास भी सात प्रकारका ही होता है॥८-११॥

१-द्विपद, २-बहुपद, ३-संख्योत्तरपद, ४-संख्योभयपद, ५-सहपूर्वपद, ६-व्यतिहारलक्षणार्थ तथा ७- दिग्लक्षणार्थ। 'द्विपद बहुवीहि'में दो ही पर्दोका समास होता है। यथा-'आरूढभवनो नर:'। (आरूढ़ं भवनं येन स:-इस विग्रहके अनुसार जो भवनपर आरूढ हो गया हो, उस मनुष्यका बोध कराता है।) 'बहुपद बहुव्रीहि'में दोसे अधिक पद समासमें आबद्ध होते हैं। इसका उदाहरण है-'अयम् अर्चिताशेषपूर्वः।' ( अर्चिता अशेषाः पूर्वा यस्य सोऽयम् अर्चिताशेषपूर्वः।) अर्थात् जिसके सारे पूर्वज पूजित हुए हों, वह

'अर्चिताशेषपूर्व' है । इसमें 'अर्चित' 'अशेष' तथा 'पूर्व'—ये तीनों पद समासमें आबद्ध हैं। ऐसा समास 'बहुपद' कहा गया है। 'संख्योत्तरपद'का उदाहरण है-'एते विद्रा उपदशा:'-ये ब्राह्मण लगभग दस हैं'। इसमें 'दस' संख्या उत्तरपदके रूपमें प्रयुक्त है। 'द्वित्रा: द्वधेकत्रय:' इत्यादि संख्योभयपद के उदाहरण हैं। 'सहपूर्वचद'का उदाहरण-'समुलोद्धतकः तरुः' (सह मुलेन उद्धतं के शिखा यस्य सः। अर्थात् जडसहित उखड गयी है शिखा जिसकों, वह वृक्ष)-- यहाँ पूर्वपदके स्थानमें 'सह' (स)-का प्रयोग हुआ है। व्यतिहार-लक्षणका उदाहरण है-केशाकेशि, नखानखि युद्धम् (आपसमें झोटा-झुटौअल, परस्पर नखाँसे बकोटा-बकोटीपूर्वक कलह) ॥ १२--१४॥

दिग्लक्षणार्थका उदाहरण-उत्तरपूर्व (उत्तर और पूर्वके अन्तरालको दिशा) । 'द्विग्' समास दो प्रकारका बताया गया है। 'एकवद्भाव' तथा 'अनेकधा' स्थितिको लेकर ये भेद किये गये हैं। संख्या पूर्वपदवाला समास 'द्विग्' है। इसे कर्मधारयका ही एक भेदविशेष स्वीकार किया गया है। 'एकबद्धाव'का उदाहरण है-द्विशृहम् (दो सींगोंका समाहार)। 'पञ्चमूली' भी इसीका

उदाहरण है। 'अनेकधा' या 'अनेकबद्धाव'का उदाहरण है-सप्तर्षयः इत्यादि। 'पञ्च ब्राह्मणाः 'में समास नहीं होगा; क्योंकि यहाँ संज्ञा नहीं है॥ १५॥

'इन्ह्र' समास भी दो ही प्रकारका होता है-१-'इतरेतरयोगी' तथा २-'समाहारवान्'। प्रथमका उदाहरण है—'रुद्रविष्णु (रुद्रश्च विष्णुश्च-रुद्र तथा विष्णु) । यहाँ इतरेतर-योग है । समाहारका उदाहरण है-भेरीपटहम् (भेरी च पटहश्च, अनयो: समाहार:-अर्थात् भेरी और पटहका समाहार)। यहाँ 'तुर्याङ्क' होनेसे इनका एकवद्भाव होता है। अव्ययीभाव समास भी दो तरहका होता है-१-'नामपूर्वपद' और २-('यथा' आदि) अव्यय-पूर्वपद। प्रथमका उदाहरण है-शाकस्य मात्रा-शाकप्रति। यहाँ 'शाक' पूर्वपद है और मात्रार्थक 'प्रति' अब्यय उत्तरपद। दूसरेका उदाहरण-'उपक्रमारम्-उपरध्यम्' इत्यादि हैं। समासको प्राय: बार प्रकारोंमें विभक्त किया जाता है-१-उत्तरपदार्थको प्रधानतासे युक्त (तत्पुरुष), २-ठभयपदार्थ-प्रधान द्वन्द्व समास, ३-पूर्वपदार्थ-प्रधान 'अख्यवीभाव' तथा ४-अन्य अथवा बाह्यपदार्थ-प्रधान 'बहुब्रोहि'॥ १६-१९॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'समासविधायका वर्णन' नायक तीन सौ पवपनवाँ अध्याय पूरा हुआ। ३५५॥

# तीन सौ छप्पनवाँ अध्याय

#### त्रिविध तद्धित-प्रत्यय

त्रिविध 'तद्भित'का वर्णन करूँगा। 'तद्भित'के होनेपर 'अंसल:' बनता है; इसका अर्थ है-तीन भेद हैं - सामान्यावृत्ति तद्धित, अव्यय तद्धित | बलवान् । 'बत्स' शब्दसे 'लच्' प्रत्यय होनेपर

कुमार स्कन्ध कहते हैं - कात्यायन! अब इस प्रकार है-'अंस' शब्दसे 'लच्च' प्रत्यय तथा भाववाचक तद्धित। 'सामान्यावृत्ति तद्धित' 'वत्सलः' रूप होता है, इसका अर्थ स्नेहवान् है ।

<sup>\*</sup> पाणिनि-व्याकरणके अनुसार 'कत्कांसाध्यां कामकले (' (५ । २ । ९८) —इस सूत्रके क्रमशः 'कामवान्' और 'बलवान्'के अर्थमें 'वास' और 'अंस' सब्दोंसे 'लच्' प्रत्यय होता है। मुत्रमें 'काम' तथा 'यल' तब्द आर्त आद्यजन्य माने गये हैं। 'काम' सब्द यहाँ 'छेह'का

'फेन' शब्दसे 'इलच्' प्रत्यय होनेपर 'फेनिलम्' रूप होता है, इसका अर्थ है-फेनयुक्त जल। लोमादिगणसे 'श' प्रत्यय होता है, (विकल्पसे 'मतुप्' भी होता है)—इस नियमके अनुसार 'श' प्रत्यय होनेपर 'लोमश:" प्रयोग बनता है। ('मतुष्' होनेपर 'लोमवान्' होता है। इसी तरह 'रोमशः, रोमवान'-ये प्रयोग सिद्ध होते हैं।) पामादि शब्दोंसे 'न' होता है-इस नियमके अनुसार 'पाम' शब्दसे 'न' होनेपर 'पामनः' 'अङ्गात् कल्याणे।'-इस वार्तिकके अनुसार 'कल्याण' अर्थमें 'अङ्ग' शब्दसे 'न' होनेपर 'लक्ष्मणः' (उत्तम लक्षणोंसे युक्त) ये रूप बनते हैं। वैकल्पिक 'मत्प' होनेपर तो 'पामवान्' आदि रूप होंगे। जिसे खुजली हुई हो, वह 'पामन' या 'पामवान्' है। इसी तरह पिच्छादि शब्दोंसे 'इलच्' होता है-इस नियमके अनुसार 'इलच्च' होनेपर 'पिच्छिलः', 'पिच्छवान्'; 'उरसिलः', 'उरस्वान्' इत्यादि रूप होते हैं। 'पिच्छिल:' का अर्थ 'पंखवान' होता है। मार्गका विशेषण होनेपर यह फिसलनयुक्तका बोधक होता है-यथा 'पिच्छिल: पन्धाः।' 'उरस्वान्'का अर्थ 'मनस्वी' समझना

चाहिये। ['प्रज्ञाश्रद्धार्चाध्यो णः।' (५। २। १०१)—इस पाणिनि-सूत्रके अनुसार] 'ण' प्रत्यय करनेपर 'प्रज्ञा' शब्दसे 'प्राज्ञः' (प्रज्ञावान्), 'ब्रद्धा' शब्दसे 'श्राद्धः' (श्रद्धावान्) और 'अर्चा' शब्दसे 'आर्चः' (अर्चावान्) रूप बनते हैं। वाक्यमें प्रयोग-'प्राज्ञो व्याकरणे।' स्त्रीलिङ्गमें 'प्राज्ञा' (प्रज्ञावती) रूप होगा। 'ण' प्रत्यय होनेसे अणन्तत्वप्रयुक्त 'डीप्' प्रत्यय यहाँ नहीं होगा। यद्यपि 'प्रकर्षेण जानातीति प्रजः स एव प्रज्ञाबान्।' प्रञ्ज एव प्राज्ञः।( स्वाधे अण् प्रत्ययः)— इस प्रकार भी 'प्राज्ञः' की सिद्धि तो होती है, तथापि इससे स्त्रीलिङ्गमें 'प्राजी' रूप बनेगा, 'प्राज्ञा' नहीं। 'वृत्ति' शब्दसे भी 'ण' प्रत्यय होता है-'बार्तः' (वृतिमान्)।'वार्ता' विद्या इत्यादि। कैंचे दाँत हैं इसके-इस अर्थमें 'दन्त' शब्दसे 'करच्' प्रत्यय होनेपर 'दन्तुर:'-यह रूप होता है।'दन्त उन्नत उरच्।' (५। २। १०६)-इस पाणिनि-सूत्रसे उक्त अर्थमें 'दन्तुर:' इस पदकी सिद्धि होती है। 'मधु' शब्दसे 'र' प्रत्यय होनेपर 'मधरम्', 'सृषि' शब्दसे 'र' प्रत्यय होनेपर 'स्विस्म'. शब्दसे 'व' प्रत्यय होनेपर 'केशव:'' 'हिरण्य'

माचक है। यद्यपि लोकमें 'गल्म'का अर्थ बकड़ा और 'अंस'का अर्थ कंभा समझ जात है, तथापि तद्वित वृत्तिमें 'मल्स' और 'अंस' तब्द प्रमात: 'संह' तथा 'सल'के अर्थमें ही लिये गये हैं (तत्त्वकोधिनी)। इन अर्थोंचे 'मतुष्' प्रत्ययका समुख्य नहीं होता; क्योंकि 'मतुष्' प्रत्यय करनेपर उक्त अर्थोंकी प्रतिति न होकर अर्थान्तरको ही प्रतिति होती है। यथा 'कस्पवती गी.।' 'अंसवान् दुर्वल:।' इत्यादि।

१. पाणिनिके अनुसार 'केनादिलच् व' (५।२।९१)—इस सुक्रो 'इलच्' प्रत्यय होता है। यहाँ चकारो 'लच्' प्रत्ययका भी विकल्पसे विभात सूचित होता है। 'प्राणिस्थादातो लकनातस्याम्)' (५।२।९६)—इस सूत्रसे 'अन्यतस्याम्' पदको अनुवृत्ति होती है, जिससे यहाँ 'मतुष्'का भी समुज्य होता है। इस प्रकार 'फेन' सन्दर्भ तीन रूप होते हैं—'फेनिस्तः', फेनलः' तथा 'फेनवान्' सागरः।

२. 'लोमशः' 'पामनः' और 'पिन्हितः' आदि पद्दिक साधनके लिये पाणिनिने एक ही सूत्रका उल्लेख किया है-'लोमादिपामादिपिच्छादिष्यः ज्ञनैलयः।' (५१२/१००)

३. 'क्रवसृषिमुष्कमधी र:' (पा० सृ० ६.। २। १०७)—इस सुबसे 'र' प्रत्यय होनेपर 'कव' आदि शब्दोसे 'कवर:', 'सुषिरम्', 'मुष्करः', 'मधुरम्'—ये प्रवीम सिद्ध होते हैं। ये क्रमतः उत्सर भूमि, छिद्र, अण्डकोशयान् तथा माधुर्ययुक्तकं बोधक है।

४. 'केशाद्वीऽन्यतरस्याम।' (५।२।१०६)—इस सुत्रसे 'केल' कट्से 'व' प्रत्यन होनेपर 'केलव:' रूप बनता है।'अन्यतरस्याम्' की अनुवृत्ति प्रकरणतः प्राप्त होनेसे 'मनुप्' सिद्ध था; युनः उक्त सूत्रमें जो उसका ग्रहण किया गया, इससे 'इन्' और 'ठन्' का भी समावेश होता है, अतः केशवान्, केशी और केशिक:—ये तीन रूप और बनते हैं । ये सभी प्रयोग मत्त्वचीयप्रत्ययान्त हैं, तथापि व्ययहारमें अन्तर है। 'केशव: ' का अर्थ है—पुँपरासे केशवाले भगवानु श्रीकृष्ण। अन्य किसीके लिये इस शब्दका प्रयोग नहीं देखा जाता। 'केशी' और 'केशिक' उस दैत्यका वाचक है, जो अस्वरूपधारी या और उसकी गर्दनपर बढ़ें-बढ़े बाल (असाल) थे। 'केशवान्' पद सामान्यतः सभी केशधारियोंके लिये प्रयुक्त होता है।

तथा 'मणि' शब्दोंसे 'ब' प्रत्यय होनेपर 'हिरण्यवमणि व: '-''—ये प्रयोग सिद्ध होते हैं। 'रजस्' शब्दसे 'वलच्' प्रत्यय होनेपर 'स्जस्वलम्'' पदकी सिद्धि होती है। १—३।

'धन', 'कर' तथा 'हस्त'-इन शब्दोंसे 'इनि' प्रत्यय होनेपर क्रमशः 'धनी', 'करी' और 'हस्ती'—ये पद सिद्ध होते हैं। 'धन' शब्दसे 'उन्' प्रत्यय होनेपर 'धनिकं कुलम्' या 'धनिकः पुरुषः'-ये प्रयोग सिद्ध होते हैं। 'पयस्' तथा 'माया' शब्दोंसे 'विनि' प्रत्यय होनेपर 'पयस्वी', 'मायावी'—ये रूप बनते हैं। 'ऊर्णा' शब्दसे मत्वर्थीय 'युस्' प्रत्यय होनेपर 'ऊर्णायु:' पदकी सिद्धि बतायी गयी है। 'बाच्' शब्दसे 'ग्मिनि' प्रत्यय होनेपर 'वाग्मी' तथा 'आलब्' प्रत्यय होनेपर 'वाचाल:'-ये रूप बनते हैं। उसीसे 'आटच्' प्रत्यय होनेपर 'वाचाट:' रूप बनता है। 'फल' तथा 'बर्ह' शब्दोंसे 'इनच्' प्रत्यय होनेपर क्रमशः 'फलिनः', 'बर्हिणः'—ये रूप बनते हैं। 'बृन्द' शब्दसे 'आरकन्' प्रत्यय होनेपर 'वृन्दारकः'— इस पदकी सिद्धि होती है ॥ ४-५॥

'शीतं न सहते', 'हिमं न सहते'—इस विग्नहमें 'शीत' तथा 'हिम' शब्दोंसे 'आलुच्' प्रत्यय करनेपर

'शीतालुः' तथा 'हिमालुः' रूप बनते हैं। 'वात' शब्दसे 'उलच्' प्रत्यय होनेपर 'वातुलः' रूप बनता है। 'अपत्य' अर्थमें 'अण्' प्रत्यय होता है। 'वसिष्ठस्यापत्यं पुमान् वासिष्ठः।', 'कुरोरपत्यं पुमान् कौरवः।' (वसिष्ठकी संतान 'वासिष्ठ' कहलाती है तथा कुरुको संतति 'कौरव')—'वहाँ उसका निवास है '-इस अर्थमें सप्तम्यन्त 'समर्थ' शब्दसे 'अण्' प्रत्यय होता है। यथा 'मधुरायां वासोऽस्येति माध्यः ।' (मथुरामें निवास है इसका, इसलिये यह 'माधुर' है।) 'सोऽस्य वास:।'-वह इसका वासस्थान है, इस अर्थमें भी प्रथमान्त 'समर्थसे' 'अण्' प्रत्यय होता है। 'उसको जानता और उसे पढता है'—इस अर्थमें द्वितीयान्त 'समर्थ' पदसे 'अण्' प्रत्यय होता है। 'चान्द्रं व्याकरणमधीते तद् वेद वा इति चान्द्रः।' (चान्द्र एव चान्द्रकः स्वार्धे कप्रत्ययः )। 'क्रमादि' शब्दोंसे 'वृन्' प्रत्यय होता है ('बु'के स्थानमें 'अक' आदेश होता है।) 'क्रमं चेत्ति इति क्रमकः'—जो क्रमपाठको जानता है, वह 'क्रमक' है। इसी तरह 'पदक:', 'शिक्षकः', 'मीमांसकः' इत्यादि पद बनते हैं। 'कोशम् अधीते वेद वा।'—जो कोशको जानता या पढ़ता है, वह 'कीशक' है।।६—८॥

१-२. 'हिरण्यवः' का अर्थ 'हिरण्यवान्' (सुवर्ण-सन्यतिसे युक्त) तथा 'सणिवः' हाव्द 'सणिधारी' (मनियारा) सर्प या नागके लिये प्रयुक्त होता है।

३, 'रज: कृष्यासुनिपरिषदी वलव्' (६। २। १९२)—इस सूत्रमे 'वलव्' प्राचय होनेपा क्रमण: 'रजस्वल', 'कृषीवल', 'आसुनीवल' तथा 'परिपद्वल' शब्द सिद्ध होते हैं। इनके अर्थ क्रमण: इस प्रकार हैं—धूलसे भरा, किसान, जुआरो तथा परिषत्—सभा या समृहसे युक्त।

४. 'अत इतिहती' (५। २। ११६)—इस सूत्रसे 'इति' फल्क्य होनेग्रर 'धनी' तथा 'ठन्' प्रत्यय होनेग्रर 'धनिकः' रूप बनां हैं। इसी प्रकार करो, करिकः, हस्ती, हस्तिकः—ये रूप बनते हैं। 'धनी' का अर्थ है—धनवान् तथा 'करो' और 'हस्ती' का अर्थ है—हाथी। 'पवस्वी' का अर्थ है—दूधवाला तथा 'सायानी' का अर्थ है—साया फैल्कनेवाला। 'थिनि' प्रत्ययका विधायक सूत्र है—'अस्मायामेश्वरका विभिन्नः' (६। २। १२१)। 'ऊर्णाया बूस्।' (६। २। १२३)—इस सूत्रसे 'युस्' प्रत्ययका विधान हुआ। 'ऊर्णायुः' माने ऊत्ती।

५, 'वायोगिर्मान: ।' (५। २। १२४)—इस सूत्रमे 'गिमान' प्रत्यव होता है। 'अल्लबाटची बहुभाषिण।' 'कृत्सित इति यक्तव्यम्'— इन वार्तिकोद्वारा 'आलव्' और 'आटच्' प्रत्यव होते हैं। अच्छी बातको बहुत बोलनेबाला 'बाग्मो' कहलाता है और कृत्सित बातको अधिक बोलनेवाला 'वाचाल' और 'वाचाट' कहलाता है। 'फलबार्डाभ्यामिनच्।' इस वार्तिकसे 'इनच्' और 'मृङ्गवृन्दाभ्याम् आरकन्।' इस वार्तिकसे 'आरकन्' प्रत्यव होनेपर 'फलिन:' (फलबान्), 'बार्डण:' (मेर) तथा 'वृन्दारक:' (देवता)—ये प्रयोग सिद्ध होते हैं।

'धान्यानां भवने क्षेत्रे खञ्।' (पा०सू० ५। २।१)-इस सूत्रके अनुसार धान्योंकी उत्पत्तिके आधारभूत क्षेत्रके अर्थमें षष्ट्यन्त समर्थ धान्य-वाचक शब्दसे 'खज्' प्रत्यय होता है। (स्कन्दने कात्यायनको जिसका उपदेश किया, उस कौमार-व्याकरणमें भी यह नियम देखा जाता है।) इसके अनुसार प्रियंगोर्भवनं क्षेत्रं प्रैयंगवीनम्-प्रियंग् (कॅगनी)की उत्पत्तिके आधारभूत क्षेत्रका बोध करानेके लिये 'खज्' प्रत्यय होनेपर ('ख्र' के स्थानपर 'ईन्' आदेश हो जानेपर) 'प्रैयंगवीनम्'— यह पद बनता है। इसका अर्थ है-'प्रियंग (कैंगनी) की उपज देनेवाला खेत'। इसी तरह मुँग, कौदो आदिकी उत्पत्तिके उपयुक्त खेतको 'मौद्रीन' तथा 'कौद्रबीण' कहते हैं। यहाँ 'मृद्ग' शब्दसे 'खब्द' होनेपर 'मौद्रीन' शब्द और 'क्रोड़ब' शब्दसे 'खज्' होनेपर 'कौद्रवीण' शब्दकी सिद्धि होती है। 'बिदेहस्यापत्यम्' (विदेहका पुत्र)-इस अर्थमें 'बिदेह' शब्दसे 'अण्' प्रत्यय होनेपर 'बैदेह:' पदकी सिद्धि होती है। (इन सबमें आदि स्वरकी वृद्धि होती है।) अकारान्त शब्दसे 'अपत्य' अर्थमें 'अण्'का बाधक 'इ' प्रत्यय होता है। आदि स्वरकी बृद्धि तथा अन्तिम स्वरका लोप। 'दश्चस्यापत्यं-दाक्षिः, दशरबस्यापत्यं दाशरथि:।' इत्यादि पद बनते हैं। 'नडादिभ्य: फक्।' (४। १। ९९)-इस सूत्रके नियमानुसार 'नड'-आदि शब्दोंसे 'फक् प्रत्यय होता है। 'फ' के स्थानमें 'आयन' होता है। अतएव 'नडस्य गोत्रापत्यं नाडायनः, चरस्य गोत्रापत्यं चारायण:।' इत्यादि प्रयोग सिद्ध होते हैं। ('कित्' होनेके कारण आदि वृद्धि हो जाती है।) इसी तरह 'अश्वस्य गोत्रापत्यम्, आश्वायनः' होता है। इसमें 'अश्वादिभ्य: फज्।' (४।१।११०)-इस सूत्रके अनुसार 'फज्' प्रत्यय होता है।

('गोत्रे कुञ्जादिभ्य: फञ्।' ४। १। ९८) यह भी फञ्-विधायक सूत्र है। ब्रघ्न, शङ्क, शकट आदि शब्द कुञ्जादिके अन्तर्गत हैं, अतएव 'शाङ्कायनः', 'शाकटायनः' आदि प्रयोग सिद्ध होते हैं।) 'गर्गादिभ्यो यज्' (४। १। १०५)-इस सुत्रके अनुसार गर्ग, वत्स आदि शब्दोंसे गोत्रापत्यार्थक 'यञ्' प्रत्यय होनेपर 'गार्ग्यः', 'वातस्यः' इत्यादि रूप बनते हैं। 'स्त्रीभ्यो ढक्।' (४। १। १२०) के नियमानुसार स्त्रीप्रत्ययान्त शब्दोंसे 'अपत्य' अर्थमें 'ढक् ' प्रत्यय होता है। फिर उसके स्थानमें 'एच' होता है। जैसे 'विनताया: पुत्र:' (विनताका पुत्र) 'बैनतेय' कहलाता है। 'सुमित्रा' आदि शब्द बाह्रादिगणमें पठित हैं, अतः उनसे अपल्यार्थमें 'इज्' प्रत्यय होता है। अतएव 'सौमित्रेय:' न होकर 'सौमित्रि:' रूप बनता है। 'चटका' शब्दसे 'चटकाया ऐरक।' (४।१।१२८) - इस सूत्रके विधानानुसार 'ऐरक' प्रत्यय होनेपर 'चटकाया अपत्यं पुमान्' (चटकाका नर पुत्र) 'चाटकैर' कहलाता है। 'गोधा' शब्दसे 'इक्' का विधान है। 'गोधाया दक्।' (४। १। १२९) अतः गोधाका अपत्य 'गोधेर' कहलाता है। 'आरगुदीचाम्।' (४।१।१३०) के नियमानुसार 'आरक्' प्रत्यय होनेपर 'गौधार:' रूप बनता है। ऐसा वैयाकरणोंने बताया है॥९-११॥

'क्षत्र' शब्दसे 'घ' प्रत्यय होनेपर 'घ' के स्वानमें 'इय' होनेके कारण 'क्षत्रिय' शब्द सिद्ध होता है। 'क्षत्राद् य:।' (४।१।१३८)—'जाति' बोधक 'घ' प्रत्यय होनेपर ही 'क्षत्रियः' रूप बनता है। अपत्यार्थमें तो 'इज्' होकर 'क्षत्रस्यापत्यं पुमान् क्षात्रिः '-यही रूप बनेगा। 'कुलात् खः।' (४। १। १३९) के अनुसार 'कुल' शब्दसे 'ख' प्रत्यय और 'ख' के स्थानमें 'ईन' आदेश होनेपर 'कुलीन:'-इस पदकी सिद्धि होती है।

'कुवांदिभ्यो णयः।' (४।१।१५१) के अनुसार अपत्यार्थमें 'कुरु' शब्दसे 'णय' प्रत्यय होनेपर आदिवृद्धिपूर्वक गुण-वान्तादेश होकर 'कौरख्यः' इत्यादि प्रयोग बनते हैं। 'शर्तारावयवाद यत्।' (५।१।६) के नियमानुसार शरीरावयववाचक शब्दोंसे 'यत्' प्रत्यय होनेपर 'मूर्धन्य' तथा 'मुख्य' आदि शब्द सिद्ध होते हैं। 'सुगन्धः'—'शोभनो गन्धो यस्य सः'—इस लौकिक विग्रहमें बहुवीहि समास करनेके पश्चात् 'गन्धस्येदुत्पृतिसुसुरिभभ्यः।' (५।४।१३५)—इस सूत्रके अनुसार अन्तमें 'इ' हो जानेसे 'सुगन्धः'—इस शब्दकपको सिद्धि होती है॥१२॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'तदस्य संजातं तारकादिभ्य इतच्।' (५। २। ३६) — तारकादिगणसे 'इतच्' प्रत्यय होता है, इस नियमके अनुसार 'तारकाः संजाता अस्य' (तारे उग आये हैं, इसके) इस अर्थमें 'तारका' शब्दसे 'इतच् ' प्रत्यय होनेपर 'तारकितं नभः' इत्यादि प्रयोग सिद्ध होते हैं। 'कुण्डमिव ऊद्यो यस्याः सा' (कुण्डाके समान है थन जिसका, वह)-इस लौकिक विग्रहमें बहुब्रीहि समास होनेपर 'ऊधसोउनका' (५। ४। १३१)-इस सूत्रके अनुसार ऊथोऽन्त बहुब्रीहिसे स्वीलिङ्गर्मे 'अनङ्क' होता है। इस प्रकार 'अनङ्क' होनेपर 'बहुवीहेरूधसो डीप्।' (४।१।२५)—इस सुत्रसे 'डीप्' प्रत्यय होता है। तत्पश्चात् अन्यान्य प्रक्रियात्मक कार्य होनेके बाद 'कुण्डोध्नी' पदकी सिद्धि होती है। 'पुष्पं धनुर्यस्य स पुष्पधन्या' (कामदेव:), 'सुष्ट धनुर्यस्य स सुधन्वा' (श्रेष्ठ धनुष धारण करनेवाला योद्धा)-इन दोनों बहुब्रीहि-पदोंमें 'धनुषञ्च।' (५। ४। १३२)-इस सुत्रसे 'अनङ्' होता है। तत्पश्चात् सुबादि कार्य होनेपर 'पुष्पधन्वा' तथा 'सुधन्वा'-ये दोनों पद सिद्ध होते हैं॥१३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* 'वित्तेन वित्तः इति वित्तचुञ्चः।'-जो धन-वैभवके द्वारा प्रसिद्ध हो, वह 'वित्तचुझ:' है। शब्दशास्त्रमें जिसकी प्रसिद्धि है, वह 'शब्दचञ्च' कहलाता है। ये दोनों शब्द 'चञ्चप' प्रत्यय होनेपर निष्पन्न होते हैं। इसी अर्थमें 'चणप्' प्रत्यय भी होता है। यथा-'केशचणः'। जो अपने केशोंसे विदित है, वह 'केशचणः' कहा गया है। (इन प्रत्ययोंका विधान 'तेन वित्तश्चञ्चप्रचणपौ।' (५) २। २६) —इस सुत्रके अनुसार होता है। 'पद' शब्दसे 'ब्रशस्त' अर्थमें 'रूप' प्रत्यय होनेपर 'पट्ररूप: 'पद बनता है। 'प्रशस्त: पट्:-पटरूप:।' जो प्रशस्त पट् है, वह 'पट्ररूप' कहा जाता है। यह 'ऋष' प्रत्यय 'सबन्त' और 'तिङन्त'-दोनीं प्रकारके शब्दोंसे होता है। 'तिङन्त' शब्दसे इस प्रकार होता है—प्रशस्तं पचति इति 'पचतिरूपम्।' 'पचतिरूपम्' का अर्थ है-अच्छी तरह पकाता है। अतिशयार्थ-द्योतनके लिये 'तमप्', 'इप्टन्', 'तरप्' और 'ईयस्न्'—ये प्रत्यय होते हैं। इनमेंसे 'तरप्' और 'ईयसन्'-ये दोनों दोमेंसे एककी ब्रेष्टताका प्रतिपादन करते हैं और 'तमप्' तथा 'इप्टन्'-ये दोनों बहुतोंमेंसे एककी श्रेष्ठता बताते हैं। पाणिनिने इसके लिये दो सूत्रोंका उल्लेख किया है-'अतिशायने तमबिष्ठनौ।' (५। ३। ५५) तया 'द्विवचनविभन्योत्तरपदे तरबीयस्नी।' (५।३।५७)। इसके सिवा, यदि किसी द्रव्यका प्रकर्ष न बताना हो तो 'तरप' 'तमप' प्रत्ययोंसे परे 'आम्' हो जाता है। यह 'आम्' 'किम्' शब्द, 'एदन्त' शब्द, तिङ्न पद तथा अव्यय पदसे भी होते हैं। इन सब नियमेंकि अनुसार 'अयम् अनवोरतिशयेन पद:।' (यह इन दोनोंमें अधिक पद है)-इस अर्थको बतानेके लिये 'पदु' शब्दसे 'ईयसुन्' प्रत्यय करनेपर विभक्तिकार्यपूर्वक 'पटीयान्' रूप होता है। 'अश्व' शब्दसे 'तरप' प्रत्यय होनेपर 'अक्षतर' और 'पटु' आदि शब्दोंसे उक्त प्रत्यय होनेपर 'पटुतरः' आदि रूप बनते हैं। तिङ्न्तसे 'तरप्' प्रत्यय करके अन्तमें 'आम्' करनेपर 'पचिततराम्' रूप बनता है। 'तमप्' और 'आम्' प्रत्यय होनेपर 'अटितितमाम्' इत्यादि उदाहरण उपलब्ध होते हैं॥ १४-१५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

किंचित् न्यूनता तथा असमाप्तिका प्रकट करनेके लिये 'सुबना' और 'तिङन्त' शब्दोंसे 'कल्पप्', 'देश्य' तथा 'देशीयर्' प्रत्यय होते हैं। 'ईषदसमामा कल्पब्देश्यदेशीयर:' (५। ३। ६७)—इस सूत्रके अनुसार 'मृदु' शब्दसे 'कल्पप्' प्रत्यय होनेपर 'मृदुकल्पः' प्रयोग बनता है। इसका अर्थ हुआ—'कुछ कम मृदु या कोमल'। 'ईंबदून: इन्द्र:-इन्द्रकल्प:। ईंपदून: अर्क:-अर्ककल्प: ।' इत्यादि उदाहरण इसी तरह जाननेयोग्य हैं। 'ईषदून: राजा'—इस अर्थमें 'राजन्' शब्दसे 'देशीयर्' प्रत्यय करनेपर 'राजदेशीयः' तथा 'देश्य' प्रत्यंग करनेपर 'राजदेश्य:'-ये रूप बनते हैं। इसी तरह 'पदु' शब्दसे 'जातीय' प्रत्यय करनेपर 'पदुजातीयः' पद बनता है। इसका अर्थ है-पटुप्रकार-पटुके प्रकारका। 'ब्रल्' प्रत्यय प्रकारमात्रका बोधक है, किंतु 'जातीयर्' प्रत्यय 'प्रकारवान्' का बोध कराता है। [इसका विधायक पा० स्० है — 'प्रकारवचने जातीयर्।' ५।३।६९] 'प्रमाणे द्वयसज्दध्रञ्मात्रचः।' (५। २। ३७)— इस सूत्रके अनुसार 'जल' आदिका प्रमाण बतानेके लिये 'सुबन्त' शब्दोंसे 'द्वयसच्' 'दध्नच्' तथा 'मात्रच्' प्रत्यय होते हैं। इस नियमसे 'मात्रच्' प्रत्यय होनेपर 'जानुमात्रम्' पद बनता है। इसका अर्थ है-घुटनेतक (पानी है)। 'ऊरु' शब्दसे 'द्रयसच्' प्रत्यय करनेपर 'ऊरुद्रयसम्' तथा 'दछनच्' प्रत्यय करनेपर 'ऊरुदधम्'-ये प्रयोग बनते हैं॥ १६-१७॥

'संख्याया अवयवे तयप्।' (पा०सू० ५।२।

४२)—इस सूत्रके अनुसार 'पञ्चावयवा यस्य तत्' (पाँच अवयव हैं, जिसके वह) इस अर्थमें 'पञ्चन्' शब्दसे 'तयप्' प्रत्यय करनेपर 'पञ्चतयम्'-यह रूप बनता है। 'द्वारं रक्षति, द्वारे नियुक्तो बा दौवारिक:'—जो द्वारको रक्षा करता है, अथवा द्वारपर रक्षाके लिये नियुक्त है, वह 'दौवारिक' है।'रक्षति।' (पा० सू० ४।४।३३) अथवा 'तत्र नियुक्तः।' (पा॰सू॰ ४। ४। ६९) सूत्रसे यहाँ 'ठक्' प्रत्यय हुआ है। 'ठ' के स्थानमें 'इक' आदेश हो जाता है तथा 'द्वारादीनां च।' (७।३। ४)—इस सूत्रसे 'ऐच् ' का आगम होता है। फिर विभक्तिकार्य होनेपर 'दीवारिक:' इस पदकी सिद्धि होतो है। इस प्रकार 'ठक्' प्रत्यय होनेपर 'दीवारिक' शब्दकी सिद्धि बतायी गयी है। यहाँतक 'तद्धितकी सामान्यवृत्ति' कही गयी। अब 'अब्ययसंज्ञक तद्धित'का निरूपण किया जाता है।। १८॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

'यस्मादिति यतः', 'तस्मादिति ततः'-यहाँ 'पञ्चम्यास्तसिल्।' (५।३।७) सूत्रके अनुसार 'तसिल्' प्रत्यय होता है। इकार और लकारकी इत्संज्ञा होकर उनका लोप हो जाता है। 'तसिल्' प्रत्यय विभक्तिसंज्ञक होनेके कारण 'त्यदादीनाम:।' (७। २। १०२) के नियमानुसार अकारान्तादेश हो जाता है। अतः, 'यत्' की जगह 'य' और तत् की जगह 'त' होनेसे 'यत:', 'तत:'—ये रूप बनते है। 'तसिलादयः प्राक् पाशयः।' ('तसिल्' आदिसे लेकर 'पाश्रम्' प्रत्ययके पूर्वतक जितने प्रत्यय विहित या अभिहित हुए हैं, उन सबकी 'अव्यवसंज्ञा' होती हैं)—इस परिगणनाके अनुसार 'बतः', 'ततः' आदि शब्द 'अव्यय' माने गये हैं। 'तिसल्' आदिमें 'त्रल्' प्रत्यय भी आता है। इसका विधायक पाणिनिसूत्र है—'सप्तम्यास्त्रल्।' (५। ३। १०)। 'यस्मिन्निति यत्र', 'तस्मिन्निति तत्र'—इस लौकिक विग्रहमें 'त्रल्' प्रत्यय होनेपर 'यस्मिन् त्र', 'तस्मिन् त्र।' इस अवस्थामें

'कृत्तद्धितसमासाश्च' (१।२।४६) से प्रातिपदिक संज्ञा, 'सूपो धातुप्रातिपदिकयो:।' (२।४।७१) सूत्रसे विभक्तिका लोप और 'त्यदादीनामः।' (७। २। १०२) सूत्रसे अकारान्तादेश होनेपर 'बन्न, तत्र '-इन पदोंको सिद्धि बतायी गयी है। 'अस्मिन् काले'-इस लौकिक विग्रहमें 'अधूना।' (५। ३। १७) सुत्रसे 'अधना' प्रत्यय होने 'अस्मिन् अधुना' इस अवस्थामें विभक्तिलोप, 'इदम्' के स्थानमें 'इश्' अनुबन्धलोप तथा 'यस्येति च।' (६। ४। १४८) से इकारलीय होनेपर 'अधना' की सिद्धि हुई। इसी अर्थमें 'दानीम्' प्रत्यय होनेपर 'इदम्' के स्थानमें 'इ' होकर 'इदानीम्' रूप बनता है। 'सर्वस्मिन् काले'-इस विग्रहमें 'सर्वैकान्यकियत्तदः काले दा' (५।३।१५)--इस सुत्रसे 'दा' प्रत्यय होनेपर 'सर्वदा' रूप बनता है। 'तस्मिन् काले - तर्हि', 'कस्मिन् काले-कर्हि' यहाँ 'तत्' और 'किम्' शब्दोंसे 'काल' अर्थमें 'अनदातने हिलन्यतरस्याम्।' (५। ३। २१)—इस सूत्रसे 'हिंल्' प्रत्यय हुआ। फिर पूर्ववत् प्रातिपदिकावयव विभक्तिका लोप होकर 'त्यदादीनाम:।' (७। २। १०२)-इस सुत्रसे 'तत' के स्थानपर 'त' और 'किम: क:।' (७। २। १०३) सुत्रसे 'किम्' के स्थानमें 'क' होनेपर 'तर्हि' और 'कर्डि'-इन पदोंकी सिद्धि कही गयी है। 'अस्मिन्'—इस विग्रहमें 'त्रल्' प्रत्ययकी प्राप्ति हुई, किंतु उसे बाधित करके 'इदमी हः।' (५।३।११)-इस सूत्रसे 'हः' प्रत्यय हो गया। फिर 'इदम्' के स्थानमें इकार होनेपर 'इह' रूपकी सिद्धि हुई॥१९-२०॥

'येन प्रकारेण यथा, केन प्रकारेण कथम्'-इन स्थलींपर 'प्रकारवचने बाल्।' (५।३।२३) के अनुसार 'थाल्' प्रत्यय होनेपर 'यथा', 'तथा' आदि रूप होते हैं। 'किम' शब्दसे 'किमझ।'

(५।३।२५) के अनुसार 'श्रम्' प्रत्यय होता है। अतः 'कश्चम्' इस रूपकी सिद्धि होती है। जो शब्द दिशाके अर्थमें रूढ़ होते हैं, ऐसे 'दिशा', 'देश' और 'काल' अर्थमें प्रयुक्त शब्दोंसे स्वार्थमें 'अस्ताति' प्रत्यय होता है। श्लोकमें 'पूर्वस्याम्' यह सप्तमी विभक्तिका, 'पूर्वस्याः' यह पञ्चमी विभक्तिका तथा 'युवां' यह प्रथमा विभक्तिका प्रतिरूप है। अर्थात् उक्त शब्द यदि सप्तम्यन्त, पञ्चम्यन्त और प्रथमान्त हों, तभी उनसे 'अस्ताति' प्रत्यय होता है। 'पूर्व', 'अधर' और 'अवर' शब्दोंके स्थानमें क्रमशः 'पुर' 'अध' और 'अव' आदेश होते हैं। 'अस्ताति' के स्थानमें 'असि' प्रत्ययका भी विधान होता है। इन निर्दिष्ट नियमोंके अनुसार 'पूर्वस्यां दिशि', 'पूर्वस्या: दिश:' 'पूर्वा वा दिक'-इन लौकिक विग्रहोंमें 'प्रः', 'पुरस्तात्'-ये रूप होते हैं। उसी प्रकार 'अध:, अधस्तात्'-'अव:, अवस्तात्'-इत्यादि रूप जानने चाहिये। इनके वाक्यप्रयोग 'पुरस्तात संचरेद', 'पुरस्ताद गच्छेत्' इत्यादि रूपमें होते हैं। 'समाने अहनि'-इस अर्थमें 'सद्य:'-इस शब्दका प्रयोग होता है। 'समान'का 'स' और 'अहमि' के स्थानमें 'छस्' निपातित होकर 'सछ:'-इस पदकी सिद्धि होती है। 'पूर्वस्मिन् वर्षे परुत्'-'पूर्वतरवर्षे परारि' इति (पूर्व वर्षमें—इस अर्थको बतानेके लिये 'परुत्' शब्दका प्रयोग होता है तथा पूर्वसे पूर्व वर्षमें - इस अर्थका बोध करानेके लिये 'परारि' शब्दका प्रयोग होता है।) पहलेमें 'पूर्व' शब्दके स्थानमें 'पर' आदेश होता है और उससे 'उत्' प्रत्यय किया जाता है। दूसरेमें 'आरि' प्रत्यय होता है और 'पूर्व' के स्थानमें 'पर' आदेश। 'अस्मिन् संवत्सरे' (इस वर्षमें) इस अर्थका बोध करानेके लिये 'ऐषम:' पदका प्रयोग होता है। इसमें 'इदम्' शब्दके स्थानमें 'इकार'

आदेश और उससे परे 'सपसण्' प्रत्ययका निपातन होता है। अकार-णकारकी इत्संज्ञा हो जानेपर 'इ+समः'-इस अवस्थामें आदिवृद्धि और सकारके स्थानमें मूर्धन्यादेश होनेपर 'ऐषमः' रूपकी सिद्धि होती है। 'परस्मिन्नहनि' (दूसरे दिन)-के अर्थमें 'पर' शब्दसे 'एचवि' प्रत्यय करनेपर 'परेद्यवि'-यह रूप होता है। 'अस्मित्रहनि' (आजके दिन) इस अर्थमें 'इदम्' शब्दसे 'ख' प्रत्यय होता है और 'इदम्' के स्थानमें 'अ' हो जाता है। इस प्रकार 'अद्य'-यह रूप बनता है। 'पूर्वस्मिन् दिने' (पहले दिन)—इस अर्थमें 'पूर्व' शब्दसे 'एद्यस' प्रत्यय होता है तो 'पूर्वेद्यः' यह रूप बनता है। इसी प्रकार 'परस्मिन् दिने'-'परेद्यः', 'अन्यस्मिन् दिने'--'अन्येद्यः' इत्यादि प्रयोग जानने चाहिये। 'दक्षिणस्यां दिशि वसेत्' (दक्षिण दिशामें निवास करे।)-इस अर्थमें 'दक्षिणा' और 'दक्षिणाहि'-ये रूप बनते हैं। पहलेमें 'दक्षिणादाच्' (५।३।३६)-इस सुत्रसे 'आच्' प्रत्यय होता है और दूसरेमें 'आहि च दुरे।' (५।३।३७)-इस सूत्रसे 'आहि' प्रत्यय किया गया है। 'दक्षिणाहि बसेत्' का अर्थ हुआ-'दक्षिण दिशामें दूर निवास करे।' 'दक्षिणोत्तराभ्यामतसूच्।' (५।३। २८) तथा 'उत्तराधरदक्षिणादातिः।' (५। ३। ३४)-इन सुत्रोंके अनुसार 'दक्षिणतः', 'दक्षिणात्', 'उत्तरतः', 'उत्तरात'-ये दो रूप भी बनते हैं। 'उत्तरस्यां दिशि वसेत्' (उत्तर दिशामें निवास करे)-इस अर्थमें 'उत्तराच्य।' (५। ३। ३८)-इस सूत्रके अनुसार 'आच्च' और 'आहि' प्रत्यय होनेपर 'उत्तरा' तथा 'उत्तराहि'-ये दोनों रूप सिद्ध होते हैं। 'अस्ताति' प्रत्ययके विषयभूत 'ऊर्ध्व' शब्दसे 'रिल्' और 'रिष्टातिल्' प्रत्यय होते हैं तथा 'ऊर्ख' के स्थानमें 'उप' आदेश हो जाता है। इस

प्रकार 'उपरि वसेत्', 'उपरिष्टाद् भवेत्' इत्यादि प्रयोग सिद्ध होते हैं। 'उत्तर' शब्दसे 'एनए' प्रत्यव होनेपर 'उत्तरेण' होता है। पूर्वोक्त 'दक्षिणा' शब्दकी सिद्धि 'आच्' प्रत्यय होनेसे होती है-इसका निर्देश पहले किया जा चुका है। 'आहि' प्रत्यय होनेपर 'दक्षिणाहि' पद बनता है-यह भी कहा जा चका है। 'दक्षिणाहि बसेत्' इसका अर्च भी दिया जा चुका है। 'संख्याया विधार्थेंधा।' (५।३।४२)—इस सूत्रके अनुसार संख्यावाची शब्दोंसे 'धा' प्रत्यय करनेपर द्विधा, त्रिधा, चतुर्धा, पञ्चधा इत्यादि रूप होते हैं। 'द्विधा' का अर्थ है-दो प्रकारका। 'एक' शब्दसे प्रकार अर्धमें पूर्वोक्त नियमानुसार जो 'धा' प्रत्यय होता है, उसके स्थानमें 'ध्यमुख्' हो जाता है। 'उब्' की इत्संज्ञा हो जाती है। 'ह्यम्' शेष रह जाता है। यथा-ऐकध्यम्, 'एकधा' (इष्टब्य पा० सू० ५। ३। ४४)। 'ऐकव्यं करु त्वम्' इस वाक्यका अर्थ है-'तुम एक हो प्रकारसे कर्म करो।' इसी प्रकार 'द्वि' और 'त्रि' शब्दसे 'धा' के स्थानमें 'धमञ' होता है। विकल्पसे (द्रष्टव्य-पा० स्० ५।३।४५)। 'धम' होनेपर 'द्वैद्यम्', श्रेथम्' रूप होते हैं और 'धमुज्' न होनेपर 'द्विधा', 'त्रिधा'। 'द्वि'. 'त्रि' शब्दोंसे सम्बद्ध 'धा' के स्थानमें 'एथाच्' भी होता है। यथा-द्वेधा, त्रेधा। ये सभी प्रयोग सुष्टतर हैं॥ २१-२७॥

यहाँतक 'निपातसंज्ञक तद्भित' (अथवा अञ्चयतद्भित) प्रत्यय बताये गये। अब 'भाववाचक तद्धितका' वर्णन किया जाता है।-'तस्य भावस्वतली।' (५। ११। ११९)-इस सूत्रके अनुसार भावबोधक प्रत्यय दो हैं - 'त्व' और 'तल'। प्रकृतिजन्य बोधमें जो प्रकार होता है, उसे 'भाव' कहते हैं। 'पद' शब्दसे 'पटोभाव: '-इस अर्थमें 'त्व' प्रत्यय होनेपर 'पट्रत्वम्' रूप होता है

और 'तल्' प्रत्यय होनेपर 'पटुता'। 'पृथोर्भावः' (पृथुका भाव)—इस अर्थमें 'पृथ्वादिभ्य इमनिन्वा।' (५।१।१२२)—इस सुत्रसे वैकल्पिक 'इमनिच्' प्रत्यय होनेपर 'प्रथिमा'-यह रूप बनता है। 'प्रथिमा' का अर्थ है —मोटापन। 'सुखस्य भाव: कर्म वा' (सुखका भाव या कर्म)—इस अर्थमें 'गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्मणि च।' (५। १। १२४)—इस सूत्रके अनुसार 'ष्यव्' प्रत्यय होनेपर 'सौख्यम्'-इस पदकी सिद्धि कही गयी है। 'स्तेनस्य भावः कर्म वा' (स्तेन-चोरका भाव या कर्म)—इस अर्थमें 'स्तेन' शब्दसे 'यत्' प्रत्यय और 'न'-इस समुदायका लोप हो जाता है। (द्रष्टव्य-पा० सु० ५। १। १२५)। इस प्रकार 'स्तेय' शब्दकी सिद्धि होती है। इसी प्रकार 'सख्युभांव: कर्म या' (सखाका भाव या कर्म)—इस अर्थमें 'च' प्रत्यय होनेपर 'सख्यम्' इस पदकी सिद्धि कही गयी है। यहाँ 'सख्युर्यः।' (५। १। १२६)—इस सूत्रसे 'य' प्रत्यय होता है। 'कपेर्भाव: कर्म वा'-इस अर्थमें 'कपिज्ञात्योर्वक्।' (५। १। १२७)—इस सूत्रसे 'ढक्' प्रत्यय होनेपर 'कापेयम्' पदकी

सिद्धि होती है। 'सेना एव सैन्यम्'-यहाँ 'चतुर्वणादीनां स्वार्थं उपसंख्यानम्'— इस वार्तिकके अनुसार स्वार्थमें 'ष्यञ्' प्रत्यय होता है। 'शास्त्रीयात् पथः अनपेतम्' (शास्त्रीय पथसे जो भ्रष्ट नहीं हुआ है, वह)-इस अर्थमें 'धर्मपश्चर्थन्यायादनपेते।' (४। ४। ९२)—इस सुत्रके अनुसार 'पश्चिन्' शब्दसे 'यत्' प्रत्यय होनेपर 'पथ्यम्'-यह रूप होता है। 'अश्वस्य भावः कर्मं वा आश्वम्'—यहाँ 'अश्व' शब्दसे 'अञ्' हुआ है। ('उष्ट्रस्य भाव: कर्म या ऑप्टम्'—यहाँ भी 'अज्' प्रत्यय हुआ है।) 'कुमारस्य भावः कर्म वा कौमारम्'—इसमें भी 'कुमार' शब्दसे 'अञ्' प्रत्यय हुआ। 'यूनोभीवः कर्म वा यौवनम्'-यहाँ भी पूर्ववत् 'युवन्' शब्दसे 'अब' प्रत्यय हुआ है। इन 'अञ्' प्रत्यय विधायक सत्र 'प्राणभुजातिवयोवचनोद्रात्रादिभ्योऽञ्' (५।१। १२९)। 'आचार्य' शब्दसे 'कन्' प्रत्यय होनेपर 'आचार्यकम्'—यह रूप बनता है। इसी तरह अन्य भी बहुत-से तिद्धत प्रत्यय होते हैं, (उन्हें अन्य ग्रन्थोंसे जानना चाहिये)॥२८—३०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'तडिताना सन्दोंके रूपका कथन' नामक तीन सी छप्पनवीं अध्याय पूरा हुआ॥ ३५६॥

- PARENO

# तीन सौ सत्तावनवाँ अध्याय उणादिसिद्ध शब्दरूपोंका दिग्दर्शन

'उणादि' प्रत्यय बताये जाते हैं, जो धातुसे परे होते हैं। 'कुवापाजिमिस्वदिसाध्यशुभ्य उण्।' (१)—इस सूत्रके अनुसार 'कृ' आदि धातुओंसे 'उण्' प्रत्यय होता है। 'करोतीति कारुः।' (जो शिल्पकर्म करता है, वह 'कारु' कहलाता है। 'जायु:' का अर्थ है-औषध। इसकी व्युत्पित

कुमार स्कन्द कहते हैं -- कात्यायन! अब | लोकभाषामें उसे 'शिल्पी' या 'कारीगर' कहते हैं)। 'कृ' धातुसे 'उण्' प्रत्यय होनेपर अनुबन्धलोप वृद्धि तथा विभक्तिकार्य किये जाते हैं। इससे 'कारु:'- इस पदकी सिद्धि होती है। 'जि धातुसे 'डण्' होनेपर 'जायुः' रूप बनता है

इस प्रकार समझनी चाहिये—'जयित रोगान् इति जायु:'। 'मि' धातुसे वही (उण्) प्रत्यय करनेपर 'मायु:'--यह पद सिद्ध होता है। 'मायु:'का अर्थ है—'पित्त'। इसकी व्युत्पत्ति इस प्रकार है-'मिनोति'-प्रक्षिपति देहे ऊष्माणम् इति मायु:।' इसी प्रकार 'स्वदते-रोचते इति स्वादु:।', 'साघ्नोति परकार्यीमिति साधु:।' इत्यादि प्रयोग सिद्ध होते हैं। गोमायुः, आयुः—इत्यादि प्रयोग भी इसी तरह सिद्ध होते हैं। 'गोमाय्'का अर्थ है-गीदड़ तथा 'आयु:' शब्द आयुर्वेदके लिये भी प्रयुक्त होता है। 'उणादयो बहुलम्।'— (३।३।१) इस सुत्रके अनुसार 'ठण' आदि बाहुल्येन होते हैं। कहीं होते हैं, कहीं नहीं होते। 'आयु:', 'स्वादु:' तथा 'हेतु' आदि शब्द भी उणादिसिद्ध हैं। 'किंशारु' नाम है-धान्यके शुकका। 'कि शुणातीति किशारु:'। यहाँ 'कि' पूर्वक 'श्र' धातुसे 'ञुण्' होता है। 'ञ्' तथा 'ण्' अनुबन्ध हैं। किंगू+उ। वृद्धि होकर 'किंशाकः' बनता है। 'कुकवाकु:' का अर्थ है-मुगां या मोर। 'कुकेन गलेन वक्तीति कुकवाकु:।' 'कुके बचः कश्च'-इस उणादिसूत्रसे 'जुण्' प्रत्यय होनेपर कुक+वच्+जुण्—इस अवस्थामें अनुबन्धलांप, चकारको ककार और 'अत उपधाया:।' (पार स्० ७।२।११६) से वृद्धि होती है। 'भरति बिभर्ति वा भरु:।" भृ' धातु से 'उ' प्रत्यय, गुण; विभक्तिकार्य-भरु:। इसका अर्थ है-भर्ता (स्वामी)। मह:-जलहीन देश। मु+उ गुणादेश, विभक्तिकार्य=मरु:। शी+उ=शयु:। इसका अर्थ है—सोया पड़ा रहनेवाला अजगर। तसर+उ=त्सरु:-अर्थात् खड्गको मृट। 'स्वर्यन्ते प्राणा अनेन' इस

लौकिक विग्रहमें 'उ' प्रत्यय होता है। फिर गुण होकर 'स्वरु:' पद बनता है। 'स्वरु' का अर्थ है—वज्र। त्रप्+उ=त्रपु। 'त्रपु' नाम है शीशेका। फल्ग्+उ-फल्गुः —सारहोन । अभिकाङ्क्षार्थक 'गृध्' धातुसे 'सुसुधागृधिभ्यः क्रन्', (१९२)—इस सूत्रके अनुसार 'क्रन्' प्रत्यय होनेपर गृध्+क्रन्, ककार-नकारकी इत्संज्ञा गृधः! अर्थात् गीध पक्षी। मदि+किरच्=मन्दिरम्। तिमि+किरच्=तिमिरम्। 'मन्दिर' का अर्थ गृह तथा 'तिमिर' का अर्थ अन्धकार है। 'सलिकल्यनिमहिभडिभण्डिशण्डि-पिण्डित्रिङकुकिभृष्य इलच्।' (५७)—इस उणादि सूत्रके अनुसार गत्यर्थक 'यल्' धातुसे 'इलच्' प्रत्यय करनेपर 'सलिलम्' यह रूप बनता है। 'सलति गच्छति निप्नमिति सलिलम्'—यह इसकी व्युत्पत्ति है। 'सलिल' शब्द वारि-जलका वाचक है। (इसी प्रकार उक्त सुत्रसे ही कलिलम्, अनिलः, महिला—पुषोदरादित्वात् महेला—इत्यादि शब्द निष्पन्न होते हैं।) भण्डि+इलच्-भण्डिलम्। इसका अर्थ है—कल्याण। 'भण्डिल' शब्द दूतके अर्थमें भी आता है। ज्ञानार्थक 'विद्' धातुसे औणादिक 'क्रसु' प्रत्यय होनेपर विद्+क्रसु—इस अवस्थामें 'लशक्रतिद्वते।' (१।३।८) से ककारकी इत्संज्ञा तथा 'उपदेशेऽजनुनासिक इत्।' (१।३।२) से उकारको इत्संज्ञा होती है; तत्पश्चात् विभक्ति-कार्य करनेपर 'बिद्वान्''-यह रूप बनता है। 'विद्वान्'का अर्थ है—बुध या पण्डित। 'शेरतेऽस्मिन् राजबलानि इति शिविरम्।'—इस व्युत्पत्तिके अनुसार 'शीइ' धातुसे 'किरच्' प्रत्यय, 'शोङ्' से 'बुक्' का आगम तथा 'शी' के दीर्घ इंकारके स्थानमें हस्व आदेश होनेपर 'शिविर'

१: गृथ्+उ-'गृथु:' रूप होता है।'गृथु:'का अर्थ है -- कामदेव।

२. 'निद्' धातुसे 'शतृ' प्रत्यय करनेपर 'विदे: ततुर्थमु:।' (७।१।३६)—इस सूत्रके अनुसार 'निद्' धातुसे परे विद्यमान 'शतृ'के रशानमें 'वसु' आदेश हो जाता है। यह आदेश वैकल्पिक होता है। आ: 'किटन् और 'बिद्वान्'—ये दोनों रूप विशुद्ध कृदना है। औणादिक 'विद्वान्' का अर्थ मुध है और कृदन 'विद्वान्' का अर्थ जनता हुआ है।

शब्दकी सिद्धि होती है। 'शिविर' कहते हैं-सेनाकी छावनीको। अग्निप्राणके अनुसार गृप्त निवासस्थानको 'शिविर' कहते हैं॥ १-५॥

'अव्' धातुसे 'सितनिगमिमसि।' (७२) इत्यादि सुत्रके अनुसार 'तुङ्' प्रत्यय होनेपर वकारके स्थानमें 'ऊठ्' होकर गुण होनेसे 'ओतु' शब्दकी सिद्धि होती है। 'ओतु' कहते हैं-बिलावको। अभिधानमात्रसे उणादि प्रत्यय होते हैं। 'क' धातुसे 'न' प्रत्यय करनेपर गुण होता है और नकारका णकारादेश हो जानेपर 'कर्ण' शब्दकी सिद्धि होती है। 'कर्ण'का अर्थ है-कान अथवा कन्यावस्थामें कुन्तीसे उत्पन्न सूर्यपुत्र कर्ण। 'वस्' धातुसे 'तुन्' प्रत्यय, अगार अर्थमें उसका 'णित्व' होकर वृद्धि होनेसे 'वास्तु' शब्द बनता है। 'वास्तु' का अर्थ है-गृहभूमि। 'जीव' शब्दसे 'आतुकन्' प्रत्यय और वृद्धि होकर 'जैवातृक' शब्दकी सिद्धि होती है। 'जैवातुक' का अर्थ है-चन्द्रमा। 'अनः शकटं वहति।'-इस लौकिक विग्रहमें 'वह' धातुसे 'क्रिप्' प्रत्यय, 'अनस्'के सकारका डकार आदेश तथा 'वह' के वकारका सम्प्रसारण होनेपर 'अनद्वह' शब्द बनता है, उसके सुबन्तमें अनद्भवान, अनद्भवाही इत्यादि रूप होते हैं। 'जीव' धातुसे 'जीवेरातः'। (८२)-इस सूत्रके अनुसार 'आतु' प्रत्यय करनेपर 'जीवात्' शब्दकी सिद्धि होती है। 'जीवातु' नाम है-संजीवन औषधका। प्रापणार्थक 'वह' धातुसे 'वहिश्रिश्र्युद्रग्लाहात्वरिभ्यो नित्।' (५०१)-इस सूत्रके अनुसार 'नित्' प्रत्यय करनेपर विभक्तिकार्यके पश्चात् 'बह्रि:'-इस रूपको सिद्धि होती है। (इसी प्रकार श्रेणि:, श्रोणि:, योनि:, द्रोणि:, ग्लानि:, हानि:, तुर्णि: बाहुलकात् म्लानि:-इत्यादि पदोंकी सिद्धि होती है।) 'ह' धातुसे 'इनच्' प्रत्यय होनेपर और अनुबन्धभूत चकारका

लोप कर देनेपर 'ह्र-इन', गुण तथा विभक्ति-कार्य-हरिण:-इस रूपको सिद्धि होती है। 'ञ्चास्त्वाहुञ्विभ्य इनच्।' (२१३)—इस औणादिक सूत्रसे यहाँ 'इनच्' प्रत्यय हुआ है। 'हरिण' कहते हैं – मृगको। यह शब्द कामी तथा पात्रविशेषके लिये भी प्रयुक्त होता है। 'अण्डन् कुसुभुवज्ञ:।' (१३४)-इस सूत्रके अनुसार 'कृ' आदि धातुओंसे 'अण्डन्' प्रत्यय करनेपर क्रमश:-करण्डः, सरण्डः, भरण्डः, वरण्डः-ये रूप सिद्ध होते हैं। 'करण्ड' शब्द भाजन और भाण्डका वाचक है। मेदिनीकोशके अनुसार यह शहदके छत्तेके लिये भी प्रयुक्त होता है। 'सरण्ड' शब्द चौपायेका वाचक है। कुछ विद्वान् 'सरण्ड' का अर्थ पक्षी मानते हैं। 'बाहुलकात् त प्लवनतरणयो: ।' इस धातुसे भी 'अण्डन्' प्रत्यय होकर 'तरण्ड' पदकी सिद्धि होती है। 'तरण्ड' शब्द काठके बेडेके लिये प्रयुक्त होता है। कुछ लोग मछली फैंसानेके लिये बनायी गयी बंसीके डोरेको भी 'तरण्ड' कहते हैं। 'वरण्ड' शब्द सामवेदके लिये प्रयुक्त होता है। कुछ लोग 'साम' और 'यजुष'—दो वेदोंके लिये इसका प्रयोग मानते हैं। कुछ लोगोंके मतमें 'वरण्ड' शब्द मुखसम्बन्धी रोगका वाचक है। 'स्फायितञ्चिवञ्चि० (१७८)।' इत्यादि सूत्रसे वृद्ध्यर्थक 'स्फावि' धातुसे 'रक्' प्रत्यय होनेपर 'स्फार' पदकी सिद्धि होती है। 'स्फार' शब्दका अर्थ होता है-प्रभृत अर्थात् अधिक। 'मेदिनीकोश'के अनुसार 'स्फार' शब्द विकट अर्थमें आता है और करका या करवा आदि पात्रके भरते समय पानीमें जो बुलबुले उठते हैं, उनका वाचक भी 'स्फार' शब्द है। 'शुसिचिमीनां दीर्घश्च (१९३)।' इस सूत्रसे 'क्रन्' प्रत्यय और पूर्व हस्वस्वरके स्थानमें दीर्घ कर देनेपर क्रमश: शुर:, सीरं, चीरं, मीर:-

ये प्रयोग बनते हैं। 'चीर' शब्द गायके धन, वस्त्रविशेष तथा वल्कलके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'भी' धातुसे 'भियः कुकन्'—(१९९) इस सृत्रसे 'कुकन्' प्रत्यय करनेपर 'भीतक:'-इस पदकी सिद्धि होती है। इसके पर्यायवाची शब्द हैं-'भीरु' और 'कातर'। 'उच समबाये'—इस धातुसे 'रन्' प्रत्यय करनेपर 'डग्नः' पदकी सिद्धि होती है। 'उग्र: 'का अर्थ है-प्रचण्ड। 'वहियुभ्यां णित्।'-इस स्त्रके अनुसार 'णित् असच्' प्रत्यय करनेपर 'बाहसः', 'याबसः'- ये दो रूप सिद्ध होते हैं। 'बाहसः' का अर्थ है—अजगर और 'यावसः'का अर्थ है—तृणसमूह। 'वर्तमाने पृषद्बृहन्महद्जगच्छत्रिवच्य।'— इस स्त्रके अनुसार 'गम्' धातुसे 'अत्' प्रत्ययका निपातन हुआ। 'गम्' के स्थानमें 'जग्' आदेश हुआ। इस प्रकार 'जगत्' शब्दकी सिद्धि हुई। 'जगत्' का अर्थ है — भूलोक। 'ऋतन्यञ्चिवन्यञ्ज्यर्षि०' इत्यादि (४५०) सूत्रके अनुसार 'कुज' धात्से 'आनक' प्रत्यय करनेपर 'कुशानु:'—इस पदकी सिद्धि होती है। 'कुशानु: 'का अर्थ है-अग्नि। द्योतते इति ज्योतिः। 'सुतेरिसिन्नादेशश्च जः।' (२७५)—इस सूत्रके अनुसार 'सुत्', धातुसे 'इसिन्' प्रत्यय, द्यकारका जकागदेश तथा गुण होनेपर 'ज्योतिः' इस पदकी सिद्धि होती है। 'ज्योति:' का अर्थ है-अन्ति और सूर्य। 'अर्च' धातुसे 'कृदाधार्गार्चकलिभ्यः।' (३२७)—इस सूत्रके अनुसार 'क' प्रत्यय होनेपर 'अर्कः' पदको सिद्धि होती है। 'अर्क एवं अर्ककः'। स्वार्थे कः। 'अर्कः' पद सूर्यका वाचक है। 'कृगृशृवृञ्जतिभ्यः व्यरच्।' (२८६)—इस सूत्रके अनुसार वरणार्थक 'वृ' धातुसे तथा याचनार्थक 'चते' धातुसे 'खरच्' प्रत्यय करनेपर क्रमशः 'वर्वर:', 'चत्वरम्'— इन दो पदींकी सिद्धि होती है। 'वर्बर' का अर्थ है—प्राकृत जन अथवा कुटिल

मनुष्य। 'हसिमृग्रिण्वाऽमिदमिलूपूथूर्विभ्यस्तन्।' (३७३) —इस सूत्रके अनुसार हिंसार्थक 'धूर्वि' धातुसे 'तन्' प्रत्यय करनेपर 'धूर्त्तः'-इस पदको सिद्धि होती है। 'धूर्त्त' शब्दका अर्थ है-शठ। 'चत्वरम्'का अर्थ है—चौराहा।'लित्वरचत्वरधीवर' इत्यादि औणादिक सूत्रसे 'चीचरम्' इस पदका निपातन हुआ है। 'चीवरम्' का अर्थ है—चिथड़ा अथवा भिक्षुकका वस्त्र। स्नेहनार्थक 'त्रिमिदा' अथवा 'मिद्' धातुसे 'अमिचिमिदिशसिश्यः कत्रः।' (६१३)—इस सूत्रके अनुसार 'क्ना' प्रत्यय हुआ। ककारका इत्यसंज्ञालीय हुआ-'मिद+त्र=मित्र। विभक्ति-कार्य करनेपर 'मित्र: '—इस पदकी सिद्धि हुई। 'मित्र'का अर्थ है-सूर्य। नपुंसकलिङ्गमें इसका अर्थ — सुहद् होता है। 'कुवोह्रस्वश्च।' इस सुत्रके अनुसार 'पुनातीति' इस लौकिक विग्रहमें 'पु' धातुसे 'कन्न' प्रत्यय और दीर्घके स्थानमें हस्य होनेपर 'पुत्र' शब्दकी सिद्धि होती है। 'पुत्र' का अर्थ है —बेटा।'सुव: कित्।' (३२८)— इस सुत्रके अनुसार प्राणिप्रसवार्थक 'षूड्' धातुसे 'नु' प्रत्यय होता है और वह 'कित्' माना जाता है। धातुके आदि यकारको सकारादेश हो जाता है। इस प्रकार 'स्नु' सब्दकी सिद्धि होती है। विभक्तिकार्य होनेपर 'सुनः' पद बनता है। 'विश्वकोश' के अनुसार इसका अर्थ पुत्र और सूर्य है। 'नमुनेष्टत्वष्टहोत्०' (२६०) इत्यादि सूत्रके अनुसार 'पितृ' शब्द निपातित होता है। 'पातीति पिता'। 'पा' धातुसे 'तृच्' होकर आकारके स्थानमें इकार हो जाता है। पिता, पितरी, पितर: इत्यादि इसके रूप हैं। जन्मदाता या बापको 'पिता' कहते हैं। विस्तारार्थक 'तन्' धातुसे 'वृतनिभ्यां दीर्घंश।' —इस सूत्रके अनुसार 'तन्' प्रत्यव तथा इस्वके स्थानमें दीर्घ होनेपर 'तात' शब्दकी सिद्धि होती है। यहाँ अनुनासिक लोप

हुआ है। 'तात' शब्द कृपापात्र तथा पिताके लिये प्रयुक्त होता है। कृत्सितशब्दार्थक 'पर्द' धातुसे 'काकु' प्रत्यय होता है और वह 'नित्' माना जाता है। धातुके रेफका सम्प्रसारण और अकारका लोप हो जाता है। जैसा कि सूत्र है—'पर्देनित् सम्प्रसारणमञ्जोपञ्च।' (३६७) 'काकु' प्रत्ययके आदि ककारका 'लशक्ततिद्धते।' (१।३।८)— इस सूत्रसे लोप हो जाता है। इस प्रक्रियासे 'पृदाकु' शब्दकी सिद्धि होती है। पर्दते— कुत्सितं 'शब्दं करोति इति पृदाकुः।' इसका अधं है—सर्प, बिच्छू या व्याघ्र। 'हसिमृग्निपकाऽमिद्द-मिल्पूर्थृविभ्यस्तन्।' (३७३) इस सूत्रके द्वारा 'गृ'

धातुसे 'तन्' प्रत्यय और गुणादेश करनेपर 'गर्न' शब्दकी सिद्धि होती है। यह 'अवट' अर्थात् गड्डेका वाचक है। 'भूमृशितृठ' इत्यादि (७) सूत्रके अनुसार 'भू' धातुसे 'अतच्' प्रत्यय तथा गुणादेश करनेपर 'भरत' शब्द निष्मत्र होता है। जो भरण-पोषण करे, वह 'भरत' है। 'नमतीति नटः '—इस व्युत्पत्तिके अनुसार 'जिनदाच्युस्वृमदिठ' इत्यादि (५५४) सूत्रके द्वारा 'नम' धातुसे 'डट्' प्रत्यय करनेपर 'टि' लोप होनेके पश्चात् 'नट' शब्द बनता है। इसका अर्थ है—वेषधारी अभिनेता। ये थोड़े-से उणादि प्रत्यय यहाँ प्रदर्शित किये गये। इनके अतिरिक्त भी बहुत-से उणादि प्रत्यय होते हैं॥६—१२॥

इस प्रकार आदि आग्नेष महापुराणमें 'उणादिसिक्क रूपोंका वर्णन' नामक तीन सौ सत्तावनकों अध्याप पूरा हुआ॥ ३५७॥

## तीन सौ अट्ठावनवाँ अध्याय तिङ्विभक्त्यन सिद्धरूपोंका वर्णन

कुमार कार्तिकेय कहते हैं- कात्यायन। अब मैं 'तिङ्-विभक्ति' तथा 'आदेश'का संक्षेपसे वर्णन करूँगा। तिङ्-प्रत्यय भाव, कर्म और कर्ता-तीनोंमें होते हैं। सकर्मक तथा अकर्मक धातुसे कर्तामें आत्मनेपद तथा परस्मैपद-दोनों पदोंके 'तिङ्ग्रत्यय' होते हैं। (सकर्मकसे कर्ता और कर्ममें तथा अकर्मकसे भाव और कर्तामें वे 'तिङ' प्रत्यय हुआ करते हैं -यह विवेक कर्तव्य है) 'तिङादेश' सकर्मक धातुसे कर्म तथा कर्तामें बताये गये हैं। वर्तमानकालकी क्रियाके बोधके लिये धातुसे 'लट्' लकारका विधान कहा गया है। विधि, निमन्त्रण, आमन्त्रण, अधीष्ट (सत्कारपूर्वक व्यापार), सम्प्रश्न तथा प्रार्थना आदि अर्थका प्रतिपादन अभीष्ट हो तो धातुसे 'लिङ्' लकार होता है। 'विधि' आदि अर्थोंमें तथा आशीर्वादमें भी 'लोट्' लकारका प्रयोग होता है। अनद्यतन

भूतकालका बोध करानेके लिये 'लङ् लकार प्रयुक्त होता है। सामान्य भूतकालमें 'लुङ्', परोक्ष-भूतमें 'लिट्' अनद्यतन भविष्यमें 'लुट्' आशीर्वादमें 'लिङ्' शेष अर्थमें अर्थात् सामान्य भविष्यत् अर्थके बोधके लिये धातुसे 'लुट' लकार होता है-क्रियार्थी क्रिया हो तो भी, न हो तो भी। हेतुहेतुमद्भाव आदि 'लिङ्'का निमित्त होता है: उसके होनेपर भविष्यत अर्थका बोध करानेके लिये धातुसे 'लङ्क' लकार होता है-क्रियाकी अतिपत्ति (असिद्धि) गम्यमान हो, तब। 'तङ् प्रत्यय तथा 'शानच्', 'कानच्'—इनकी आत्मनेपद संज्ञा होती है। 'तिङ्क' विभक्तियाँ अठारह हैं। इनमें पूर्वकी नौ विभक्तियाँ 'परस्मैपद' कही जाती हैं। वे प्रथमपुरुष आदिके भेदसे तीन भागोंमें बँटी हैं। 'तिप् तस् अन्त'- ये तीन प्रथमपुरुष हैं। 'सिप्, थस. थ'- ये तीन मध्यमपुरुष हैं। तथा 'मिपू, बस्,

मस्'-ये उत्तमपुरुष कहे गये हैं॥१-५ । 'त, आताम, झ'-ये आत्मनेपदके प्रथमपुरुषसम्बन्धी प्रत्यय हैं। 'बास्, आबाम्, ध्वम्'-ये मध्यमपुरुष हैं।'इ, वहि, महिङ्'-ये उत्तमपुरुष हैं। आत्मनेपदके नौ प्रत्यय 'तङ्क' कहलाते हैं और दोनों पदोंके प्रत्यय 'तिङ्क' शब्दसे समझे जाते हैं। क्रियावाची 'भू', वा आदि धातु कहे गये हैं। भू, एध्, पच्, नन्द्, ध्वंस्, स्रंस्, पद, अद, शीङ्, कीड, हु, हा, धा, दिव्, स्वप्, नह्, षूज्, तुद, मृश्, मुच, रुध्, भुज, त्यज, तन, मन और कु-ये सब धातु शप् आदि विकरण होनेपर क्रियार्थबोधक होते हैं। 'क्रीड, वृङ्, ग्रह, चुर, पा, नी तथा अचि'-ये तथा उपर्युक्त धातु 'नायक' (प्रधान) है। इन्हींके समान अन्य धातुओंके भी रूप होते हैं। 'भू' धातुसे क्रमशः 'तिङ्' प्रत्यय होनेपर 'भवति, भवतः, भवन्ति'-इत्यादि रूप होते हैं। इनका वाक्यमें प्रयोग इस प्रकार समझना चाहिये—'स भवति। तौ भवतः। ते भवन्ति। त्वं भवसि। युवां भवधः। युवं भवध। अहं भवामि। आवां भवावः। वयं भवामः ।' ये 'भू' धातुके 'लद् ' लकारमें परस्मैपदी रूप हैं। 'भू' धातुका अर्थ है-'होना'। 'एथ्' धात 'खुद्धि' अर्थमें प्रयुक्त होता है। यह आत्मनेपदी धातु है। इसका 'लद्द' लकारमें प्रधमपुरुषके एकवचनमें 'एधते' रूप बनता है। वाक्यमें प्रयोग-'एधते कुलम्।' (कुलकी वृद्धि होती है)-इस प्रकार होता है। 'लद' लकारमें 'एध' धातुके शेष रूप इस प्रकार होते हैं-'द्वे एधेते'। (दो बढते हैं)। यह द्विवचनका रूप है। बहुवचनमें 'एधन्ते' रूप होता है। इस प्रकार प्रथमपुरुषके एकवचन, द्विवचन और बहुवचनान्त रूप बताये गये। अब मध्यम और उत्तम पुरुषोंके रूप प्रस्तुत किये जाते हैं-'एधसे' यह मध्यमपुरुषका एकवचनान्त रूप

है। वाक्यमें इसका प्रयोग इस प्रकार हो सकता है—'त्वं हि मेथवा एधसे।' (निश्चय ही तुम बृद्धिसे बढ़ते हो।) 'एधेवे, एथध्वे' ये दोनों मध्यमपुरुषके क्रमशः द्विवचनान्त और बहुवचनान्त रूप हैं। 'एथे, एथावहे, एधामहे'— ये उत्तमपुरुषमें क्रमशः एकवचन, द्विवचन और बहुवचनान्त रूप हैं। वाक्यमें प्रयोग—'अहं धिया एधे।' (मैं बुद्धिसे बदता हैं।) 'आवां मेधया एधावहे।' (हम दोनों मेधासे बढ़ते हैं।) 'वयं हरेर्भक्त्या एधामहे।' (हम ब्रीहरिको भक्तिसे बढ़ते हैं।) 'पाक' अर्थमें 'पच्' धातुका प्रयोग होता है। उसके 'पचति' इत्यादि रूप पूर्ववत् ('भू' धातुके समान) होते हैं। 'भू' धातुसे भावमें और 'अनु+भू' धातुसे कर्ममें 'बक् ' प्रत्यय होनेपर क्रमशः 'भूबते' और 'अनुभूवते' रूप होते हैं। भावमें प्रत्यय होनेपर क्रिया केवल एकवचनान्त ही होती है और सभी पुरुषोंमें कर्ता तृतीयान्त होनेके कारण एक ही क्रिया सबके लिये प्रयुक्त होती है। यथा-'त्वया मया अन्येश भूयते।' जहाँ कर्ममें प्रत्यय होता है, वहाँ कमं उक्त होनेके कारण उसमें प्रथमा विभक्ति होती हैं और तदनुसार सभी पुरुषों तथा सभी वचनोंमें क्रियाके रूप प्रयोगमें लाये जाते हैं। यथा—'असी अनुभूयते। तौ अनुभूयते। ते अनुभूयनो। त्वम् अनुभूयसे। युवाम् अनुभूयेथे। युवम् अनुभवध्वे। अहम् अनुभूवे। आवाम् अनुभूयावहे। वयम् अनुभूयामहे'॥६-१३॥ अर्थविशेषको लेकर धातुसे 'णिच्', 'सन्',

अथविशेषको लेकर धातुसे 'णिच्', 'सन्',
'यङ्' तथा 'यङ्लुक्' होते हैं। इन्हें क्रमसे
'ण्यन्त', 'सन्नन्त', 'यङ्न्त' और 'यङ्लुगन्त' कहते
हैं। जहाँ किसी क्रियाके कर्ताका कोई प्रेरक या
प्रयोजक कर्ता होता है, वहाँ प्रयोजक कर्ताकी
'हेतु' संज्ञा होती है और प्रयोज्य कर्ता 'कर्म' बन
जाता है। प्रयोजकके व्यापार प्रेषण आदि वाच्य

होनेपर 'भू' धातुके 'लट्ट' लकारमें 'भावचित' इत्यादि रूप होते हैं। उदाहरणके लिये-'ईश्वरो भवति, तं यज्ञदत्तो व्यानादिना प्रेरयति इत्यस्मिन्नर्धे यज्ञदत्त ईश्वरं भावयति इति प्रयोगो भवति ' (ईश्वर होता है और यज्ञदत्त उसको ध्यानादिके द्वारा प्रेरित करता है-इस अर्थको व्यक्त करनेके लिये 'यज्ञदत्त ईश्वरं भावयति' यह प्रयोग बनता है)।' जहाँ कोई धातु इच्छाक्रियाका कर्म बनता है तथा इच्छाक्रियाका कर्ता ही उस धातुका भी कर्ता होता है, वहाँ उस धातुसे इच्छाको अभिव्यक्तिके लिये 'सन्' प्रत्यय होता है। 'भू' धातुके सजन्तमें 'बुभूषति' इत्यादि रूप होते हैं। यथा-'भवितुम इच्छति बुभूषति।' (होना चाहता है।) वका चाहे तो 'बुभूषति' कहे अथवा 'भवितम इच्छति'-इस वाक्यका प्रयोग करे। यह स्मरणीय है कि 'सन्' और 'यङ्' प्रत्यय परे रहनेपर धातुका द्वित्व हो जाता है। शेष कार्य व्याकरणकी प्रक्रियाके अनुसार होते हैं। जहाँ क्रियाका समिभहार हो, अर्थात् पुन:-पुन: या अतिशयरूपसे क्रियाका होना बताया जाय, वहाँ उक्त अभिप्रायका द्योतन या प्रकाशन करनेके लिये धातुसे 'खड्ड' प्रत्यय होता है। 'यङ्' और 'यङ्ख्पन्त' में धातुका द्वित्व होनेपर पूर्वभागके, जिसे 'अध्यास' कहते हैं. 'इक्' का 'गुण' हो जाता है। 'भू' धातुके 'यडन्त' में 'बोभुयते' इत्यादि रूप होते हैं। 'पुन: पुन: अतिशयेन वा भवति'— इस अर्धमें 'बोभूयते' क्रियाका प्रयोग होता है। यथा-'वाद्यं बोभ्यते।' (वाद्यवादन बार-बार या अधिक मात्रामें होता है)। 'यङ्गुगन्त' में 'भू' धातुके 'बोभोति' इत्यादि रूप होते हैं। अर्थ वही है, जो 'यडन्त' क्रियाका

और 'बङ्गलगन्त' में परस्मैपदीय॥ १४॥

होती है और उसके धातुके ही समान रूप चलते हैं। ऐसे प्रकरणको 'नामधातु' कहते हैं। जो इच्छाका कर्म हो और इच्छा करनेवालेका सम्बन्धी हो, ऐसे 'सुबन्त' से इच्छा-अर्थमें विकल्पसे 'क्यच्' प्रत्यय होता है। 'आत्मन: पुत्रम् इच्छति।' (अपने लिये पुत्र चाहता है)-इस अर्थमें 'पुत्रम्' इस 'सुबन्त' पदसे 'क्यच्' प्रत्यय हुआ। अनुबन्धलोप होनेपर 'पुत्र अम् य' हुआ। 'सनाद्यन्ता धातव:।' (३।१।३२) से धातुसंज्ञा होकर 'सुपो धातुप्रातिपदिकयो:।' (२।४।७०) से 'अम्' का लोप हो गया। पुत्र-य-इस स्थितिमें 'क्यचि च।' (७।४।३३) — इस सुत्रके अनुसार 'अकार'के स्थानमें 'ईकार' हो गया। इस प्रकार 'पुत्रीय' से 'तिप्' 'शप्' आदि कार्य होनेपर 'प्त्रीयति' इत्यादि रूप होते हैं। इसी अर्थमें 'काम्यच' प्रत्यय भी होता है और 'पुत्र' शब्दसे 'काम्यच्' प्रत्यय होनेपर 'पुत्रकाम्यति' इत्यादि रूप होते हैं। 'पटत् भवति इति पटपटायते।' यहाँ 'अव्यक्ता-नुकरणादुद्वयज्ञवराधांदनिती डाच्।' (५।४।५७)— इस सूत्रके अनुसार 'भू' के योगमें 'डाच्च' प्रत्यय होनेपर 'पटत् डा' इस स्थितिमें 'खाचि विवक्षिते द्वे बहुलम्।' इस वार्तिकसे द्वित्व होकर 'नित्यमाध्रेडितं डाचि।' इस वार्तिकसे पररूप हुआ तो टि-लोपके अनन्तर 'पटपटा+भू'- यह अवस्था प्राप्त हुई। इसके बाद 'लोहितादिहाज्थ्य: क्यष्।' (३।१।१३)—इस सूत्रसे 'भवति' इस अर्थमें 'क्यष्' प्रत्यय हुआ तो 'पटपटा+क्यष्' बना। फिर अनुबन्धलोप, धातु संज्ञा तथा धातुसम्बन्धी कार्य होनेसे 'षटपटायते'-यह रूप सिद्ध हुआ। होता है। 'यङ्ग्त' में आत्मनेपदीय प्रत्यय होते हैं इसका अर्थ है कि 'पटपट' की आवाज होती है। 'घटं करोति।'—इस अर्थमें 'तत्करोति तदाचष्टे'

आदि प्रत्यय होनेपर उस शब्दकी 'धातु' संज्ञा

के अनुसार 'घटयति' रूप बनता है। 'सन्नन्त'से 'णिच्' प्रत्यय किया जाय तो 'भू' धातुके सञन्त रूप 'बुभूषति' की जगह 'बुभूषयति' रूप बनेगा। प्रयोग-'गुरु: शिष्यं बुभूषयति'॥ १५॥

'भू' धातुके 'विधिलिङ्' लकारमें क्रमश: ये रूप होते हैं-'भवेत, भवेताम, भवेय:। भवे:, भवेतम्, भवेत। भवेयम्, भवेव, भवेम'। 'एध' धातुके 'विधिलिङ्' में इस प्रकार रूप बनते हैं-एधेत, एधेयाताम्, एधेरन्। एधेथाः, एधेयाश्चाम्, एधेष्वम्। एधेय, एधेवहि, एधेयहि।' वाक्यप्रयोग-'ते मनसा एधेरन्' (वे मनसे बढ़ें—उन्नति करें)। 'त्वं श्रिया एधेथा:।' (तुम लक्ष्मीके द्वारा बढ़ो इत्यादि)। 'भू' धातुके 'लोट्' लकारमें ये रूप होते हैं—'भवत्, भवतात्, भवताम्, भवन्। भव-भवतात्, भवतम्, भवत। भवानि, भवाव, भवाम।' 'एष्' धातुके 'लोद' लकारमें ये रूप जानने चाहिये — 'एधताम्, एधेताम्, एधनाम्। एधस्व, एधेशाम्, एधव्यम्। एधे, एधावहै, एधामहै। 'पच्' धातुके भी आत्मनेपदमें ऐसे ही रूप होते हैं। यथा उत्तमपुरुषमें —'पर्च, पचावहै, पचामहै।' 'अभि' पूर्वक 'नदि' धातुका 'लङ्क' लकारमें प्रथमपुरुषके एकवचनमें 'अध्यनन्दत'-यह रूप होता है। 'पच्' धातुके 'लङ्क' लकारमें —'अपचत्, अपनताम्, अपनन्' इत्यादि रूप होते हैं। 'भू' धातुके 'लङ्' लंकारमें 'अभवत्, अभवताम्, अभवन्' इत्यादि रूप होते हैं। 'पच्' धातुके 'लङ्क्' लकारके उत्तमपुरुषमें —'अपचम्, अपचाव, अपचाम'-ये रूप होते हैं। 'एध्' धातुके 'लङ्क् लकारमें -ऐधत, ऐधेताम्, ऐधन्त। ऐधवाः, ऐधेथाम्, ऐधष्वम्। ऐधे, ऐधावहि, ऐधामहि-ये रूप होते हैं। 'भू' धातुके 'लुङ्' लकारमें अभूत, अभूताम्, अभूवन्। अभूः, अभूतम्, अभूत। अभूवम्, अभूव, अभूम'-ये रूप होते हैं।

'एध्' धातुके 'लुङ्' लकारमें ऐधिष्ट, ऐधिषाताम्, ऐधिषत। ऐधिष्ठाः, ऐधिषाञ्चाम्, ऐधिध्वम्। ऐधिषि, एंधिष्वहि, ऐधिष्महि'-ये रूप जानने चाहिये। वाक्यप्रयोग—'नरौ ऐधिषाताम्' (दो मनुष्य बढ़ें)। 'भू' धातुके 'परोक्षलिट्' में 'बभूव, बभूवतः, वभृतः। वभृतिध, वभृतधः, वभृत। वभृत, बभृविव, बभृविम।' -ये रूप होते हैं। 'पच्' धातुके आत्मनेपदी 'लिट्' लकारमें प्रथमपुरुषके रूप इस प्रकार हैं—'येचे, येचाते, पेचिरे।' 'एध्' धातुके 'लिट्' लकारमें इस प्रकार रूप समझने चाहिये—'एथाञ्चके, एथाञ्चकाते, एथाञ्चकिरे। एथाञ्चकुषे, एथाञ्चकाथे, एथाञ्चकृष्ये। एथाञ्चके, एधाञ्चक्वहे, एधाञ्चक्महे। 'पच्' धातुके 'परोज्ञालिद्' में प्रथमपुरुषके रूप बताये गये हैं। मध्यम और उत्तम पुरुषके रूप इस प्रकार होते हैं—'पेंचिये, पेजाशे पेंचिछ्ये। पेचे, पेचियहे, पेचिमहे।' 'भू' धातुके 'अनद्यतन भविष्य लुद्' लकारमें इस प्रकार रूप जानने चाहिये- 'भविता, भवितारौ, भवितारः। भवितासि, भवितास्थः, भवितास्य। भवितास्मि, भवितास्वः, भवितास्मः।' वाक्यप्रयोग-'हरादयो भिवतार:।' (हर आदि होंगे।) 'वर्ष भवितास्मः।' (हम होंगे।) 'पच' धातुके 'लुद्' लकारमें 'परसौपदीय' रूप इस प्रकार है-'यका, पक्तारी, पक्तारः, पक्तासि। (शेष भूधातुकी तरह)। वाक्यप्रयोग—'त्वं शुभौदनं पक्तासि।' (तुम अच्छा भात राँघोगे।) 'पच्' धातुके 'लुट्' लकारमें 'आत्मनेपदीय' रूप इस प्रकार हैं-प्रथमपुरुषमें तो 'परस्मैपदीय' रूपके समान ही होते हैं, मध्यम और उत्तम पुरुषमें -'पकासे, पकासाथे, पक्ताध्वे। पक्ताहे, पक्तास्वहे, पक्तास्महे।' वाक्यप्रयोग-'अहं पक्ताहे।' (मैं पकाउँगा।) 'वयं हरेश्चरुं पक्तास्महे।' (हम श्रीहरिके लिये चरु पकावेंगे या तैयार करेंगे।) 'आशीर्लिङ'

में 'भू' धातुके रूप इस प्रकार जानने चाहिये— 'भूयात्, भूयास्ताम्, भूयासुः। भूयाः, भूयास्तम्, भूयास्त । भूयासम्, भूयास्य, भूयास्म । वाक्यप्रयोग — 'सुखं भूयात्।' (सुख हो।) 'हरिशङ्करौ भूयास्ताम्।' (विष्णु और शिव हों।) 'ते भूयासु:।' (वे हों।) 'त्वं भूयाः।' (तुम होओ।) 'युवाम् ईश्वरौ भ्यास्तम्।' (तुम दोनों ईश्वर-ऐश्वर्यशाली होओ।) 'यूर्व भूवास्त।' (तुम सब होओ।) 'अहं भूवासम्।' (मैं होऊँ।) 'वयं सर्वदा भुवास्म।' 'यक्ष् ' धातुके आत्मनेपदीय आशिष्-लिङ् में इस प्रकार रूप होते हैं—'यक्षीष्ट्र, यक्षीयास्ताम्, यक्षीरन्। यक्षीष्टाः, यक्षीयास्थाम्, यक्षीध्वम्। यक्षीय, यक्षीयहि, यक्षीमहि।' इसी प्रकार 'एध्' धातुके 'आशीर्लिङ्' में ये रूप जानने चाहिये - 'एधिषीष्ट, एधिषीयास्ताम्, एधिषीष्ठाः, एधिषीयास्थाम्, एधिषीध्वम्। एधिषीय, एधिषीवहि, एधिषीमहि। 'यश्च' धातुके 'लुङ्क' लकारमें ये रूप होते हैं-'अयक्ष्यत, अयक्ष्येताम्, अयक्ष्यन्त। अयक्ष्यधाः, अयक्ष्येथाम्, अयक्ष्यच्यम्। अयक्ष्ये, अयक्ष्यावहि, अयक्ष्यामहि।" 'एध्' धातुके 'लुङ्' लकारके रूप इस प्रकार हैं—'ऐधिष्यत, ऐधिष्येताम्, ऐधिष्यन्त।

ऐधिष्यथाः, ऐधिष्येथाम्, ऐधिष्यध्वम्। ऐधिष्ये, ऐधिष्यावहि, ऐधिष्यामहि।' वाक्यप्रयोग-काचिद् बाधा नाभविष्यच्चेद् वयम् अरे: ऐधिष्यामहि। (यदि कोई बाधा न पढ़े तो हम अवश्य शत्रुसे बढ़ जायैं।) 'भू' धातुके 'लृद्' लकारमें 'भविष्यति, भविष्यतः, भविष्यन्ति'— इत्यादि रूप होते हैं। 'एध्' धातुके 'लुट्' लकारमें —'एधिष्यते, एधिष्येते, एधिष्यन्ते। एधिष्यसे, एधिष्येशे, एधिष्यध्वे। एधिप्ये, एधिष्यावहे, एधिष्यामहे।' ये रूप होते E1125-2911

इसी प्रकार 'णिजन्त' वि-पूर्वक 'भू' धातुके 'लुट्' लकारमें —'विभावविष्यति, विभावविष्यतः, विभावविष्यन्ति' इत्यादि रूप होते हैं। 'यङ्लुगन्त' 'भू' धातुके 'लृद्' लकारमें 'बोभविष्यति' इत्यादि कप होते हैं। 'नामधातु' में घट करोति, पर्ट करोति' इत्यादि अर्थमें जिनके 'घटयति, पटयति' इत्यादि रूप कह आये हैं, उन्होंके 'विधिलिङ्क' में 'घटचेत्, पटचेत्' इत्यादि रूप होते हैं। इसी तरह 'पुत्रीयति' और 'पुत्रकाप्यति' इत्यादि नामधातु-सम्बन्धिनी क्रियाओंके रूपोंकी ऊहा कर लेनी चाहिये॥ ३०॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'तिङ्-विभक्तवना सिद्ध रूपोंका वर्णन' नामक तोन सौ अद्भावनवाँ अध्याप पूरा हुआ॥ ३५८॥

constitutions

## तीन सौ उनसठवाँ अध्याय कृदन्त शब्दोंके सिद्ध रूप

कुमार कार्तिकेय कहते हैं - कात्यायन! यह जानना चाहिये कि 'कृत्' प्रत्यय भाव, कर्म तथा कर्ता-तीनोंमें होते हैं। वे इस प्रकार है-'अच्', 'अप्', 'ल्युट्', 'क्तिन्', भावार्थक 'घञ्' करणार्थक 'घञ्,', 'युख्', 'अ' तथा 'तव्य' आदि। 'अच्' प्रत्यय होनेपर 'विनी+अच्' (गुण, अयादेश और विभक्तिकार्य)=विनय:।

( ऋदोरप् ) उत्कृ+अप्-उत्करः । प्रकृ+अप्=प्रकरः । दिव+अच्-देव:। भद्र+अच्-भद्र:। श्रीकृ+अप्-श्रीकर:।' इत्यादि रूप होते हैं। 'ल्युट्' प्रत्यय होनेपर शुभ+स्युट् (लकार, टकारकी इत्संज्ञा, लघूपध गुण) 'युवोरनाकौ।' (७।१।१) से अनादेश='शोधनम्'—इस रूपकी सिद्धि होती है। 'वृध्' धातुसे 'क्तिन्' प्रत्यय करनेपर 'वृध्+िक'

(ककारको इत्संज्ञा, तकारका धकारादेश, पूर्व धकारका जश्त्वेन दकार और विभक्तिकार्य)= 'वृद्धिः'। स्तु+क्तिन्-'स्तुतिः'। मन्+क्तिन्-'मति:'-ये पद सिद्ध होते हैं। 'भू' धातुसे 'घज्' प्रत्यय होनेपर भू+घज्='भाव:'--यह पद बनता है। णिजन्त 'कु' धातुसे 'ण्यासश्चन्धो युच्।' (३।३।१०७)—इस स्त्रके अनुसार 'युच्' प्रत्यय करनेपर कारि+य (णिलोप, अनादेश)-'कारणा।' 'भावि - युच् '- 'भावना' इत्यादि पद सिद्ध होते हैं। प्रत्ययान्त धातुसे स्त्रीलिङ्गमें 'अ' प्रत्यय होता है। उसके होनेपर 'चिकित्स-अ, चिकीर्ष+अ- चिकित्सा, चिकीर्षा' इत्यादि पद सिद्ध होते हैं। धातुसे 'तब्य' और 'अनीय' प्रत्यय भी होते हैं। कु +तब्य + कर्तव्यम्। कु+अनीय=करणीयम् — इत्यादि पदोंको सिद्धि होती है। 'असो यत्।' (३।१।९७) सुत्रके अनुसार 'अजन्त' धातुसे 'यत्' प्रत्यय होता है। उसके होनेपर दा-यत् ('ईद्यति।' सूत्रसे 'आ' के स्थानमें 'ईकारादेश', गुण और विभक्तिकार्य)-देवम्। ध्यै भ्यत् ('आदेच उपदेशेऽशिति।' से 'ऐ' के स्थानमें आ, 'ईच्चति' से 'आ' के स्थानमें 'ई' (विभक्तिकार्य) •ध्येयम् – ये पद सिद्ध होते हैं। 'ऋहलोण्यंत्' (३।१।१२४)—इस सूत्रके अनुसार ण्यत् प्रत्यय होनेपर कु+ण्यत् ('बुट्र' १।३।७१) सुत्रसे णकारको तथा 'हलन्यम्।' (१।३।३) सुत्रसे तकारकी इत्संज्ञा। 'अचोऽञ्जित।' (७।२।११५) से 'वृद्धि' तथा विभक्तिकार्य)= 'कार्यम्'-यह पद सिद्ध होता है। यहाँतक 'कृत्यसंज्ञक' प्रत्यय कहे गये हैं॥ १-४॥

'क्त' आदि प्रत्यय कर्तामें होते हैं—यह जाननेयोग्य बात है। वे कहीं-कहीं भाव और कर्ममें भी होते हैं। कर्तामें 'गम' धातुसे 'क्त' प्रत्यय होनेपर 'गतः'-यह रूप बनता है। प्रयोगमें ('स ग्रामं गतः, स ग्रामे गतः।' इत्यादि वाक्य होते हैं। इस

वाक्यका अर्थ है-वह गाँवको गया)। कर्ममें 'क्त' प्रत्ययका उदाहरण है-'त्वया गृह: आष्ट्रिलप्ट:।' (तुमने गुरुका आलिङ्गन किया।) यहाँ कर्ममें प्रत्यय होनेसे कर्मभूत 'गुरु' उक्त हो गया। अत: उसमें प्रथमा विभक्ति हुई। 'त्वम्' यह कर्ता अनुक्त हो गया। अतः उसमें तृतीया विभक्ति हुई। 'आश्लिष्+क्त' (ककारकी इत्संज्ञा, 'त' के स्थानमें 'इत्व' के नियमसे 'टकार' हुआ। तदनन्तर विभक्तिकार्यं करनेपर) • 'आष्ट्रिलष्ट: ' पद सिद्ध हुआ। वर्तमानार्थबोधक 'लद्' लकारमें धातुसे 'शतु' और 'शानच्' प्रत्यय भी होते हैं। परस्मैपदमें 'शत' और आत्मनेपदमें 'शानच्' होता है। 'भू' धातुसे 'शातु' प्रत्यय करनेपर 'भवन्' और 'एथ्' धातुसे 'शानच्' प्रत्यय करनेपर 'एधमानः'-ये पद सिद्ध होते हैं। सम्पूर्ण धातुओंसे 'ण्युल्' और 'तुच्' प्रत्यव होते हैं। 'भू' धातुसे कर्ता अर्थमें 'चबुल्' करनेपर 'भावकः' और 'तृच्' प्रत्यय करनेपर 'भविता'- ये पद सिद्ध होते हैं। 'भू' धातुसे 'क्रिप्' प्रत्यय भी हुआ करता है। 'स्वयम्+भ्+क्रिप्-स्वयम्भ्:'-- इस पदकी सिद्धि होती है। भुतार्थ-बोधके लिये 'लिट्' लकारमें धातुसे 'क्रमु' और 'कानच्' प्रत्यय होते हैं। परस्मैपदमें 'क्रस्' और आत्मनेपदमें 'कानच्' होता है। 'भू' धातुसे 'क्रस्' करनेपर 'बभूविवान्' और 'पच्' धातुसे 'क्रम्' प्रत्यय करनेपर 'पेबिवान्'— ये पद सिद्ध होते हैं। इन शब्दोंकी व्युत्पत्ति इस प्रकार है—'स बभूव इति बभूविवान्।' (वह हुआ था।) 'स प्रयाच इति पेचिवान्।' (उसने प्रकाया था।) 'आत्यनेषदीय पच्' धातुसे 'कानच्' प्रत्यय करनेपर 'पेचानः' पद बनता है। 'श्रद्+धा'-इस धातुसे 'लिट' लकारमें 'कानच्च' प्रत्यय करनेपर 'श्रह्थान: '-यह पद सिद्ध होता है। 'स पेचे इति पेचान:। स ब्रह्थे इति श्रह्थानः'। 'कर्मण्यण्' से 'अण्' प्रत्यय करनेपर 'कम्भकार:' आदि पद सिद्ध होते हैं। भूत और वर्तमान अर्थमें भी 'उणादि' प्रत्यय होते | छन्दसि' इस नियमके अनुसार सभी 'कृत्' प्रत्यय हैं। 'वबी बाति इति वा वायु:।' बा+उण् (युगागम | वेदमें बाहुल्येन उपलब्ध होते हैं। वहाँ कहीं प्रवृत्ति, एवं विभक्तिकार्य)=बायु:। 'पा+उण्=पायु:।' 'कृ+ | कहीं अप्रवृत्ति, कहीं वैकल्पिक विधान और कहीं उण्- कारु:।' इत्यादि पद सिद्ध होते हैं। 'बहुलं कुछ और हो विधि दृष्टिगोचर होती है॥५—८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुरानमें 'कृदना शब्दोंके सिद्ध रूपोंका संक्षित वर्णन' नामक तीन सौ उनसदर्वों अध्याय पूरा हुआ॥ ३५९॥

and the street

## तीन सौ साठवाँ अध्याय स्वर्ग-पाताल आदि वर्ग

अग्निदेव कहते हैं-कात्यायन। स्वर्ग आदिके नाम और लिङ्ग जिनके स्वरूप हैं, उन शुद्ध स्वरूप श्रीहरिका मैं वर्णन करता है-स्वः [अव्यय], स्वर्ग, नाक, त्रिदिव [पुँलिङ्ग], द्यो, दिव्-ये दो स्त्रीलिङ्ग और त्रिविष्टप [नपुंसक]-ये सब 'स्वर्गलोक'के नाम है। देव, वृन्दारक और लेख-ये (पुँक्षिक्ष शब्द) देवताओंके नाम हैं। 'रुद्र' आदि" शब्द गणदेवताके वाचक हैं। विद्याधर, अप्सरा, यक्ष, राक्षस, गन्धर्व, किनर, पिशाच, गुहाक, सिद्ध और भूत-ये सब 'देवयोनि'के अन्तर्गत हैं। देवद्विट्, असुर और दैत्य-ये असुरोंके तथा सुगत और तथागत-ये बुद्धके नाम हैं। ब्रह्मा, आत्मभू और सुरज्येष्ट-ये ब्रह्माजीके; विष्णु, नारायण और हरि-ये भगवान् विष्णुके; रेवतीश, हली और राम-ये बलभद्रजीके तथा काम, स्मर और पञ्चशर-ये कामदेवके नाम हैं। लक्ष्मी, पद्मालया और पद्मा-ये लक्ष्मीजीके तथा शर्व, सर्वेश्वर और शिव-ये भगवान् शंकरके नाम हैं। उनकी बँधी हुई जटाके दो नाम हैं-कपर्द और जटाजूट। उनके धनुषके भी दो नाम हैं-पिनाक और अजगव। शिवजीके पार्यद प्रमथ कहलाते हैं। मुडानी, चण्डिका और अम्बिका - ये पार्वतीजीके; आश्रयाश, पावक, हिरण्यरेता:, सप्तार्चि, शुक्ल,

द्वैमातुर और गजास्य (गजानन)—ये गणेशजीके तथा सेनानी, अग्निभू और गुह-ये स्वामी कार्तिकेयजीके नाम हैं। आखण्डल, शुनासीर, सुत्रामा और दिवस्पति—ये इन्द्रके तथा पुलोमजा, शची और इन्द्राणी-ये उनकी प्रियतमा शची देवीके नाम हैं। इन्द्रके महलका नाम वैजयना, पुत्रका नाम जयन्त और पाकशासनि तथा हाथीके नाम ऐरावत, अभ्रमातङ्ग, ऐरावण और अभ्रमुबलभ हैं। ह्यदिनी (स्त्रीलिङ्ग), पुँक्तिङ्ग और नपुंसकलिङ्गमें प्रयुक्त होनेवाला वज, कुलिश (नपुंसक), भिदुर (नपुंसक) और पवि (पुँक्षिक्न)—ये सब इन्द्रके बन्नके नाम हैं। व्योम-यान (नपुं०) तथा विमान (पुँक्रि॰ नपु॰)—ये आकाशमें विचरनेवाले देववाहनोंके नाम हैं। पीयृष, अमृत और सुधा-ये अपतके नाम हैं। (इनमें सुधा तो स्त्रीलिङ्ग और शेष दोनों नाम नपुंसकलिङ्ग हैं।) देवताओंकी सभा 'सुधर्मा' कहलाती है। देवताओंकी नदी गङ्गाका नाम स्वर्गङ्गा और सुरदीर्घिका है। उर्वशी आदि अप्सराओंको अप्सरा और स्वर्वेश्या कहते हैं। इनमें अप्सरस् शब्द स्त्रीलिङ्ग एवं बहुवचनमें प्रयुक्त होता है। हाहा, हुहु आदि गन्धवाँके नाम हैं। अग्नि, बह्रि, धनंजय, जातवेदा, कृष्णवर्त्मा,

<sup>&</sup>quot; आदि शब्दसे वसु और आदित्व आदि नामोंको प्रहान करना चाहिये। हद ११, वसु ८ और आदित्य १२ हैं।

आशुश्रक्षणि, शुचि और अप्पित्त—ये अग्निके नाम हैं तथा और्व, याडव और वडवानल-ये समुद्रके भीतर जलनेवाली आगके नाम हैं। आगकी ज्वालांके पाँच नाम हैं-ज्वाल, कोल, अर्चिष्, हेति और शिखा। इनमें पहले दो शब्द स्त्रीलिङ्ग और पुँक्षिङ्ग दोनोंमें प्रयुक्त होते हैं। अर्चिष् नपुंसकलिङ्ग है तथा हेति और शिखा स्त्रीलिङ्ग शब्द हैं। आगकी चिनगारीके दो नाम हैं--स्फुलिङ्ग और अग्निकण। इनमें पहला तीनों लिङ्गोंमें और दूसरा केवल पेंडिड्समें प्रयुक्त होता है। धर्मराज, परेतराट, काल, अन्तक, दण्डधर और श्राद्धदेव-ये यमराजके नाम हैं। राक्षस, कौणप, अश्रप, क्रव्याद, यातुधान और नैऋति-ये राक्षसोंके नाम हैं। प्रचेता, वरुण और पाशी-ये वरुणके तथा श्वसन, स्पर्शन, अनिल, सदागति, मातरिश्चा, प्राण, मरुत् और समीरण-ये वायुके नाम है। जब, रंहस् और तरस्—ये वेगके वाचक हैं। (इनमें पहला पुँक्षिक्ष और शेष दोनों शब्द नपुंसकलिङ्ग हैं।) लघु, क्षिप्र, अर, दूत, सत्वर, चपल, तुर्ण, अविलम्बित और आश-ये शीग्रताके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। (क्रियाविशेषण होनेपर इन सबका नपुंसकलिङ्ग एवं एकवचनमें प्रयोग होता है।) सतत, अनारत, अश्रान्त, संतत, अविरत, अनिश, नित्य, अनवरत और अजल -ये निरन्तरके वाचक हैं। (ये भी प्राय: क्रियाविशेषणमें हो प्रयुक्त होते हैं, केवल 'नित्य' शब्दका ही अन्य विशेषणों में भी प्रयोग होता है।) अतिशय, भर, अतिवेल, भुश, अत्यर्थ, अतिमात्र, उदगाढ, निर्भर, तीव्र, एकान्त, नितान्त, गाउ, बाउ और दुड-ये अतिशय (अधिकमात्रा)-के वाचक है। गुह्यकेश, यक्षराज, राजराज और धनाधिप-ये कुबेरके नाम हैं। किनर, किम्पुरुष, तुरंगवदन और मयु-ये किनरोंके वाचक शब्द हैं। निधि और

शेवधि-ये दोनों पुँछिङ्ग शब्द निधिके वाचक हैं। व्योम, अभ्र, पुष्कर, अम्बर, द्यो, दिव्, अन्तरिक्ष और ख-ये आकाशके पर्याय हैं। (इनमें द्यो और दिव शब्द स्त्रीलिक्नमें प्रयुक्त होते हैं और शेष सब नप्सकलिक्नमें।) काष्टा, आशा, ककुभ् और दिश्-ये दिशा-अर्थके बोधक है। अभ्यन्तर और अन्तराल शब्द मध्यके तथा चक्रवाल और मण्डल शब्द गोलाकार मण्डल एवं समुदायके वाचक है। तडित्वान्, वारिद, मेघ, स्तर्नायल् और बलाहक-ये मेघके पर्याय है॥ १-२१॥

बादलोंकी घटाका नाम है कादम्बिनी और मेघमाला तथा स्तनित और गर्जित-थे (नपुंसकलिङ्ग) शब्द मेघगर्जनाके वाचक है। सम्पा, शतहदा, हादिनी, ऐरावती, क्षणप्रभा, तडित, सीदामिनी (सीदामनी), विद्युत, चक्कला और चपला-ये विजलीके पर्याय हैं। स्फूर्जथ् और वत्र-निर्धोष-ये दो बिजलीकी गडगडाहरके नाम है। वर्षाकी रुकावटको वृष्टिघात और अवग्रह कहते हैं। धारा-सम्पात और आसार-ये दो मुसलाधार वृष्टिके नाम है। जलके छींटों या फुहारोंको शीकर कहते हैं। वर्षाके साथ गिरनेवाले ओलोंका नाम करका है। जब मेघोंकी घटासे दिन छिप जाय तो उसे दुर्दिन कहते हैं। अन्तर्धा, व्यवधा, पुँक्षिङ्गमें प्रयुक्त होनेवाला अन्तर्धि तथा (नपुंसकलिङ्ग) अपबारण, अपिधान, तिरोधान, पिधान और आच्छादन-ये आठ अन्तर्धान (अदृश्य होने)-के नाम हैं। अब्ज, जैवात्रिक, सोम, ग्लौ:; मृगाङ्क, कलानिधि, विधु तथा कुमुद-बन्धु-ये चन्द्रमाके पर्याय हैं। चन्द्रमा और सूर्यके मण्डलका नाम है-बिम्ब और मण्डल। इनमें बिम्ब शब्दका पुँक्षित्र और नपंसकलिङ्गमें तथा मण्डल-शब्दका तीनों लिङ्गोंमें प्रयोग होता है। चन्द्रमाके सोलहवें

भागको कला कहते हैं। भित्त, शकल और खण्ड-ये दुकड़ेके वाचक हैं। चाँदनीको चन्द्रिका, कौमुदी और ज्योत्हा कहते हैं। प्रसाद और प्रसन्नता-ये निर्मलता और हर्षके बोधक हैं। लक्षण, लक्ष्म और चिह्न-ये चिह्नके तथा शोधा. कान्ति, द्यति और छवि-ये शोभाके नाम हैं। उत्तम शोभाको सुषमा कहते हैं। तुषार, तुहिन, हिम, अवश्याय, नीहार, प्रालेय, शिशिर और हिम-ये पालेके वाचक हैं। नक्षत्र, ऋस, भ, तारा, तारका और उड्-ये नक्षत्रके पर्याय हैं। इनमें उडु शब्द विकल्पसे स्त्रीलिङ्ग और नपुंसक होता है। गुरु, जीव और आङ्किरस-ये बृहस्पतिके: उशना, भार्गव और कवि-ये मुक्राचार्यके तथा विधुँतुद, तम और राह-ये तीन राहके नाम है। राशियोंके उदयको लग्न कहते हैं। मरोचि और अत्रि आदि" सप्तर्षि 'चित्रशिखण्डी'के नामसे प्रसिद्ध हैं। हरिदश्च, ऋध्न, पूषा, द्यूमणि, मिहिर और रवि -ये सुर्यके नाम हैं। परिशेष, परिधि, उपसूर्यक और मण्डल —ये उत्पात आदिके समय दिखायी देनेवाले सूर्यमण्डलके घेरका बोध करानेवाले हैं। किरण, उस्न, मयुख, अंशू, गभस्ति, घृणि, धृष्णि, भानु, कर, मरीचि और दीधिति—ये ग्यारह सूर्यको किरणोंके नाम हैं। इनमें मरोचि शब्द स्त्रीलिङ्ग और पुँक्षिङ्ग दोनोंमें प्रयक्त होता है तथा दीधिति शब्दका प्रयोग केवल स्वीलिङ्कमें होता है। प्रभा, रुक्, रुचि, त्विट, भा, आभा, छबि, द्वति, दीप्ति, रोचिष् और शोचिष-ये प्रभाके नाम हैं। इनमें रोचिष् और शोचिष्—ये दो शब्द केवल नपुंसकलिङ्गमें प्रयुक्त होते हैं (शेष सभी स्त्रीलिङ्ग हैं)। प्रकाश, द्योत और आतप—ये तीन धूप या घामके नाम हैं। कोष्ण, कवोष्ण, मन्दोष्ण और कदुष्ण—ये थोड़ी गरमोका

बोध करानेवाले हैं। यद्यपि स्वरूपसे ये नपुंसकलिङ्ग हैं, तथापि जय थोड़ी गरमी रखनेवाली किसी वस्तुके विशेषण होते हैं तो विशेष्यके अनुसार इनका तीनों लिङ्गोंमें प्रयोग होता है। तिग्म, तीक्ष्ण और खर-ये अधिक गर्मीके वाचक हैं। बे भी पूर्ववत् गुणबोधक होनेपर नपुंसकमें और गुणवान्के विशेषण होनेपर विशेष्यके अनुसार तीनों लिङ्गोंमें प्रयुक्त होते हैं। दिष्ट, अनेहा और काल-ये समयके पर्याय हैं। घरु, दिन और अहन्-ये दिनके, सायं शब्द सायंकालका और संध्या तथा पितृप्रस्—ये दो संध्याके नाम हैं। प्रत्युष, अहर्मुख, कल्य, उषस और प्रत्युषस-ये प्रभातकालके वाचक हैं। दिनके प्रथम भागको प्राह्न, अन्तिम भागको अपराह्न और मध्यभागको मध्याह कहते हैं-इन तीनोंका समुदाय त्रिसंध्य कहलाता है। शर्वरी, यामी (यामिनी) और तमी-वे रात्रिके वाचक हैं। अँधेरी रातको तमिस्ना और चाँदनी रात्रिको ज्यौत्स्नी कहते हैं। आगामी और वर्तमान—इन दो दिनोंसहित बीचकी रात्रिका बोध करानेके लिये पक्षिणी शब्दका प्रयोग किया जाता है। आधी रातके दो नाम हैं-अर्थरात्र और निशीय। रात्रिके प्रारम्भको प्रदोष और रजनीमुख कहते हैं। प्रतिपदा और पूर्णिमा या अमावास्याके बीचमें जो संधिका समय है उसे पर्वसंधि कहते हैं। दोनों पञ्चदशियों अर्थात् पूर्णिमा और अमावास्याको पक्षान्त कहा जाता है। पूर्णिमाके दो नाम हैं—पौर्णमासी तथा पूर्णिमा। यदि पूर्णिमाको चन्द्रोदयके समय प्रतिपदका योग लग जानेसे एक कलासे हीन चन्द्रमाका उदय हो तो उस पूर्णिमाको 'अनुमति' संज्ञा है तथा पूर्ण चन्द्रमाके उदय लेनेपर उसे 'राका' कहते हैं। अमावस्या, अमावास्या दर्श और सूर्येन्द्रसंगम-

<sup>•</sup> आदि पदसे अङ्गिरा, पुलस्य, पुलह, ऋतु और वस्तिष्ठका प्रहण होता है।

ये चार अमावास्याके नाम हैं। यदि सबेरे चतुर्दशीका योग होनेसे अमावास्याके प्रात:काल चन्द्रमाका दर्शन हो जाय तो उस अमावास्याको 'सिनीवाली' कहते हैं। किंतु चन्द्रोदयकालमें अमावस्याका योग हो जानेसे यदि चन्द्रमाकी कला बिलकुल न दिखायी दे तो वह अमा 'कुह्' कहलाती है॥ २२-४०॥

संवर्त, प्रलय, कल्प, क्षय और कल्पान्त-ये पाँच प्रलयके नाम हैं। कलुष, वृजिन, एनस्, अध, अंहस्, दुरित और दुष्कृत शब्द पापके वाचक हैं। धर्म शब्दका प्रयोग पुष्टिक और नप्ंसक दोनोंमें होता है। इसके पर्याय हैं-पुण्य, श्रेयस्, सुकृत और वृषः। (इनमें आरम्भके तीन नपुंसक और वृष शब्द पुँक्षिक्स है।) मृत, प्रीति, प्रमद, हर्ष, प्रमोद, आमोद, सम्मद, आनन्दध्, आनन्द, शर्म्म, शात और सुख—ये सुख एवं हर्षके नाम है। स्व:श्रेयस, शिव, भद्र, कल्याण, मक्षल, शुभ, भावुक, भविक, भन्य, कुराल और क्षेम-ये कल्याण-अर्थका बोध करानेवाले हैं। ये सभी शब्द केवल स्वीलिक्समें नहीं प्रयुक्त होते। दैव, दिष्ट, भागधेय, भाग्य, निवति और विधि-ये भाग्यके नाम हैं। इनमें नियति-शब्द स्त्रीलिङ्ग है (और विधि पुँजिङ्ग तथा आरम्भके चार शब्द नपुंसकलिङ्ग हैं)। क्षेत्रज्ञ, आत्मा और पुरुष-ये आत्माके पर्याय है। प्रकृति या मायाके दो नाम हैं-प्रधान और प्रकृति। इनमें प्रकृति स्त्रीलिङ्ग है और प्रधान नपुंसकलिङ्ग। हेतु, कारण और बीज-ये कारणके वाचक है। इनमें पहला पुँक्रिङ्ग और शेष दो शब्द नपुंसकलिङ्ग हैं। कार्यकी उत्पत्तिमें प्रधान हेतुके दो नाम हैं-निदान और आदिकारण। चित्त, चेतस्, हृदय, स्वान्त, इत्, मानस और मनस-ये चित्रके पर्याय हैं। बृद्धि, मनीषा, धिषणा, धी, प्रज्ञा, शेमुषी, मति, प्रेक्षा, उपलब्धि, चित्, संवित्, प्रतिपत्,

इप्ति और चेतना-ये बुद्धिके वाचक शब्द हैं। धारणाशक्तिसे युक्त बुद्धिको 'मेधा' कहते हैं और मानसिक व्यापारका नाम संकल्प है। संख्या, विचारणा और चर्चा-ये विचारके, विचिकित्सा और संशय संदेहके तथा अध्याहार, तर्क और कह-ये तर्क-वितर्कके नाम हैं। निश्चित विचारको निर्णय और निश्चय कहते हैं। 'ईश्वर और परलोक नहीं है'-ऐसे विचारको मिथ्या-दृष्टि और नास्तिकता कहते हैं। भ्रान्ति, मिथ्यामति और भ्रम-ये तीन भ्रमात्मक ज्ञानके वाचक हैं। अङ्गीकार, अध्यूपगम, प्रतिव्रव और समाधि-ये स्वीकार अर्थका बोध करानेवाले हैं। मोश्रविषयक बुद्धिको ज्ञान और शिल्प एवं शास्त्रके बोधको विज्ञान कहते हैं। मुक्ति, कैवल्य, निर्वाण, श्रेयस्, नि:श्रेयस्, अमृत, मोक्ष और अपवर्ग -ये मोक्षके वाचक शब्द हैं। अज्ञान, अविद्या और अहम्मति - ये तीन अज्ञानके पर्याय हैं। इनमें पहला नपुंसक और शेष दो शब्द स्वीलिङ्ग हैं। एक-दूसरेकी रगड़से प्रकट हुई यनोहारिणी गन्धके अर्थमें 'परिमल' शब्दका प्रयोग होता है। वही गन्ध जब अत्यन्त मनोहर हो तो उसे 'आमोद' कहते हैं। घ्राणेन्द्रियको तुस करनेवाली उत्तम गन्धका नाम 'सुरिध' है। शुभ्र, शुक्ल, शुचि, श्रेत, विशद, श्येत, पाण्डर, अवदात, सित, गौर, वलक्ष, धवल और अर्जुन-ये श्वेत वर्णके वाचक है। कुछ पीलापन लिये हुए सफेदीको हरिण, पाण्डर और पाण्ड कहते हैं। यह रंग भी बहुत हलका हो तो उसे धूसर कहते हैं। नील, असित, श्याम, काल, श्यामल और मेचक-ये कुष्णवर्ण (काले रंग) के बोधक हैं। पीत, गौर तथा हरिद्राभ-ये पीले रंगके और पालाश, हरित तथा हरित्-ये हरे रंगके वाचक हैं। रोहित, लोहित और रक्त-ये लाल रंगका बोध करानेवाले हैं। रक्त कमलके समान जिसकी शोभा हो, उसे 'शोण' कहते हैं। जिसकी लालिमा जान न पड़ती

हो, उस हलकी लालीका नाम 'अरुप' है। सफेदी लिये हए लाली अर्थात गुलाबी रंगको 'पाटल' कहते हैं। जिसमें काले और पीले-दोनों रंग मिले हों वह 'श्याव' और 'कपिश' कहलाता है। जहाँ कालेके साथ लाल रंगका मेल हो, उसे धुम्र तथा धुमल कहते हैं। कडार, कपिल, पिङ्ग, पिशङ्ग, कद्र तथा पिङ्गल-ये भूरे रंगके वाचक हैं। चित्र, किमीर, कल्माय, शबल, एत और कब्रं-ये

चितकबरे रंगका बोध करानेवाले हैं॥ ४१-५६ है॥ व्याहार, उक्ति तथा लिपत-ये वचनके समानार्थक शब्द हैं। व्याकरणके नियमोंसे च्युत-अशुद्ध शब्दको 'अपभ्रंश' तथा 'अपशब्द' कहते हैं। सुबन्त पदोंका समुदाय ('चैत्रेण शयितव्यम्' इत्यादि), तिङन्त पदोंका समृह ('पश्य पश्य गच्छति' इत्यादि), सुबन्त और तिङन्त—दोनों पदोंका समुदाय ('चैत्र: पचति' इत्यादि) अथवा कारकसे अन्वित क्रियाका बोध करानेवाला पद-समृह ('घटमानय') इत्यादि—ये सभी 'वाक्य' कहलाते हैं। पूर्वकालमें बीती हुई सच्ची घटनाओंका वर्णन करनेवाले ग्रन्थको 'इतिहास' तथा 'प्रावृत्त' कहते हैं। (सर्ग, प्रतिसर्ग, वंश, मन्वन्तर और वंशानुचरित-इन) पाँच लक्षणोंसे युक्त व्यासादि मुनियोंके ग्रन्थका नाम 'पुराण' है। सच्ची घटनाको लेकर लिखी हुई पुस्तक 'आख्यायिका' कहलाती है। कल्पित प्रबन्धको 'कथा' कहते हैं। संग्रहके वाचक दो शब्द हैं-समाहार तथा संग्रह। अबुझ पहेलीको 'प्रविद्वका' और 'प्रहेलिका' कहते हैं। पूर्ण करनेके लिये दी हुई संक्षिप पदावलीका नाम 'समस्या' और 'समासार्या' है। वेदार्थके स्मरणपूर्वक लिखे हुए धर्मशास्त्रको 'स्मृति' और 'धर्मसंहिता' कहते हैं। आख्या, आह्य और अभिधान-ये नामके वाचक हैं। 'वार्ता' और 'वृत्तान्त'—दोनों समानार्थक शब्द हैं। हति, आकारणा और आह्वान-ये पुकारनेके

अर्थमें आते हैं। वाणीके आरम्भको 'उपन्यास' और 'वाङ्मख' कहते हैं। विवाद और व्यवहार मुकदमेबाजीका नाम है। प्रतिवाक्य और उत्तर-ये दोनों समानार्थक शब्द हैं। उपोद्वात और उदाहार-ये भूमिकाके नाम हैं। झुठा कलङ्क लगानेको मिथ्याभिशंसन और अभिशाप कहते हैं। यश और कीर्ति—ये सुयशके नाम हैं। प्रश्न, पुच्छा और अनुयोग—इनका पूछनेके अर्थमें प्रयोग होता है। एक ही शब्दके दो-तीन बार उच्चारण करनेको 'आग्नेडित' कहते हैं। परायी निन्दाके अर्थमें कुत्सा, निन्दा और गर्हण शब्दका प्रयोग होता है। साधारण बातचीतको आभाषण और आलाप कहते हैं। पागलोंकी तरह कहें हुए असम्बद्ध या निरर्धक वचनका नाम प्रलाप है। बारंबार किये जानेवाले वार्तालापको अनुलाप कहते हैं। शोकयुक्त उद्गारका नाम विलाप और परिदेवन है। परस्पर विरुद्ध बातचीतको विप्रलाप और विरोधोक्ति कहते हैं। दो व्यक्तियोंके पारस्परिक वार्तालायका नाम संलाप है। सप्रलाप और सुवचन-ये उत्तम वाणीके वाचक हैं। सत्यको छिपानेके लिये जिस वाणीका प्रयोग किया जाता है, उसे अपलाप तथा निह्नव कहते हैं। अमङ्गलमयी वाणीका नाम उशती है। हृदयमें बैठनेवाली यक्तियक्त बातको संगत और हृदयंगम कहते हैं। अत्यन्त मधुर वाणीमें जो सान्त्वना दी जाती है, उसे सान्त्व कहते हैं। जिन बातोंका परस्पर कोई सम्बन्ध न हो, वे अबद्ध और निरर्थक कहलाती हैं। निष्ठर और परुष शब्द कठोर वाणीके तथा अश्लील और ग्राप्य शब्द गंदी बातोंके बोधक हैं। प्रिय लगनेवाली वाणीको सुनृत कहते हैं। सत्य, तथ्य, ऋत और सम्यक्—ये यथार्थ वचनका बोध करानेवाले हैं। नाद, निस्वान, निस्वन, आरव, आराव, संराव और विराव –ये अव्यक्त शब्दके वाचक हैं। कपड़ों और पतोंसे जो

आवाज होती हैं, उसे मर्मर कहते हैं। आभूयणोंकी ध्वनिका नाम शिजित है। वीणाके स्वरको निक्रण और क्वाण कहते हैं तथा पश्चियोंके कलरवका नाम वाशित है। एक समूहकी आवाजको कोलाहल और कलकल कहते हैं। गीत और गान-ये दोनों समान अर्थके बोधक हैं। प्रतित्रुत् और प्रतिध्वान-ये प्रतिध्वनिके वाचक हैं। इनमें पहला स्त्रीलिङ्ग (और दूसरा नपुंसकलिङ्ग) है। वीणाके कण्ठसे निषाद आदि स्वर प्रकट होते 青1149-6911

मधुर एवं अस्फुट ध्वनिको 'कल' कहते हैं और सूक्ष्म कलका नाम काकली है। गम्भीर स्वरको 'मन्द्र' तथा बहुत ऊँची आवाजको 'तार' कहते हैं। कल, मन्द्र और तार-इन तीनों शब्दोंका तीनों ही लिङ्गोंमें प्रयोग होता है। गाने और बजानेकी मिली हुई लयको एकताल कहते हैं। बीणाके तीन नाम हैं—बीणा, बलकी और विपञ्ची। सात तारोंसे बजनेवाली बीणाका (जिसे हिंदीमें सतार या सितार कहते हैं) परिवादिनी नाम है। (बाजोंके चार भेद हैं-तत, आनद्ध सुचिर और घन। इनमें) वीणा आदि बाजेको तत, ढोल और मृदङ्ग आदिको आनद्ध, बाँसुरी आदिको सुषिर और काँसकी झाँझ आदिको घन कहते हैं। इन चारों प्रकारके बाजोंका नाम वाद्य, वादित्र और आतोद्य है। ढोलके दो नाम हैं—मुदङ्ग और मुरज। उसके तीन भेद हैं-अङ्क्रुच, आलिङ्गच और ऊर्ध्व । सुयशका ढिंढोरा पीटनेके लिये जो डंका होता है, उसे यश:पटह और ढका कहते हैं। भेरीके अर्थमें आनक और दुन्दुभि शब्दोंका प्रयोग होता है। आनक और पटह—ये दोनों पर्यायवाची शब्द हैं। झईरी (झाँझ) और डिण्डिम (ढिंढोरा) आदि बाजोंके भेद हैं। मर्दल और पणव-ये दोनों समानार्थक हैं (इन्हें भी एक प्रकारका बाजा

हो समझना चाहिये)। जिससे गाने-बजानेकी क्रिया और कालका विवेक हो, उस गतिका नाम 'ताल' है। गीत और वाद्य आदिका समान अवस्थामें होना 'लय' कहलाता है। ताण्डव, नाट्य, लास्य और नर्तन—ये सब 'नृत्य'के वाचक हैं। नृत्य, गान और वाद्य—इन तीनोंको 'तौयंत्रिक' एवं 'नाट्य' कहते हैं। नाटकमें राजाको भद्रारक और देव कहा जाता है तथा उनके साथ जिसका अभिषेक हुआ हो, उस महारानीको देवी कहते हैं। शृङ्गार, बीर, करुण, अद्भुत, हास्य, भयानक, बीभत्स तथा रौद्र—ये आठ रस हैं। इनमें शृङ्गार-रसके तीन नाम हैं-भुङ्गार, शुच्चि और उज्ज्वल। वीर-रसके दो नाम है-उत्साहवर्धन और वीर। करुणका बोध करानेवाले सात शब्द हैं - कारुण्य, करुणा, घुणा, कृपा, दया, अनुकम्पा तथा अनुक्रोश। इस, हास और हास्य-ये हास्यरसके तथा बीभत्स और विकृत सब्द बीभत्स-रसके वाचक हैं। ये दोनों शब्द तीनों लिङ्गोंमें प्रयुक्त होते हैं। अद्भुतका बोध करानेवाले चार शब्द है—विस्मय, अन्द्रुत, आश्चर्य और चित्र। भैरव, दारुण, भीष्य, घोर, भीम, भवानक, भवंकर और प्रतिभय—ये भवानक अर्थका बोध करानेवाले हैं। रौद्रका पर्याय है-उग्र। ये अद्भुत आदि चौदह शब्द तीनों लिङ्गोंमें प्रयुक्त होते है। दर, त्रास, भीति, भी, साध्वस और भय-ये भयके वाचक हैं। रति आदि मानसिक विकारोंको भाव कहते हैं। भावको व्यक्त करनेवाले रोमाञ्च आदि कार्योका नाम अनुभाव है। गर्व, अभिमान और अहंकार—ये घमंडके नाम हैं। 'मेरे समान दूसरा कोई नहीं है' ऐसी भावनाको मान और चित्तसमुत्रति कहते हैं। अनादर, परिभव, परिभाव और तिरस्क्रिया—ये अपमानके वाचक हैं। ब्रीडा, लजा, त्रपा और ही—ये लाजका बोध करानेवाले हैं। दूसरेके धनको लेनेकी इच्छाका नाम अभिध्यान है। उसका नाम 'कृपक' और 'विदारक' है। नदी कौतूहल, कौतुक, कुतुक और कुतृहल—ये चार कौतूकके पर्याय हैं। विलास, विव्वोक, विभ्रम, लिलत, हेला और लीला—ये मृङ्गार और भावसे प्रकट होनेवाली स्त्रियोंकी चेष्टाएँ 'हाव' कहलाती हैं। इब, केलि, परिहास, क्रीडा, लीला तथा कूर्दन—ये खेल-कूद और हैंसी-परिहासके वाचक हैं। दूसरोंपर आक्षेप करते हुए जो उनकी हैंसी उड़ायी जाती है, उसका नाम 'अच्छुरितक' है। क्राक्शिक वाचक हैं। सम्त्रिक वाचक हैं। साम्त्रिक और 'अमाध' कहते हैं। दाश और मन्द मुस्कानको 'स्मित' कहते हैं॥ ७०—८५॥

नीचेके लोकका नाम अधोभवन और पाताल है। छिद्र, श्रप्न, वपा और सुष-ये छिद्रके वाचक हैं। पृथ्वीके भीतर जो छेद (खंदक आदि) होता है, उसे गर्त और अवट कहते हैं। तमिस्र, तिपिर और तम-ये अन्धकारके वाचक हैं। सर्प, पुदाक, भूजग, दन्दशुक और बिलेशय-ये सौंपोंके नाम हैं। विष, क्वेड और गरल-ये जहरका बोध करानेवाले हैं। निरय और दुर्गति-ये नरकके नाम हैं। इनमें दुर्गति शब्द स्त्रीलिङ्ग है। पयस्, कीलाल, अमृत, उदक, भवन और वन-ये जलके पर्याय हैं। भङ्ग, तरंग, कर्मि, कल्लोल और उल्लोल-ये लहरके नाम है। पुषत, बिन्द और पुषत-ये जलकी बुँदोंके नाम हैं। कुल, रोध और तीर-ये तटके वाचक हैं। जलसे तुरंतके बाहर हुए किनारेको 'पुलिन' कहते हैं। जम्बाल, पङ्क और कर्दम—ये कीचड़के नाम हैं। तालाब या नदी आदिके भर जानेपर जो अधिक जल बहने लगता है, उसे 'जलोच्छास' और 'परीवाह' कहते हैं। सुखी हुई नदी आदिके

उसका नाम 'कृपक' और 'विदारक' है। नदी पार करनेके लिये जो उतराई या खेवा दिया जाता है. उसे आतर एवं तरपण्य कहते हैं। काठकी बनी हुई बाल्टी या जल रखनेके पात्रका नाम द्रोणी है (इससे नावका पानी बाहर निकालते हैं)। मैले जलको 'कल्प' और 'आविल', साफ पानीको 'अच्छ' और 'प्रसन्न' तथा गहरे जलको 'गम्भीर' और 'अगाध' कहते हैं। दाश और कैवर्त-ये प्रज्ञाहके नाम हैं। शम्युक और जलशकि-ये सीपके वाचक हैं। सौगन्धिक और कहार-ये श्वेत कमलके वाचक है। नील कमलको इन्दीवर कहते हैं। उत्पल और कुवलय—ये कमल और कुमुद आदिके साधारण नाम हैं। श्रेत उत्पलको कुमुद और कैरव कहते हैं। कुमुदकी जडका नाम शालुक (सेरुकी) है। पदा, तामरस और कन्न-ये कमलके पर्याय हैं। नील उत्पलका नाम कुवलय और रक्त उत्पलका नाम कोकनद बताया गया है। पद्मकंद अर्थात् कमलकी जड़का नाम करहाट और शिफाकंद है। कमलके केसरको किञ्चलक और केसर कहते हैं। ये दोनों शब्द स्त्रीलिङ्गके सिवा अन्य लिङ्गोंमें प्रयुक्त होते हैं। स्त्रीलिङ्क खनिशब्द और आकर-ये खानके वाचक है। बड़े-बड़े पर्वतोंके आसपास जो छोटे-छोटे पर्वत होते हैं, उन्हें पाद और प्रत्यन्तपर्वत कहते हैं। पर्वतके निकटकी नीची भूमि (तराई)-को उपत्यका तथा पहाडके कपरकी जमीनको अधित्यका कहते हैं। इस प्रकार मैंने स्वर्ग और पाताल आदि वर्गोंका वर्णन किया। अब अनेक अर्थवाले शब्दोंको श्रवण कीजिये॥८६-९५॥

इस प्रकार आदि आप्नेय महापुराणमें कोशविषयक 'स्वर्ग-पाताल आदि वर्गोका वर्णन' नामक तीन सी साठवीं अध्याय पूरा हुआ॥३६०॥

NO THE PROPERTY.

#### तीन सौ एकसठवाँ अध्याय अव्यय-वर्ग

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ठजी! 'आइ' अव्यय। ईषत् (स्वल्प), अभिव्याप्ति तथा मर्यादा (सीमा) अर्थमें प्रयुक्त होता है। साथ ही धातुसे उसका संयोग होनेपर जो विभिन्न अर्थ प्रकाशित होते हैं. उन सभी अर्थोमें उसका प्रयोग समझना चाहिये। 'आ' प्रगुद्धासंज्ञक अव्यय है। इसका वाक्य और स्मरण अर्थमें प्रयोग होता है। 'आ:' अञ्चय कोप और पीडाका भाव द्योतित करनेके लिये प्रयक्त होता है। 'कु' पाप, कुत्सा (घृणा) और इंधव अर्थमें तथा 'धिक' फटकार और निन्दाके अर्थमें आता है। 'च' अव्ययका प्रयोग सम्बाय', समाहार' अर्थमें होता है। अन्वाचय', इतरेतरयोग' और 'स्वस्ति' आशीर्वाद, क्षेम और पण्य आदिके अर्थमें तथा 'अति' अधिकता एवं उज्ञज्ञनके अर्थमें आता है। 'स्वित्' प्रश्न और वितर्कका भाव व्यक्त करनेमें तथा 'त्' भेद और निश्चयके अर्थमें प्रयक्त होता है। 'सकत'का एक ही साथ और एक बारके अर्थमें तथा 'आरात'का दर और समीपके अर्थमें प्रयोग होता है। 'पश्चात' अञ्चय पश्चिम दिशा और पीछेके अर्थमें तथा 'उत' शब्द 'अपि'के अर्थ (समुच्चय और प्रश्न)-में एवं विकल्प अर्थमें आता है। 'शश्रत' प्न: और सदाके अर्थमें तथा 'साक्षात्' प्रत्यक्ष एवं तुल्यके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'बत' अव्ययका प्रयोग खेद, दया, संतोष, विस्मय और सम्बोधनका भाव व्यक्त करनेमें होता है। 'हन्त' पद हर्ष,

अनुकम्पा, वाक्यके आरम्भ और विषादके अर्थमें आता है। 'प्रति' का प्रतिनिधि, वीप्सा एवं लक्षण आदिके अर्थमें प्रयोग किया जाता है। 'इति' शब्द हेतू, प्रकरण, प्रकाश आदि और समाप्तिके अर्थमें प्रवृक्त होता है। 'पुरस्तात्' पद पूर्व दिशा, प्रथम और पुरा (पूर्वकाल)-के अर्थमें आता है। 'अग्रत: ' (आगे)-के अर्थमें भी इसका प्रयोग होता है। 'यावत्' और 'तावत्' पद समग्र, अवधि (सीमा). माप और अवधारणके अर्थमें आते हैं। 'अथो' एवं 'अथ' शब्दका प्रयोग मङ्गल, अनन्तर, आरम्भ, प्रश्न और समग्रताके अर्थमें होता है। 'बुचा' शब्द निरर्थक और अविधि अर्थका चोतक है। 'नाना' शब्द अनेक और उभय अर्थमें आता है। 'न' प्रश्न और विकल्पमें तथा 'अन' पश्चात एवं सादश्यके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'ननु' शब्द प्रश्न, निश्चय, अनुज्ञा, अनुनय और सम्बोधनमें तथा 'अपि' शब्द निन्दा, समुच्चय, प्रश्न, शङ्का तथा सम्भावनामें प्रयुक्त होता है। 'वा' शब्द उपमा और विकल्पमें तथा 'सामि' पद आधे एवं निन्दाके अर्थमें आता है। 'अमा' शब्द साथ एवं समीपका तथा 'कम' जल और मस्तकका बोध करानेवाला है। 'एवम्' पद इव और इत्थंके अर्थमें तथा 'नुनम्' तर्क तथा वस्तके निश्चय करनेमें प्रयुक्त होता है। 'जोषम् 'का अर्थ है मौन और सुख। 'किम्' अव्यय प्रश्न और निन्दाके अर्थमें आता है। 'नाम' पद प्राकाश्य (प्रकाशित

१. आपसमें अनमेकित अनेक सब्दोंका एक क्रियामें अन्यय होना 'समुच्चय' कहलाता है। वैसे 'ईश्वर' 'गुरु य भजस्य।' (ईश्वर और गुरुको भजो) वहाँ 'ईश्वरम्' और 'गुरुम्' — इन दो प्योंका एक ही भजन-क्रियामें अन्यय है। २. समृहको 'समाहार' कहते हैं। जैसे 'संग्रामिश्वरम्' (संज्ञा और परिभावाओंका समृह)। ३. एक प्रधान कार्यके स्वय-साथ दूसरे अप्रधान कार्यका भी साधन करना 'अन्यायय' है। जैसे किसीसे कहा जाय—'भिकापट गां चानय' (भिका माँगने चाओ, गाय भी लेते आना)। यहाँ पुख्य कार्य है —भिका माँगना; उसके साथ गाय लानेका कार्य गाँग है। ४. प्रस्थर अपेका रखनेकाले अनेक प्रदांका एक क्रियामें अन्यय 'इतरेतर-योग' कहलाता है। जैसे —'भवसादिरी छिन्धि' (भव और खदिरको कार्य)। वहाँ धव और खदिर — दोनोंका साहचर्य्य अपेक्षित है।

होने), सम्भावना, क्रोध, स्वीकार तथा निन्दा अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'अलम्' शब्द भूषण, पर्याप्ति, सामर्थ्य तथा निवारणका वाचक है। 'हुम्' वितर्क और प्रश्न अर्थमें तथा 'समया' निकट और मध्यके अर्थमें आता है। 'पुनर्' अव्यय प्रथमको छोडकर द्वितीय, तृतीय आदि जितनी बार कोई कार्य हो, उन सबके लिये प्रयक्त होता है। साथ ही भेद-अर्थमें भी इसका प्रयोग देखा जाता है। 'निर्' निश्चय और निषेधके अर्थमें आता है। 'पुरा' शब्द बहुत पहलेकी बीती हुई तथा निकट भविष्यमें आनेवाली बातको व्यक्त करनेके लिये प्रयुक्त होता है। 'उररी', 'करी', 'कररी'-ये तीन अब्यय विस्तार और अङ्गीकारके अर्थमें आते हैं। 'स्वर्' अञ्चय स्वर्ग और परलोकका वाचक है। 'किल'का प्रयोग वार्ता और सम्भावनाके अर्थमें आता है। मना करने, वाक्यको सजाने तथा जिज्ञासाके अवसरपर 'खल्'का प्रयोग होता है। 'अभितस्' अञ्यय समीप, दोनों ओर, शीघ्र, सम्पूर्ण तथा सम्मुख अर्थका बोध कराता है। 'प्रादस्' शब्द नाम अव्ययके अर्थमें तथा व्यक्त या प्रकट होनेमें प्रयुक्त होता है। 'मिथस्' शब्द परस्पर तथा एकान्तका वाचक है। 'तिरस्' शब्द अन्तर्धान होने तथा तिरछे चलनेके अर्थमें आता है। 'हा' पद विषाद, शोक और पीडाको व्यक्त करनेवाला है। 'अहह' अथवा 'अहहा' अद्भुत एवं खेदके अर्थमें तथा हेत् और निश्चय अर्थमें प्रयुक्त होता है॥१-१८॥

चिराय, चिररात्राय और चिरस्य इत्यादि\* अव्यय चिरकालके बोधक हैं। मुहु:, पुन:-पुन:, शश्चत्, अभीक्ष्ण और असकृत्—ये सभी अव्यय समान अर्थके वाचक हैं-इन सबका बारंबारके अर्थमें प्रयोग होता है। स्नाक्, झटिति, अञ्जसा, अहाय, सपदि, द्राक् और मङ्क्ष-ये शीघ्रताके अर्थमें आते हैं। बलवत् और सुष्ट-ये दोनों शब्द अतिशय तथा शोभन अर्थके वाचक हैं। किमुत, किम् और किम्भृत-ये विकल्पका बोध करानेवाले हैं। तू, हि, च, स्म, ह, वै-ये पादपूर्तिके लिये प्रवृक्त होते हैं। अतिका प्रयोग पूजनके अर्थमें भी आता है। दिवा शब्द दिनका वाचक है तथा दोषा और नकम् शब्द रात्रिके अर्थमें आते हैं। साचि और तिरस् पद तिर्यक् (तिरछे) अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। प्याट, पाट, अङ्ग, हे, है, भी: -ये सभी शब्द सम्बोधनके अर्थमें आते हैं। समया, निकवा और हिरुक्-ये तीनों अव्यय समीप अर्थके वाचक है। सहसा अतर्कित अर्थमें आता है। (अर्थात् जिसके बारेमें कोई सम्भावना न हो, ऐसी वस्तु जब एकाएक सामने उपस्थित होती है तो उसे सहसा उपस्थित हुई कहते हैं। ऐसे ही स्थलोंमें सहसाका प्रयोग होता है।) पुर:, पुरत: और अग्रत: - ये सामनेके अर्थमें आते हैं। स्वाहा पद देवताओंको हविष्य अर्पण करनेके अर्थमें आता है। 'ब्रीयट' और 'वीयट'का भी यही अर्थ है। 'बषद' शब्द इन्द्रका और स्वधा शब्द पितरोंका भाग अर्पण करनेके लिये प्रयुक्त होता है। किंचित्, ईषत् और मनाक्-ये अल्प अर्थके वाचक है। प्रेत्य और अमृत्र-ये दोनों जन्मान्तरके अर्थमें आते हैं। यथा और तथा समताके एवं अहो और हो-ये आश्चर्यके बोधक हैं। तूष्णीम् और तृष्णीकम् पद मौन अर्थमें, सद्य: और सपदि शब्द तत्काल अर्थमें, दिष्ट्या और समुपजोषम्-ये आनन्द अर्थमें तथा अन्तरा शब्द भीतरके अर्थमें

<sup>&</sup>quot;आदि रुद्धसे 'बिरम्', 'बिरेण', 'बिराव्' तवा 'बिरे'—इन पटोंका ग्रहण होता है।

आता है। अन्तरेण पद भी मध्य अर्थका वाचक है। प्रसद्धा शब्द हठका बोध करानेवाला है। साम्प्रतम् और स्थाने शब्द उचितके अर्थमें तथा 'अभीक्ष्णम्' और शश्चत् पद सर्वदा-निरन्तरके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। नहि, अ, नो और न-ये अभाव अर्थके बोधक हैं। मास्म, मा और अलम्-इनका निषेधके अर्थमें प्रयोग होता है। चेत् और यदि पद दूसरा पद उपस्थित करनेके लिये प्रयुक्त होते हैं तथा अद्धा और अज्ञसा-ये दोनों पद वास्तवके अर्थमें आते हैं। प्रादस और आविर्-इनका अर्थ है प्रकट होना। ओम्, एवम् और परमम्-ये शब्द स्वीकृति या अनुमति देनेके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। समन्तत:, परित:, सर्वतः और विष्वक्—इनका अर्थ है चारों ओर। 'कामम्' शब्द अकाम अनुमितके अर्थमें आता है। 'अस्तु' पद असुया (दोषदृष्टि) तथा स्वीकृतिका भाव सुचित करनेवाला है। किसी बातके विरोधमें कुछ कहना हो तो वहाँ 'नन् 'का प्रयोग होता है। 'कच्चित्' शब्द किसीकी अभीष्ट वस्तुको जिज्ञासाके लिये प्रश्न करनेके अवसरपर प्रयुक्त होता है। नि:षमम् और द:षमम्-ये दोनों पद निन्द्य अर्थका बोध कराते हैं। यथास्वम् और यथायथम् पद यथायोग्य अर्थके वाचक है। मुषा एवं मिथ्या शब्द असत्यके और यचातचम् पद सत्यके अर्थमें आता है। एवम्, तू, पुन:, वै और वा-ये निश्चय अर्थके वाचक हैं। 'प्राक्' शब्द बीती बातका बोध करानेवाला है। नूनम् और अवश्यम्-ये दो अव्यय निश्चयके अर्धमें प्रयुक्त होते हैं। 'संवत्' शब्द वर्षका, 'अर्वाक्'

शब्द पश्चात् कालका, आम् और एवम् शब्द हामी भरनेका तथा स्वयम् पद अपनेसे-इस अर्थका बोध करानेवाला है। 'नीचैस्' अल्प अर्थमें, 'उच्चैस्' महान् अर्थमें, 'प्रायस्' बाहुल्य अर्थमें तथा 'शनैस्' मन्द अर्थमें आता है। 'सना' शब्द नित्यका, 'बहिस्' शब्द बाह्यका, 'स्म' शब्द भूतकालका, 'अस्तम्' शब्द अदृश्य होनेका, 'अस्ति' शब्द सत्ताका, 'ऊ' क्रोधभरी उक्तिका तथा 'अपि' शब्द प्रश्न तथा अनुनयका बोधक है। 'उम्' तर्कका, 'उषा' रात्रिके अन्तका, 'नमस्' प्रणामका, 'अङ्ग' पुन-अर्थका, 'दुष्ट्र' निन्दाका तथा 'सुष्ट्र' शब्द प्रशंसाका वाचक है। 'सायम्' शब्द संध्याकालका, 'प्रगे' और 'प्रातर्' शब्द प्रभातकालका, 'निकथा' पद समीपका, 'ऐषमः' शब्द वर्तमान वर्षका, 'परुत्' शब्द गतवर्षका और 'परारि' शब्द उसके भी पहलेके गतवर्षका बोध करानेवाला है। 'आजके दिन' इस अर्थमें 'अद्य'का प्रयोग देखा जाता है। पूर्व, उत्तर, जपर, अधर, अन्य, अन्यतर और इतर शब्दसे 'पूर्वेऽहि' (पहले दिन) आदिके' अर्थमें 'पूर्वेद्य:' आदि' अव्ययपद निष्पन्न होते हैं। 'उभयद्य:' और 'उभयेद्य:'-ये 'दोनों दिन'के अर्थमें आते है। 'परस्मिन्नहनि' (दूसरे दिन)-के अर्थमें 'परेद्यवि'का प्रयोग होता है। 'ह्यस्' बीते हुए दिनके अर्थमें, 'सस्' आगामी दिनके अर्थमें तथा 'परश्वस्' शब्द उसके बाद आनेवाले दिनके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'तदा' 'तदानीम्' शब्द 'तस्मिन् काले' (उस समय)-के अर्थमें आते हैं। 'युगपत्' और 'एकदा'का अर्थ है-एक ही

१. यहाँ 'आदि' सन्दर्भ उत्तर आदि सन्दाँका ग्रहण होता है—जैसे उत्तर्गस्मजांह, अपरीस्मजांह, अन्यस्मजहाँन, अन्यतरस्मित्रहाँन तथा इतरस्मित्रहाँन।

२. 'आदि' तब्दसे 'उत्तरेषुः', 'अपरेषुः', 'अवरेषुः', 'अन्येषुः', 'अन्यतरेषुः' तबा 'इतरेषुः'—इन अव्यय-पदाँका ग्रहण करना चाहिये।

समयमें। 'सर्वदा' और 'सदा'-ये हमेशाके तथा साम्प्रतम्-इन पदोंका प्रयोग 'इस समय'के अर्थमें आते हैं। एतर्हि, सम्प्रति, इदानीम्, अधुना अर्थमें होता है॥ १९-३८॥

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें कोलविषयक 'अव्ययवर्गका वर्णन' नामक तीन सौ एकसडवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३६१॥

~~ ちまないい

## तीन सौ बासठवाँ अध्याय नानार्ध-वर्ग

अग्निदेव कहते हैं-'नाक' राष्ट्र आकाश और स्वर्गके अर्थमें तथा 'लोक' शब्द संसार, जन-समुदायके अर्थमें आता है। 'श्लोक' शब्द अनुष्ट्रप् छन्द और सुयश अर्थमें तथा 'सायक' शब्द बाण और तलवारके अर्थमें प्रयुक्त होता है। आनक, पटह और भेरी-ये एक दूसरेके पर्याय हैं। 'कलडू' शब्द चिद्व तथा अपवादका वाचक है। 'क' शब्द यदि पुँक्तिश्चमें हो तो वायु, बह्मा और सूर्यका तथा नपुंसकमें हो तो मस्तक और जलका बोधक होता है। 'पुलाक' शब्द कदन्न, संक्षेप तथा भातके पिण्ड अर्थमें आता है। 'कौशिक' शब्द इन्द्र, गुग्गुल, उल्लू तथा साँप पकड़नेवाले पुरुषोंके अर्थमें प्रयुक्त होता है। बंदरों और कुत्तोंको 'शालावुक' कहते हैं। मापके साधनका नाम 'मान' है। 'सर्ग' शब्द स्वधाव, त्याग, निश्चय, अध्ययन और सृष्टिके अर्धमें उपलब्ध होता है। 'योग' शब्द कवचधारण, साम आदि उपायोंके प्रयोग, ध्यान, संगति (संयोग) और युक्ति अर्थका बोधक होता है। 'भोग' शब्द सुख और स्त्री (वेश्या या दासी) आदिको उपभोगके बदले दिये जानेवाले धनका वाचक है। 'अब्ज' शब्द शङ्क और चन्द्रमाके अर्थमें भी आता है। 'करट' शब्द हाथीके कपोल और कौवेका वाचक है। 'शिपिविष्ट' शब्द ब्रेर चमडेवाले

शब्द क्षेम, अशुभ तथा अभावके अर्थमें आता है। 'अरिष्ट' शब्द शुभ और अशुभ दोनों अर्थीका वाचक है। 'व्युष्टि' शब्द प्रभातकाल और समृद्धिके अर्थमें तथा 'दृष्टि' राब्द ज्ञान, नेत्र और दर्शनके अर्थमें आता है। 'निष्ठा'का अर्थ है-निष्पत्ति (सिद्धि), नाश और अन्त तथा 'काष्टा'का उत्कर्ष, स्थिति तथा दिशा अर्थमें प्रयोग होता है। 'इडा' और 'इला' शब्द गौ तथा पृथ्वीके वाचक हैं। 'प्रगाह' शब्द अत्यन्त एवं कठिनाईका बोध करानेवाला है। 'बाडम्' पद अत्यन्त और प्रतिज्ञाके अर्थमें आता है। 'दृढ' शब्द समर्थ एवं स्थुलका वाचक है तथा इसका तीनों लिङ्कोंमें प्रयोग होता है। 'व्युद्ध' का अर्थ है—विन्यस्त (सिलसिलेवार रखा हुआ या व्यूहके आकारमें खड़ा किया हुआ) तथा संहत (संगठित)। 'कृष्ण' शब्द व्यास, अर्जुन तथा भगवान विष्णुके अर्थमें आता है। 'पण' शब्द जुआ आदिमें दाँवपर लगाये हुए द्रव्य, कीमत और धनके अर्थमें भी प्रयुक्त होता है। 'गुण' शब्द धनुषकी प्रत्यञ्जाका, द्रव्योंका आत्रय लेकर रहनेवाले रूप-रस आदि गुणोंका, सत्त्व, रज और तमका, शुक्ल, नील आदि वर्णोंका तथा संधि-विग्रह आदि छ: प्रकारकी नीतियोंका बोध करानेवाला है। 'ग्रामणी' शब्द श्रेष्ठ (मुखिया) तथा गाँवके स्वामीका वाचक है। (कोढ़ी) मनुष्यका बोध करानेवाला है। 'रिष्ट' 'घृणा' शब्द जुगुप्सा और दया—दोनों अधीमें

आता है। 'तृष्णा'का अर्थ है—इच्छा और प्यास। 'विपणि' शब्द बाजार या बनियेके दुकानके अर्थमें आता है। 'तीक्ष्ण' शब्द नपुंसकलिङ्गमें प्रयुक्त होनेपर विष, युद्ध तथा लोहेका वाचक होता है और प्रखर या प्रचण्डके अर्थमें उसका तीनों लिङ्गोंमें प्रयोग होता है। 'प्रमाण' शब्द कारण, सीमा, शास्त्र, इयता (निश्चित माप) तथा प्रामाणिक पुरुषके अर्थमें आता है। 'करुण' शब्द क्षेत्र और गात्रका तथा 'ईरिण' राज्य शुन्य (निर्जन) एवं ऊसरभूमिका वाचक है॥ १—१२॥

'यन्ता' पद हाथीवान और सार्राधका बाचक है। 'हेति' शब्दका प्रयोग आगकी ज्वालाके अर्थमें होता है। 'श्रुत' शब्द शास्त्र एवं अवधारण (निश्चय)-का तथा 'कृत' शब्द सत्ययुग और पर्याप्त अर्थका बोधक है। 'प्रतीत' सब्द विख्यात तथा दृष्टके अर्थमें और 'अभिजात' शब्द कुलीन एवं विद्वानके अर्थमें आता है। 'विविक्त' शब्द पवित्र और एकान्तका तथा 'मृच्छित' राष्ट्र मृद् (संजाशून्य) और फैले हुए या उन्नतिको प्राप्त हुएका बोध करानेवाला है। 'अर्थ' शब्द अभिधेय (शब्दसे निकलनेवाले तात्पर्य), धन, वस्तु, प्रयोजन और निवृत्तिका वाचक है। 'तीर्थ' शब्द निदान (उपाय), आगम (शास्त्र), महर्षियोंद्वारा सेवित जल तथा गुरुके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'ककुद्' शब्द स्त्रीलिङ्गके सिवा अन्य लिङ्गोंमें प्रयुक्त होता है। यह प्रधानता, राजिचक्क तथा बैलके अङ्गविशेषका बोध करानेवाला है। 'संविद्' शब्द स्त्रीलिङ्ग है। इसका ज्ञान, सम्भाषण, क्रियांके नियम, युद्ध और नाम अर्थमें प्रयोग होता है। 'उपनिषद' शब्द धर्म और रहस्यके अर्थमें तथा 'शरद्' शब्द ऋतु और वर्षके अर्थमें आता है। 'पद' शब्द व्यवसाय (निश्चय), रक्षा, स्थान, चिह्न, चरण और वस्तुका वाचक है। 'स्वादु'

शब्द प्रिय एवं मधुर अर्थका तथा 'मृदु' शब्द तीखेपनसे रहित एवं कोमल अर्थका बोध करानेवाला है। 'स्वाद' और 'मृदु'—दोनों शब्द वीनों ही लिङ्गोंमें प्रयुक्त होते हैं। 'सत्' शब्द सत्य, साध्, विद्यमान, प्रशस्त तथा पूज्य अर्थमें उपलब्ध होता है। 'विधि' शब्द विधान और दैवका वाचक है। 'प्रणिधि' शब्द याचना और वर (दूत)-के अर्थमें आता है। 'वधू' शब्द जाया. पतोह तथा स्त्रीका बोधक है। 'सुधा' शब्द अमृत, चुना तथा शहदके अर्थमें आता है। 'श्रद्धा' शब्द आदर, विश्वास एवं आकाङ्क्षाके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'समुन्नद्ध' शब्द अपनेको पण्डित माननेवाले और घमंडीके अर्थमें आता है। 'ब्रह्मबन्धु' शब्दका प्रयोग ब्राह्मणको अवज्ञामें प्रयुक्त होता है। 'भान' शब्द किरण और सूर्य—दोनों अर्थोंमें प्रयुक्त होता है। 'ग्रावन्' शब्दका अभिप्राय पहाड़ और पत्थर—दोनोंसे है। 'पृथाजन' शब्द मूर्ख और नीचके अर्थमें आता है। 'शिखरिन्' शब्दका अर्थ कुछ और पर्वत तथा 'तनु' शब्दका अर्थ शरीर और त्वचा (छाल) है। 'आत्मन्' शब्द यत्न, धृति, बुद्धि, स्वभाव, ब्रह्म और शरीरके अर्थमें भी आता है। 'उत्थान' शब्द पुरुषार्थ और तन्त्रके तथा 'व्युत्वान' शब्द विरोधमें खड़े होनेके अर्थका बोधक है। 'नियातन' शब्द वैरका बदला लेने, दान देने तथा धरोहर लौटानेके अर्थमें भी आता है। 'व्यसन' शब्द विपत्ति, अध:पतन तथा काम-क्रोधसे उत्पन्न होनेवाले दोषोंका बोध करानेवाला है। शिकार, जुआ, दिनमें सोना, दूसरोंकी निन्दा करना, स्त्रियोंमें आसक्त होना, मदिरा पीना, नाचना, गाना, बाजा बजाना तथा व्यर्थ घूमना-यह कामसे उत्पन्न होनेवाले दस दोषोंका समुदाय है। चुगली, दुस्साहस, द्रोह, ईर्ष्या, दोषदर्शन, अर्थदूषण, वाणीकी कठोरता तथा दण्डकी कठोरता—

यह कोधसे उत्पन्न होनेवाले आठ दोषोंका समह | तथा नपंसकलिङ होनेपर जुएके अर्थमें आता है।

यह क्रोधसे उत्पन्न होनेवाले आठ दोषोंका समृह है। 'कौपीन' शब्द नहीं करनेयोग्य खोटे कर्म तथा गुप्तस्थानका वाचक है। 'मैथून' शब्द संगति तथा रतिके अर्थमें आता है। 'प्रधान' कहते हैं-परमार्थबुद्धिको तथा 'प्रज्ञान' शब्द बुद्धि एवं चिह्न (पहचान)-का वाचक है। 'क्रन्दन' शब्द रोने और पुकारनेके अर्थमें आता है। 'वर्ष्यन्' शब्द देह और परिमाणका बोधक है। 'आराधन' शब्द साधन प्राप्ति तथा संतुष्ट करनेके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'रल' शब्दका स्वजातिमें श्रेष्ठ पुरुषके लिये भी प्रयोग होता है और 'लक्ष्मन्' शब्द चिह्न एवं प्रधानका बोध करानेवाला है। 'कलाप' शब्द आभूषण, मोरपंख, तरकस और संगठितके अर्धमें भी उपलब्ध होता है। 'तल्प' शब्द शय्या, अट्टालिका तथा स्त्रीरूप अर्थका बोधक है। 'डिम्भ' शब्द शिशु और मुखंके अधेमें प्रयुक्त होता है। 'स्तम्भ' शब्द खंभे तथा जडवत् निश्चेष्ट होनेके अर्थमें आता है। 'सभा' शब्द समिति तया सदस्योंका भी वाचक है॥१३--२९॥

'रिश्म' शब्द किरण तथा रस्सीका वाचक है।
'धर्म' शब्दका प्रयोग पुण्य और यमराज आदिके
लिये होता है। 'ललाम' शब्द पूँछ, पुण्ड (तिलक),
घोड़ा, आभूषण, ब्रेष्ठता तथा ध्वजा इत्यादि
अर्थोमें आता है। 'प्रत्यय' शब्द अधीन, शपथ,
ज्ञान, विश्वास तथा हेतुके अर्थमें प्रयुक्त होता है।
'समय' शब्दका अर्थ है—शपथ, आचार, काल,
सिद्धान्त और संविद (करार)। 'अत्यय' अतिक्रमण
(उल्लङ्खन) और कितनाई अर्थमें तथा 'सत्य'
शब्द शपथ और सत्यभाषणके अर्थमें ज्ञाता है।
'वीर्य' शब्द बल और प्रभावका तथा 'रूप्य'
शब्द परमसुन्दर रूपका वाचक है। 'दुरोदर' शब्द
पुँक्लिङ्ग होनेपर जुआ खेलनेवाले पुरुष और जुएमें
लगाये जानेवाले दाँवका बोध करानेवाला होता है

'कान्तार' शब्द बहुत बड़े जंगल और दुर्गम मार्गका वाचक है तथा पुँछिङ्ग और नपुंसक— दोनों लिङ्गोंमें उसका प्रयोग होता है। 'हरि' शब्द यम, वायु, इन्द्र, चन्द्रमा, सूर्य, विष्णु और सिंह आदि अनेकों अधौंका वाचक है। 'दर' शब्द स्त्रीतिङ्गको छोड्कर अन्य दो लिङ्गोमें प्रयुक्त होता है। उसका अर्थ है—भय और खंदक। 'जठर' शब्द उदर एवं कठिन अर्थका बोधक है। 'उदार' शब्द दाता और महान् पुरुषके अर्थमें आता है। 'इतर' शब्द अन्य और नीचका वाचक है। 'मौलि' शब्दके तीन अर्थ हैं—चूडा, किरीट और बेंधे हुए केश। 'बलि' शब्द कर (टैक्स या लगान) तथा उपहार (भेंट आदि)-के अर्थमें प्रयोग आता है। 'बल' शब्द सेना और स्थिरता आदिका बोधक है। 'नीवी' शब्द स्त्रीके कटिवस्त्रके बन्धनरूप अर्थमें तथा परिपण (पूँजी, मूलधन अथवा बंधक रखने)-के अर्थमें आता है। 'वृष' शब्द शुक्रल (अधिक वीर्यवान्), चूहा, श्रेष्ठ पुरुष, पुण्य (धर्म) तथा बैलके अर्थमें प्रयुक्त होता है। 'आकर्ष' शब्द पासा तथा चौसरकी बिछाँतके अर्थमें आता है। 'अक्ष' शब्द नपुंसकलिङ्ग होनेपर इन्द्रियके अर्थमें आता है तथा पुँक्तिक होनेपर पासा, कर्ष (सोलह मासेका एक माप), गाड़ीके पहिये, व्यवहार (आय-व्ययकी चिन्ता) और बहेड़ेके वृक्षके अर्थमें उपलब्ध होता है। 'उष्णीष' शब्द किरीट आदिके अर्थमें

प्रयुक्त होता है। स्त्रीलिङ्ग 'कर्ष्' शब्द कुल्या

अर्थात् छोटी नदीका वाचक है। 'अध्यक्ष'

शब्द प्रत्यक्ष (द्रष्टा) और अधिकारीके अर्थमें

आता है। 'विभावसु' शब्द सूर्य और अग्निका

वाचक है। 'रस' शब्द विष, वीर्य, गुण, राग,

द्रव तथा शृङ्गार आदि रसोंका बोध करानेवाला

है। 'वर्चस्' शब्द तेज और पुरीष (मल)-का | या हामी भरने)-के अर्थमें आता है। 'व्यूह' शब्द तथा 'आगस्' शब्द पाप और अपराधका वाचक समृहका वाचक है। 'अहि' शब्द वृत्रासूरके अर्थमें 'साधीयस्' शब्द साधु (उत्तम) और बाढ (निश्चय | एवं सूर्यका बोध करानेवाला है॥३०—४९॥

'छन्दस्' शब्द पद्य और इच्छाके तथा भी आता है। तथा 'तमोपह' शब्द अग्नि, चन्द्रमा

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कोशविषयक नानार्थ-वर्गका वर्णन' नामक तीन सौ बासडवी अध्याय पूरा हुआ॥३६२॥

- State -

## तीन सौ तिरसठवाँ अध्याय भूमि, वनीषधि आदि वर्ग

अग्निदेव कहते हैं-अब मैं भूमि, पूर, पर्वत, वनौषधि तथा सिंह आदि वर्गौका वर्णन करूँगा। भू, अनन्ता, क्षमा, धात्रो, क्ष्मा, कु तथा धरित्री-ये भूमिके नाम है। मृत् और मृतिका-ये मिट्टीका बोध करानेवाले है। अच्छी मिट्टीको मुल्ला और मुल्सा कहते हैं। जगत्, त्रिविष्टप, लोक, भूवन और जगती—ये सब समानार्थ हैं। (अर्थात् ये सभी संसारके पर्यायवाची शब्द हैं।) अयन, वर्त्प (वर्त्पन्), मार्ग, अध्व (अध्वन्), पन्था (पथिन्) पदवी, सृति, सरणि, पद्धति, पद्धा, वर्तनी और एकपदी-ये मार्गके वाचक हैं (इनमेंसे पद्मा और एकपदी शब्द पगडंडीके अर्थमें आते हैं।) पू: (स्त्रीलिङ्ग 'पुर्' शब्द), पुरी, नगरी, पत्तन, पुटभेदन, स्थानीय और निगम-ये सात नगरके नाम हैं। मूल नगर (राजधानी)-से भिन्न जो पुर होता है, उसे शाखानगर कहते हैं। वेश्याओं के निवास स्थानका नाम वेश और वेश्याजनसमाश्रय है। आपण, शब्द निषद्या (बाजार, हाट, दुकान)-के अर्थमें आता है। विपणि और पण्यवीधिका-ये दो बाजारकी गलीके नाम हैं। रथ्या, प्रतोली और विशिखा-ये शब्द गली तथा नगरके

कहते हैं। वप्र शब्दका केवल स्त्रीलिक्समें प्रयोग नहीं होता। प्राकार, वरण, शाल और प्राचीर-ये नगरके चारों और बने हुए घेरे (चहारदिवारी)-के नाम हैं। भिति और कुड्य-ये दीवारके वाचक हैं। इनमें 'भिति' शब्द स्वीलिङ्ग है। एड्क ऐसी दीवारको कहते हैं, जिसके भीतर हड्डी लगायी गयी हो। बास और कुटी पर्यायवाचक हैं। इनमें कुटी शब्द स्त्रीलिङ्ग है तथा कुट शब्दके रूपमें इसका पुँक्षिक्रमें भी प्रयोग है। इसी प्रकार शाला और सभा पर्यायवाचक है। चार शालाओंसे युक्त गृहको संजवन कहते हैं। मुनियोंकी कुटीका नाम पर्णशाला और उटज है। उटज शब्दका प्रयोग पुँक्षिक्र और नपुंसकलिक्न-दोनोंमें होता है। चैत्य और आयतन—ये दोनों शब्द समान अर्थ और समान लिङ्गवाले हैं। (ये यज्ञस्थान, वृक्ष तथा मन्दिरके अर्थमें आते हैं।) वाजिशाला और मन्द्रग-ये घोड़ोंके रहनेकी जगहके नाम है। साधारण धनियोंके महलके नाम हर्म्य आदि हैं तथा देवताओं और राजाओंके महलको प्रासाद (मन्दिर) कहते हैं। द्वार्, द्वार और प्रतीहार-ये दरवाजेके नाम है। आँगन आदिमें बैठनेके लिये मुख्यमार्गका बोध करानेवाले हैं। खाईसे निकालकर बने हुए चबुतरेको वितर्दि एवं वेदिका कहते हैं। जमा किये हुए मिट्टीके ढेरको चय और वप्र कबूतरों (तथा अन्य पक्षियों)-के रहनेके लिये बने हुए स्थानको कपोतपालिका और विटङ्क कहते हैं। 'विटङ्क' शब्द पुँक्षिक्न और नपुंसक दोनों लिङ्गोंमें प्रयुक्त होता है। कपाट और अवर-ये दोनों समान लिङ्ग और समान अर्थमें आते हैं। इनका अर्थ है-किवाड़। नि:श्रेणि और अधिरोहणी-ये सीढीके नाम हैं। सम्मार्जनी और शोधनी-ये दोनों शब्द झाडके अर्थमें आते हैं। संकर तथा अवकर झाड्से फेंकी जानेवाली धुलके नाम हैं। अद्रि, गोत्र, गिरि और ग्रावा-ये पर्वतके तथा गहन, कानन और वन-ये जंगलके बोधक हैं। कृत्रिम (लगाये हुए) वन अर्थात् वृक्ष-समूहको आराम तथा उपवन कहते हैं। यही कृत्रिम वन, जो केवल राजासहित अन्त:पुरकी रानियाँके उपभोगमें आता है, 'प्रमदवन' कहलाता है। बीथी, आलि, आवलि, पद्धि, श्रेणी, लेखा और राजि—ये सभी शब्द पङ्कि (कतार)-के अर्धमें आते हैं। जिसमें फुल लगकर फल लगते हों, उस वृक्षका नाम 'वानस्पत्य' होता है तथा जिसमें बिना फूलके ही फल लगते हैं, उस गुलर (आदि) वृक्षको 'वनस्पति' कहते 世川を一きる川

फलोंके पकनेपर जिनके पेड़ सूख जाते हैं, उन धान-जौ आदि अनाजोंको 'ओषधि' कहा जाता है। पलाशी, हु, दूम और अगम-ये सभी शब्द वृक्षके अर्थमें आते हैं। स्थाणु, ध्रुव तथा शङ्क-ये तीन ठूँठ वृक्षके नाम हैं। इनमें स्थाणु शब्द वैकल्पिक पुँक्षिङ्ग है। अर्थात् उसका प्रयोग पुँक्षित्र, नपुंसकलिङ्ग-दोनोंमें होता है। प्रफुळ, उत्फूल और संस्फुट-ये फूलसे भरे हुए वृक्षके लिये प्रयुक्त होते हैं। पलाश, छदन और पर्ण-ये पत्तेके नाम हैं। इध्म, एधस् और समिध्-ये समिधा (यज्ञकाष्ठ)-के वाचक हैं। इनमें समिध्

पीपलके नाम हैं। दिधत्थ, ग्राही, मन्मथ, दिधफल, पुष्पफल और दन्तशठ-ये कपित्थ (कैथ) नामक वृक्षका बोध करानेवाले हैं। हेमदुग्ध शब्द उदुम्बर (गुलर)-के और द्विपत्रक शब्द केविदार (कचनार)-के अर्थमें आता है। सप्तपर्ण और विशालत्वक्-ये छितवनके नाम हैं। कृतमाल, सुवर्णक, आरेवत, व्याधिघात, सम्पाक और चतुरङ्गल-ये सभी शब्द सोनाल अथवा धनबहेडाके वाचक हैं। दन्तशठ-शब्द जम्बीर (जमीरी नीब्)-के अर्थमें आता है। तिकशाक-शब्द वरुण (या वरण)-का वाजक है। पुनाग, पुरुष, तुङ्ग, केसर तथा देववलभ-ये नागकेसरके नाम हैं। पारिभद्र, निम्बतरु, मन्दार और पारिजात-ये बकायनके नाम हैं। वञ्चल और चित्रकृत-ये तिनिश-नामक वृक्षके बावक हैं। पीतन और कपीतन-ये आम्रातक (अमहा)-के अर्थमें आते हैं। गृहपुष्प और मधुद्रम-ये मधुक (महुआ)-के नाम है। पील अर्थात् देशी अखरोटको गृहफल और संसी कहते हैं। नादेयी और अम्बुबेतस्—ये पानीमें पैदा हुए चेंतके नाम हैं। शिग्र, तीक्ष्णगन्धक, काक्षीर और मोचक-ये शोभाजन अर्थात् सहिजनके नाम है। लाल फुलबाले सहिजनको मधुशियु कहते हैं। अरिष्ट और फेनिल-ये दोनों समान लिङ्गवाले शब्द रीठेके अर्थमें आते हैं। गालव, शाबर, लोध्र, तिरीट, तिल्व और मार्जन-ये लोधके वाचक हैं। शेल्, श्लेष्मातक, शीत, उद्यल और बहुबारक-ये लसोडेके नाम हैं। यैकडूत, त्रुवावक्ष, ग्रन्थिल और व्याघ्रपाल—ये वृक्षविशेषके वाचक हैं। (यह वृक्ष विभिन्न स्थानोंपर टैंटी, कठेर और कंटाई आदि नामोंसे प्रसिद्ध है।) तिन्दक, स्फूर्जंक और काल (या कालस्कन्ध)-ये तेंद्र वृक्षके वाचक हैं। नादेयी और भूमिजम्बुक-शब्द स्त्रीलिङ्ग है। बोधिद्रम और चलदल-ये ये नागरङ्ग अर्थात् नारंगीके नाम हैं। पीलुक शब्द

काकतिन्दुक अर्थात् कृचिलाके अर्थमें भी आता है। पाटलि, मोक्ष और मुष्कक-ये मोरवा या पाडलके नाम हैं। क्रमुक और पट्टिका-ये पठानी लोधके वाचक हैं। कुम्भी, कैडर्य और कट्फल-ये कायफलका बोध करानेवाले हैं। वीरवृक्ष, अरुष्कर, अग्निमुखी और भहातकी-ये शब्द भिलावा नामक वक्षके वाचक हैं। सर्जक, असन, जीव और पीतसाल-ये विजयसारके नाम है। सर्ज और अधकर्ण-ये साल वृक्षके वाचक है। वीरदु (वीर-तरु), इन्द्रदु, ककुभ और अर्जुन— ये अर्जुन नामक वृक्षके पर्याय है। इङ्गदी तपस्वियोंका वृक्ष है; इसीलिये इसे तापस-तरु भी कहते हैं। (कहीं-कहीं यह 'इंगुवा' तथा गोंदी वृक्षके नामसे भी प्रसिद्ध है।) मोचा और शाल्मलि-ये सेमलके नाम है। चिरबिल्व, नक्तमाल, करञ और करज़क-ये 'कंजा' नामक वृक्षके अर्थमें आते हैं। ('करज़क' शब्द भृङ्गराज या भंगरहयाका भी वाचक है।) प्रकीयं और प्रतिकरज-ये कैटीले करज़के वाचक हैं। मर्कटी तथा अङ्गार-वहारी—ये करज़के ही भेद हैं। रोही, रोहितक, प्लीहशत्रु और दाडिमपुष्पक— ये रोहेड़ाके नाम हैं। गायत्री, बालतनय, खदिर और दन्तधावन-ये खैरा नामक वृक्षके वाचक हैं। अरिमेद और विद्खदिर—ये दुर्गन्धित खैराके तथा कदर-यह श्वेत खैराका नाम है। पश्चाङ्गल, वर्धमान, चञ्च और गन्धर्वहस्तक —ये एरण्ड (रेड)-के अर्थमें आते हैं। पिण्डीतक और मरुवक-ये मदन (मैनफल) नामक वृक्षके बोधक है। पीतदारु, दारु, देवदारु और पूतिकाष्ट—ये देवदारुके नाम हैं। श्यामा, महिलाह्नया, लता, गोवन्दिनी, गुन्दा, प्रियङ्ग, फलिनी और फली-ये प्रियंगु (कैंगनी या टौगुन)-के वाचक हैं। मण्डूकपर्ण पत्रोर्ण, नट, कट्वङ्ग, टुण्टुक, श्योनाक, शुकनास, ऋक्ष, दीर्धवृन्त और कुटन्नट-ये शोणक (सोनापाठा)-का बोध

नाम हैं। निचुल, अम्बुज और इजल (या हिज्जल)— ये स्थलवेतस् अथवा समुद्र-फलके वाचक हैं। काकोदुम्बरिका और फल्गु-ये कटुम्बरी या कठमरेके बोधक हैं। अरिष्ट, पिचुमर्दक और सर्वतोभद्र-ये निम्ब-वृक्षके वाचक हैं। शिरीष और कपीतन-ये सिरस वृक्षके अर्थमें आते हैं। वकुल और वज्जुल-ये मौलिश्रीके नाम हैं। (बज्जुल शब्द अशोक आदिके अर्थमें आता है।) पिच्छिला, अगरु और शिंशपा-ये शीशमके अर्थमें आते हैं। जया, जयन्ती और तकारी—ये जैत वृक्षके नाम हैं। कणिका, गणिकारिका, श्रीपर्ण और अग्निमन्ध-ये अरणिके वाचक हैं। (किसीके मतमें जयासे लेकर अग्निमन्थतक सभी शब्द अरणिके ही पर्याय हैं।) वत्सक और गिरिमक्रिका—ये कुटज वक्षके अर्धमें आते हैं। कालस्कन्ध, तमाल और तापिच्छ-ये तमालके नाम हैं। तण्डुलीय और अल्पमारिष—ये चौराईके बोधक हैं। सिन्धुवार और निर्गुण्डी—ये सेंदुवारिके नाम हैं। वही सेंद्रवारि यदि जंगलमें पैदा हुई हो तो उसे आस्फीता (आस्फोटा या आस्फोता ) कहते हैं। [किसी-किसीके मतमें चनमहिका (चन-बेला)-का नाम आस्फोटा या आस्फीता है।] गणिका, युधिका और अम्बद्या-ये जुहीके अर्थमें आते हैं। सप्तला और नवमालिका-ये दोनों पर्यायवाची शब्द है। अतिमुक्त और पुण्डक-ये माधवी लताके नाम हैं। कुमारी, तरिण और सहा-ये घीकुँआरिके वाचक हैं। लाल घोकुँआरिको कुरबक और पीली घोकुँआरिको कुरण्टक कहते हैं। नीलझिण्टी और बाणा-ये दोनों शब्द नीली कटसरैयाके वाचक हैं। इनका पुँक्षिङ्ग और स्त्रीलिङ्ग-दोनों लिङ्गोंमें प्रयोग होता है। झिण्टी और सैरीयक-ये सामान्य कटसरैयाके वाचक हैं। वही लाल हो

करानेवाले हैं। पीतद्व और सरल -ये सरल वृक्षके

तो क्रबंक और पीली हो तो सहचरी कहलाती है। यह शब्द स्त्रीलिङ्ग और पुँक्रिङ्ग-दोनोंमें प्रयुक्त होता है। धुस्तुर (या धत्तुर), कितव और धूर्त-ये धतुरके नाम हैं। रुचक और मातुलुङ्ग-ये बीजपुर या बिजौरा नीबूके वाचक है। समीरण, मरुवक, प्रस्थपुष्प और फणिजक-ये मरुआ वृक्षके नाम हैं। कुठेरक और पर्णास-ये तुलसी वृक्षके पर्याय हैं। आस्फीत, वसुक और अर्क-ये आक (मदार)-के नाम हैं। शिवमानी और पाश्पती-ये अगस्त्य वृक्ष अथवा बृहत् मौलसिरीके वाचक है। वृन्दा (वन्दा), वृक्षादनी-जीवन्तिका और वृक्षरुहा-ये पेडपर पैदा हुई लताके नाम हैं। गुड़ची, तन्त्रिका, अमृता, सोमबाड़ी और मधुपर्णी—ये गुरुचिके वाचक है। मुर्वा, मोरटी, मध्लिका, मध्श्रेणी, गोकर्णो तथा पीलुपर्णी-ये मूर्वा नामवाली लताके नाम है। पाठा, अम्बद्धा, विद्वकर्णी, प्राचीना वनतिकिका-ये पाठा नामसे प्रसिद्ध लताके वाचक हैं। कट्, कटम्भरा, चक्राङ्गी और शकुलादनी-ये कटकीके नाम है। आत्मगृहा, प्रावृषायी, कपिकच्छ और मर्कटी-ये केवाँकुके वाचक हैं। अपामार्ग, शैखरिक, प्रत्यक्पणी तथा मयुरक-ये अपामार्ग (चिचिडा)-का बोध करानेवाले हैं। फञ्जिका (या हज्जिका), ब्राह्मणी और भागी-ये ब्रह्मनेटिके वाचक हैं। द्रवन्ती, शम्बरी तथा वृषा-ये आखुपर्णी या मुसाकानीके बोधक हैं। मण्डकपणीं, भण्डीरी, समङ्गा और कालमेषिका-ये मजीठके नाम है। रोदनी, कच्छरा, अनन्ता, समुद्रान्ता और दरालभा-ये यवासा एवं कचुरके वाचक हैं। पृश्चिपणीं, पृथक्पणीं, कलशि, धावनि और गृहा-ये पिठवनके नाम है। निर्दिग्धिका, स्पृशी, व्याग्री, क्षुद्रा और दु:स्पर्शा—ये भटकटैया (या भजकटया)-के अर्थमें आते हैं। अवल्गुज,

सोमग्रजी, सुवहि, सोमवहिका, कालमेपी, कृष्णपत्ना, वाकुची और पृतिफली-ये वकुचीके वाचक हैं। कणा, उष्णा और उपकल्या—ये पिप्पलीके बोधक हैं। श्रेयसी और गजपिप्पली-ये गजपिप्पलीके वाचक हैं। चव्य और चविका-ये चव्य अथवा वचाके नाम है। काकचिञ्ची, गुज्जा और कृष्णला-ये तीन गुजा (घुँघुची)-के अर्थमें आते हैं। विश्वा, विषा और प्रतिविषा-ये 'अतीस'के बोधक हैं। वनशृङ्गाट और गोक्षर-ये गोखुरूके वाचक हैं। नारायणी और शतमुली-ये शतावरीका बोध करानेवाले हैं। कालेयक, हरिद्रव, दावीं, पचम्पचा और दारु-ये दारुहल्दीके नाम हैं। जिसकी जड़ सफेद हो, ऐसी वचा (बच)-का नाम हैमवती है। बचा, उग्रगन्धा, षड्ग्रन्था, गोलोमी और शतपर्विका—ये बचके अर्थमें आते हैं। आस्फोता और गिरिकणी—ये दो शब्द विष्णुक्रान्ता या अपराजिताके नाम हैं। सिंहास्य, वासक और वृष-ये अडसेके अर्थमें आते हैं। मिशी, मधुरिका और छत्रा—ये वनसाँफके वाचक हैं। कोकिलाक्ष, इक्षुर और क्षुर-ये तालमखानाके नाम हैं। विडंग और कृमिष्न—ये वायविद्यंगके वाचक हैं। वज़्द्र, स्रक, स्नुही और सुधा—ये सेहँडके अर्थमें आते है। मुद्रीका, गोस्तनी और द्राक्षा—ये दाख या मुनकाके नाम है। वला तथा वाट्यालक-ये वरियारके वाचक हैं। काला और मसूरविदला-ये ज्यामलता या ज्यामित्रधाराके अर्थमें आते हैं। त्रिपटा, त्रिवृत्ता और त्रिवृत्त-ये शुक्ल त्रिधाराके वाचक हैं। मधुक, क्लीतक, यष्टिमधुका और मध्यष्टिका-ये जेटी मध्के नाम है। विदारी, क्षीरशुक्ता, इक्षुगन्धा, क्रोष्टी और यासिता-ये भूमिकृष्माण्डके बोधक हैं। गोपी, श्यामा, शारिवा, अनन्ता तथा उत्पल शारिवा—ये श्यामालता अथवा गौरीसरके वाचक हैं। मोचा, रम्भा और कदली-

ये केलेके नाम हैं। भण्टाकी और दुष्प्रधर्षिणी— ये भाँटेके अर्थमें आते हैं। स्थिरा, धुवा और सालपर्णी-ये सरिवनके नाम हैं। शृङ्गी, ऋषभ और वृष-ये काकड़ासिंगीके वाचक हैं। (यह अष्टवर्गकी प्रसिद्ध ओषधि है) गाङ्गेरुकी और नागबला—ये बलाके भेद हैं। इन्हें हिंदीमें गुलसकरी और गंगेरन भी कहते हैं। मुक्ली और तालमुलिका-ये मुसलीके नाम हैं। ज्योत्स्नी, पटोलिका और जाली-ये तरोईके अर्थमें आते हैं। अजश्रुको और विषाणी—ये 'मेडासिंगी'के वाचक हैं। लाङ्गलिको और अग्निशिखा—ये करियारोका बोध करानेवाले हैं। ताम्बूली तथा नागवल्ली-ये ताम्बूल या पानके नाम हैं। हरेण, रेणिका और कौन्ती-ये रेणुका नामक गन्धद्रव्यके वाचक है। हीबेरो और दिव्यनागर-ये नेत्रबाला और सुगन्धवालाके नाम है। कालानुसार्य, वृद्ध, अञ्चपुष्प, शीतशिव और शैलेय-ये शिलाजीतके वाचक हैं। तालपणीं, दैत्या, गन्ध, कुटी और मुरा—ये मुरा नामक सुगन्धित द्रव्यका बोध करानेवाले हैं। ग्रन्थिपणं, शुक और बर्हि (या बर्ह)—ये गठिवनके अर्थमें आते हैं। बला, त्रिपुटा और त्रुटि—ये छोटी इलायचीके वाचक हैं। शिवा और तामलकी-ये भुई आमलाके अर्थमें आते हैं। हुनु और हद्दविलासिनी-ये नखी नामक गन्धद्रव्यके बोधक हैं। कुटलट, दाशपुर, वानेय और परिपेलव—ये मोथाके नाम हैं। तपस्विनी तथा जटामांसी—ये जटामाँसीके अर्थमें आते हैं। पूका (या स्पृका), देवी, लता और लघु या (लश्)—ये 'असवरग'के वाचक हैं। कर्च्रक और द्राविड्क-ये कर्च्रके नाम हैं। गन्धमूली और शठी शब्द भी कच्रके ही अर्थमें आते हैं। ऋक्षगन्धा, छगलान्त्रा, आवेगी तथा वृद्धदारक—ये विधाराके नाम हैं। तुण्डिकेरी, रक्तफला, विम्बिका और पोलुपर्णी—ये कन्द्रुरीके

वाचक हैं। चाङ्गेरी, चुक्रिका और अम्बष्टा-ये अम्ललोडिका (अम्लिलोना)-के बोधक है। स्वर्णक्षीरी और हिमावती—ये मकोयके नाम हैं। सहस्रवेधी, चुक्र, अम्लवेतस और शतवेधी-ये अम्लबेंतके अर्थमें आते हैं। जीवन्ती, जीवनी और जीवा—ये जीवन्तीके नाम हैं। भूमिनिम्ब और किरातक-ये चिरात्तिक या चिरायताके वाचक है। कुर्वशीर्य और मधुरक—ये अष्टवर्गान्तक 'जीवक' नामक ओषधिके बोधक हैं। चन्द्र और कपिवृक-ये समानार्थक शब्द हैं। (चन्द्रशब्द कर्प्र और काम्पिल्य आदि अधीमें आता है।) दर्ज और एडगज-ये चकवड़ नामक वृक्षके वाचक है। वर्षाभु और शोबहारिणी —ये गदहपुनिक अर्धमें आते हैं। कुनन्दती, निकुम्भस्त्रा, यमानी और वार्षिका-ये लताविशेषके वाचक हैं। लश्न, गुजन, अरिष्ट, महाकंद और रसोन-ये लहसुनके नाम हैं। वाराही, वस्दा (या बदरा) तथा गृष्टि— ये वराहीकंदके वाचक है। काकमाची और वायसी — ये समानार्ध शब्द हैं। शतपृष्पा, सितच्छत्रा, अतिच्छत्रा, मधुरामिसि, अवाकपुष्पी और कारवी-ये सौंफके नाम हैं। सरणा, प्रसारिणी, कटम्भरा और भद्रवला —ये कुब्जप्रसारिणी नामक ओषधिके वाचक हैं। कर्वूर और शटी-ये भी कचूरके अर्थमें आते हैं। पटोल, कुलक, तिक्तक और पद्-ये परवलके नाम है। कारवेल और कटिकक-ये करैलाके अर्थमें आते हैं। कृष्माण्डक और कर्कार-ये कॉहडाके वाचक हैं। उर्वार और कर्कटी-ये दोनों स्त्रीलिङ्ग शब्द ककड़ीके वाचक हैं। इक्ष्वाकु तथा कटुतुम्बी-ये कड़वी लौकीके बोधक हैं। विशाला और इन्द्रवारुणी-ये इन्द्रायन (तुँबी) नामक लताके नाम हैं। अशोंघन, सुरण और कंद-ये सुरन या ओलके वाचक है। मुस्तक और कुरुविन्द-ये दोनों शब्द

भी मोथाके अर्थमें आते हैं। त्वक्सार, कर्मार, वेण, मस्कर और तेजन-ये वंश (बाँस)-के वाचक हैं। छत्रा, अतिच्छत्र और पालध्न-ये पानीमें पैदा होनेवाले तृणविशेषके बोधक हैं। मालातुणक और भूस्तुण-ये भी तुणविशेषके ही नाम हैं। ताड़के वृक्षका नाम ताल और तुणराज है। घोण्टा, क्रमुक तथा पूग-ये मुपारीके अर्धमें आते हैं॥ १४-७० है॥

शार्दुल और द्वीषी-ये व्याप्र (बाघ)-के वाचक हैं। हर्यक्ष, केशरी (केसरी) तथा हरि-ये सिंहके नाम हैं। कोल, पोत्री और वराह-ये सुअरके तथा कोफ, ईहामूग और वृक भेडियेके अर्थमें आते हैं। लूता, कर्णनाधि, तन्तुवाय और मर्कट-ये मकडीके नाम हैं। वृश्चिक और शुककीट बिच्छुके वाचक हैं। ('शुककीट' शब्द **ऊन आदि चाटनेवाले कीडेके अर्धमें भी आता** है।) सारङ्ग और स्तोक—ये समान लिङ्गमें प्रयुक्त होनेवाले शब्द पपीहाके वाचक हैं। कुकवाक तथा ताम्रचुड-ये कुकुट (मृर्ग)-के नाम है। पिक और कोकिल-ये कोयलके बोधक हैं। करट और अरिष्ट-काक (कौए)-के अर्धमें आते हैं। वक और कह - बगुलेके नाम है। कोक, चक्र और चक्रवाक -ये चकवाके तथा शब्द 'समूह' अर्थके वाचक हैं॥७१-७८॥

कादम्ब और कलहंस-ये मधुरभाषी हंस या बत्तकके वाचक हैं। पतिङ्गका और पत्तिका-ये मध्का छाता लगानेवाली छोटी मक्खियोंके नाम हैं और सरधा तथा मध्मक्षिका-ये बडी मधुमक्खीके अर्थमें आते हैं। (इसीको सरैंगवा माछी भी कहते हैं।) द्विरेफ, पुष्पलिह, भूक, षट्पद, भ्रमर और अलि-ये भ्रमर (भीर)-के नाम हैं। केकी तथा शिखी-मोरके नाम हैं। मोरकी वाणीको 'केका' कहते हैं। शकुन्ति, शकृति और द्विज-ये पक्षीके पर्याय हैं। स्त्रीलिङ्ग पक्षति-शब्द और पक्षमुल-ये पंखके वाचक हैं। चञ्च और तोटि—ये चाँचके अर्थमें आते हैं। इन दोनोंका स्त्रीलङ्गमें ही प्रयोग होता है। उड़ीन और संडीन-ये पक्षियोंके ठडनेके विभिन्न प्रकारोंके नाम है। कुलाय और नीड शब्द घोंसलेके अर्थमें आते हैं। पेषी (या पेशी), कोष और अण्ड-ये अण्डेके नाम हैं। इनमें प्रथम दो शब्द केवल पुँकिङ्गमें प्रयुक्त होते हैं। पृथुक, शावक, शिश्, पोत, पाक, अर्थक और डिम्थ-ये शिशमात्रके बोधक है। संदोह, व्यहक और गण, स्तोम, ओंघ, निकर, व्रात, निकुरम्ब, कदम्बक, संघात, संचय, वृन्द, पुञ्ज, राशि और कृट-ये सभी

इस प्रकार आदि आरनेय महापुराजमें 'कोशविषयक भूमि, वनीर्षांध आदि वर्गका वर्णन' नामक तीन सौ तिरसठवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३६३॥

and the state of

### तीन सौ चौसठवाँ अध्याय मनुष्य-वर्ग

अग्निदेव कहते हैं- अब मैं नाम-निर्देशपूर्वक हैं। स्त्रीको योषित्, योषा, अबला और वध् मनुष्यवर्ग, ब्राह्मण-वर्ग, क्षत्रिय-वर्ग, वैश्य-वर्ग कहते हैं। जो अपने अभीष्ट कामी पुरुषके साथ और शुद्रवर्गका क्रमशः वर्णन करूँगा। ना, नर, समागमकी इच्छासे किसी नियत संकेत-स्थानपर पञ्चजन और मर्त्य —ये मनुष्य एवं पुरुषके वाचक | जाती है, उसे अभिसारिका कहते हैं। कुलटा,

पंश्चली और असती-ये व्यभिचारिणी स्त्रीके नाम हैं। निग्नका और कोटवी शब्द नंगी स्त्रीका बोध करानेवाले हैं। (रजोधर्म होनेके पूर्व अवस्थावाली कन्याको भी 'निग्नका' कहते हैं।) अर्धवृद्धा (अधबुढ़) स्त्रीको (जो गेरुऔं वस्त्र धारण करनेवाली और पति-विहीना हो) कात्यायनी कहते हैं। दूसरेके घरमें रहकर (स्वाधीन वृत्तिसे केश-प्रसाधन आदि कलाके द्वारा) जीवन-निर्वाह करनेवाली स्त्रीका नाम सैरन्ध्री है। अन्त:पुरकी वह दासी, जो अभी बूढी न हुई हो-जिसके सिरके बाल सफेद न हुए हों, असिक्नी कहलाती है। रजस्वला स्त्रीको मलिनी कहते हैं। वारस्त्री, गणिका और वेश्या-ये रेडियेकि नाम हैं। भाइयोंकी स्त्रियाँ परस्पर याता कहलाती है। पतिकी बहनको ननान्दा कहते हैं। सात पीढ़ीके अंदरके मनुष्य सपिण्ड और सनाभि कहे जाते हैं। समानोदर्य, सोदर्य, सगर्भ और सहज-वे समानार्थक शब्द संगे भाईका बोध करानेवाले हैं। सगोत्र, बान्धव, ज्ञाति, बन्धु, स्व तथा स्वजन--ये भी समान अर्थके बोधक हैं। दम्पती, जम्पती, भार्यापती, जायापती-ये पति-पत्नीके वाचक हैं। गर्भाशय, जरायु, उल्त और कलल-ये चार शब्द गर्भको लपेटनेवाली झिल्लीके नाम है। कलल-शब्द पॅलिङ्ग और नप्सकलिङ्ग-दोनॉर्मे आता है। (यह शुक्र और शोणितके संयोगसे बने हुए गर्भाशयके मांस-पिण्डका भी वाचक है।) गर्भ और भ्रण-ये दोनों शब्द गर्भस्य बालकके लिये प्रयक्त होते हैं। क्लीब, शण्ड (षण्ड) और नपुंसक-ये पर्यायवाची शब्द हैं। डिम्भ-शब्द उत्तान सोनेवाले नवजात शिशुओंके अर्धमें आता है। बालकको माणवक कहते हैं। लंबे पेटवाले पुरुषके अर्थमें पिचण्डिल और बृहत्कृक्षि शब्दोंका प्रयोग होता है। जिसकी नाक कुछ झुकी हुई हो,

उसको अवश्रट कहते हैं। जिसका कोई अङ्ग कम या विकृत हो वह विकलाङ्ग और पोगण्ड कहलाता है। आरोग्य और अनामय-ये नीरोगताके वाचक हैं। बहरेको एड और विधर तथा कुबडेको कुब्ज और गडल कहते हैं। रोग आदिके कारण जिसका हाथ खराब हो जाय, उसको तथा लुले मनुष्यको कृनि (या कृणि) कहा जाता है। क्षय, शोष और यक्ष्या-ये राजयक्सा (थाइसिस, टीबी या तपेदिक)-के नाम है। प्रतिश्याय और पीनस-ये जुकामके अर्थमें आते हैं। स्त्रीलिङ्ग-क्षुत्, पुँक्षिङ्ग-क्षव और नपुंसक-खुत शब्द छींकके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। कास और क्षवध्—ये खाँसीके नाम हैं। इनका प्रयोग पुँक्षिक्रमें होता है। शोध, श्वयथु और शोफ-ये स्जनके अर्थमें आते हैं। पादस्फोट और विपादिका-ये बिवाईके नाम हैं। किलास और सिध्म-सेहर्एको कहते हैं। कच्छ, पाम, पामा और विचर्चिका-ये खुजलीके वाचक हैं। कोठ और मण्डलक उस कोढको कहते हैं, जिसमें गोलाकार चकत्ते पड जाते हैं। सफेद कोडको कुष्ठ और श्वित्र कहते हैं। दुर्नामक और अर्शस्-ये बवासीरके नाम हैं। मल-मूत्रके निरोधको अनाह और विबन्ध कहते हैं। ग्रहणी और प्रवाहिका-ये संप्रहणी रोगके नाम हैं। बीज, वीर्य, इन्द्रिय और शुक्र-ये वीर्यके पर्याय हैं। पलल, क्रव्य और आमिष-ये मांसके अर्थमें आते हैं। बुका और अग्रमांस-ये छातीके मांस (हृत्पण्ड)-का बोध करानेवाले हैं। ('बुका' शब्द केवल हृदयका भी वाचक है।) इदय और इत्-ये मनके पर्याय हैं। मेदस्, वपा और वसा—ये मेदाके नाम हैं। गलेके पीछेकी नाडीको मन्या कहते हैं। नाडी, धमनि और शिरा-ये नाडीके वाचक हैं। तिलक और क्लोम-ये शरीरमें रहनेवाले काले तिलके अर्थमें आते हैं। मस्तिष्क दिमागको और दृषिका आँखोंकी कीचड़को कहते हैं। अन्त्र और पुरीतत्-ये आँतके अर्थमें आते हैं। गुल्म और प्लीहा— बरवट (तिल्ली)-को कहते हैं। प्लीहा 'प्लीहन्' शब्दका पुँक्षिङ्गरूप है। अङ्ग-प्रत्यङ्गकी संधियंकि बन्धनको स्नायु और वस्रसा कहते हैं। कालखण्ड और यकत-जिगर या कलेजेके नाम है। कर्पर और कपाल शब्द ललाटके वाचक है। 'कपाल' शब्द पुँक्षिक्र और नपुंसकलिक्स —दोनोंमें आता है। कीकस, कुल्य और अस्थि—ये हड्डीके नाम हैं। रक्त-मांससे रहित शरीरकी हड्डीको कङ्काल कहते हैं। पीठकी हड्डी (मेरुदण्ड)-का नाम कशेरुका है। 'करोटि' शब्द स्त्रीलिङ्ग है और यह मस्तककी हुड्डी (खोपड़ी)-के अर्थमें आता है। पैंसलीकी हड्डीको पर्शुका कहते हैं। अङ्ग, प्रतीक, अवयव, शरीर, वर्ष्म तथा विग्रह—ये शरीरके पर्याय है। कट और श्रोणिफलक-ये चुतड़के अर्थमें आते हैं। 'कट' शब्द पुँछिन्न है। कटि, श्रोणि और ककुदाती —ये कमरका बोध करानेवाले हैं। (किन्हीं-किन्हींके मतमें उपर्युक्त पाँचों ही शब्द पर्यायवाची हैं।) स्त्रीकी कमरके पिछले भागको नितम्ब और अगले भागको जघन कहते हैं। 'जधन' शब्द नपुंसकलिङ्ग है। नितम्बके ऊपर जो दो गड्डे-से होते हैं, उन्हें कूपक एवं ककुन्दर कहते हैं। 'ककुन्दर' शब्द केवल नपुंसकलिङ्ग है। कटिके मांस-पिण्डका नाम स्फिच् और कटिप्रोथ है। 'स्फिच्' शब्दका प्रयोग स्वीलिङ्गमें होता है। नीचे बताये जानेवाले भग और लिङ्ग -दोनोंको उपस्थ कहा जाता है। भग और योनि— ये स्त्री-चिह्नके बोधक पर्यायवाची शब्द है। शिश्र, मेह, मेहन और शेफस् -ये पुरुषचिह्न (लिङ्ग)-के वाचक हैं। पिचण्ड, कुक्षि, जठर, उदर और तुन्द-ये पेटके अर्थमें आते हैं। कुच और स्तन

पर्यायवाची शब्द हैं। कुचोंके अग्रभागका नाम चूचुक है। नपुंसकलिङ्ग क्रोड तथा भुजान्तर शब्द गोदीके वाचक हैं। स्कन्ध, भुजशिरस् और अंस-ये कंधेके अर्थमें आते हैं। 'अंस' शब्द पुँचिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग है। कंधेकी संधियों अर्थात् हैंसलीकी हड्डीको जत्रु कहते हैं। पुनर्भय, कररुह, नख और नखर—ये नखोंके नाम हैं। इनमें 'नखर' और 'नख' शब्द स्त्रीलङ्गके सिवा अन्य दो लिङ्गोंमें प्रयुक्त होते हैं। अँगृठेसे लेकर तर्जनीतक फैलाये हुए हाथको प्रादेश, अँगूठेसे मध्यमातकको ताल और अनामिकातक फैलाये हुए हाथको गोकर्ण कहते हैं। इसी प्रकार अँगुठेसे कनिष्ठिका अँगुलीतक फैले हुए हाथका नाम वितस्ति (बालिस्त या बित्ता) है। इसकी लंबाई बारह अंगुलकी होती है। जब हाथकी सभी अँगुलियाँ फैली हों, तब उसे चपेट, तल और प्रहस्त कहते हैं। मुट्टी बैंधे हुए हायका नाम रिल है। (कोहनीसे लेकर मुट्टी बैंधे हुए हायतकके मापको भी 'रिल' कहते हैं।) कोहनीसे कनिष्ठा अँगुलीतककी लंबाईका नाम अर्यत्न है। शङ्कके समान आकारवाली ग्रीवाका नाम कम्बुग्रीवा और त्रिरेखा है। गलेकी मौटीको अवदु, घाटा और कुकाटिका कहते हैं। ओठसे नीचेके हिस्सेका नाम चिबुक है। गण्ड और गझ गालके बाचक है। गालेंकि निचले भागको हनु कहते हैं। नेत्रोंक दोनों प्रान्तोंको अपाङ्ग कहा जाता है। उन्हें दिखानेकी चेष्टाको कटाक्ष कहा जाता है। चिक्र, कुन्तल और वाल-ये केशके वाचक हैं। प्रतिकर्म और प्रसाधन शब्द सँवारने और शृङ्गार करनेके अर्थमें आते हैं। आकल्प, वेश और नेपच्य-ये शब्द प्रत्यक्ष नाटक आदिके खेलमें भिन्न-भिन्न वेष धारण करनेके अर्थमें आते हैं। मस्तकपर धारण किये जानेवाले रत्नका नाम चूडामणि और शिरोरल है। हारके बीच-बीचमें पिरोये हुए रत्नको तरल कहते हैं। कर्णिका और तालपत्र-ये कानके आभूषणके नाम है। लम्बन और ललन्तिका गलेमें नीचेतक लटकनेवाले हारको कहते हैं। मञ्जीर और नपर-ये पैरके आभूषण हैं। किङ्किणी और क्षुद्रघण्टिका घुँघुरूके नाम हैं। दैर्घ्य, आयाम और आनाह-ये वस्त्र आदिकी लंबाईके बोधक हैं। परिणाह और विशालता-ये चौडाई (पनहा या अर्ज) के अर्धमें पतदग्रह-ये पीकदानके नाम हैं॥ १-२९॥

आते हैं। प्राने वस्त्रको पटच्चर कहते हैं। संख्यान और उत्तरीय-ये चादर या दुपट्टेके अर्थमें आते हैं। फुल आदिसे बालोंका भुज़ार करने या कपोल आदिपर पत्रभङ्ग आदि बनानेको रचना और परिस्पन्द कहते हैं। प्रत्येक उपचारकी पूर्णताका नाम आभोग है। ढक्कनदार पेटीको समुद्रगंक और सम्पुटक कहते हैं। प्रतिग्राह और

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कोशयत मनुष्य-वर्गका वर्णन' नामक तीन सी चीसतवी अध्याप पूरा हुआ॥ ३६४॥

が対対へへ

# तीन सौ पैंसठवाँ अध्याय

ब्रह्म-वर्ग

अग्निदेव कहते हैं-वंश, अन्तवाय, गोत्र, कुल, अभिजन और अन्वय-ये वंशके नाम है। मन्त्रकी व्याख्या करनेवाले ब्राह्मणको आचार्य कहते हैं। जिसने यज्ञमें व्रतकी दीक्षा ग्रहण की हो, वह आदेश, यहा और यजमान कहलाता है। समझ-बुझकर आरम्भ करनेका नाम उपक्रम है। एक गुरुके यहाँ साथ-साथ विद्या पढ़नेवाले छात्र परस्पर सतीर्थ्य और एकगुरु कहलाते हैं। सध्य, सामाजिक, सभासद और सभास्तार-ये यज्ञके सदस्योंके नाम हैं। ऋत्विक् और याजक-ये यज्ञ करानेवाले ऋत्विजोंके वाचक हैं। यजुर्वेदके ज्ञाता ऋत्विज्ञको अध्वर्य, सामवेदके जाननेवालेको उद्गाता और ऋग्वेदके ज्ञाताको होता कहते हैं। चषाल और युपकटक-ये यजीय स्तम्भपर लगाये जानेवाले काठके छात्रेके नाम हैं। स्थण्डिल और चत्वर-ये दोनों शब्द समान लिङ्ग और समान अर्थके बोधक हैं। खौलाये हुए दुधमें दही मिला देनेसे जो हवनके योग्य वस्तु तैयार होती है, उसे आमिक्षा कहते हैं। दही मिलाये हुए घीका नाम

पुषदाञ्य है। परमात्र और पायस-ये खीरके वाचक हैं। जो पशु यजमें अभिमन्त्रित करके मारा गया हो, उसको उपाकृत कहते हैं। परम्पराक, शमन और प्रोक्षण-ये शब्द यज्ञीय पशुका वध करनेके अर्घमें आते हैं। पूजा, नमस्या, अपचिति, सपर्या, अर्चा और अर्हणा—ये समानार्थक शब्द हैं। वरिवस्या, श्रृश्रुषा, परिचर्या और उपासना-ये सेवाके नाम हैं। नियम और व्रत-ये एक-दूसरेके पर्यायवाची शब्द हैं। इनमें 'व्रत' शब्द पुँक्तिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग-दोनोंमें प्रयुक्त होता है। उपवास आदिके रूपमें किये जानेवाले व्रतका नाम पुण्यक है। जिसका प्रथम या प्रधानरूपसे विधान किया गया हो, उसे 'मुख्यकल्प' कहते हैं और उसकी अपेक्षा अधम या अप्रधानरूपसे जिसकी विधि हो, उसका नाम अनुकल्प है। कल्पके अर्थमें विधि और क्रम-इन शब्दोंका प्रयोग समझना चाहिये। वस्तुका पृथक्-पृथक् ज्ञान (अथवा जड-चेतन या द्रष्टा-दुश्यके पार्थक्यका निश्चय) विवेक कहलाता है। (श्रावणीपूर्णिमा

आदिके दिन) संस्कारपूर्वक वेदका स्वाध्याय आरम्भ करना उपकरण या उपाकर्म कहलाता है। भिक्षु, परिव्राट, कर्मन्दी, पाराशरी तथा मस्करी-संन्यासीके पर्यायवाची शब्द हैं। जिनको वाणी सदा सत्य होती है, वे ऋषि और सत्यवचा कहलाते हैं। जिसने वेदाध्ययन और ब्रह्मचर्यके व्रतको विधिवत् समाप्त कर लिया है, किंत् अभी दूसरे आश्रमको स्वीकार नहीं किया है, उसको प्राप्तिके नाम हैं॥१—११॥

स्रातक कहते हैं। जिन्होंने अपनी सम्पूर्ण इन्द्रियोंपर विजय प्राप्त कर ली है, वे 'यती' और 'यति' कहलाते हैं। शरीर-साध्य नित्यकर्मका नाम यम है तथा जो कर्म अनित्य एवं कभी-कभी आवश्यकतानुसार किये जानेयोग्य होता है. वह (जप, उपवास आदि) नियम कहलाता है। ब्रह्मभूय, ब्रह्मत्व और ब्रह्मसायुज्य -ये ब्रह्मभावकी

इस प्रकार आदि आग्नेय महायुराणमें 'कोशगत ब्रह्मवर्गका वर्णन' नामक तीन सौ पैसडवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३६५॥

The second

### तीन सौ छाछठवाँ अध्याय क्षत्रिय, वैश्य और शृद्र-वर्ग

अग्निदेव कहते हैं-मूर्धाभिषक, राजन्य बाहुज, क्षत्रिय और विराट-ये क्षत्रियके वाचक हैं। जिस राजाके सामने सभी सामन्त-नरेश मस्तक झुकाते हैं, उसे अधीश्वर कहते हैं। जिसका समुद्रपर्यन्त समुची भूमिपर अधिकार हो, उस सम्रादका नाम चक्रवर्ती और सार्वधीम है तथा दूसरे राजाओंको (जो छोटे-छोटे मण्डलॉक शासक हैं, उन्हें) मण्डलेश्वर कहते हैं। मन्त्रीके तीन नाम हैं-मन्त्री, धीसचिव और अमात्य। महामात्र और प्रधान-ये सामान्य मन्त्रियोंके वाचक हैं। व्यवहारके द्रष्टा अर्थात् मामले-मुकदमेमें फैसला देनेवालेको प्राइविवाक और अक्षदर्शक कहते हैं। सुवर्णकी रक्षा जिसके अधिकारमें हो वह भौरिक और कनकाध्यक्ष कहलाता है। अध्यक्ष और अधिकृत-ये अधिकारीके वाचक हैं। इन दोनोंका समान लिङ्ग है। जिसे

उसका नाम अन्तर्वशिक है। सौविदल, कञ्चकी, स्थापत्व और सौविद—ये रनिवासकी रक्षामें नियुक्त सिपाहियोंके नाम हैं। अन्त:पुरमें रहनेवाले नपुंसकोंको चण्ड और वर्षवर कहते हैं। सेवक, अर्थी और अनुजीवी —ये सेवा करनेवालेके अर्थमें आते हैं। अपने राज्यकी सीमापर रहनेवाला राजा शत्र होता है और शत्रकी राज्य-सीमापर रहनेवाला नरेश अपना मित्र होता है। शत्र और मित्र दोनोंकी राज्यसीमाओंके बाद जिसका राज्य हो. वह (न शत्र, न मित्र) उदासीन' होता है। विजिगीष राजाके पष्टभागमें रहनेवाले राजाको पार्षणियाह कहते हैं। चर, स्पश और प्रणिध-ये गुप्तचरके नाम हैं। भविष्यकालको आयति कहते हैं। तत्काल और तदात्व-ये वर्तमान कालके वाचक हैं। भावी कर्मफलको उदर्क कहते हैं। आग लगने या पानीकी बाढ़ आदिके अन्तःपुरकी रक्षाका अधिकार सौंपा गया हो, कारण होनेवाले भयको अदृष्टभय कहते हैं।

१. 'अन्तर्वशिक के स्थानमें 'अन्तर्वेशिक' नाम भी प्रयुक्त होता है।

२. रामोक नीतिके उपदेशानुसार विजिगोचुके सम्मुख्यताँ चौच राज्य क्रमशः राष्ट्र, मित्र, आरिमित्र, मित्रमित्र तथा अरिमित्र-मित्र होते हैं: आगे भी ऐसा ही क्रम है। दोनों पार्श्वगत राज्योंमें क्रमश: मध्यम तथा उदासीन होते हैं।

अपने या शत्रुके राज्यमें रहनेवाले सैनिकों या पाँच पैदल हों, उसे पत्ति कहते हैं। पत्तिक समस्त चोरों आदिके कारण जो संकट उपस्थित होता है, उसका नाम दृष्टभय है। भरे हुए घड़ेको भद्रकुम्भ और पूर्णकृम्भ कहते हैं। सोनेके गड्ए वा झारीका नाम भृङ्गार और कनकालुका है। मतवाले हाथीको प्रभिन्न, गर्जित और मत्त कहते हैं। हाथीकी सुँडसे निकलनेवाले जलकणको वमध् और करशीकर कहते हैं। सुणि और अङ्कश-ये दो हाथीको हाँकनेके काममें लाये जानेवाले लोहेके काँटेका बोध कराते हैं। इनमें सुणि तो स्त्रीलिङ्ग और अङ्कश पुँजिङ्ग एवं नपुंसकलिङ्ग है। परिस्तोम और कुथ हाधीकी गद्दी और झुलके वाचक हैं। स्त्रियोंके बैठनेयोग्य पर्देवाली गाड़ीको कर्णीरथ और प्रवहण कहते हैं। दोला और प्रेङ्गा—ये झुला अथवा डोलीके नाम हैं। इनका स्त्रीलिङ्गमें प्रयोग होता है। आधोरण, हस्तिपक, हस्त्यारोह और निषादी-ये हाथीवानके अर्थमें आते हैं। लडनेवाले सिपाहियोंको भट और वोद्धा कहते हैं। कञ्चक और वारण - ये कवच (बस्तर)-के नाम हैं। इनका प्रयोग स्त्रीलिङ्गके सिवा अन्य लिक्कोंमें होता है। शीर्यण्य और शिरस्त्र-ये सिरपर रखे जानेवाले टोपके नाम हैं। तनुत्र, वर्म और दंशन-ये भी कवचके अर्थमें आते हैं। आमुक्त, प्रतिमुक्त, पिनद्ध और अपिनद्ध-ये पहने हुए कवचके वाचक हैं। सेनाकी मोर्चाबंदीका नाम व्युह और बल-विन्यास है। चक्र और अनीक-ये नपुंसकलिङ्ग शब्द सेनाके वाचक हैं। जिस सेनामें एक हाथी, एक रथ, तीन घोड़े और उन्हें वैतालिक और बोधकर कहते हैं। स्तुति

अङ्गोंको लगातार सात बार तीन गुना करते जायेँ तो उत्तरोत्तर उसके ये नाम होंगे-सेनामुख, गुल्म, गण, वाहिनी, पुतना, चम् और अनीकिनी। हाथी आदि सभी अङ्गोंसे युक्त दस अनीकिनी सेनाको अक्षौहिणी\* कहते हैं। धनुष, कोदण्ड और इध्वास-ये धनुषके नाम हैं। धनुषके दोनों कोणोंको कोटि और अटनी कहते हैं। उसके मध्य भागका नाम नस्तक (या लस्तक) है। प्रत्यञ्चाको मौवीं, ज्या, शिज्जिनी और गुण कहते हैं। पुषत्क, बाण, विशिख, अजिह्मग, खग और आशुग-ये वाचक पर्याय शब्द हैं॥१-१६॥

त्ण, उपासङ्ग, तृणीर, निषङ्ग और इषुधि— ये तरकसके नाम हैं। इनमें इषुधि शब्द पुँक्षिक्ष और स्वीलिङ्क दोनों लिङ्कोंमें आता है। असि, ऋष्टि, निस्त्रिश, करबाल और कृपाण-ये तलवारके वाचक है। तलवारकी मृष्टिको सरू कहते हैं। इंली और करपालिका (करवालिका)-ये गुप्तीके नाम है। कठार और सुधिति (या स्वधिति)-ये कल्हाडीके अर्थमें आते हैं। इनमें कुठार शब्दका प्रयोग पुँक्रिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग-दोनोंमें होता है। छुरीको धुरिका और असिपुत्रिका कहते हैं। प्राप्त और कृन्त भालेके नाम हैं। सर्वला और तोमर गैंडासेके अर्थमें आते हैं। तोमर शब्द पुँक्रिङ्ग और नपुंसकलिङ्ग-दोनोंमें प्रयुक्त होता है। (यह बाण-विशेषका भी बोधक है)। जो प्रात:काल मङ्गल-गान करके राजाको जगाते हैं,

<sup>\*</sup> सेनामुख आदि विभागोंमें हाथी, रच आदिकी संख्या जाननेके लिये यह तक्का दिया जा रहा है—

| सेना       | पति | सेनामुख | गुल्म | गुष् | चहिनो | पूरुवा | चम्          | অশীকিশী | अश्रीहिणी |
|------------|-----|---------|-------|------|-------|--------|--------------|---------|-----------|
| हायी और रव |     | 3       | 1     | 74   | 53    | 5.83   | 750          | 25'00   | 28500     |
| घोड़े      | 3   | 9       | ₹a    | 48   | 583   | 750    | <b>245.0</b> |         |           |
| पैदल       | 4   | 19      | 14    | 134  | You   | 2774   | \$5,84       |         | 209340    |

करनेवालोंका नाम मागध और वन्दी है। जो शपथ लेकर संग्रामसे पीछे पैर नहीं हटाते, उन योद्धाओंको संशासक कहते हैं। पताका और वैजयन्ती-ये पताकाके नाम है। केतन और ध्वज-ये ध्वजाके वाचक हैं और इनका प्रयोग नपुंसकलिङ्ग तथा पुँक्षिङ्गमें भी होता है। 'मैं पहले' 'मैं पहले' ऐसा कहते हुए जो योद्धाओंकी युद्ध आदिमें प्रवृत्ति होती है, उसे अहम्पूर्विका कहते हैं। इसका प्रयोग स्त्रीलिङ्गमें होता है। 'मैं समर्थ हैं' ऐसा कहकर जो परस्पर अहंकार प्रकट किया जाता है, उसका नाम अहमहिमका है। शक्ति, पराक्रम, प्राण, शौर्य, स्थान (स्थामन्) सहस् और बल-ये सभी शब्द बलके वाचक हैं। मुच्छकि तीन नाम है-मुच्छा, कश्मल और मोह। विपक्षीको अच्छी तरह रगडने या कष्ट पहुँचानेको अवमर्द तथा पीडन कहते हैं। रात्रुको धर दबानेका नाम अध्यवस्कन्दन तथा अध्यासादन है। जीतको विजय और जय कहते हैं। निवासन, संज्ञपन, मारण और प्रातिघातन—ये मारनेके नाम हैं। पञ्चता और कालधर्म—ये मृत्युके अर्थमें आते हैं। दिष्टान्त, प्रलय और अत्यय-इनका भी वही अर्थ है। १७--२२ ।।

विश, भूमिस्पृश और वैश्य-ये शब्द वैश्यजातिका बोध करानेवाले हैं। वृत्ति, वर्तन और जीवन-ये जीविकाके वाचक हैं। कृषि, गोरक्षा और वाणिज्य-ये वैश्यकी जीविका-वृत्तियाँ हैं। ब्याज (सूद)-से चलायी जानेवाली जीविकाका नाम कसीद-वृत्ति है। ब्याजके लिये धन देनेको उद्धार और अर्थप्रयोग कहते हैं। अनाजकी बालका नाम 'कणिश' है। जौ आदिके तीखे अग्रभागको किशारु तथा सस्यश्क कहते हैं। तुण आदिके गुच्छका नाम स्तम्ब है। धान्य, ब्रीहि और स्तम्बकरि-ये अनाजके वाचक हैं।

अनाजके डंठलोंसे होनेवाले भूसेको कडंगर और बुध कहते हैं। शमीधान्य अर्थात् फली या छीमीसे निकलनेवाले अनाजके अंदर उडद, चना और मटर आदिकी गणना है तथा शुक्रधान्यमें औ आदिको गिनती है। तृणधान्य अर्थात् तीनाको नोबार कहते हैं। सूपका नाम है-शूर्प और प्रस्कोटन। सन या वस्त्रके बने हुए झोले अथवा बैलेको स्युत और प्रसेव कहते हैं। कण्डोल और पिट टोकरीके तथा कट और किलिज़क चटाईके नाम है। इन दोनोंका एक ही लिक्क है। रसवती, पाकस्थान और महानस-ये रसोईघरके अर्थमें आते हैं। रसोईके अध्यक्षका नाम पौरोगव है। रसोई बनानेवालेको सुपकार, बावव, आरालिक, आन्धसिक, सूद, औदनिक तथा गुण कहते हैं। नप्ंसकलिङ्क अम्बरीय तथा पुँक्षिङ्क भ्राष्ट्रशब्द भाइके वाचक है। कर्करी, आलु तथा गलन्तिका-ये कठौतेके नाम हैं। बहे घड़े या माटको आलिञ्जर एवं मणिक कहते हैं। काले जीरेका नाम सुषवी है। आरनाल और कुल्माष-ये काँजीके नाम हैं। वाह्रीक, हिङ्ग तथा रामठ-ये होंगके अर्थमें आते हैं। निशा, हरिद्रा और पीता-ये हल्दीके वाचक हैं। खाँडको मत्स्यण्डि तथा फाणित कहते हैं। दूधके विकार अर्थात् खोवा या मावाका नाम कृचिका और श्रीरविकृति है। ख्रिन्ध, मसुण और चिक्कण-ये तीनों शब्द चिकनेके अर्थमें आते हैं। पृथुक और चिपिटक-ये चिउडाके वाचक हैं। भूने हुए जौको धाना कहते हैं। यह स्त्रीलिङ्ग शब्द है। जेमन, लेह (लेप) और आहार-ये भोजनका बोध करानेवाले हैं। माहेबी, सौरभी और गौ-ये गायके पर्याय हैं। कंधेपर जुआ ढोनेवाले बैलको युग्य और प्रासङ्ग्य तथा गाड़ी खींचनेवालेको शाकट कहते है। बहुत दिनोंकी ब्यायी हुई गायका नाम

वष्कयणी (बकेना) तथा थोड़े दिनोंकी व्यायी हुईका नाम धेनु है। साँडसे लगी हुई गाँको संधिनी कहते हैं। गर्भ गिरानेवाली गायकी 'वेहद्' संज्ञा है॥ २३—३३॥

पण्याजीव तथा आपणिक व्यापारीके अर्धमें आते हैं। न्यास और उपनिधि-ये धरोहरके वाचक हैं। ये दोनों शब्द पुँक्षिक्ष हैं। बेचनेका नाम है विपण और विक्रय। संख्यावाचक शब्द एकसे लेकर 'दश' शब्दके अवण होनेतक (अर्चात् एकसे अष्टादशतक) केवल संख्येय द्रव्यका बोध करानेके लिये प्रयुक्त होते हैं, अत: उनका तीनों लिङ्गोमें प्रयोग होता है। जैसे-एक: पट:, एका स्त्री, एकं पुष्पम् इत्यादिः परंतु 'यञ्चन्'से 'दशन्' शब्दतकके रूप तीनों लिङ्गोंमें समान होते हैं। यथा-दश स्त्रियः, दश पुरुषाः, दश पुष्पाणि इत्यादि । इसी प्रकार अष्टादशतक समझना चाहिये । संख्यामात्रका बोध करानेके लिये इन शब्दोंका प्रयोग नहीं होता; अतएव 'विद्राणां शतम्' इत्यादिके समान 'विद्राणां दश' यह प्रयोग नहीं हो सकता। विंशति आदि सभी संख्यावाची राष्ट्र संख्या और संख्येय दोनों अधौंमें आते हैं तथा वे नित्य एक वचनान्त माने जाते हैं। (यथा संख्येयमें —विंशतिः पटाः । संख्यामात्रमें —विंशतिः पटानाम् इत्यादि। परंतु इनको एकवचनान्तता केवल संख्येय अर्थमें ही मानी गयी है।) संख्यामात्रमें ये द्विवचन और बहुवचन भी होते हैं (यथा दो बीस, तीन बीस आदिके अर्थमें — द्वे विंशती, त्रयो विंशतय: — इत्यादि) । उनविंशतिसे लेकर नवनवतितक सभी संख्याशब्द स्त्रीलिङ्ग हैं (अतएव 'विंशत्या पुरुषै:' इत्यादि प्रयोग होते हैं)। 'पङ्कि'से लेकर शत, सहस्र आदि शब्द वंशलोचनके वाचक हैं॥३७-४२॥

क्रमशः दसगुने अधिक हैं (यथा पङ्किः (१०), शतम् (१००), सहस्त्रम् (१०००), अयुतम् (१००००) इत्यादि)। मान तीन प्रकारके होते है-तुलामान, अङ्गलिमान और प्रस्थमान। पाँच गुंजे (रत्ती)-का एक माषक (माशा) होता # 11 38-3E 11

सोलह मायकका एक अक्ष होता है, इसीको कर्ष भी कहते हैं। कर्ष पुँक्तिक भी है और नपुंसकलिङ्ग भी। चार कर्षका एक पल होता है। एक अस सोनेको 'सुवर्ण' और बिस्त कहते हैं तथा एक पल सुवर्णका नाम 'कुरुबिस्त' है। सौ पलको एक 'तुला' होती है, यह स्त्रीलिङ्ग शब्द है। बीस तुलाको 'भार' कहते हैं। चाँदीके रुपयेका नाम कार्यापण और कार्षिक है। तौंबेके पैसेको 'पण' कहते हैं। द्रव्य, वित्त, स्वापतेय, रिक्य, ऋक्य, धन और वसु—ये धनके वाचक हैं। स्वीलिङ्ग रीति शब्द और पुँक्षिङ्ग आस्कृट— ये पीतलके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। ताँबाका नाम — ताप्रक, शुल्ब तथा औदुम्बर है। तीक्ष्ण, कालायस और आयस-ये लोहेके अर्थमें आते हैं। क्षार और काँच-ये काँचके नाम हैं। चपल, रस, सूत और पारद-ये पाराके वाचक हैं। भैंसेके सींगका नाम गरल (या गवल) है। त्रपु, सीसक और पिच्चट—ये सीसाके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं।\* हिण्डीर, अब्धिकफ तथा फेन-ये समुद्रफेनके वाचक है। मध्चिष्ट और सिक्थक-ये मोमके नाम हैं। रंग और वंग-राँगाके, पिचु और तूल-रुईके तथा कुलटो (कुनटो) और मन:शिला-मैनसिलके नाम है। यवक्षार और पाक्य--पर्यायवाची शब्द हैं। त्वक्क्षीरा और वंशलोचना-

<sup>&</sup>quot; अमरकोषमें इस इलोकके 'त्रपु' और 'पिच्चट' कब्दको टींगेके अधंमें लिया गया है तथा सीसकके नाग, योगेष्ट और यप्र —ये तीन पर्याय अन्य दिये गये हैं।

वृषल, जघन्यज और शुद्र-ये शुद्रजातिके नाम हैं। चाण्डाल एवं अन्त्यज जातियाँ वर्णसंकर कहलाती हैं। शिल्पकर्मके ज्ञाताको कारु और शिल्पी कहते हैं (इनमें बढई, ववई आदि सभी आ जाते हैं।) समान जातिके शिल्पियोंके एकत्रित हुए समुदायको श्रेणि कहते हैं। यह स्त्रीलिङ्ग और पुँक्षिक्न दोनोंमें प्रयुक्त होता है। चित्र बनानेवालेको रङ्गाजीव और चित्रकार कहते हैं। त्वष्टा, तक्षा और वर्धकि-ये बढ़ईके नाम हैं। नाडिन्थम और स्वर्णकार-ये सुनारके वाचक हैं। नाई (हजाम)-का नाम है नापित तथा अन्तावसायो। बकरो बेंचनेवाले गडरियेका नाम जाबाल और अजाजीव है। देवाजीव और देवल-ये देवपूजासे जीविका चलानेवालेके अर्थमें आते हैं। अपनी स्त्रियोंके साथ नाटक दिखाकर जीवन-निर्वाह करनेवाले नटको जायाजीव और शैलुष कहते हैं। रोजाना मजदूरी लेकर गुजर करनेवाले मजूरेका नाम वर्गोंका वर्णन किया गया॥४३ - ४९॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

भूतक और भृतिभुक् है। विवर्ण, पामर, नीच, प्राकृत, पृथग्जन, विहीन, अपसद और जाल्म-ये नीचके वाचक हैं। दासको भृत्य, दासेर और चेटक भी कहते हैं। पट, पेशल और दक्ष-ये चतुरके अर्थमें आते हैं। मृगयु और लुब्धक—ये व्याधके नाम हैं। चाण्डालको चाण्डाल और दिवाकीर्ति कहते हैं। पुताई आदिके काममें पुस्त शब्दका प्रयोग होता है। पञ्चालिका और पुत्रिका-पे पुतली या गुडियाके नाम हैं। वर्कर शब्द जवान पशुमात्रके अर्थमें आता है (साथ ही वह बकरेका भी वाचक है)। गहना रखनेके डब्बेको या कपड़े रखनेकी पेटीको मञ्जूषा, पेटक तथा पेडा कहते हैं। तुल्य और साधारण—ये समान अर्थके वाचक हैं। इनका सामान्यतः तीनों लिक्नोंमें प्रयोग होता है। प्रतिमा और प्रतिकृति-ये पत्थर आदिकी मृर्तिके वाचक हैं। इस प्रकार ब्राह्मण आदि

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कांक्षगत क्षत्रिय, बैह्य और सुद्रवर्गका वर्णन' नामक तीन सौ छाछछवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३६६ ॥

#### तीन सौ सड़सठवाँ अध्याय सामान्य नाम-लिङ

अग्निदेव कहते हैं-- मुनिवर! अब मैं सामान्यत: नामलिङ्गोंका वर्णन करूँगा (इस प्रकरणमें आये हुए शब्द प्राय: ऐसे होंगे, जो अपने विशेष्यके अनुसार तीनों लिङ्गोंमें प्रयुक्त हो सकते हैं), आप उन्हें ध्यान देकर सुनें। सुकृति, पुण्यवान् और धन्य-ये शब्द पुण्यात्मा और सौभाग्यशाली पुरुषके लिये आते हैं। जिनकी अभिलाषा, आशय या अभिप्राय महान् हो, उन्हें महेच्छ और महाशय कहते हैं। (जिनके हृदय शुद्ध, सरल, कोमल, दयाल एवं भावक हों, वे इदयाल, सहदय और

सुद्धदय कहलाते हैं।) प्रवीण, निपुण, अभिज्ञ, विज्ञ, निष्णात और शिक्षित—सुयोग्य एवं कुशलके अर्थमें आते हैं। वदान्य, स्थूललक्ष, दानशीण्ड और बहुप्रद-ये अधिक दान करनेवालेके वाचक हैं। कृती, कृतज्ञ और कुशल-ये भी प्रवीण, चतुर एवं दक्षके ही अर्थमें आते हैं। आसक्त, उद्यक्त और उत्सक-ये उद्योगी एवं कार्यपरायण पुरुषके लिये प्रयुक्त होते हैं। अधिक धनवानुको इभ्य और आढ्य कहते हैं। परिवृद्ध, अधिभू, नायक और अधिप-ये स्वामीके वाचक है।

लक्ष्मीवान्, लक्ष्मण तथा श्रील-ये शोभा और पुरुषके वाचक हैं। कीलित और संयत शब्द बद्ध श्रीसे सम्पन्न पुरुषके अर्थमें आते हैं। स्वतन्त्र, स्वैरी और अपावृत शब्द स्वाधीन अर्थके बोधक हैं। खलप् और बहुकर-खिलहान या मैदान साफ करनेवाले पुरुषके अर्थमें आते हैं। दीर्धसूत्र और चिरक्रिय—ये आलसी तथा बहुत विलम्बसे काम पूरा करनेवाले पुरुषके बोधक है। बिना विचारे काम करनेवालेको जाल्म और असमीह्यकारी कहते हैं। जो कार्य करनेमें ढीला हो, वह कुण्ठ कहलाता है। कर्मशूर और कर्मठ - ये उत्साहपूर्वक कर्म करनेवालेके वाचक हैं। खानेवालेको भक्षक. घस्मर और अग्रर कहते हैं। लोलूप, गर्धन और गृष्तु-ये लोभीके पर्याय हैं। विनीत और प्रक्रित-ये विनययुक्त पुरुषका बोध करानेवाले हैं। धृष्णु और वियात-ये धृष्टके लिये प्रयुक्त होते हैं। प्रतिभाशाली पुरुषके अर्थमें निभृत और प्रगल्भ शब्दका प्रयोग होता है। भीरुक और भीरु-डरपोकके, बन्दारु और अभिवादक प्रणाम करनेवालेके, भूष्ण, भविष्ण और भविता होनेवालेके तथा ज्ञाता, विदूर और विन्दक-ये जानकारके वाचक हैं। मत्त, शौण्ड, उत्कट और क्षीब-ये मतवालेके अर्थमें आते हैं (क्षीब शब्द नान्त भी होता है, इसके श्लीबा, श्लीबाणी, श्लीबाण: इत्यादि रूप होते हैं)। चण्ड और अत्यन्त कोपन-ये अधिक क्रोध करनेवाले पुरुषके बोधक हैं। देवताओंका अनुसरण करनेवालेको देवद्रचङ् और सब ओर जानेवालेको विष्वग्द्रग्रह कहते हैं। इसी प्रकार साथ चलनेवाला सध्यङ् और तिरछा चलनेवाला तिर्यङ् कहलाता है। वाचोयुक्ति पट्ट वाग्मी और वाबदूक-ये कुशल वक्ताके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। बहुत अनाप-शनाप बकनेवालेको जल्पाक, वाचाल, वाचाट और बहुगर्ह्यवाक् कहते हैं। अपध्वस्त और धिक्कत-ये धिकारे हए

(बैंधे हुए)-का बोध करानेवाले हैं॥१-१०॥

रवण और शब्दन-ये आवाज करनेवालेके अर्थमें आते हैं। (नाटक आदिके आरम्भमें जो मङ्गलके लिये आशीर्वादयुक्त स्तुतिका पाठ किया जाता है, उसका नाम नान्दी है।) नान्दीपाठ करनेवालेको नान्दीवादी और नान्दीकर कहते हैं। व्यसनार्त और उपरक्त-ये पौड़ितके अर्थमें आते हैं। विहस्त और व्याकुल-ये शोकाकुल पुरुषका बोध करानेवाले हैं। नृशंस, क्रूर, घातक और पाप-ये दूसरोंसे द्रोह करनेवाले निर्दय मनुष्यके वाचक है। उगको धूर्त और वक्कक कहते हैं। वैदेह (वैधेय) और वालिश—ये मुर्खके वाचक हैं। कृपण और धुद्र-ये कदर्य (कंज्स)-के अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। मार्गण, याचक और अर्थी - ये याचना करनेवालेके अर्थमें आते हैं। अहंकारीको अहंकारवान् और अहंयु तथा शुभके भागोंको शुभान्वित और शुभंयु कहते हैं। कान्त, मनोरम और रुच्य-ये सुन्दर अर्थके वाचक हैं। इच, अभीष्ट और अभीप्सत-ये प्रियके समानार्थक शब्द हैं। असार, फल्गु तथा शून्य-ये निस्सार अर्थका बोध करानेवाले हैं। मुख्य, वर्य, वरेण्यक, श्रेयान्, श्रेष्ठ और पुष्कल-ये श्रेष्ठके वाचक हैं। प्राप्त्य, अग्रय, अग्रीय तथा अग्रिय शब्द भी इसी अर्थमें आते हैं। वह, उरु और विपल-ये विशाल अर्थके बोधक हैं। पीन, पीवन, स्थूल और पीवर-ये स्थूल या मोटे अर्थका बोध करानेवाले हैं। स्तोक, अल्प, श्रुक्लक, सूक्ष्म, श्लक्ष्ण, दभ्र, कुश, तन्, मात्रा, त्रुटि, लव और कण-ये स्वल्प या सूक्ष्म अर्थके वाचक हैं। भृयिष्ठ, पुरुह और पुरु-ये अधिक अर्थके बोधक हैं। अखण्ड, पूर्ण और सकल-ये समग्रके वाचक हैं। उपकण्ठ, अन्तिक, अभितः, संनिधि

और अध्याश-ये समीपके अर्थमें आते हैं। अत्यन्त निकटको नेदिष्ठ कहते हैं। बहुत दूरके अर्थमें दिवष्ठ शब्दका प्रयोग होता है। वृत्त, निस्तल और वर्तुल-ये गोलाकारके वाचक हैं। उच्च, प्रांश, उन्नत और उदय-ये ऊँचाके अर्थमें आते हैं। ध्रव, नित्य और सनातन-ये नित्य अर्थके बोधक हैं। आविद्ध, कुटिल, भुग्न, वेझित और वक्र-ये टेढेका बोध करानेवाले हैं। चञ्चल और तरल-ये चपलके अर्चमें आते हैं। कठोर, जरठ और दुढ-ये समानार्थक शब्द हैं। प्रत्यग्र, अभिनव, नव्य, नवीन, नृतन और नव-ये नयेके अर्थमें आते हैं। एकतान और अनन्यवृत्ति-ये एकाग्रचित्तवाले पुरुषके बोधक हैं। उच्चण्ड और अविलम्बित-यें फुर्तीके वाचक हैं। उच्चावच और नैकभेद-ये अनेक प्रकारके अर्थमें आते हैं। सम्बाध और कलित-ये संकीर्ण एवं गहनके बोधक हैं। तिमित् स्तिमित और विलन्न-ये आई या भीगे हुएके अर्थमें आते हैं। अभियोग और अभिग्रह—ये दूसरेपर किये हुए दोषारोपणके नाम है। स्फाति शब्द वृद्धिके और प्रथा शब्द ख्यातिके अर्थमें आता है। समाहार और समुख्य-ये समृहके वाचक हैं। अपहार और अपचय-ये हासका बोध करानेवाले हैं। विहार और परिक्रम-ये घूमनेके अर्थमें आते हैं। प्रत्याहार और उपादान-ये इन्द्रियोंको विषयोंसे हटानेके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। निर्हार तथा अध्यवकर्षण-ये शरीरमें धैसे हुए शस्त्रादिको युक्तिपूर्वक निकालनेके है।। ११-२८।।

अर्थमें आते हैं। विघ्न, अन्तराय और प्रत्यूह-ये विष्नका बोध करानेवाले हैं। आस्या, आसना और स्थिति-ये बैठनेकी क्रियाके बोधक हैं। संनिधि और संनिकर्ष-ये समीप रहनेके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। किलेमें प्रवेश करनेकी क्रियाकी संक्रम और दुर्गसंचर कहते हैं। उपलम्भ और अनुभव-ये अनुभृतिके नाम हैं। प्रत्यादेश और निराकृति-ये दूसरेके मतका खण्डन करनेके अर्थमें आते हैं। परिरम्भ, परिष्वङ्ग, संश्लेष और उपगृहन-ये आलिङ्गनके अर्थमें प्रयुक्त होते हैं। पक्ष\* और हेत् आदिके द्वारा निश्चित होनेवाले ज्ञानका नाम अनुमा या अनुमान है। बिना हथियारकी लड़ाई तथा भवभीत होनेपर किये हुए शब्दका नाम डिम्ब, भ्रमर (या डमर) तथा विप्लव है। शब्दके द्वारा जो परोक्ष अर्थका ज्ञान होता है, उसे शाब्दज्ञान कहते हैं। समानता देखकर जो उसके तुल्यवस्तुका बोध होता है, उसका नाम उपमान है। जहाँ कोई कार्य देखकर कारणका निश्चय किया जाय, अर्थात अमुक कारणके बिना यह कार्य नहीं हो सकता-इस प्रकार विचार करके जो दूसरी वस्तु अर्थात् कारणका ज्ञान प्राप्त किया उसे अर्थापत्ति कहते हैं। प्रतियोगीका ग्रहण न होनेपर जो ऐसा कहा जाता है कि 'अमुक वस्तु पृथ्वीपर नहीं है, उसका नाम अभाव है। इस प्रकार मनुष्योंका ज्ञान बढ़ानेके लिये मैंने नाम और लिङ्ग-स्वरूप श्रीहरिका वर्णन किया

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'कोशगत सामान्य नामलिक्कोंका कथन' नामक तीन सौ सङसठवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३६७ ॥

<sup>&</sup>quot; जहाँ साध्यका संदेह हो अर्थात् वहाँ किसी वस्तुको सिद्ध करनेकी चेष्टा की जा रही हो—उसको 'पथ ' कहते हैं तथा साध्यको सिद्ध करनेके लिये जो चुकि दी जाती है, उसे 'हेतु' कहते हैं। जैसे 'पर्वती चड़ियान् धूमवत्वात्' (पर्वतपर आग है; क्योंकि वहीं धुँआ उठता है)। यहाँ वृद्धि साध्य, पर्वत पक्ष और धूम हेतू है।

## तीन सौ अड़सठवाँ अध्याय

#### नित्य, नैमित्तिक और प्राकृत प्रलयका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं-मृनिवर! 'प्रलय' चार प्रकारका होता है-नित्य, नैमित्तिक, प्राकृत और आत्यन्तिक। जगत्में उत्पन्न हुए प्राणियोंकी जो सदा ही मृत्यु होती रहती है, उसका नाम 'नित्य प्रलय' है। एक हजार चतुर्युग बीतनेपर जब ब्रह्माजीका दिन समाप्त होता है, उस समय जो सृष्टिका लय होता है, वह 'ब्राह्म लय'के नामसे प्रसिद्ध है। इसीको 'नैमित्तिक प्रलय' भी कहते हैं। पाँचों भूतोंका प्रकृतिमें लीन होना 'प्राकृत प्रलय' कहलाता है तथा ज्ञान हो जानेपर जब आत्मा परमात्पाके स्वरूपमें स्थित होता है, उस अवस्थाका नाम 'आत्यन्तिक प्रलय' है। कल्पके अन्तमें जो नैमित्तिक प्रलय होता है, इसके स्वरूपका मैं आपसे वर्णन करता हैं। जब चारों युग एक हजार बार व्यतीत हो जाते हैं, उस समय यह भूमण्डल प्राय: क्षीण हो जाता है, तब सौ वर्षोतक यहाँ बढ़ी भयंकर अनावृष्टि होती है। उससे भूतलके सम्पूर्ण जीव-जन्तुऑका विनाश हो जाता है। तदनन्तर जगत्के स्वामी भगवान् विष्णु सूर्यकी सात किरणोंमें स्थित होकर पृथ्वी, पाताल और समुद्र आदिका सारा जल पी जाते हैं। इससे सर्वत्र जल सुख जाता है। तत्पश्चात् भगवानुको इच्छासे जलका आहार करके पृष्ट हुई वे ही सातों किरणें सात सुर्यके रूपमें प्रकट होती हैं। वे सातों सूर्य पातालसहित समस्त त्रिलोकीको जलाने लगते हैं।' उस समय यह पृथ्वी कछूएकी पीठके समान दिखायी देती है। फिर भगवान् शेषके श्वासोंसे 'कालाग्नि रुद्र'का प्रादुर्भाव होता है और वे नीचेके समस्त पातालोंको भस्म कर डालते हैं। पातालके पश्चात् भगवान् विष्णु भूलोकको,

फिर भवलोंकको तथा सबके अन्तमें स्वर्गलोकको भी दग्ध कर देते हैं। उस समय समस्त त्रिभुवन जलते हुए भाड़-सा प्रतीत होता है। तदनन्तर भवलोंक और स्वर्ग-इन दो लोकोंके निवासी अधिक तापसे संतर्त होकर 'महलींक'में चले जाते हैं तथा महलोंकसे जनलोकमें जाकर स्थित होते हैं। शेषरूपी भगवान् विष्णुके मुखोच्छ्वाससे प्रकट हुए कालाग्निरुद्र जब सम्पूर्ण जगत्को जला डालते हैं, तब आकाशमें नाना प्रकारके रूपवाले बादल उमड आते हैं, उनके साथ बिजलीकी गड़गड़ाहट भी होती है। वे बादल लगातार सौ वर्षोतक वर्षा करके बढ़ी हुई आगको शान्त कर देते हैं। जब सप्तर्षियोंके स्थानतक पानी पहुँच जाता है, तब विष्णुके पुखसे निकली हुई साँससे सौ वर्षोतक प्रचण्ड वायु चलती रहती है, जो उन बादलोंको नष्ट कर डालती है। फिर ब्रह्मरूपधारी भगवान उस वायुको पीकर एकार्णवके जलमें शयन करते हैं। उस समय सिद्ध और महर्षिगण जलमें स्थित होकर भगवानुकी स्तुति करते हैं और भगवान् मधुसूदन अपने 'वासुदेव' संज्ञक आत्याका चिन्तन करते हुए, अपनी ही दिव्य मायामयी योगनिद्राका आश्रय ले एक कल्पतक स्रोते रहते हैं। तदनन्तर जागनेपर वे ब्रह्माके रूपमें स्थित होकर पुन: जगत्की सृष्टि करते हैं। इस प्रकार जब ब्रह्माजीके दो पराईकी आयु समाप्त हो जाती है, तब यह सारा स्थूल प्रपञ्च प्रकृतिमें लीन हो जाता है॥ १-१५॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इकाई-दहाईके क्रमसे एकके बाद दसगुने स्थान नियत करके यदि गुणा करते चले जायेँ तो अठारहवें स्थानतक पहुँचनेपर जो संख्या बनती

है. उसे 'परार्द्ध' कहते हैं\*। परार्द्धका दुना समय व्यतीत हो जानेपर 'प्राकृत प्रलय' होता है। उस समय वर्षाके एकदम बंद हो जाने और सब ओर प्रचण्ड अग्नि प्रज्वलित होनेके कारण सब कुछ भस्म हो जाता है। महत्तत्त्वसे लेकर विशेषपर्यन्त सभी विकारों (कार्यों)-का नाश हो जाता है। भगवानुके संकल्पसे होनेवाले उस प्राकृत प्रलयके प्राप्त होनेपर जल पहले पृथ्वीके गन्ध आदि गुणको ग्रस लेता है-अपनेमें लीन कर लेता है। तब गन्धतीन पृथ्वीका प्रलय हो जाता है-उस समय जलमें घुल-मिलकर वह जलरूप हो जाती है। उसके बाद रसमय जलको स्थिति रहती है। फिर तेजस्तत्त्व जलके गुण रसको पी जाता है। इससे जलका लय हो जाता है। जलके लीन हो जानेपर अग्नितत्त्व प्रज्वलित होता रहता है। तत्पश्चात् तेजके प्रकाशमय गुण रूपको वायतत्त्व ग्रस लेता है। इस प्रकार तेजके शान्त हो जानेपर अत्यन्त प्रबल एवं प्रचण्ड वाय बडे वेगसे चलने लगती है। फिर वायुके गुण स्पर्शको आकाश अपनेमें लीन कर लेता है। गुणके साथ ही जाति आदिकी कल्पनाएँ नहीं हैं॥१६-२७॥

वायुका नाश होनेपर केवल नीरव आकाशमात्र रह जाता है। तदनन्तर भूतादि (तामस अहंकार) आकाशके गुण शब्दको ग्रस लेता है तथा तैजस अहंकार इन्द्रियोंको अपनेमें लीन कर लेता है। इसके बाद महत्तत्त्व अभिमान स्वरूप भृतादि एवं तैजस अहंकारको ग्रस लेता है। इस तरह पृथ्वी जलमें लीन होती है, जल तेजमें समा जाता है, तेजका वायमें, वायका आकाशमें और आकाशका अहंकारमें लय होता है। फिर अहंकार महत्तत्त्वमें प्रवेश कर जाता है। ब्रह्मन्! उस महत्तत्त्वको भी प्रकृति ग्रस लेती है। प्रकृतिके दो स्वरूप हैं-'व्यक्त' और 'अव्यक्त'। इनमें व्यक्त प्रकृतिका अव्यक्त प्रकृतिमें लय होता है। एक, अविनाशी और शुद्धस्वरूप जो पुरुष है, वह भी परमात्माका ही अंश है, अत: अन्तमें प्रकृति और पुरुष-ये दोनों परमात्मामें लीन हो जाते हैं। परमात्मा सलवरूप जेय और ज्ञानमय है। वह आत्मा (बृद्धि आदि)-से सर्वधा परे है। वही सबका ईश्वर-'सर्वेश्वर' कहलाता है। उसमें नाम और

इस प्रकार आदि आग्नेय महापराणमें 'नित्य, नैमितिक तथा प्राकृत प्रलयका वर्णन' नामक तीन सौ अइसटवाँ अध्याय पूरा हुआ॥३६८॥

#### तीन सौ उनहत्तरवाँ अध्याय आत्यन्तिक प्रलय एवं गर्भकी उत्पत्तिका वर्णन

'आत्यन्तिक प्रलय'का वर्णन करूँगा। जब जगत्के | ज्ञानसे इस सृष्टिका आत्यन्तिक प्रलय होता है आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिभौतिक (यही जीवात्माका मोक्ष है)। आध्यात्मिक संताप संतापोंको जानकर मनुष्यको अपनेसे भी वैराग्य 'शारीरिक' और 'मानसिक' भेदसे दो प्रकारका

अग्निदेव कहते हैं-विसष्टवी! अब मैं हो जाता है, उस समय उसे ज्ञान होता है और

<sup>&</sup>quot;इन अखरह संख्याओंमें यदि एकको भी गिन लें. अर्थातु एकके बाद सजह शुन्य लगावें तो वर्तमान गणनाके अनुसार यह संख्या एक संख्येक बरुबर होती है और यदि एकके बाद अजन्त कृत्य लगाये जायें तो यह संख्या महासंख्येक बरुबर होती है। यह संख्य और महाशंख ही 'पहर्द्ध' है।

होता है। ब्रह्मन्! शारीरिक तापके भी अनेकों भेद हैं, उन्हें श्रवण कीजिये। जीव भोगदेहका परित्याग करके अपने कमोंके अनुसार पुनः गर्भमें आता है। विसष्टजी! एक 'आतिबाहिक' संज्ञक शरीर होता है, वह केवल मनुष्योंको मृत्युकाल उपस्थित होनेपर प्राप्त होता है। विप्रवर! यमराजके दत मनुष्यके उस आतिवाहिक शरीरको यमलोकके मार्गसे ले जाते हैं। मुने! दूसरे प्राणियोंको न तो आतिवाहिक शरीर मिलता है और न वे यमलोकके मार्गसे ही ले जाये जाते हैं। तदन-तर यमलोकमें गया हुआ जीव कभी स्वर्गमें और कभी नरकमें जाता है। जैसे रहट नामक वन्त्रमें लगे हुए घड़े कभी पानीमें डुबते हैं और कभी ऊपर आते हैं. उसी तरह जीवको कभी स्वर्ग और कभी नरकमें चकर लगाना पड़ता है। ब्रह्मन्! यह लोक कर्मभूमि है और परलोक फलभूमि। यमराज जीवको उसके कर्मानुसार भिन्न-भिन्न योनियों तथा नरकोंमें डाला करते हैं। यमराज ही जीवोंद्वारा नरकोंको परिपूर्ण बनाये रखते हैं। यमराजको ही इनका नियामक समझना चाहिये। जीव वायुरूप होकर गर्भमें प्रवेश करते हैं। यमदूत जब मनुष्यको यमराजके पास से जाते हैं, तब वे उसकी ओर देखते हैं। (उसके कर्मोंपर विचार करते हैं-)यदि कोई धर्मात्मा होता है तो उसकी पूजा करते हैं और यदि पापी होता है तो अपने घरपर उसे दण्ड देते हैं। चित्रगृष्ठ उसके शुभ और अशुभ कर्मोंका विवेचन करते हैं। धर्मके ज्ञाता वसिष्ठजी! जबतक बन्ध-बान्धवोंका अशौच निवृत्त नहीं होता, तबतक जीव आतिवाहिक शरीरमें ही रहकर दिये हुए पिण्डोंको भोजनके रूपमें अपने साथ ले जाता है। तत्पश्चात् प्रेतलोकमें पहुँचकर प्रेतदेह (आतिवाहिक शरीर)-का त्याग करता है और दूसरा शरीर (भोगदेह) पाकर वहाँ

भ्ख-प्याससे युक्त हो निवास करता है। उस समय उसे वही भोजनके लिये मिलता है, जो त्राद्धके रूपमें उसके निमित्त कच्चा अत्र दिया गया होता है। प्रेतके निमित्त पिण्डदान किये बिना उसको आतिवाहिक शरीरसे छुटकारा नहीं मिलता, वह उसी शरीरमें रहकर केवल पिण्डोंका भोजन करता है। सपिण्डीकरण श्राद्ध करनेपर एक वर्षके पश्चात् वह प्रेतदेहको छोडकर भोगदेहको प्राप्त होता है। 'भोगदेह' दो प्रकारके बताये गये हैं-शुभ और अशुभ। भोगदेहके द्वारा कर्मजनित बन्धनोंको भोगनेके पश्चात् जीव मर्त्यलोकमें गिरा दिया जाता है। उस समय उसके त्यागे हुए भोगदेहको निशाचर खा जाते है। ब्रह्मन्! यदि जीव भोगदेहके द्वारा पहले पुण्यके फलस्वरूप स्वर्गका सुख भोग लेता है और पाप भोगना शेष रह जाता है तो वह पापियोंके अनुरूप दूसरा भोगशरीर धारण करता है। परंतु जो पहले पापका फल भोगकर पीछे स्वर्गका सुख भोगता है, बह भोग समाप्त होनेपर स्वर्गसे भ्रष्ट होकर पवित्र आचार-विचारवाले धनवानोंके घरमें जन्म लेता है। बसिष्ठजी! यदि जीव पुण्यके रहते हुए पहले पाप भोगता है तो उसका भोग समाप्त होनेपर वह पुण्यभोगके लिये उत्तम (देवोचित) शरीर धारण करता है। जब कर्मका भोग थोड़ा-सा ही शेष रह जाता है तो जीवको नरकसे भी छुटकारा मिल जाता है। नरकसे निकला हुआ जीव पश-पक्षी आदि तिर्यग्योनिमें ही जन्म लेता है; इसमें तनिक भी संदेह नहीं 8118-1611

(मानवयोनिके) गर्भमें प्रविष्ट हुआ जीव पहले महीनेमें कलल (रज-वीर्यक मिश्रित बिन्द्)-के रूपमें रहता है, दूसरे महीनेमें वह घनीभूत होता है (कठोर मांसपिण्डका रूप धारण करता मनुष्य अधिक वातवाला होता है—उसमें वातकी | इदयके समीप रहता है और उसका रंग कुछ-प्रधानता होती है। जिसके असमयमें ही बाल सफेद हो जाये, जो क्रोधी, महाबुद्धिमान् और युद्धको पसंद करनेवाला हो, जिसे सपनेमें प्रकाशमान वस्तुएँ अधिक दिखायी देती हों, उसे पित्तप्रधान प्रकृतिका मनुष्य समझना चाहिये। जिसकी मैत्री, उत्साह और अङ्ग सभी स्थिर हों, जो धन आदिसे सम्पन्न हो तथा जिसे स्वप्नमें जल एवं श्वेत पदार्थीका अधिक दर्शन होता हो, उस मनुष्यमें कफको प्रधानता है। प्राणियोंके शरीरमें रस जीवन देनेवाला होता है, रक्त लेपनका कार्य करता है तथा मांस मेहन एवं स्नेहन क्रियाका प्रयोजक है। हड्डी और मजाका काम है शरीरको धारण करना। वीर्यकी वृद्धि शरीरको पूर्ण बनानेवाली होती है। ओज शक्र एवं वीर्यंका उत्पादक है; वही जीवकी स्थिति और प्राणकी रक्षा करनेवाला है। ओज शुक्रकी अपेक्षा भी अधिक सार वस्तु है। वह रहती है।। ३७ - ४५।

कुछ पीला होता है। दोनों जंधे (ये समस्त पैरके उपलक्षण हैं), दोनों भुजाएँ, उदर और मस्तक-ये छ: अङ्ग बताये गये हैं। त्वचाके छ: स्तर हैं। एक तो वही है, जो बाहर दिखायी देती है। दूसरी वह है, जो रक्त धारण करती है। तीसरी किलास (धातुविशेष) और चौथी कुण्ड (धातुविशेष)- को धारण करनेवाली है। पाँचवीं त्वचा इन्द्रियोंका स्थान है और छठी प्राणींको धारण करनेवाली मानी गयी है। कला भी सात प्रकारको है-पहली मांस धारण करनेवाली, दूसरी रक्तधारिणी, तीसरी जिगर एवं प्लीहाको आश्रय देनेवाली, चौधी मेदा और अस्थि धारण करनेवाली, पाँचवीं मज्जा, श्लेष्मा और पुरीषको धारण करनेवाली, जो पक्राशयमें स्थित रहती है. छठी पित्त धारण करनेवाली और सातवीं शुक्र धारण करनेवाली है। वह शुक्राशयमें स्थित

इस प्रकार आदि आन्तेय महापुराणमें 'आत्यन्तिक प्रतय तथा गर्थकी उत्पत्तिका वर्णन' नामक तीन सौ उनहत्तरर्वा अध्याय पूरा हुआ॥३६९॥

## तीन सौ सत्तरवाँ अध्याय

#### शरीरके अवयव

अग्निदेव कहते हैं - वसिष्ठजी! कान, त्वचा, नेत्र, जिह्ना और नासिका-ये ज्ञानेन्द्रियाँ हैं। आकाश सभी भूतोंमें व्यापक है। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-ये क्रमशः आकाश आदि पाँच भूतोंके गुण हैं। गुदा, उपस्थ (लिङ्ग या योनि), हाथ, पैर और वाणी-ये 'कर्मेन्द्रिय' कहे गये हैं। मलत्याग, विषयजनित आनन्दका अनुभव, ग्रहण, चलन तथा वार्तालाप-ये क्रमशः उपर्युक्त इन्द्रियोंके कार्य हैं। पाँच कर्मेन्द्रिय, पाँच जानेन्द्रिय, पाँच इन्द्रियोंके विषय, पाँच महाभूत,

मन, बुद्धि, आत्मा (महत्तत्त्व), अव्यक्त (मूल प्रकृति) —ये चौबीस तत्त्व हैं। इन सबसे परे हैं-पुरुष। वह इनसे संयुक्त भी रहता है और पृथक् भी: जैसे मछली और जल-ये दोनों एक साथ संयक्त भी रहते हैं और पृथक भी। रजीगुण, तमोगुण और सत्त्वगुण-ये अव्यक्तके आश्रित हैं। अन्त:करणकी उपाधिसे युक्त पुरुष 'जीव' कहलाता है, वही निरुपाधिक स्वरूपसे 'परब्रह्म' कहा गया है, जो सबका कारण है। जो मनुष्य इस परम पुरुषको जान लेता है, वह परमपदको प्राप्त होता है।

इस शरीरके भीतर सात 'आशय' माने गये हैं-पहला रुधिराशय, दूसरा श्लेब्याशय, तीसरा आमाशय, चौथा पिताशय, पाँचवाँ पकाशय, छठा वाताशय और सातवाँ मुत्राशय। स्त्रियोंके इन सातके अतिरिक्त एक आठवाँ आशय भी होता है, जिसे 'गर्भाशय' कहते हैं। अग्निसे पित्त और पित्तसे पक्वाशय होता है। ऋतुकालमें स्त्रीकी योनि कुछ फैल जातो है। उसमें स्वापित किया हुआ वीर्य गर्भाशयतक पहुँच जाता है। गर्भाशय कमलके आकारका होता है। वही अपनेमें रज और वीर्यको धारण करता है। वीर्यसे शरीर और समयानुसार उसमें केश प्रकट होते हैं। ऋतुकालमें भी यदि योनि वात, पित्त और कफसे आवृत्त हो तो उसमें विकास (फैलाव) नहीं आता। (ऐसी दशामें वह गर्भ-धारणके योग्य नहीं रहती।) महाभाग! बुकसे पुकस, प्लीहा, यकृत, कोष्ठाज्ञ. हदय, ज्रण तथा तण्डक होते हैं। ये सभी आशयमें निबद्ध है। प्राणियोंके पकाये जानेवाले रसके सारसे प्लीहा और यकुत् होते हैं। धर्मके जाता वसिष्ठजी! रक्तके फेनसे पुक्रसकी उत्पत्ति होती है। इसी प्रकार रक्त, पित्त तथा तण्डक भी उत्पन्न होते हैं। मेदा और रक्तके प्रसारसे बुकाको उत्पत्ति होती है। रक्त और मांसके प्रसारसे देहचारियोंकी औंतें बनती हैं। पुरुषकी औंतोंका परिमाण साढ़े तीन व्याम बताया जाता है और वेदवेता पुरुष स्त्रियोंकी आँतें तीन व्याम लंबी बतलाते हैं। रक्त और वायुके संयोगसे कामका उदय होता है। कफके प्रसारसे इदय प्रकट होता है। उसका आकार कमलके समान है। उसका मुख नीचेकी ओर होता है तथा उसके मध्यका जो आकाश है. उसमें जीव स्थित रहता है। चेतनतासे सम्बन्ध रखनेवाले सभी भावींकी स्थिति वही है। इदयके वामभागमें प्लीहा और दक्षिणभागमें यकृत है

तथा इसी प्रकार हृदयकमलके दक्षिणभागमें क्लोम (फुफ्फुस)-की भी स्थिति बतायी गयी है। इस शरीरमें कफ और रक्तको प्रवाहित करनेवाले जो-जो स्रोत हैं, उनके भूतानुमानसे इन्द्रियोंकी उत्पत्ति होती है। नेत्रमण्डलका जो श्वेतभाग है, वह कफसे उत्पन्न होता है। उसका प्राकट्य पिताके वीर्यसे माना गया है तथा नेत्रोंका जो कृष्ण-भाग है, वह माताके रज एवं वातके अंशसे प्रकट होता है। त्वचामण्डलको उत्पत्ति पित्तसे होती है। इसे माता और पिता—दोनोंके अंशसे उत्पन्न समझना चाहिये। मांस, रक्त और कफसे जिह्नाका निर्माण होता है। मेदा, रक्त, कफ और मांससे अण्डकोषकी उत्पत्ति होती है। प्राणके दस आश्रय जानने चाहिये-मूर्द्धां, हृदय, नाभि, कण्ठ, जिह्ना, शुक्र, रक, गुद, वस्ति (मूत्राशय) और गुल्फ (पाँवकी गाँठ या पुद्री) तथा 'कण्डरा' (नसें) सोलह बतायी गयी हैं। दो हाथमें, दो पैरमें, चार पीठमें, चार गलेमें तथा चार पैरसे लेकर सिरतक समूचे शरीरमें हैं। इसी प्रकार 'जाल' भी सोलह बताये गये हैं। मांसजाल, स्नायुजाल, शिराजाल और अस्थिजाल - ये चारों पृथक्-पृथक् दोनों कलाइयों और पैरको दोनों गाँठोंमें परस्पर आबद्ध हैं। इस शरीरमें छ: कुर्च माने गये हैं। मनीषी पुरुषोंने दोनों हाच, दोनों पैर, गला और लिङ्ग —इन्होंमें उनका स्थान बताया है। पृष्ठके मध्यभागमें जो मेरुदण्ड है, उसके निकट चार मांसमयी डोरियाँ हैं तथा उतनी ही पेशियाँ भी हैं, जो उन्हें बाँधे रखती हैं। सात सीरणियाँ हैं। इनमेंसे पाँच तो मस्तकके आश्रित हैं और एक-एक मेढ़ (लिङ्ग) तथा जिह्नामें है। हड्डियाँ अठारह हजार हैं। सुक्ष्म और स्यूल-दोनों मिलाकर चौसठ दाँत हैं। बीस नख हैं। इनके अतिरिक्त हाथ और पैरोंकी शलाकाएँ हैं, जिनके चार स्थान हैं। अँगुलियोंमें

साठ, एडियोंमें दो, गुल्फोंमें चार, अरिलयोंमें चार और जंघोंमें भी चार ही हड्डियाँ हैं। घुटनोंमें दो, गालोंमें दो, ऊरुओंमें दो तथा फलकोंके मूलभागमें भी दो ही हड्डियाँ हैं। इन्द्रियोंके स्थानों तथा श्रीणिफलकमें भी इसी प्रकार दो-दो हड़ियाँ बतायी गयी हैं। भगमें भी थोडी-सी हड़ियाँ हैं। पीठमें पैतालीस और गलेमें भी पैतालीस हैं। गलेकी हसली, ठोडी तथा उसकी जडमें दो-दो अस्थियाँ हैं। ललाट, नेत्र, कपोल, नासिका, चरण, पसली, तालु तथा अर्बुद-इन सबमें सूक्ष्मरूपसे बहत्तर हिंदुयाँ हैं। मस्तकमें दो शङ्ख और चार कपाल है तथा छातीमें सन्नह हिंडूयाँ हैं। संधियाँ दो सी दस बतायी गयी हैं। इनमेंसे शाखाओंमें अहसठ तथा उनसठ हैं और अन्तरामें तिरासी संधियाँ बतायी गयी है। स्नायुकी संख्या नौ सौ है, जिनमेंसे अन्तराधिमें दो सौ तीस हैं, सत्तर ऊर्ध्वगामी हैं और शाखाओं में छ: सौ स्नाय हैं। पेशियाँ पाँच सौ बतलायी गयी हैं। इनमें चालीस तो कर्ष्वंगमिनी हैं, चार सौ

शाखाओंमें हैं और साठ अन्तराधिमें हैं। स्त्रियोंकी मांसपेशियाँ पुरुषोंकी अपेक्षा सत्ताईस अधिक हैं। इनमें दस दोनों स्तनोंमें, तेरह योनिमें तथा चार गर्भाशयमें स्थित हैं। देहधारियोंके शरीरमें तीस हजार नौ तथा छप्पन हजार नाडियाँ हैं। जैसे छोटी-छोटी नालियाँ क्यारियोंमें पानी बहाकर ले जाती हैं, उसी प्रकार वे नाडियाँ सम्पूर्ण शरीरमें रसको प्रवाहित करती हैं। क्लेंद्र और लेप आदि उन्होंके कार्य हैं। महामूने! इस देहमें बहत्तर करोड़ छिद्र या रोमकृप हैं तथा मजा, मेदा, वसा, मृत्र, पित्त, श्लेष्मा, मल, रक्त और रस-इनकी क्रमतः 'अञ्जलियाँ' मानी गयी हैं। इनमेंसे पूर्व-पूर्व अञ्चलीकी अपेक्षा उत्तरोत्तर सभी अञ्चलियाँ मात्रामें डेड-गुनी अधिक हैं। एक अञ्जलिमें आधी वीर्यकी और आधी ओजकी है। विद्वानीने स्त्रियोंके रजकी चार अञ्चलियाँ बतायी हैं। यह शरीर मल और दोष आदिका पिण्ड है, ऐसा समझकर अपने अन्त:करणमें इसके प्रति होनेवाली आसक्तिका त्याग करना चाहिये॥१-४३॥

इस प्रकार आदि अल्बेय महापुराणमें 'सरीरावयवविधागका वर्णन' नामक तीन सी सत्तरची अध्याय पूरा हुआ॥ ३७०॥

## तीन सौ इकहत्तरवाँ अध्याय

#### प्राणियोंकी मृत्यु, नरक तथा पापमूलक जन्मका वर्णन

पहले चर्चा कर चुका है, इस समय मनुष्योंकी मृत्युके विषयमें कुछ निवेदन करूँगा। शरीरमें जब वातका वेग बढ़ जाता है तो उसकी प्रेरणासे ऊष्मा अर्थात् पित्तका भी प्रकोप हो जाता है। वह पित्त सारे शरीरको रोककर सम्पूर्ण दोषोंको आवृत कर लेता है तथा प्राणोंके स्थान और

अग्निदेव कहते हैं - मुने! मैं यमराजके मार्गकी वायुका प्रकोप होता है और वायु अपने निकलनेके लिये छिद्र हुँढ़ने लगती हैं। दो नेत्र, दो कान, दो नासिका और एक ऊपरका ब्रह्मरन्ध्र-ये सात छिद्र है तथा आठवाँ छिद्र मुख है। शुभ कार्य करनेवाले मनुष्योंके प्राण प्राय: इन्हों सात मार्गीसे निकलते हैं। नीचे भी दो छिद्र हैं -गृदा और उपस्थ। पापियोंके प्राण इन्हीं छिद्रोंसे बाहर होते मर्मीका उच्छेद कर डालता है। फिर शीतसे हैं, परंतु योगीके प्राण मस्तकका भेदन करके

निकलते हैं और वह जीव इच्छानुसार लोकोंमें जाता है। अन्तकाल आनेपर प्राण अपानमें स्थित होता है। तमके द्वारा ज्ञान आवृत हो जाता है, मर्मस्थान आच्छादित हो जाते हैं। उस समय जीव वायुके द्वारा वाधित हो नाभिस्थानसे विचलित कर दिया जाता है; अत: वह आठ अङ्गॉवाली प्राणोंकी वृत्तियोंको लेकर शरीरसे बाहर हो जाता है। देहसे निकलते, अन्यत्र जन्म लेते अथवा नाना प्रकारकी योनियोंमें प्रवेश करते समय जीवको सिद्ध पुरुष और देवता ही अपनी दिव्यदृष्टिसे देखते हैं। मृत्युके बाद जीव तुरंत ही आतिवाहिक शरीर धारण करता है। उसके त्यागे हुए शरीरसे आकाश, वायु और तेज-ये ऊपरके तीन तत्त्वीमें मिल जाते हैं तथा जल और पृथ्वीके अंश नीचेके तत्त्वोंसे एकीभृत हो जाते हैं। यही पुरुषका 'पञ्चत्वको प्राप्त होना' माना गया है। मरे हुए जीवको यमदत शीघ्र ही आतिवाहिक शरीरमें पहुँचाते हैं। यमलोकका मार्ग अत्यन्त भयंकर और छियासी हजार योजन लंबा है। उसपर ले जाया जानेवाला जीव अपने बन्ध-बान्धवॉके दिये हुए अन्न-जलका उपभोग करता है। यमराजसे मिलनेके पश्चात उनके आदेशसे चित्रगृप्त जिन भयंकर नरकोंको बतलाते हैं, उन्होंको वह जीव प्राप्त होता है। यदि वह धर्मात्मा होता है, तो उत्तम मार्गीसे स्वर्गलोकको जाता है॥ १-१२॥

अब पापी जीव जिन नरकों और उनकी यातनाओंका उपभोग करते हैं, उनका वर्णन करता हैं। इस पृथ्वीके नीचे नरककी अट्राईस ही श्रेणियाँ हैं। सातवें तलके अन्तमें घोर अन्धकारके भीतर उनकी स्थिति है। नरककी पहली कोटि 'घोरा'के नामसे प्रसिद्ध है। उसके नीचे 'सुघोरा'की स्थिति है। तीसरी 'अतिघोरा', चौथो 'महाघोरा' और पाँचवीं 'घोररूपा' नामकी कोटि है। छठीका 1362 अग्नि पुराण २७

नाम 'तरलतारा' और सातवींका 'भयानका' है। आठवीं 'भयोत्कटा', नवीं 'कालरात्रि' दसवीं 'महाचण्डा', ग्यारहवीं 'चण्डा', बारहवीं 'कोलाहला', तेरहवीं 'प्रचण्डा', चौदहवीं 'पद्मा' और पंद्रहवीं 'नरकनायिका' है। सोलहवीं 'पद्मावती', सप्रहवों 'भीषणा', अठारहवों 'भीमा', उन्नीसवीं 'करालिका', बीसवीं 'विकराला', इक्रीसवीं 'महाबजा', बाईसवीं 'त्रिकोणा' और तेईसवीं 'पञ्चकोणिका' है। चौबीसर्वी 'सुदीर्घा', पचीसर्वी 'वर्तुला', छब्बोसवीं 'सप्तभूमा', सत्ताईसवीं 'सुभूमिका' और अद्राईसर्वी 'दीप्तमाया' है। इस प्रकार ये अट्ठाईस कोटियाँ पापियोंको दुःख देनेवाली हैं॥१३--१८॥

नरकोंको अट्राईस कोटियोंके पाँच-पाँच नायक हैं (तथा पाँच उनके भी नायक हैं)। वे 'रीरव' आदिके नामसे प्रसिद्ध हैं। उन सबकी संख्या एक सौ पैतालीस है-तामिस, अन्धतामिस, महारीख, रीरव, असिपत्रवन, लोहभार, कालसूत्रनरक, महानरक, संजीवन, महाबीचि, तपन, सम्प्रतापन, संघात, काकोल, कृड्मल, पुतमृत्युक, लोहशङ्क, ऋजीष, प्रधान, शाल्पली वृक्ष और वैतरणी नदी आदि सभी नरकोंको 'कोटि-नायक' समझना चाहिये। ये बडे भयंकर दिखायी देते हैं। पापी पुरुष इनमेंसे एक-एकमें तथा अनेकमें भी डाले वाते हैं। यातना देनेवाले यमदुतोंमें किसीका मुख बिलावके समान होता है तो किसीका उल्लूके समान, कोई गोदहके समान मुखवाले हैं तो कोई गुध्र आदिके समान। वे मनुष्यको तेलके कडाहेमें डालकर उसके नीचे आग जला देते हैं। किन्हींको भाडमें, किन्हींको ताँबे या तपाये हुए लोहेके वर्तनोंमें तथा बहुतोंको आगकी चिनगारियोंमें डाल देते हैं। कितनोंको वे शुलीपर चढ़ा देते हैं। बहत-से पापियोंको नरकमें डालकर उनके ट्रकडे-

टुकड़े किये जाते हैं। कितने ही कोड़ोंसे पीटे जाते हैं और कितनोंको तपाये हुए लोहेके गोले खिलाये जाते हैं। बहुत-से यमदृत उनको धृलि, विष्ठा, रक्त और कफ आदि भोजन कराते तथा तपायी हुई मदिरा पिलाते हैं। बहुत-से जीवोंको वे आरेसे चीर डालते हैं। कुछ लोगोंको कोल्हमें पेरते हैं। कितनोंको कौवे आदि नोच-नोचकर खाते हैं। किन्हीं-किन्होंके ऊपर गरम तेल खिडका जाता है तथा कितने ही जीवोंके मस्तकके अनेकों दुकड़े किये जाते हैं। उस समय पापी जीव 'अरे बाप रे' कहकर चिल्लाते हैं और हाहाकार मचाते हुए अपने पापकमौंकी निन्दा करते हैं। इस प्रकार बड़े-बड़े पातकाँके फलस्वरूप भयंकर एवं निन्दित नरकोंका कष्ट भोगकर कर्म क्षीण होनेके पश्चात् वे महापापी जीव पनः इस मर्त्यलोकमें जन्म लेते हैं॥ १९--२९ ई॥

ब्रह्महत्यारा पुरुष मृग, कुत्ते, सुअर और कँटोंकी योनिमें जाता है। मदिरा पीनेवाला गदहे. चाण्डाल तथा म्लेन्डोंमें जन्म पाता है। सीना चुरानेबाले कीड़े-मकोडे और पतिंगे होते हैं तथा गुरुपत्नीसे गमन करनेवाला मनुष्य तृण एवं लताओंमें जन्म ग्रहण करता है। ब्रह्महत्यारा राजयक्ष्माका रोगी होता है, शराबीके दाँत काले हो जाते हैं, सोना चुरानेवालेका नख खराब होता है तथा गुरुपत्नीगामीके चमडे दूषित होते हैं (अर्थात् वह कोढ़ी हो जाता है)। जो जिस पापसे सम्पर्क रखता है, वह उसीका कोई चिह्न लेकर जन्म ग्रहण करता है। अन्न चुरानेवाला मायावी निवारण करे॥ ३८-४०॥

होता है। वाणी (कविता आदि)-की चोरी करनेवाला गुँगा होता है। धान्यका अपहरण करनेवाला जब जन्म ग्रहण करता है, तब उसका कोई अङ्ग अधिक होता है, चुगुलखोरको नासिकासे बदबू आती है, तेल चुरानेवाला पुरुष तेल पीनेवाला कीझ होता है तथा जो इधरकी बातें उधर लगाया करता है, उसके मुँहसे दुर्गन्ध आती है। दूसरोंकी स्त्री तथा ब्राह्मणके धनका अपहरण करनेवाला पुरुष निर्जन वनमें ब्रह्मराक्षस होता है। रत्न चुरानेवाला नीच जातिमें जन्म लेता है। उत्तम गन्धकी चोरी करनेवाला छछूंदर होता है। शाक-पात चुरानेवाला मुर्गा तथा अनाजकी चोरी करनेवाला चृहा होता है। पशुका अपहरण करनेवाला बकरा, दूध चुरानेवाला कौवा, सवारीकी चोरी करनेवाला कैंट तथा फल चुराकर खानेवाला बन्दर होता है। शहदकी चोरी करनेवाला डाँस, फल चुरानेवाला गृध तथा घरका सामान हरूप लेनेवाला गृहकाक होता है। वस्त्र हटपनेवाला कोडी, बोरी-चोरी रसका स्वाद लेनेवाला कुत्ता और नमक चुरानेवाला झींगुर होता है॥ ३०-३७ 🖟 ॥ यह 'आधिदैविक ताप' का वर्णन किया गया

है। शस्त्र आदिसे कष्टकी प्राप्ति होना 'आधिभौतिक ताप' है तथा ग्रह, अग्नि और देवता आदिसे जो कष्ट होता है, वह 'आधिदैविक ताप' बतलाया गया है। इस प्रकार यह संसार तीन प्रकारके दु:खोंसे भरा हुआ है। मनुष्यको चाहिये कि ज्ञानयोगसे, कठोर व्रतोंसे, दान आदि पुण्योंसे तथा विष्णुकी पूजा आदिसे इस द:खमय संसारका

इस प्रकार आदि आग्नेव महापूराणमें 'नरकादि-निरूपण' नामक तीन सी इकहत्तरवाँ अञ्चाय पूरा हुआ॥ ३७१॥

- AND STATES

#### तीन सौ बहत्तरवाँ अध्याय

यम और नियमोंकी व्याख्या; प्रणवकी महिमा तथा भगवत्पूजनका माहात्म्य

अग्निदेव कहते हैं-मूने! अब मैं 'अष्टाङ्कयोग'का वर्णन करूँगा, जो जगत्के त्रिविध तापसे छटकारा दिलानेका साधन है। ब्रह्मको प्रकाशित करनेवाला ज्ञान भी 'योग'से ही सुलभ होता है। एकचित्त होना-चित्तको एक जगह स्थापित करना 'योग' है। चित्तवृत्तियोंके निरोधको भी 'योग' कहते हैं। जीवात्मा एवं परमात्मामें हो अन्त:करणकी वृत्तियोंको स्थापित करना उत्तम 'योग' है। अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह -ये पाँच 'यम' हैं। ब्रह्मनृ! 'नियम' भी पाँच ही हैं, जो भीग और मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। उनके नाम ये हैं-शौच, संतोध, तप, स्वाध्याय और ईश्वराराधन (ईश्वरप्रणिधान)। किसी भी प्राणीको कष्ट न पहुँचाना 'अहिंसा' है। 'अहिंसा' सबसे उत्तम धर्म है। जैसे राह चलनेवाले अन्य सभी प्राणियोंके पदचित्र हाथीके चरणचित्रमें समा जाते हैं, उसी प्रकार धर्मके सभी साधन 'अहिंसा'में गतार्थ माने जाते हैं। 'हिंसा'के दस भेद हैं - किसीको उद्वेगमें डालना, संताप देना, रोगी बनाना, शरीरसे रक्त निकालना, जुगली खाना, किसीके हितमें अत्यन्त बाधा पहुँचाना, उसके छिपे हुए रहस्यका उद्घाटन करना, दूसरेको सुखसे वश्चित करना, अकारण कैंद्र करना और प्राणदण्ड देना। जो बात दूसरे प्राणियोंके लिये अत्यन्त हितकर है, वह 'सत्य' है। 'सत्य'का यही लक्षण है-सत्य बोले, किंतु प्रिय बोले; अप्रिय सत्य कभी न बोले। इसी प्रकार प्रिय असत्य भी मुँहसे न निकाले; यह सनातन धर्म है। 'ब्रह्मचर्य' कहते हैं - 'मैथुनके त्यागको'। 'मैथुन' आठ प्रकारका होता है-स्त्रीका स्मरण, उसकी चर्चा, उसके साथ क्रीड़ा करना, उसकी ओर रक्षा करनी चाहिये॥ १-१६ ई॥

देखना, उससे लुक-छिपकर बातें करना, उसे पानेका संकल्प, उसके लिये उद्योग तथा क्रियानिर्वृत्ति (स्वीसे साक्षात समागम) —ये मैथनके आठ अङ्ग हैं-ऐसा मनीयी पुरुषोंका कथन है। 'ब्रह्मचर्य' ही सम्पूर्ण शुभ कमोंकी सिद्धिका मूल है; उसके बिना सारी क्रिया निष्फल हो जाती है। विसिष्ट, चन्द्रमा, सुक्र, देवताओंके आचार्य बृहस्पति तथा पितामह ब्रह्माजी -ये तपोचुद्ध और वयोचुद्ध होते हुए भी स्वियोंके मोहमें फैस गये। गौडी, पैष्टी और माध्वी-ये तीन प्रकारको सुरा जाननी चाहिये। इनके बाद चौथी सुरा 'स्त्री' है, जिसने सारे जगतको मोहित कर रखा है। मदिराको तो पीनेपर ही मनुष्य मतवाला होता है, परंतु युवती स्त्रीको देखते ही उन्मत हो उठता है। नारी देखनेमात्रसे ही मनमें उन्माद करती है, इसलिये उसके ऊपर दृष्टि न डाले। मन, वाणी और शरीरद्वारा चोरीसे सर्वधा बचे रहना 'अस्तेय' कहलाता है। यदि मनुष्य बलपूर्वक दूसरेकी किसी भी वस्तुका अपहरण करता है, तो उसे अवश्य तिर्यायोनिमें जन्म लेना पहता है। यही दशा उसकी भी होती है, जो हवन किये बिना ही (बलिबैधदेवके द्वारा देवता आदिका भाग अर्पण किये बिना ही) हविषय (भोज्यपदार्थ)-का भोजन कर लेता है। कौपीन, अपने शरीरको दकनेवाला वस्त्र, शीतका कष्ट-निवारण करनेवाली कन्था (गुदही) और खडाऊँ-इतनी ही वस्तुएँ साथ रखे। इनके सिवा और किसी वस्तुका संग्रह न करे-(यही अपरिग्रह है)। शरीरकी रक्षाके साधनभूत वस्त्र आदिका संग्रह किया जा सकता है। धर्मके अनुष्ठानमें लगे हुए शरीरकी यलपूर्वक

'शौच' दो प्रकारका बताया गया है—'बाह्य' और 'आध्यन्तर'। मिट्टी और जलसे 'बाह्यशुद्धि' होती है और भावकी शुद्धिको 'आभ्यन्तर शुद्धि' कहते हैं। दोनों ही प्रकारसे जो शुद्ध है, वही शुद्ध है, दूसरा नहीं। प्रारब्धके अनुसार जैसे-तैसे जो कुछ भी प्राप्त हो जाय, उसीमें हर्ष मानना 'संतोष' कहलाता है। मन और इन्द्रियोंकी एकाग्रताको 'तप' कहते हैं। मन और इन्द्रियोंपर विजय पाना सब धर्मोंसे ब्रेड धर्म कहलाता है। 'तप' तीन प्रकारका होता है-वाचिक, मानसिक और शारीरिक। मन्त्रजप आदि 'वाचिक', आसक्तिका त्याग 'मानसिक' और देवपूजन आदि 'शारीरिक' तप हैं। यह तीनों प्रकारका तप सब कुछ देनेवाला है। बेद प्रणवसे ही आरम्भ होते हैं, अत: प्रणवमें सम्पूर्ण वेदोंकी स्थिति है। वाणीका जितना भी विषय है, सब प्रणव है: इसलिये प्रणवका अध्यास करना चाहिये (यह स्वाध्यायके अन्तर्गत है)। 'प्रणव' अर्धात् 'ऑकार'में अकार, उकार तथा अर्धमात्राविशिष्ट मकार है। तीन मात्राएँ तीनों बेद, भु: आदि तीन लोक, तीन गुण, जाग्रत, स्वप्न और सुष्पि — ये तीन अवस्थाएँ तथा ब्रह्मा, विष्णु और शिव-ये तीनों देवता प्रणवरूप हैं। ब्रह्मा, विष्णु और रुद्र, स्कन्द, देवी और महेश्वर तथा प्रद्यम्न, श्री और वासुदेव-ये सब क्रमश: ॐकारके ही स्वरूप हैं। ॐकार मात्रासे रहित अथवा अनन्त मात्राओंसे युक्त है। वह द्वैतकी निवृत्ति करनेवाला तथा शिवस्वरूप है। ऐसे ॐकारको जिसने जान लिया, वही मृनि है, दूसरा नहीं। प्रणवकी चतुर्थीमात्रा (जो अर्धमात्राके नामसे प्रसिद्ध है) 'गान्धारी' कहलाती है। वह प्रयुक्त होनेपर मुद्धामें लक्षित होती है। वही 'तुरीय' नामसे प्रसिद्ध परब्रह्म है। वह ज्योतिर्मव है। जैसे घडेके भीतर रखा हुआ दीपक वहाँ

प्रकाश करता है, वैसे ही मुद्धमिं स्थित परब्रह्म भी भीतर अपनी ज्ञानमयी ज्योति छिटकाये रहता है। मनुष्यको चाहिये कि मनसे हृदयकमलमें स्थित आत्मा या ब्रह्मका ध्यान करे और जिह्नासे सदा प्रणवका जप करता रहे। (यही 'ईश्वरप्रणिधान' है।) 'प्रणव' धनुष है, 'जीवात्मा' बाण है तथा 'ब्रह्म' उसका लक्ष्य कहा जाता है। सावधान होकर उस लक्ष्यका भेदन करना चाहिये और बाणके समान उसमें तन्मय हो जाना चाहिये। यह एकाक्षर (प्रणव) ही ब्रह्म है, यह एकाक्षर ही परम तत्त्व है, इस एकाक्षर ब्रह्मको जानकर जो जिस वस्तुकी इच्छा करता है, उसको उसीकी प्राप्ति हो जाती है। इस प्रणवका देवी गायत्री छन्द है, अन्तर्यामी ऋषि हैं, परमात्मा देवता हैं तथा भोग और मोक्षको सिद्धिके लिये इसका विनियोग किया जाता है। इसके अङ्ग-न्यासकी विधि इस प्रकार है-'ॐ भः अञ्चात्मने हृदयाय नमः।'-इस मन्त्रसे हृदयका स्पर्श करे। 'ॐ भूवः प्राजापत्वात्मने शिरसे स्वाहा।' ऐसा कहकर मस्तकका स्पर्श करे। 'ॐ स्व: सर्वात्मने शिखायै वषद।'-इस मन्त्रसे शिखाका स्पर्श करे। अब कवच बताया जाता है-'ॐ भूभृंव: स्व: सत्यात्मने कवचाय हुम्।' इस मन्त्रसे दाहिने हाथकी अँगुलियोंद्वारा बायीं भुजाके मूलभागका और बायें हाचकी अँगुलियोंसे दाहिनी बाँहके मूलभागका एक ही साथ स्पर्श करे। तत्पश्चात् पुन: 'ॐ भूर्भुवः स्वः सत्यात्यने अस्त्राय फट्।' कहकर चुटकी बजाये। इस प्रकार अङ्गन्यास करके भीग और मोक्षको सिद्धिके लिये भगवान् विष्णुका पूजन, उनके नामोंका जप तथा उनके उद्देश्यसे तिल और घी आदिका हवन करे; इससे मनुष्यकी समस्त कामनाएँ पूर्ण होती हैं। (यही ईश्वरपूजन है: इसका निष्कामभावसे ही अनुष्ठान करना उत्तम

है।) जो मनुष्य प्रतिदिन बारह हजार प्रणवका जप करता है, उसको बारह महीनेमें परब्रह्मका ज्ञान हो जाता है। एक करोड़ जप करनेसे अणिमा आदि सिद्धियाँ प्राप्त होती हैं, एक लाखके जपसे सरस्वती आदिको कृपा होती है। विष्णुका यजन तीन प्रकारका होता है-वैदिक, तान्त्रिक और मित्र। तीनोंमेंसे जो अभीष्ट हो. उसी एक विधिका आश्रय लेकर श्रीहरिकी होता है।। १७-३६॥

पूजा करनी चाहिये। जो मनुष्य दण्डकी भारति पृथ्वीपर पड़कर भगवानुको साष्टाङ्ग प्रणाम करता है, उसे जिस उत्तम गतिकी प्राप्ति होती है, वह सैकड़ों यज्ञोंके द्वारा दुर्लभ है। जिसकी आराध्यदेवमें पराभक्ति है और जैसी देवतामें हैं, वैसी ही गुरुके प्रति भी है, उसी महात्माको इन कहे हुए विषयोंका यथार्थ ज्ञान

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'यम-नियम-निरूपण' नामक तीन सौ बहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३७२॥

~~ FRAN

#### तीन सौ तिहत्तरवाँ अध्याय आसन, प्राणायाम और प्रत्याहारका वर्णन

अग्निदेव कहते हैं-- मृते ! पदासन आदि नाना प्रकारके 'आसन' बताये गये हैं। उनमेंसे कोई भी आसन बाँधकर परमात्माका चिन्तन करना चाहिये। पहले किसी पवित्र स्थानमें अपने बैठनेके लिये स्थिर आसन बिखावे, जो न अधिक कैंचा हो और न अधिक नीचा। सबसे नीचे कुशका आसन हो. उसके ऊपर मृगचर्म और मृगचर्मके ऊपर वस्त्र बिछाया गया हो। उस आसनपर बैठकर मन और इन्द्रियोंकी चेष्टाओंको रोकते हुए चित्तको एकाग्र करे तथा अन्त:करणकी शुद्धिके लिये योगाध्यासमें संलग्न हो जाय। उस समय शरीर, मस्तक और गलेको अविचलभावसे एक सीधमें रखते हुए स्थिर बैठे। केवल अपनी नासिकाके अग्रभागको देखे; अन्य दिशाओंकी ओर दृष्टिपात न करे। दोनों पैरोंकी एडियोंसे अण्डकोष और लिङ्गकी रक्षा करते हुए दोनों ऊरुओं (जाँघों)-के ऊपर भुजाओंको यत्नपूर्वक तिरछी करके रखे तथा बायें हाथकी हथेलीपर दाहिने हाथके पृष्ठभागको स्थापित करे और मुँहको कुछ ऊँचा करके

प्राणायाम करना चाहिये॥ १-५६॥

अपने शरीरके भीतर रहनेवाली वायुको 'प्राण' कहते हैं। उसे रोकनेका नाम है—'आयाम'। अतः 'प्राणायाम'का अर्थ हुआ -- 'प्राणवायको रोकना'। उसकी विधि इस प्रकार है-अपनी अँगुलीसे नासिकांके एक छिद्रको दबाकर दसरे खिद्रसे उदरस्थित वायुको बाहर निकाले। 'रेचन' अर्थात् बाहर निकालनेके कारण इस क्रियाको 'रेवक' कहते हैं। तत्पश्चात् चमड़ेकी धोंकनीके समान शरीरको बाहरी वायुसे भरे। भर जानेपर कुछ कालतक स्थिरभावसे बैठा रहे। बाहरसे वायुकी पूर्ति करनेके कारण इस क्रियाका नाम 'पुरक' है। वायु भर जानेके पश्चात् जब साधक न तो भीतरी वायुको छोड़ता है और न बाहरी वायुको ग्रहण ही करता है, अपितु भरे हुए घडेकी भौति अविचल-भावसे स्थिर रहता है, उस समय कुम्भवत स्थिर होनेके कारण उसकी वह चेष्टा 'कुम्भक' कहलाती है। बारह मात्रा (पल)-का एक 'उद्धात' होता है। इतनी देरतक वायुको सामनेकी ओर स्थिर रखे। इस प्रकार बैठकर रोकना किनष्ट श्रेणीका प्राणायाम है। दो उद्धात

अर्थात् चौबीस मात्रातक किया जानेवाला कुम्भक मध्यम श्रेणीका माना गया है तथा तीन उद्धात यानी छत्तीस मात्रातकका कुम्भक उत्तम श्रेणीका प्राणायाम है। जिससे शरीरसे पसीने निकलने लगें, कैंपकैंपी छा जाय तथा अभिघात लगने लगे. वह प्राणायाम् अत्यन्त उत्तम है। प्राणायामको भूमिकाओंमेंसे जिसपर भलीभाँति अधिकार न हो जाय, उनपर सहसा आरोहण न करे, अर्थात क्रमशः अध्यास बढ़ाते हुए उत्तरोत्तर भूमिकाओं में आरूढ़ होनेका यल करे। प्राणको जीत लेनेपर हिचकी और साँस आदिके रोग दूर हो जाते हैं तथा मल-मुत्रादिके दोष भी धीर-धीर कम हो जाते हैं। नीरोग होना, तेज चलना, मनमें उत्साह होना, स्वरमें माधुर्य आना, बल बढ़ना, शरीरवर्णमें स्वन्छताका आना तथा सब प्रकारके दोधोंका नाश हो जाना-ये प्राणायामसे होनेवाले लाभ है। प्राणायाम दो तरहके होते हैं-'अगर्भ' और 'सगर्भ'। जप और ध्यानके बिना जो प्राणायाम किया जाता है, उसका नाम 'अगर्भ' है तथा जप और ध्यानके साथ किये जानेवाले प्राणायामको 'सगर्भ' कहते हैं। इन्द्रियोंपर विजय पानेके लिये सगर्भ प्राणायाम ही उत्तम होता है: उसीका अध्यास करना चाहिये। ज्ञान और वैसायसे युक्त होकर प्राणायामके अभ्याससे इन्द्रियोंको जीत लेनेपर चाहिये॥६-२१॥

सबपर विजय प्राप्त हो जाती है। जिसे 'स्वर्ग' और 'नरक' कहते हैं, वह सब इन्द्रियाँ ही हैं। वे ही वशमें होनेपर स्वर्गमें पहुँचाती हैं और स्वतन्त्र छोड देनेपर नरकमें ले जाती हैं। शरीरको 'रध' कहते हैं, इन्द्रियाँ ही उसके 'घोडे' हैं, मनको 'सारथि' कहा गया है और प्राणायामको 'चाबुक' माना गया है। ज्ञान और वैराग्यकी वागडोरमें बैंधे हुए मनरूपी घोडेको प्राणायामसे आबद्ध करके जब अच्छी तरह काबूमें कर लिया जाता है तो वह धीरे-धीर स्थिर हो जाता है। जो मनुष्य सौ वर्षोसे कुछ अधिक कालतक प्रतिमास कुशके अग्रभागसे जलको एक बुँद लेकर उसे पोकर रह जाता है, उसकी वह तपस्या और प्राणायाम — दोनों बराबर हैं। विषयोंके समुद्रमें प्रवेश करके वहाँ फैसी हुई इन्द्रियोंको जो आहत करके, अर्थात लौटाकर अपने अधीन करता है, उसके इस प्रयत्नको 'प्रत्याहार' कहते हैं। जैसे जलमें दुवा हुआ पनुष्य उससे निकलनेका प्रयत्न करता है, उसी प्रकार संसार-समुद्रमें इबे हुए अपने-आपको स्वयं ही निकालनेका प्रयत्न करे। भोगरूपी नदीका वेग अत्यन्त बढ जानेपर उससे बचनेके लिये अत्यन्त सदढ ज्ञानरूपी वृक्षका आश्रय लेना

इस प्रकार आदि आग्नेय पहापुराणमें 'आसन, प्राणायाम तथा प्रत्याहारका वर्णन' नामक तीन सौ तिहत्तस्वौ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३७३ ॥

## तीन सौ चौहत्तरवाँ अध्याय

अग्निदेव कहते हैं- मुने! 'ध्यै-चिन्तायाम्' - | बार्रवार चिन्तन करना 'ध्यान' कहलाता है। समस्त यह धातु है। अर्थात् 'ध्यै' धातुका प्रयोग चिन्तनके उपाधियोंसे मुक्त मनसहित आत्माका ब्रह्मविचारमें अर्थमें होता है। ('ध्यै'से ही 'ध्यान' शब्दकी परायण होना भी 'ध्यान' ही है। ध्येयरूप सिद्धि होती है) अत: स्थिरचित्तसे भगवान विष्णुका आधारमें स्थित एवं सजातीय प्रतीतियोंसे यक्त

चित्तको जो विजातीय प्रतीतियोंसे रहित प्रतीति होती है, उसको भी 'ध्यान' कहते हैं। जिस किसी प्रदेशमें भी ध्येय वस्तुके चिन्तनमें एकाग्र हुए चित्तको प्रतीतिके साथ जो अभेद-भावना होती है, उसका नाम भी 'ध्यान' है। इस प्रकार ध्यानपरायण होकर जो अपने शरीरका परित्याग करता है, वह अपने कुल, स्वजन और मित्रॉका उद्धार करके स्वयं भगवत्स्वरूप हो जाता है। इस तरह जो प्रतिदिन एक या आधे महर्ततक भी श्रद्धापूर्वक श्रीहरिका ध्यान करता है, वह भी जिस गतिको प्राप्त करता है, उसे सम्पूर्ण महायज्ञोंक द्वारा भी कोई नहीं पा सकता॥ १-६॥

तत्त्ववेता योगीको चाहिये कि वह ध्याता, ध्यान, ध्येय तथा ध्यानका प्रयोजन-इन चार वस्तुओंका ज्ञान प्राप्त करके योगका अध्यास करे। योगाभ्याससे मोक्ष तथा आठ प्रकारके महान ऐश्वर्यों (अणिमा आदि सिद्धियों)-की प्राप्ति होती है। जो ज्ञान-वैराग्यसे सम्पन्न, त्रद्वाल, क्षमाशील, विष्णुभक्त तथा ध्यानमें सदा उत्साह रखनेवाला हो, ऐसा पुरुष ही 'ध्याता' माना गया है। 'व्यक्त और अव्यक्त, जो कुछ प्रतीत होता है, सब परम ब्रह्म परमात्माका ही स्वरूप है'-इस प्रकार विष्णुका चिन्तन करना 'ध्यान' कहलाता है। सर्वज्ञ परमात्मा श्रीहरिको सम्पूर्ण कलाओंसे युक्त तथा निष्कल जानना चाहिये। अणिमादि ऐश्वर्योकी प्राप्ति तथा मोक्ष-ये ध्यानके प्रयोजन हैं। भगवान् विष्णु ही कर्मोंके फलकी प्राप्ति करानेवाले हैं, अत: उन परमेश्वरका ध्यान करना चाहिये। वे ही ध्येय हैं। चलते-फिरते, खडे होते. स्रोते-जागते, आँख खोलते और आँख पींचते समय भी, शुद्ध या अशुद्ध अवस्थामें भी निरन्तर परमेश्वरका ध्यान करना चाहिये॥ ७-११ है॥

अपने देहरूपी मन्दिरके भीतर मनमें स्थित

इदयकमलरूपी पीठके मध्यभागमें भगवान केशवकी स्थापना करके ध्यानयोगके द्वारा उनका पूजन करे। ध्यानयज्ञ श्रेष्ठ, शुद्ध और सब दोषोंसे रहित है। उसके द्वारा भगवान्का यजन करके मनुष्य मोक्ष प्राप्त कर सकता है। बाह्मशुद्धिसे युक्त वजींद्वारा भी इस फलकी प्राप्ति नहीं हो सकती। हिंसा आदि दोबोंसे मुक्त होनेके कारण ध्यान अन्त:करणकी शुद्धिका प्रमुख साधन और चित्तको वशमें करनेवाला है। इसलिये ध्यानयज्ञ सबसे श्रेष्ठ और मोक्षरूपी फल प्रदान करनेवाला है: अत: असुद्ध एवं अनित्य बाह्य साधन यज्ञ आदि कर्मोंका त्याग करके योगका ही विशेषरूपसे अभ्यास करे। पहले विकारयुक्त, अव्यक्त तथा भोग्य-भोगसे युक्त तीनों गुणोंका क्रमश: अपने इदयमें ध्यान करे। तमोगुणको रजोगुणसे आच्छादित करके रजोगुणको सत्त्वगुणसे आच्छादित करे। इसके बाद पहले कृष्ण, फिर रक्त, तत्पश्चात् श्वेतवर्णवाले तीनों मण्डलींका क्रमश: ध्यान करे। इस प्रकार जो गुणोंका ध्यान बताया गया, वह 'अशुद्ध ध्येय' है। उसका त्याग करके 'शुद्ध ध्येय'का चिन्तन करे। पुरुष (आत्मा) सत्त्वोपाधिक गुणोंसे अतीत चौबीस तत्त्वोंसे परे पचीसवाँ तत्त्व है, वह 'शुद्ध ध्येय' है। पुरुषके ऊपर उन्हींकी नाभिसे प्रकट हुआ एक दिव्य कमल स्थित है, जो प्रभुका ऐश्वर्य हो जान पड़ता है। उसका विस्तार बारह अंगुल है। वह शुद्ध, विकसित तथा श्वेत वर्णका है। उसका मृणाल आठ अंगुलका है। उस कमलके आठ पत्तोंको अणिमा आदि आठ ऐश्वर्य जानना चाहिये। उसकी कर्णिकाका केसर 'ज्ञान' तथा नाल 'उत्तम वैराग्य' है। 'विष्णु-धर्म' ही उसकी जड है। इस प्रकार कमलका चिन्तन करे। धर्म, ज्ञान, वैराग्य एवं कल्याणमय ऐश्वर्य-स्वरूप उस श्रेष्ठ कमलको, जो भगवानका

आसन है, जानकर मनुष्य अपने सब दु:खोंसे छुटकारा पा जाता है। उस कमलकर्णिकाके मध्यभागमें ओङ्कारमय ईश्वरका ध्यान करे। उनकी आकृति शुद्ध दीपशिखाके समान देदीप्यमान एवं अँगूठेके बराबर है। वे अत्यन्त निर्मल है। कदम्बपुष्पके समान उनका गोलाकार स्वरूप ताराकी भौति स्थित है। अथवा कमलके ऊपर प्रकृति और पुरुषसे भी अतीत परमेश्वर विराजमान हैं, ऐसा ध्यान करे तथा परम अक्षर ऑकारका निरन्तर जप करता रहे। साधकको अपने मनको स्थिर करनेके लिये पहले स्थूलका ध्यान करना चाहिये। फिर क्रमशः मनके स्थिर हो जानेपर उसे सुक्ष्म तत्त्वके चिन्तनमें लगाना चाहिये॥ १२-२६ ई॥

(अब कमल आदिका ध्यान दूसरे प्रकारसे बतलाया जाता है-) नाभ-मूलमें स्थित जो कमलको नाल है, उसका विस्तार दस अंगुल है। नालके ऊपर अष्टदल कमल है, जो बारह अंगुल विस्तृत है। उसकी कर्णिकांके केसरमें सर्व, सोम तथा अग्नि —तीन देवताओंका मण्डल है। अग्नि-मण्डलके भीतर शङ्ख, चक्र, गदा एवं पद्म धारण करनेवाले चतुर्भुज विष्णु अथवा आठ भुजाओंसे युक्त भगवान् श्रीहरि विराजमान हैं। अष्टभुज होती है॥ २७ — ३५॥

भगवान्के हाथोंमें शङ्क-चक्रादिके अतिरिक्त शार्द्धधनुष, अक्षमाला, पाश तथा अङ्कुश शोभा पाते हैं। उनके ब्रोविग्रहका वर्ण क्षेत एवं सुवर्णके समान उद्दीत है। वद्य:स्थलमें श्रीवत्सका चिह्न और कौस्तुभमणि शोभा पा रहे हैं। गलेमें वनमाला और सीनेका हार है। कानोंमें मकराकार कण्डल जगमगा रहे हैं। मस्तकपर रत्नमय उज्ज्वल किरीट सुशोधित हैं। श्रीअक्रोंपर पीताम्बर शोभा पाता है। वे सब प्रकारके आभूषणोंसे अलंकृत हैं। उनका आकार बहुत बड़ा अथवा एक बित्तेका है। जैसी इच्छा हो, वैसी ही छोटी या बड़ी आकृतिका ध्यान करना चाहिये। ध्यानके समय ऐसी भावना करे कि 'मैं ज्योतिर्मय ब्रह्म हैं—मैं ही नित्यमुक्त प्रणवरूप वासुदेवसंज्ञक परमात्मा है।' ध्यानसे थक जानेपर मन्त्रका जप करे और जपसे चकनेपर ध्यान करे। इस प्रकार जो जप और ध्यान आदिमें लगा रहता है, उसके ऊपर भगवान् विष्णु शीघ्र ही प्रसन्न होते हैं। दूसरे-दूसरे यह जपयहकी सोलहवीं कलाके बराबर भी नहीं हो सकते। जप करनेवाले पुरुषके पास आधि. व्याधि और ग्रह नहीं फटकने पाते। जप करनेसे भोग, मोश्र तथा मृत्यु-विजयरूप फलकी प्राप्ति

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'ध्याननिरूपण' नामक तीन सी चौहतरकों अध्याय पूरा हुआ॥ ३७४॥

#### へったかんだいい तीन सौ पचहत्तरवाँ अध्याय

धारणा

अग्निदेख कहते हैं-मुने! ध्येय वस्तुमें जो | 'अपूर्व' धारणा कहते हैं। इस धारणासे भगवान्की मनकी स्थिति होती है, उसे 'धारणा' कहते हैं। प्राप्ति होती है। जो बाहरका लक्ष्य है, उससे मन ध्यानकी ही भौति उसके भी दो भेद हैं— जबतक विचलित नहीं होता, तबतक किसी भी 'साकार' और 'निराकार'। भगवानुके ध्यानमें जो प्रदेशमें मनकी स्थितिको 'धारणा' कहते हैं। मनको लगाया जाता है, उसे क्रमश: 'मूर्त' और देहके भीतर नियत समयतक जो मनको रोक

रखा जाता है और वह अपने लक्ष्यसे विचलित नहीं होता, यही अवस्था 'धारणा' कहलाती है। बारह आयामकी 'धारणा' होती है, बारह 'धारणा'का 'ध्यान' होता है तथा बारह ध्यानपर्यन्त जो मनकी एकाग्रता है, उसे 'समाधि' कहते हैं। जिसका मन धारणाके अभ्यासमें लगा हुआ है. उसी अवस्थामें यदि उसके प्राणोंका परित्याग हो जाय तो वह पुरुष अपने इक्कीस पीढ़ीका उद्धार करके अत्यन्त उत्कृष्ट स्वर्गपदको प्राप्त होता है। योगियोंके जिस-जिस अङ्गर्मे व्याधिकी सम्भावना हो, उस-उस अङ्गको बुद्धिसे व्याप्त करके तत्त्वोंकी धारणा करनी चाहिये। द्विजोत्तम! आग्नेयो, वारुणी, ऐशानी और अमृतात्मिका-ये विष्णुकी चार प्रकारकी धारणा करनी चाहिये। उस समय अग्नियुक्त शिखामन्त्रका, जिसके अन्तमें 'फट' शब्दका प्रयोग होता है, जप करना उचित है। नाड़ियोंके द्वारा विकट, दिव्य एवं शुभ शुलाप्रका वैधन करे। पैरके अँगुठेसे लेकर कपोलतक किरणोंका समूह व्यास है और वह बड़ी तेजीके साथ ऊपर-नीचे तथा इधर-उधर फैल रहा है, ऐसी भावना करे। महामुने! श्रेष्ट साधकको तबतक रश्मि-मण्डलका चिन्तन करते रहना चाहिये, जबतक कि वह अपने सम्पूर्ण शरीरको उसके भीतर भस्म होता न देखे। तदनन्तर उस धारणाका उपसंहार करे। इसके द्वारा द्विजगण शीत और श्लेष्मा आदि रोग तथा अपने पापोंका विनाश करते हैं (यह 'आग्नेयी धारणा' 8) 112-2011

तत्पश्चात् धीरभावसे विचार करते हुए मस्तक और कण्ठके अधोमुख होनेका चिन्तन करे। उस समय साधकका चित्त नष्ट नहीं होता। वह पनः अपने अन्त:करणद्वारा ध्यानमें लग जाय और विष्णुमन्त्रके द्वारा उसका श्रद्धापूर्वक अनुष्ठान करे।

ऐसी धारणा करे कि जलके अनन्त कण प्रकट होकर एक-दूसरेसे मिलकर हिमराशिको उत्पन्न करते हैं और उससे इस पृथ्वीपर जलकी धाराएँ प्रवाहित होकर सम्पूर्ण विश्वको आप्लावित कर रही हैं। इस प्रकार उस हिमस्पर्शसे शीतल अमृतस्वरूप जलके द्वारा क्षोभवश ब्रह्मरन्ध्रसे लेकर मूलाधारपर्यन्त सम्पूर्ण चक्र-मण्डलको आप्लावित करके सुष्म्णा नाडीके भीतर होकर पूर्ण चन्द्रमण्डलका चिन्तन करे। भूख-प्यास आदिके क्रमसे प्राप्त होनेवाले क्लेशोंसे अत्यन्त पीड़ित होकर अपनी तुष्टिके लिये इस 'बारुणी धारणा' का चिन्तन करना चाहिये तथा उस समय आलस्य छोड़कर विष्णु-मन्त्रका जप करना भी उचित है। यह 'वारुणी धारणा' बतलायी गयी, अब 'ऐशानी धारणा'का वर्णन सुनिवे॥ ११-१५॥

प्राण और अपानका क्षय होनेपर हृदयाकाशमें ब्रह्ममय कमलके ऊपर विराजमान भगवान् विष्णुके प्रसाद (अनुग्रह)-का तबतक चिन्तन करता रहे, जबतक कि सारी चिन्ताका नाश न हो जाय। तत्पहात् व्यापक ईश्वररूपसे स्थित होकर परम शान्त, निरञ्जन, निराभास एवं अर्द्धचन्द्रस्वरूप सम्पूर्ण महाभावका जप और चिन्तन करे। जबतक गुरुके मुखसे जीवात्माको ब्रह्मका ही अंश (या साक्षात् ब्रह्मरूप) नहीं जान लिया जाता, तबतक यह सम्पूर्ण चराचर जगतु असत्य होनेपर भी सत्यवत् प्रतीत होता है। उस परम तत्त्वका साक्षात्कार हो जानेपर ब्रह्मासे लेकर यह सारा चराचर जगत्. प्रमाता, मान और मेथ (घ्याता, ध्यान और ध्येय)-सब कुछ ध्यानगत हृदय-कमलमें लीन हो जाता है। जप, होम और पूजन आदिको माताकी दी हुई मिठाईकी भाँति मधुर एवं लाभकर जानकर

अब मैं 'अमृतमयी धारणा' बतला रहा हूँ— | ठाँदत हुआ है, जो कल्याणमय कल्लोलोंसे परिपूर्ण मस्तककी नाड़ीके केन्द्रस्थानमें पूर्ण चन्द्रमाके समान | है।' ऐसा ही ध्यान अपने इदय-कमलमें भी करे यह भावना करे कि 'आकाशमें दस हजार देखे। धारणा आदिके द्वारा साधकके सभी क्लेश चन्द्रमाके समान प्रकाशमान एक पूर्ण चन्द्रमण्डल | दूर हो जाते हैं ॥ १६--२२ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

आकारवाले कमलका ध्यान करे तथा प्रयत्नपूर्वक और उसके मध्यभागमें अपने शरीरको स्थित

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आनेय महापुराचमें 'धारणानिरूपण' नामक तीन सी पचटचरनी अध्याय पूरा हुआ ॥ ३७५ ॥

の部門の

#### तीन सौ छिहत्तरवाँ अध्याय समाधि

अग्निदेव कहते हैं - जो चैतन्यस्वरूपसे युक्त और प्रशान्त समुद्रको भाँति स्थिर हो, जिसमें आत्माके सिवा अन्य किसी वस्तुकी प्रतीति न होती हो, उस ध्यानको 'समाधि' कहते हैं। जो ध्यानके समय अपने चित्तको ध्येयमें लगाकर वायुहीन प्रदेशमें जलती हुई अग्निशिखाकी भाति अविचल एवं स्थिरभावसे बैठा रहता है. वह योगी 'समाधिस्थ' कहा गया है। जो न सुनता है, न सुँचता है, न देखता है, न रसास्वादन करता है, न स्पर्शका अनुभव करता है, न मनमें संकल्प उठने देता है, न अभिमान करता है और न बुद्धिसे दूसरी किसी वस्तुको जानता ही है, केवल काष्ट्रकी भौति अविचलभावसे ध्यानमें स्थित रहता है, ऐसे ईश्वरचिन्तनपरायण पुरुषको 'समाधिस्य' कहते हैं। जैसे वायुरहित स्थानमें रखा हुआ दीपक कम्पित नहीं होता, यही उस समाधिस्थ योगीके लिये उपमा मानी गयी है। जो अपने आत्मस्वरूप श्रीविष्णुके ध्यानमें संलग्न रहता है, उसके सामने अनेक दिव्य विघन उपस्थित होते हैं। वे सिद्धिकी सूचना देनेवाले हैं। साधक ऊपरसे नीचे गिराया जाता है, उसके कानमें पीड़ा होती है, अनेक प्रकारके धातुओंके

दर्शन होते हैं तथा उसे अपने शरीरमें बड़ी वेदनाका अनुभव होता है। देवतालोंग उस योगीके पास आकर उससे दिव्य भोग स्वीकार करनेकी प्रार्थना करते हैं, राजा पृथ्वीका राज्य देनेकी बात कहते और बड़े-बड़े धनाध्यक्ष धनका लोभ दिखाते हैं। बेद आदि सम्पूर्ण शास्त्र स्वयं ही (बिना पढ़े) उसकी बुद्धिमें स्फुरित हो जाते हैं। उसके द्वारा मनोनुकल छन्द और सुन्दर विषयसे युक्त ठत्तम काव्यकी रचना होने लगती है। दिव्य रसायन, दिव्य ओषधियाँ तथा सम्पूर्ण शिल्प और कलाएँ उसे प्राप्त हो जाती हैं। इतना हो नहीं, देवेश्वरोंकी कन्याएँ और प्रतिभा आदि सदम्ण भी उसके पास विना बुलाये जाते हैं; किंत जो इन सबको तिनकेक समान निस्सार मानकर त्याग देता है, उसीपर भगवान विष्णु प्रसन्न होते हैं ॥ १--१०॥

अणिमा आदि गुणमयी विभृतियोंसे युक्त योगी पुरुषको उचित है कि वह शिष्यको ज्ञान दे। इच्छानुसार भोगोंका उपभोग करके लययोगकी रातिसे शरीरका परित्याग करे और विज्ञानानन्दमय ब्रह्म एवं ईश्वररूप अपने आत्मामें स्थित हो जाय। जैसे मिलन दर्पण शरीरका प्रतिबिम्ब ग्रहण

करनेमें असमर्थ होनेके कारण शरीरका ज्ञान करानेकी क्षमता नहीं रखता. उसी प्रकार जिसका अन्त:करण परिपक्त (बासनाशुन्य) नहीं है, वह आत्मज्ञान प्राप्त करनेमें असमर्थ है। देह सब प्रकारके रोगों और दु:खोंका आश्रय है; इसलिये देहाभिमानी जीव अपने शरीरमें वेदनाका अनुभव करता है। परंतु जो पुरुष योगयुक्त हैं, उसे योगके ही प्रभावसे किसी भी क्लेशका अनुभव नहीं होता। जैसे एक ही आकाश घट आदि भिन्न-भित्र उपाधियोंमें पृथक्-पृथक्-सा प्रतीत होता है और एक ही सूर्य अनेक जलपात्रोंमें अनेक-सा जान पड़ता है, उसी प्रकार आत्मा एक होता हुआ भी अनेक शरीरोंमें स्थित होनेके कारण अनेकवत् प्रतीत होता है। आकाश, वायु, तेज, जल और पृथ्वी—ये पाँचों भूत ब्रह्मके ही स्वरूप हैं। ये सम्पूर्ण लोक आत्मा ही है; आत्मासे ही चराचर जगत्की अभिव्यक्ति होती है। जैसे कुम्हार मिट्टी, इंडा और चाकके संयोगसे घड़ा बनाता है, अथवा जिस प्रकार घर बनानेवाला मनुष्य तुण, मिट्टी और काठसे घर तैयार करता है, उसी प्रकार जीवात्मा इन्द्रियोंको साथ ले, कार्य-करण-संघातको एकचित्त करके भित्र-भिन्न योनियोंमें अपनेको उत्पन्न करता है। कर्मसे, दोष और मोहसे तथा स्वेच्छासे ही जीव बन्धनमें पडता है और ज्ञानसे ही उसकी मुक्ति होती है। योगी पुरुष धर्मानुष्ठान करनेसे कभी रोगका भागी नहीं होता। जैसे बत्ती, तैलपात्र और तैल-इन तीनोंके संयोगसे ही दीपककी स्थिति है-इनमेंसे एकके अभावमें भी दीपक रह नहीं सकता, उसी प्रकार योग और धर्मके बिना विकार (रोग)-की प्राप्ति देखी जाती है और इस प्रकार अकालमें ही प्राणींका क्षय हो जाता है॥ ११--१९ ई ॥

हमारे हृदयके भीतर जो दीपककी भाँति प्रकाशमान आत्मा है, उसकी अनन्त किरणें फैली हुई हैं, जो श्वेत, कृष्ण, पिङ्गल, नील, कपिल, पीत और रक्त वर्णकी हैं। उनमेंसे एक किरण ऐसी है, जो सूर्यमण्डलको भेदकर सीधे ऊपरको चली गयी है और ब्रह्मलोकको भी लाँघ गयी है: उसीके मार्गसे योगी पुरुष परमगतिको प्राप्त होता है। उसके सिवा और भी सैकड़ों किरणें ऊपरकी और स्थित हैं। उनके द्वारा मनुष्य भिन्न-भिन्न देवताओंके निवासभूत लोकोंमें जाता है। जो एक ही रंगकी बहुत-सी किरणें नीचेकी ओर स्थित हैं, उनको कान्ति बड़ी कोमल है। उन्होंके द्वारा जीव इस लोकमें कर्मभोगके लिये आता है। समस्त जानेन्द्रियाँ, मन, कर्मेन्द्रियाँ, अहंकार, बुद्धि, पुथियों आदि पाँच भूत तथा अव्यक्त प्रकृति—ये 'क्षेत्र' कहलाते हैं और आत्मा ही इस क्षेत्रका ज्ञान रखनेवाला 'क्षेत्रज्ञ' कहलाता है। वहीं सम्पूर्ण भूतोंका ईश्वर है। सत्, असत् तथा सदसत्—सब उसीके स्वरूप हैं। व्यक्त प्रकृतिसे समष्टि बुद्धि (महत्तत्व)-को उत्पत्ति होती है, उससे अहंकार उत्पन्न होता है, अहंकारसे आकाश आदि पाँच भूत उत्पन्न होते हैं, जो उत्तरोत्तर एकाधिक गुणोंवाले हैं। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध-ये क्रमशः उन पाँचों भूतोंके गुण हैं। इनमेंसे जो भूत जिसके आश्रयमें है, वह उसीमें लीन होता है। सत्त्व, रज और तम-ये अव्यक्त प्रकृतिके ही गुण हैं। जीव रजोगुण और तमोगुणसे आविष्ट हो चक्रकी भाँति घूमता रहता है। जो सबका 'आदि' होता हुआ स्वयं 'अनादि' है, वही परमपुरुष परमात्मा है। मन और इन्द्रियोंसे जिसका ग्रहण होता है, वह 'विकार' (विकृत होनेवाला प्राकृत तत्त्व) कहलाता है। जिससे वेद,

पुराण, विद्या, उपनिषद्, श्लोक, सूत्र, भाष्य तथा अन्य वाङ्मयकी अधिव्यक्ति हुई है, वही 'परमात्मा' है। पितृयानमार्गकी उपवीधीसे लेकर अगस्त्य ताराके बीचका जो मार्ग है, उससे संतानकी कामनावाले अग्निहोत्री लोग स्वर्गमें जाते हैं। जो भलीभौति दानमें तत्पर तथा आठ गुणोंसे वक्त होते हैं, वे भी उसी भौति यात्रा करते हैं। अठासी हजार गृहस्थ मृनि हैं, जो सब धर्मीके प्रवर्तक हैं; वे ही पुनरावृत्तिके बीज (कारण) माने गये हैं। वे सप्तर्षियों तथा नागवीधीके बीचके मार्गसे देवलोकमें गये हैं। उतने ही (अर्थात् अठासी हजार) मृति और भी हैं, जो सब प्रकारके आरामोंसे रहित हैं। वे तपस्या, ब्रह्मचर्य, आसकि, त्याग तथा मेधाशक्तिके प्रभावसे कल्पपर्यन्त भिन्न-भिन्न दिव्यलोकोंमें निवास करते हैं॥ २०-३५॥

वेदोंका निरन्तर स्वाध्याय, निष्काम यज्ञ, ब्रह्मचर्य, तप, इन्द्रिय-संयम, श्रद्धा, उपवास तथा सत्य-भाषण-ये आत्मज्ञानके हेतु हैं। समस्त द्विजातियोंको उचित है कि वे सत्त्वगुणका आश्रय लेकर आत्मतत्त्वका श्रवण, मनन, निदिध्यासन एवं साक्षात्कार करें। जो इसे इस प्रकार जानते हैं. जो वानप्रस्थ आश्रमका आश्रय ले चुके हैं और जाता है।। ३६-४४॥

परम श्रद्धासे युक्त हो सत्यकी उपासना करते हैं, वे क्रमश: अग्नि, दिन, शुक्लपक्ष, उत्तरायण, देवलोक, सूर्यमण्डल तथा विद्युत्के अभिमानी देवताओं के लोकों में जाते हैं। तदनन्तर मानस पुरुष वहाँ आकर उन्हें साथ ले जा, ब्रह्मलोकका निवासी बना देता है; उनकी इस लोकमें पुनरावृत्ति नहीं होती। जो लोग यज्ञ, तप और दानसे स्वर्गलोकपर अधिकार प्राप्त करते हैं, वे क्रमशः धूम, रात्रि, कृष्णपक्ष, दक्षिणायन, पितुलोक तथा चन्द्रमाके अभिमानी देवताओंके लोकोंमें जाते हैं और फिर आकाश, वाय एवं जलके मार्गसे होते हुए इस पृथ्वीपर लौट आते हैं। इस प्रकार वे इस लोकमें जन्म लेते और मृत्युके बाद पुन: उसी मार्गसे यात्रा करते हैं। जो जीवात्माके इन दोनों मार्गीको नहीं जानता, वह सौंप, पतंग अथवा कीडा-मकोडा होता है। हृदयाकाशमें दीपककी भौति प्रकाशमान ब्रह्मका ध्यान करनेसे जीव अमृतस्वरूप हो जाता है। जो न्यायसे धनका उपार्जन करनेवाला, तत्त्वज्ञानमें स्थित, अतिथि-प्रेमी, श्राद्धकर्ता तथा सत्यवादी है, वह गृहस्थ भी मुक्त हो

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'समाधिनिरूपण' नामक तीन सौ छिहतरमाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३७६॥

-STORY ---

## तीन सौ सतहत्तरवाँ अध्याय

श्रवण एवं मननरूप ज्ञान

अग्निदेव कहते हैं-अब मैं संसाररूप वस्तुओंकी भौति यह देह दृश्य होनेके कारण अज्ञानजनित बन्धनसे खुटकारा पानेके लिये आत्या नहीं है; क्योंकि सो जानेपर अथवा मृत्यु 'ब्रह्मज्ञान'का वर्णन करता हूँ। 'यह आत्मा हो जानेपर यह बात निश्चितरूपसे समझमें आ परब्रह्म है और वह ब्रह्म मैं ही हैं।' ऐसा निश्चय जाती है कि 'देहसे आत्मा भिन्न है'। यदि देह हो जानेपर मनुष्य मुक्त हो जाता है। घट आदि ही आत्मा होता तो सोने या मरनेके बाद भी

पूर्ववत् व्यवहार करता; (आत्माके) 'अविकारो' आदि विशेषणोंके समान विशेषणसे युक्त निर्विकाररूपमें प्रतीत होता। नेत्र आदि इन्द्रियाँ भी आत्मा नहीं हैं; क्योंकि वे 'करण' हैं। यही हाल मन और बुद्धिका भी है। वे भी दीपककी भौति प्रकाशके 'करण' हैं, अत: आत्मा नहीं हो सकते। 'प्राण' भी आत्मा नहीं है; क्योंकि सूच्छावस्थामें उसपर जडताका प्रभाव रहता है। जाग्रत और स्वप्नावस्थामें प्राणके साथ चैतन्य मिला-सा रहता है, इसलिये उसका पृथक बोध नहीं होता: परंतु सुषुप्तावस्थामें प्राण विज्ञानरहित है-यह बात स्पष्टरूपसे जानी जाती है। अतएव आत्मा इन्द्रिय आदि रूप नहीं है। इन्द्रिय आदि आत्माके करणमात्र हैं। अहंकार भी आत्मा नहीं है; क्योंकि देहकी भौति वह भी आत्मासे पृथक उपलब्ध होता है। पूर्वोक्त देह आदिसे भिन्न यह आत्मा सबके हृदयमें अन्तर्यामीरूपसे स्थित है। यह रातमें जलते हुए दीपककी भाँति सबका द्रष्टा और भोक्ता है॥१-७॥

समाधिके आरम्भकालमें मुनिको इस प्रकार चिन्तन करना चाहिये-'ब्रह्मसे आकाश, आकाशसे वायु, वायुसे अग्नि, अग्निसे जल, जलसे पृथ्वी तथा पृथ्वीसे सुक्ष्म शरीर प्रकट हुआ है।' अपञ्चीकृत भूतोंसे पञ्चीकृत भूतोंकी उत्पत्ति हुई है। फिर स्थल शरीरका ध्यान करके ब्रह्ममें उसके लंय होनेकी भावना करे। पञ्चीकृत भूत तथा उनके कार्योंको 'विराट्' कहते हैं। आत्माका वह स्थल शरीर अज्ञानसे कल्पित है। इन्द्रियोंके द्वारा जो ज्ञान होता है, उसे धीर पुरुष 'जाग्रत्-अवस्था' मानते हैं। जाग्रत्के अभिमानी आत्माका नाम 'विश्व' है। ये (इन्द्रिय-विज्ञान, जाग्रत्-अवस्था और उसके अभिमानी देवता) तीनों प्रणवकी

प्रथम मात्रा 'अकारस्वरूप' हैं। अपश्चीकृत भूत और उनके कार्यको 'लिङ्क' कहा गया है। सन्नह तत्त्वों (दस इन्द्रिय, पञ्चतन्मात्रा तथा मन और बुद्धि)-से युक्त जो आत्माका सूक्ष्म शरीर है, जिसे 'हिरण्यगर्भ' नाम दिया गया है, उसीको 'लिङ्ग' कहते हैं। जाग्रत्-अवस्थाके संस्कारसे उत्पन्न विषयोंकी प्रतीतिको 'स्वप्न' कहा गया है। उसका अभिमानी आत्मा 'तैजस' नामसे प्रसिद्ध है। वह जाग्रत्के प्रपञ्चसे पृथक् तथा प्रणवकी दूसरो मात्रा 'उकाररूप' है। स्थूल और सुक्ष्म-दोनों शरीरोंका एक ही कारण है-'आत्मा'। आभासयुक्त ज्ञानको 'अध्याहत ज्ञान' कहते हैं। इन अवस्याओंका साक्षी 'ब्रह्म' न सत् है, न असत् और न सदसत्रूप ही है। वह न तो अवयवयुक्त है और न अवयवसे रहित: न भिन्न है न अधित्र; धित्राधित्ररूप भी नहीं है। वह सर्वेथा अनिर्वचनीय है। इस बन्धनभूत संसारकी मृष्टि करनेवाला भी वही है। ब्रह्म एक है और केवल जानसे प्राप्त होता है: कर्मोद्वारा उसकी उपलब्धि नहीं हो सकती॥८-१७॥

जब बाह्यज्ञानके साधनभूत इन्द्रियोंका सर्वधा लय हो जाता है, केवल बुद्धिकी ही स्थिति रहती है, उस अवस्थाको 'सुपुप्ति' कहते हैं। 'बुद्धि' और 'सुष्ति' दोनोंके अधिमानी आत्माका नाम 'ग्राज़' है। ये तीनों 'मकार' एवं प्रणवरूप माने गये हैं। यह प्राज्ञ ही अकार, उकार और मकारस्वरूप है। 'अहम्' पदका लक्ष्यार्थभूत चित्स्वरूप आत्मा इन जाग्रत् और स्वप्न आदि अवस्थाओंका साक्षी है। उसमें अज्ञान और उसके कार्यभूत संसारादिक बन्धन नहीं हैं। मैं नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, सत्य, आनन्द एवं अद्वैतस्वरूप ब्रह्म हैं। मैं ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। सर्वथा मुक्त

प्रणव (ॐ) वाच्य परमेश्वर हैं। मैं ही ज्ञान एवं | अनुभव करता है कि मैं इस देहसे विलक्षण समाधिरूप ब्रह्म हैं। बन्धनका नाश करनेवाला भी परब्रह्म हैं। वह जो सूर्यमण्डलमें प्रकाशमय पुरुष मैं ही हूँ। चिरन्तन, आनन्दमय, सत्य, ज्ञान और है, वह मैं ही हूँ। मैं ही ॐकार तथा अखण्ड अनन्त आदि नामोंसे लक्षित परब्रह्म मैं ही हैं। परमेश्वर हैं। इस प्रकार ब्रह्मको जाननेवाला पुरुष 'यह आत्मा परब्रह्म है, वह ब्रह्म तुम हो'—इस इस असार संसारसे मुक्त होकर ब्रह्मरूप हो प्रकार गुरुद्वारा बोध कराये जानेपर जीव यह जाता है। १८-२४॥

इस प्रकार आदि आन्तेय महापुरानमें 'ब्रह्मज्ञाननिरूपण' नामक तीन सी सतहतरवाँ अध्याय पूरा हुआ॥ ३७७॥

and the plane

## तीन सौ अठहत्तरवाँ अध्याय

#### निदिध्यासनरूप ज्ञान

अग्निदेव कहते हैं — ब्रह्मन् ! मैं पृथ्वी, जल और अग्निसे रहित स्वप्रकाशमय परब्रह्म हैं। मैं वायु और आकाशसे विलक्षण ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं कारण और कार्यसे भित्र ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं विरादस्वरूप (स्थूल ब्राह्मण्ड)-से पृथक ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं जाग्रत-अवस्थासे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं 'विश्व' रूपसे विलक्षण ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं आकार अक्षरसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं बाक, पाणि और चरणसे हीन ज्योतिर्मय परब्रहा हूँ। मैं पायु (गुदा) और उपस्थ (लिक् या योनि)-से रहित ज्योतिर्मय परब्रहा हूँ। मैं कान, त्वचा और नेत्रसे हीन ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं रस और रूपसे शुन्य ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं सब प्रकारकी गन्धोंसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं जिह्ना और नासिकासे शुन्य ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं स्पर्श और शब्दसे हीन ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं मन और बुद्धिसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं चित्त और अहंकारसे वर्जित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं प्राण और अपानसे पृथक ज्योतिर्मय परब्रह्म है। में व्यान और उदानसे विलग ज्योतिमंय परब्रह्म हैं।

मैं समान नामक वायुसे भिन्न ज्योतिर्मय परब्रहा हैं। मैं जरा और मृत्युसे रहित ज्योतिर्मय परब्रहा हूँ। में शोक और मोहकी पहुँचसे दूर ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं क्षुधा और पिपासासे शुन्य ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं शब्दोत्पत्ति आदिसे वर्जित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं हिरण्यगर्भसे विलक्षण ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं स्वप्नावस्थासे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं तैजस आदिसे पृथक ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं अपकार आदिसे हीन ज्योतिर्मय परब्रह्म हूँ। मैं समाजानसे शुन्य ज्योतिर्मय परब्रह्म हूँ। मैं अध्याहारसे रहित ज्योतिमंय परब्रह्म हूँ। मैं सत्त्वादि गुणोंसे विलक्षण ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं सदसद्भावसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं सब अवयवोंसे रहित ज्योतिमंय परब्रह्म हैं। मैं भेदाभेदसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं सुषुप्तावस्थासे शुन्य ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं प्राज्ञ-भावसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं मकारादिसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हूँ। मैं मान और मेयसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। मैं मिति (माप) और माता (माप करनेवाले)-से भिन्न ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। में साक्षित्व आदिसे रहित ज्योतिर्मय परब्रह्म हैं। में कार्य-कारणसे भिन्न ज्योतिर्मय परब्रह्म हूँ। आनन्द और अद्वैतरूप ब्रह्म हूँ। मैं विज्ञानयुक्त मैं देह, इन्द्रिय, मन, बुद्धि, प्राण और अहंकाररहित बहा हैं। मैं सर्वथा मुक्त और प्रणवरूप हूँ। मैं तथा जाग्रत्, स्वप्न और सुयुप्ति आदिसे मुक्त ज्योतिर्मय परब्रह्म हूँ और मोक्ष देनेवाला समाधिरूप तुरीय ब्रह्म हूँ। मैं नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त, सत्य, परमात्मा भी मैं ही हूँ॥१—२३॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इस प्रकार आदि आग्नेय महाप्राणमें 'ब्रावज्ञाननिरूपण' नामक तीन सौ अठहत्तरवाँ अध्याय पूरा हुआ ॥ ३७८ ॥

からいまれまれまれたいい

# तीन सौ उन्यासीवाँ अध्याय

भगवत्स्वरूपका वर्णन तथा ब्रह्मभावकी प्राप्तिका उपाय

अग्निदेव कहते हैं—वसिष्ठजी! धर्मात्मा पुरुष यजके द्वारा देवताओंको, तपस्याद्वारा विराटके पदको, कर्मके संन्यासद्वारा ब्रह्मपदको, वैरान्यसे प्रकृतिमें लयको और ज्ञानसे कैयल्यपद (मोक्ष)-को प्राप्त होता है-इस प्रकार ये पाँच गतियाँ मानी गयी है। प्रसन्नता, संताप और विवाद आदिसे निवृत्त होना 'वैराग्य' है। जो कर्म किये जा चके हैं तथा जो अभी नहीं किये गये हैं, उन सब (की आसक्ति, फलेच्छा और संकल्प) का परित्याग 'संन्यास' कहलाता है। ऐसा हो जानेपर अब्यक्तसे लेकर विशेषपर्यन्त सभी पदार्थोंके प्रति अपने मनमें कोई विकार नहीं रह जाता। जह और चेतनकी भिन्नताका ज्ञान (विवेक) होनेसे ही 'परमार्थज्ञान'की प्राप्ति बतलायी जाती है। परमात्मा सबके आधार हैं: वे ही परमेश्वर हैं। वेदों और वेदानों (उपनिषदों) में 'विष्णु' नामसे उनका यशोगान किया जाता है। वे यज्ञोंके स्वामी हैं। प्रवृत्तिमार्गसे चलनेवाले लोग यज्ञपुरुषके रूपमें उनका यजन करते हैं तथा निवृत्तिमार्गके पथिक ज्ञानयोगके द्वारा उन ज्ञानस्वरूप परमात्माका साक्षात्कार करते हैं। ह्रस्व, दीर्घ और प्लुत आदि वचन उन परुषोत्तमके ही स्वरूप हैं॥१-६॥

महामुने! उनकी प्राप्तिके दो हेतु बताये गये हैं-'ज्ञान' और 'कर्म'। 'ज्ञान' दो प्रकारका है—'आगमजन्य' और 'विवेकजन्य'। शब्दब्रहा (बेदादि शास्त्र और प्रणव) का बोध 'आगमजन्य' है तथा परब्रह्मका ज्ञान 'विवेकजन्य' ज्ञान है। 'ब्रह्म' दो प्रकारसे जाननेयोग्य है-'शब्दब्रह्म' और 'परब्रह्म'। वेदादि विद्याको 'शब्दब्रह्म' या 'अपरब्रह्म' कहते हैं और सत्स्वरूप अक्षरतत्त्व 'परब्रह्म' कहलाता है। यह परब्रह्म ही 'भगवत्' राब्दका मुख्य वाच्यार्थ है। पूजा (सम्मान) आदि अन्य अर्थोंमें जो उसका प्रयोग होता है, वह औपचारिक (गौण) है। महामुने! 'भगवत्' शब्दमें जो 'भकार' है, उसके दो अर्थ हैं-पोषण करनेवाला और सबका आधार तथा 'गकार'का अर्थ है-नेता (कर्मफलकी प्राप्ति करानेवाला), गमयिता (प्रेरक) और स्रष्टा (स्रष्टि करनेवाला)। सम्पूर्ण ऐश्वर्यं, पराक्रम (अथवा धर्म), यश, श्री, ज्ञान और वैराग्य-इन छ:का नाम 'भग' है। विष्णुमें सम्पूर्ण भूत निवास करते हैं। वे भगवान् सबके धारक तथा ब्रह्मा, विष्णु तथा शिव —इन तीन रूपोंमें विराजमान हैं। अत: श्रीहरिमें ही 'भगवान्' पद मुख्यवृत्तिसे विद्यमान है, अन्य किसोके लिये तो उसका उपचार (गौणवृत्ति)-से

ही प्रयोग होता है। जो सम्पूर्ण प्राणियोंके उत्पत्ति-विनाश, आवागमन तथा विद्या-अविद्याको जानता है, वही 'भगवान' कहलानेयोग्य है। त्याग करनेयोग्य दुर्गुण आदिको छोडकर सम्पूर्ण ज्ञान, शक्ति, परम ऐश्वर्य, बीर्य तथा समग्र तेज-ये 'भगवत्' शब्दके वाच्यार्थ 第11日一名末11

पूर्वकालमें राजा केशिध्वजने खाण्डिक्य जनकसे इस प्रकार उपदेश दिया था -- 'अनात्मामें जो आत्मबुद्धि होती है, अपने स्वरूपकी भावना होती है, वहीं अविद्याजनित संसारबन्धनका कारण है। इस अज्ञानकी 'अहंता' और 'ममता'-दो रूपोंमें स्थिति है। देहाभिमानी जीव मोहान्धकारसे आच्छादित हो, कुत्सित बुद्धिके कारण इस पाञ्चभौतिक शरीरमें यह दूढ भावना कर लेता है कि 'मैं ही यह देह हैं।' इसी प्रकार इस शरीरसे उत्पन्न किये हुए पुत्र-पीत्र आदिमें 'ये मेरे हैं'-ऐसी निश्चित धारणा बना लेता है। विद्वान् पुरुष अनात्मभूत शरीरमें समभाव रखता है—उसके प्रति वह राग-द्वेषके वशीभूत नहीं होता। मनुष्य अपने शरीरकी भलाईके लिये ही सारे कार्य करता है; किंतु जब पुरुषसे शरीर भिन्न हैं, तो वह सारा कर्म केवल बन्धनका हो कारण होता है। वास्तवमें तो आत्मा निर्वाणमय (शान्त), ज्ञानमय तथा निर्मल है। दु:खानुभवरूप जो धर्म है, वह प्रकृतिका है, आत्माका नहीं: जैसे जल स्वयं तो अग्निसे असङ्ग है, किंत आगपर रखी हुई बटलोईके संसर्गसे उसमें तापजनित खलखलाहर आदिके शब्द होते हैं। महामुने! इसी प्रकार आत्मा भी प्रकृतिके सङ्गसे अहंता-ममता आदि दोष स्वीकार करके प्राकृत धर्मोंको ग्रहण करता है; वास्तवमें तो वह

उनसे सर्वथा भिन्न और अविनाशी है। विषयोंमें आसक्त हुआ मन बन्धनका कारण होता है और वही जब विषयोंसे निवृत्त हो जाता है तो ज्ञान-प्राप्तिमें सहायक होता है। अतः मनको विषयोंसे हटाकर ब्रह्मस्वरूप श्रीहरिका स्मरण करना चाहिये। मुने। जैसे चुम्बक पत्थर लोहेको अपनी ओर खींच लेता है, उसी प्रकार वो ब्रह्मका ध्यान करता है, उसे वह ब्रह्म अपनी ही शक्तिसे अपने स्वरूपमें मिला लेता है। अपने प्रयत्नको अपेक्षासे जो मनकी विशिष्ट गति होती है, उसका ब्रह्मसे संयोग होना ही 'योग' कहलाता है। जो पुरुष स्थिरभावसे समाधिमें स्थित होता है, वह परब्रह्मको प्राप्त होता है। १५-२५॥

"अतः यम, नियम, प्रत्याहार, प्राणजय, प्राणायाम, इन्द्रियोंको विषयोंकी ओरसे हटाने तथा उन्हें अपने बशमें करने आदि उपायोंके द्वारा चित्तको किसी शुभ आश्रयमें स्थापित करे। 'ब्रह्म' ही चित्तका शुभ आत्रय है। वह 'मूर्त' और 'अमूर्त' रूपसे दो प्रकारका है। सनक-सनन्दन आदि मुनि ब्रह्मभावनासे युक्त हैं तथा देवताओंसे लेकर स्थावर-जङ्गम-पर्यन्त सम्पूर्ण प्राणी कर्म-भावनासे युक्त है। हिरण्यगर्भ (ब्रह्मा) आदिमें ब्रह्मभावना और कर्मभावना दोनों ही हैं। इस तरह यह तीन प्रकारको भावना बतायी गयी है। 'सम्पूर्ण विश्व ब्रह्म है'—इस भावसे ब्रह्मकी ठपासना की जाती है। जहाँ सब भेद शान्त हो जाते हैं, जो सत्तामात्र और वाणीका अगोचर है तथा जिसे स्वसंवेद्य (स्वयं ही अनुभव करनेयोग्य) माना गया है, वही 'ब्रह्मज्ञान' है। वही रूपहीन विष्णुका उत्कृष्ट स्वरूप है, जो अजन्मा और अविनाशी है। अमूर्तरूपका ध्यान पहले कठिन

होता है, अतः मूर्त आदिका ही चिन्तन करे। ऐसा | साथ एकीभूत-अभिन्न हो जाता है। भेदकी करनेवाला मनुष्य भगवद्भावको प्राप्त हो परमात्माके | प्रतीति तो अज्ञानसे ही होती है''॥ २६-३२॥

> इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराचमें 'ब्रह्मज्ञाननिरूपण' नामक तीन सी उन्यासीकी अध्याय पूरा हुआ॥ ३७९॥

#### तीन सौ असीवाँ अध्याय

### जडभरत और सौवीर-नरेशका संवाद—अद्वैत ब्रह्मविज्ञानका वर्णन

अब मैं उस 'अद्वैत ब्रह्मविज्ञान'का वर्णन करूँगा, जिसे भरतने (सौवीरराजको) बतलाया था। प्राचीनकालकी बात है, राजा भरत शालग्रामक्षेत्रमें रहकर भगवान् वास्देवकी पूजा आदि करते हुए तपस्या कर रहे थे। उनकी एक मुगके प्रति आसक्ति हो गयी थी, इसलिये अन्तकालमें उसीका स्मरण करते हुए प्राण त्यागनेके कारण उन्हें मृग होना पड़ा। मृगयोनिमें भी वे 'जातिस्मर' हुए-उन्हें पूर्वजन्मकी बातोंका स्मरण रहा। अतः उस मृगशरीरका परित्याग करके वे स्वयं ही योगवलसे एक ब्राह्मणके रूपमें प्रकट हुए। उन्हें अद्वैत ब्रह्मका पूर्ण बोध था। वे साक्षात ब्रह्मस्वरूप थे, तो भी लोकमें जडवत् (ज्ञानशृन्य मुकको भौति) व्यवहार करते थे। उन्हें हष्ट-पृष्ट देखकर सौधार-नरेशके सेवकने बेगारमें लगानेके योग्य समझा (और राजाकी पालकी ढोनेमें नियक्त कर दिया)। सेवकके कहनेसे वे सौबीरराजकी पालकी ढोने लगे। यद्यपि वे ज्ञानी थे, तथापि बेगारमें पकड़ जानेपर अपने प्रारब्धभोगका क्षय करनेके लिये राजाका भार वहन करने लगे; परंतु उनकी गति मन्द थी। वे पालकीमें पीछेकी ओर लगे थे तथा उनके सिवा दूसरे जितने कहार थे, वे सब-के-सब तेज चल रहे थे। राजाने देखा, 'अन्य कहार शीघ्रगामी हैं तथा तीव्रगतिसे चल रहे हैं। यह जो नया आया है, इसकी गति बहुत मन्द है।' तब

वे बोले॥ १-५॥

राजाने कहा-अरे! क्या तु थक गया? अभी तो तुने चोड़ी ही दूरतक मेरी पालकी ढोयी है। क्या परिश्रम नहीं सहा जाता? क्या तू मोटा-ताजा नहीं है ? देखनेमें तो खब मुस्टंड जान पड़ता है॥६॥

ब्राह्मणने कहा-राजन्! न मैं मोटा हैं, न मैंने तुम्हारी पालको ढोयी है, न मुझे थकावट आयों है, न परिश्रम करना पढ़ा है और न मुझपर तुम्हारा कुछ भार ही है। पृथ्वीपर दोनों पैर हैं, पैरॉपर जङ्घाएँ हैं, जङ्घाओंके ऊपर ऊर और करुओंके कपर उदर (पेट) है। उदरके कपर वक्ष:स्थल, भूजाएँ और कंधे हैं तथा कंधोंके कपर वह पालको रखी गयी है। फिर मेरे कपर यहाँ कौन-सा भार है ? इस पालकीपर तम्हारा कहा जानेवाला यह शरीर रखा हुआ है। वास्तवमें तुम वहाँ (पालकोमें) हो और मैं यहाँ (पृथ्वी) पर हैं—ऐसा जो कहा जाता है, वह सब मिथ्या है। सीवीरनरेश! मैं, तुम तथा अन्य जितने भी जीव हैं, सबका भार पञ्चभूतोंके द्वारा ही ढोया जा रहा है। ये पञ्चभुत भी गुणोंके प्रवाहमें पडकर चल रहे हैं। पृथ्वीनाथ! सत्त्व आदि गण कर्मीके अधीन हैं तथा कमें अविद्याके द्वारा संचित हैं, जो सम्पूर्ण जीवोंमें वर्तमान हैं। आत्मा तो शुद्ध, अक्षर (अविनाशी), शान्त, निर्गुण और प्रकृतिसे परे है। सम्पूर्ण प्राणियोंमें एक ही आत्मा है। उसकी न

तो कभी वृद्धि होती है और न हास ही होता है। राजन्! जब उसकी वृद्धि नहीं होती और हास भी नहीं होता तो तुमने किस युक्तिसे व्यङ्ग्यपूर्वक यह प्रश्न किया है कि 'क्या तू मोटा-ताजा नहीं है ?' यदि पृथ्वी, पैर, जङ्गा, ऊरु, कटि और उदर आदि आधारों एवं कंघोंपर रखी हुई यह पालकी मेरे लिये भारस्वरूप हो सकती है तो यह आपत्ति तुम्हारे लिये भी समान ही है, अर्धात् तुम्हारे लिये भी यह भाररूप कही जा सकती है तथा इस युक्तिसे अन्य सभी जन्तुओंने भी केवल पालकी ही नहीं उठा रखी है, पर्वत, पेड़, घर और पृथ्वी आदिका भार भी अपने कपर ले रखा है। नरेश! सोची तो सही, जब प्रकृतिजन्य साधनोंसे पुरुष सर्वथा भिन्न है तो कौन-सा महान् भार मुझे सहन करना पडता है ? जिस द्रव्यसे यह पालकी बनी है, उसीसे मेरे, तुम्हारे तथा इन सम्पूर्ण प्राणियोंके शरीरोंका निर्माण हुआ है; इन सबकी समान द्रव्योंसे पुष्टि हुई है॥ ७-१८॥

—यह सुनकर राजा पालकोसे उतर पड़े और ब्राह्मणके चरण पकड़कर क्षमा माँगते हुए बोले— 'भगवन्। अब पालकी छोड़कर मुझपर कृपा कीजिये। मैं आपके मुखसे कुछ सुनना चाहता हूँ; मुझे उपदेश दीजिये। साथ हो यह भी बताइये कि आप कौन हैं? और किस निमित्त अथवा किस कारणसे यहाँ आपका आगमन हुआ है?'॥ १९॥

ब्राह्मणने कहा—राजन्! सुनो—'मैं अमुक हूँ'—यह बात नहीं कही जा सकतो। (तथा तुमने जो आनेका कारण पूछा है, उसके सम्बन्धमें मुझे इतना ही कहना है कि) कहीं भी आने-जानेकी क्रिया कर्मफलका उपयोग करनेके लिये ही होती है। सुख-दु:खके उपभोग ही भिन्न-भिन्न देश (अथवा शरीर) आदिकी प्राप्ति करानेवाले हैं तथा धर्माधर्मजनित सुख-दु:खोंको भोगनेके लिये ही जीव नाना प्रकारके देश (अथवा शरीर) आदिको प्राप्त होता है॥ २०-२१॥

राजाने कहा—ब्रह्मन्! 'जो है' (अर्थात् जो आत्मा सत्स्वरूपसे विराजमान है तथा कर्ता-भोकारूपमें प्रतीत हो रहा है) उसे 'में हूँ'—थीं कहकर क्यों नहीं बताया जा सकता? द्विजवर! आत्माके लिये 'अहम्' शब्दका प्रयोग तो दोषावह नहीं जान पड़ता॥ २२॥

ब्राह्मणने कहा - राजन् ! आत्माके लिये 'अहम्' सब्दका प्रयोग दोषावह नहीं है, तुम्हारा यह कथन बिलकुल डोक है; परंतु अनात्मामें आत्मत्वका बोध करानेवाला 'अहम्' शब्द तो दोषावह है ही। अथवा जहाँ कोई भी शब्द भ्रमपूर्ण अर्थको लक्षित कराता हो, वहाँ उसका प्रयोग दोषयुक्त ही है। जब सम्पूर्ण शरीरमें एक ही आत्माकी स्थिति है, तो 'कौन तुम और कौन मैं हैं' ये सब बातें व्यर्थ है। राजन्! 'तुम राजा हो, यह पालकी है, हमलोग इसे ढोनेवाले कहार हैं, ये आगे चलनेवाले सिपाही हैं तथा यह लोक तुम्हारे अधिकारमें है'-यह जो कहा जाता है, यह सत्य नहीं है। वृक्षसे लकडी होती है और लकडीसे यह पालकी बनी है, जिसके ऊपर तुम बैठे हुए हो। सौवीरनरेश! बोलो तो, इसका 'वृक्ष' और 'लकडी' नाम क्या हो गया? कोई भी चेतन मनुष्य यह नहीं कहता कि 'महाराज' वृक्ष अथवा लकड़ीपर चढ़े हुए हैं।' सब तुम्हें पालकीपर ही सवार बतलाते हैं। (किंतु पालकी क्या है?) नृपश्रेष्ठ! रचनाकलाके द्वारा एक विशेष आकारमें परिणत हुई लकड़ियोंका समूह ही तो पालको है। यदि तुम इसे कोई भिन्न वस्तु मानते हो तो इसमेंसे लकड़ियोंको अलग करके 'पालकी' नामकी कोई चीज ढुँढ़ो तो

सही। 'यह पुरुष, यह स्त्री, यह गौ, यह घोड़ा, यह हाथी, यह पक्षी और यह वृक्ष है'-इस प्रकार कर्मजनित भिन्न-भिन्न शरीरोंमें लोगोंने नाना प्रकारके नामोंका आरोप कर लिया है। इन संज्ञाओंको लोककल्पित ही समझना चाहिये। जिह्ना 'अहम्' (मैं)-का उच्चारण करती है, दाँत, होठ, तालु और कण्ठ आदि भी उसका उच्चारण करते हैं, किंतु ये 'अहम्' (मैं) पदके वाच्यार्थ नहीं है; क्योंकि ये सब-के-सब शब्दोच्चारणके साधनमात्र हैं। किन कारणों या उक्तियोंसे जिहा कहती है कि "वाणी ही 'अहम्' (में) हैं।" यद्यपि जिह्ना यह कहती है, तथापि 'यदि मैं बाणी नहीं हैं' ऐसा कहा जाय तो यह कदापि मिथ्या नहीं है। राजन्! मस्तक और गृदा आदिके रूपमें जो शरीर है, वह पुरुष (आत्मा)-से सर्वधा भिन्न है, ऐसी दशामें मैं किस अवयवके लिये 'आहम्' संज्ञाका प्रयोग करूँ ? भूपालशिरोमणे। यदि मुझ (आत्मा)-से भिन्न कोई भी अपनी पृथक सत्ता रखता हो तो 'यह मैं हैं', 'यह दूसरा है'-ऐसी बात भी कही जा सकती है। वास्तवमें पर्वत, पशु तथा वृक्ष आदिका भेद सत्य नहीं है। शरीरदृष्टिसे ये जितने भी भेद प्रतीत हो रहे हैं, सब-के-सब कर्मजन्य है। संसारमें जिसे 'राजा' या 'राजसेवक' कहते हैं, वह तथा और भी इस तरहकी जितनी संज्ञाएँ हैं, वे कोई भी निर्विकार सत्य नहीं है। भूपाल! तुम सम्पूर्ण लोकके राजा हो, अपने पिताके पुत्र हो, शत्रुके लिये शत्रु हो, धर्मपत्नीके पति हो और पुत्रके पिता हो-इतने नामोंके होते हुए मैं तुम्हें क्या कहकर पुकारू ? पृथ्वीनाथ! क्या यह मस्तक तुम हो? किंतु जैसे मस्तक तुम्हारा है, वैसे ही उदर भी तो है? (फिर उदर क्यों नहीं हो ?) तो क्या इन पैर आदि अङ्गोंमेंसे

तुम कोई हो ? नहीं, तो ये सब तुम्हारे क्या हैं ? महाराज! इन समस्त अवयवाँसे तुम पृथक हो, अत: इनसे अलग होकर हो अच्छी तरह विचार करो कि 'वास्तवमें मैं कौन हूँ'॥ २३—३७ है॥

यह सुनकर राजाने उन भगवत्स्वरूप अवधृत ब्राह्मणसे कहा॥३८॥

राजा बोले- ब्रह्मन्! में आत्मकल्याणके लिये उद्यत होकर महर्षि कपिलके पास कुछ पूछनेके लिये जा रहा था। आप भी मेरे लिये इस पृथ्वीपर महर्षि कपिलके ही अंश हैं, अत: आप ही मुझे ज्ञान दें। जिससे ज्ञानरूपी महासागरकी प्राप्ति होकर परम कल्याणकी सिद्धि हो, वह उपाय मुझे बताइये॥ ३९-४०॥

ब्राह्मणने कहा-राजन्! तुम फिर कल्याणका ही उपाय पुछने लगे। 'परमार्थ क्या है ?' यह नहीं पूछते। 'परमार्थ' ही सब प्रकारके कल्याणींका स्वरूप है। मनुष्य देवताओंकी आराधना करके धन-सम्पत्तिको इच्छा करता है, पुत्र और राज्य पाना चाहता है; किंतु सौबीरनरेश! तुम्हीं बताओ, क्या यही उसका श्रेय है? (इसीसे उसका कल्याण होगा?) विवेको पुरुषकी दृष्टिमें तो परमात्माकी प्राप्ति ही श्रेय हैं: यज्ञादिकी क्रिया तथा द्रव्यकी सिद्धिको वह श्रेय नहीं मानता। परमात्मा और आत्माका संयोग—उनके एकत्वका बोध हो 'परमार्थ' माना गया है। परमात्मा एक अर्थात् अद्वितीय है। वह सर्वत्र समानरूपसे व्यापक, शुद्ध, निर्गुण, प्रकृतिसे परे, जन्म-वृद्धि आदिसे रहित, सर्वगत, अविनाशी, उत्कृष्ट, ज्ञानस्वरूप, गुण-जाति आदिके संसर्गसे रहित एवं विभू है। अब मैं तुम्हें निदाघ और ऋत् (ऋभ्)-का संवाद सुनाता हैं, ध्यान देकर सुनो-ऋतु ब्रह्माजीके पुत्र और ज्ञानी थे। पुलस्त्यनन्दन

निदायने उनकी शिष्यता ग्रहण की। ऋतुसे विद्या पढ़ लेनेके पश्चात् निदाघ देविका नदीके तटपर एक नगरमें जाकर रहने लगे। ऋतुने अपने शिष्यके निवासस्थानका पता लगा लिया था। हजार दिख्य वर्ष बीतनेके पश्चात् एक दिन ऋत् निदाघको देखनेके लिये गये। उस समय निदाध बलिवैश्वदेवके अनन्तर अन-भोजन करके अपने शिष्यसे कह रहे थे—'भोजनके बाद मुझे तृति हुई है; क्योंकि भोजन ही अक्षय-तृप्ति प्रदान करनेवाला है।' (यह कहकर वे तत्काल आये हुए अतिधिसे भी तृप्तिके विषयमें पूछने लगे) ॥ ४१—४८ ॥

तब ऋतुने कहा-ब्राह्मण! जिसको भूख लगी होती है, उसीको भोजनके पश्चात् तृति होती है। मुझे तो कभी भूख ही नहीं लगी, फिर मेरी तृप्तिके विषयमें क्यों पूछते हो ? भूख और प्यास देहके धर्म हैं। मुझ आत्माका ये कभी स्पर्श नहीं करते। तुमने पूछा है, इसलिये कहता है। मुझे सदा ही तृप्ति बनी रहती है। पुरुष (आत्मा) आकाशकी भौति सर्वत्र व्याप्त है और मैं वह प्रत्यगात्मा ही हैं; अत: तुमने जो मुझसे यह पूछा कि 'आप कहाँसे आते हैं ?' यह प्रश्न कैसे सार्थक हो सकता है? मैं न कहीं जाता है, न आता है और न किसी एक स्थानमें रहता हूँ। न तुम मुझसे भिन्न हों, न मैं तुमसे अलग हूँ। जैसे मिट्टीका घर मिट्टीसे लीपनेपर सुदुढ़ होता है, उसी प्रकार यह पार्थिव देह ही पार्थिव अन्नके परमाणुऑसे पृष्ट होता है। ब्रह्मन्! मैं तुम्हारा आचार्य ऋतु हूँ और तुम्हें ज्ञान देनेके लिये यहाँ आया है: अब जाऊँगा। तुम्हें परमार्थतत्त्वका उपदेश कर दिया। इस प्रकार तुम इस सम्पूर्ण जगत्को एकमात्र वासुदेवसंज्ञक परमात्माका ही स्वरूप समझो; इसमें भेदका सर्वथा अभाव है॥४९-५५॥

तत्पश्चात् एक हजार वर्ष व्यतीत होनेपर ऋत पुन: उस नगरमें गये। वहाँ जाकर उन्होंने देखा-'निदाध नगरके पास एकान्त स्थानमें खड़े हैं।' तब वे उनसे बोले-'भैया! इस एकान्त स्थानमें क्यों खड़े हो?'॥५६॥

निदाधने कहा-ब्रह्मन्! मार्गमें मनुष्योंकी बहुत बड़ी भीड़ खड़ी है; क्योंकि ये नरेश इस समय इस रमणीय नगरमें प्रवेश करना चाहते हैं, इसीलिये में यहाँ ठहर गया हूँ॥५७॥

ऋतुने पूछा-द्विजश्रेष्ठ। तुम यहाँकी सब बातें जानते हो; बताओं। इनमें कौन नरेश हैं और कौन दूसरे लोग है ?॥५८॥

निदायने कहा - ब्रह्मन् ! जो इस पर्वतशिखरके समान खड़े हुए सतवाले गजराजपर चढ़े हैं, वही ये नरेश हैं तथा जो उन्हें चारों ओरसे घेरकर खड़े हैं, वे ही दूसरे लोग हैं। यह नीचेवाला जीव हाथी है और ऊपर बैठे हुए सज्जन महाराज हैं॥ ५९ 🖁 ॥

ऋतुने कहा-'मुझे समझाकर बताओ, इनमें कौन राजा है और कौन हाथी?' निदाघ बोले-'अच्छा, बतलाता हूँ।' यह कहकर निदाघ ऋतुके कपर चढ़ गये और बोले—'अब दृष्टान्त देखकर तुम वाहनको समझ लो। मैं तुम्हारे ऊपर राजाके समान बैठा हूँ और तुम मेरे नीचे हाथीके समान खड़े हो।' तब ऋतुने निदाधसे कहा—'मैं कौन हैं और तुम्हें क्या कहैं ?' इतना सुनते ही निदाध उतरकर उनके चरणोंमें पड़ गये और बोले-'निश्चय ही आप मेरे गुरुजी महाराज हैं; क्योंकि दूसरे किसीका इदय ऐसा नहीं है, जो निरन्तर अद्वैत-संस्कारसे सुसंस्कृत रहता हो।' ऋतने निदाधसे कहा—'मैं तुम्हें ब्रह्मका बोध करानेके लिये आया था और परमार्थ-सारभूत अद्वैततत्त्वका दर्शन तुम्हें करा दिया'॥६०-६४॥

ब्राह्मण ( जडभरत ) कहते हैं-राजन्! निदाध उस उपदेशके प्रभावसे अद्वैतपरायण हो गये। अब वे सम्पूर्ण प्राणियोंको अपनेसे अभिन्न देखने लगे। उन्होंने ज्ञानसे मोक्ष प्राप्त किया था, उसी प्रकार तुम भी प्राप्त करोगे। तुम, मैं तथा यह सम्पूर्ण जगत्-सब एकमात्र व्यापक विष्णुका ही स्वरूप है। जैसे एक ही आकाश नीले-पीले आदि शत्र है, इसका निरन्तर चिन्तन करते रहिये॥ ६८॥

भेदोंसे अनेक-सा दिखायी देता है, उसी प्रकार भ्रानादृष्टिवाले पुरुषोंको एक ही आत्मा भिन्न-भित्र रूपोंमें दिखायी देता है॥ ६५-६७॥

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ठजी! इस सारभूत ज्ञानके प्रभावसे सौवीरनरेश भव-बन्धनसे मुक्त हो गये। ज्ञानस्वरूप ब्रह्म ही इस अज्ञानमय संसारवृक्षका

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'अद्भेत ब्रह्मका निरूपण' नामक तीन सौ असीचौ अध्याय पूरा हुआ॥३८०॥

and the same

# तीन सौ इक्यासीवाँ अध्याय

गोता-सार

अब मैं गीताका सार बतलाऊँगा, जो समस्त गीताका उत्तम-से-उत्तम अंश है। पूर्वकालमें भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनको उसका उपदेश दिया था। वह भोग तथा मोक्ष-दोनोंको देनेवाला 曹川ミ川

श्रीभगवानुने कहा-अर्जुन! जिसका प्राण चला गया है अथवा जिसका प्राण अभी नहीं गया है, ऐसे मरे हुए अथवा जीवित किसी भी देहधारीके लिये शोक करना उचित नहीं है: क्योंकि आत्मा अजन्मा, अजर, अमर तथा अभेद्य है, इसलिये शोक आदिको छोड़ देना चाहिये। विषयोंका चिन्तन करनेवाले पुरुषकी उनमें आसक्ति हो जाती है; आसक्तिसे काम, कामसे क्रोध और क्रोधसे अत्यन्त मोह (विवेकका अभाव) होता है। मोहसे स्मरणशक्तिका हास और उससे बुद्धिका नाश हो जाता है। बुद्धिके नाशसे उसका सर्वनाश हो जाता है। सत्परुषोंका सङ्ग करनेसे बरे सङ्ग छूट जाते हैं-(आसक्तियाँ दूर हो जाती हैं)। फिर मनुष्य अन्य सब कामनाओंका त्याग करके केवल मोक्षकी कामना रखता है। कामनाओंके डालती है। जो सब कर्मीको परमात्मामें अर्पण

त्यागसे मनुष्यकी आत्मा अर्थात् अपने स्वरूपमें स्थिति होती है, उस समय वह 'स्थिरप्रज्ञ' कहलाता है। सम्पूर्ण प्राणियोंके लिये जो रात्रि है, जर्चात् समस्त जीव जिसकी ओरसे बेखबर होकर सो रहे हैं, उस परमात्माके स्वरूपमें भगवत्प्राप्त संयमी (योगी) पुरुष जागता रहता है तथा जिस क्षणभङ्गर सांसारिक सुखमें सब भूत-प्राणी जागते हैं, अर्थात् जो विषय-भोग उनके सामने दिनके समान प्रकट हैं, वह ज्ञानी मुनिके लिये रात्रिके ही समान है। जो अपने-आपमें ही संतृष्ट है, उसके लिये कोई कर्तव्य शेष नहीं है। इस संसारमें उस आत्याराय पुरुषको न तो कुछ करनेसे प्रयोजन है और न न करनेसे ही। महाबाहो! जो गुण-विभाग और कर्म-विभागके तत्त्वको जानता है, वह यह समझकर कि सम्पूर्ण गुण गुणोंमें ही बरत रहे हैं, कहीं आसक्त नहीं होता। अर्जुन! तुम ज्ञानरूपी नौकाका सहारा लेनेसे निख्य ही सम्पूर्ण पापोंको तर जाओगे। ज्ञानरूपी अग्नि सब कर्मीको जलाकर भस्म कर

करके आसक्ति छोड़कर कर्म करता है, वह पापसे लिप्त नहीं होता-ठीक उसी तरह जैसे कमलका पत्ता पानीसे लिस नहीं होता। जिसका अन्त:करण योगयुक्त है—परमानन्द्रमय परमात्मामें स्थित है तथा जो सर्वत्र समान दृष्टि रखनेवाला है, वह योगी आत्माको सम्पूर्ण भूतोंमें तथा सम्पूर्ण भूतोंको आत्मामें देखता है। योगभ्रष्ट पुरुष शुद्ध आचार-विचारवाले श्रीमानों (धनवानों)-के घरमें जन्म लेता है। तात! कल्याणमय शुभ कर्मोंका अनुष्ठान करनेवाला पुरुष कभी दुर्गतिको नहीं प्राप्त होता॥ २—११ ई॥

"मेरी यह त्रिगुणमयी माया अलौकिक है; इसका पार पाना बहुत कठिन है। जो केवल मेरी शरण लेते हैं, वे ही इस मायाको लाँघ पाते हैं। भरतश्रेष्ठ! आर्त, जिज्ञास्, अर्थार्थी और ज्ञानी—ये चार प्रकारके मनुष्य मेरा भजन करते हैं। इनमेंसे ज्ञानी तो मुझसे एकीभृत होकर स्थित रहता है। अविनाशी परम-तत्व (सच्चिदानन्दमय परमात्मा) 'ब्रह्म' है, स्वभाव अर्थात् जीवात्माको 'अध्यात्म' कहते हैं, भूतोंकी उत्पत्ति और वृद्धि करनेवाले विसर्गका (यज्ञ-दान आदिके निमित्त किये जानेवाले द्रव्यादिके त्यागका) नाम 'कर्म' है, विनाशशील पदार्थ 'अधिभूत' है तथा पुरुष (हिरण्यगर्भ) 'अधिदैवत' है। देहधारियोंमें श्रेष्ठ अर्जुन! इस देहके भीतर मैं वासुदेव ही 'अधियज्ञ' हैं। अन्तकालमें मेरा स्मरण करनेवाला पुरुष मेरे स्वरूपको प्राप्त होता है, इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। मनुष्य अन्तकालमें जिस-जिस भावका स्मरण करते हुए अपने देहका परित्याग करता है, उसीको वह प्राप्त होता है। मृत्युके समय जो प्राणोंको भींहोंके मध्यमें स्थापित करके 'ओम्'— इस एकाक्षर ब्रह्मका उच्चारण करते हुए देहत्याग

करता है, वह मुझ परमेश्वरको ही प्राप्त करता है। ब्रह्माजीसे लेकर तुच्छ कीटतक जो कुछ दिखायी देता है, सब मेरी ही विभृतियाँ हैं। जितने भी श्रीसम्पन्न और शक्तिशाली प्राणी हैं, सब मेरे अंश हैं। 'मैं अकेला ही सम्पूर्ण विश्वके रूपमें स्थित हैं'-ऐसा जानकर मनुष्य मुक्त हो जाता \$"11 83-88 H

"यह शरीर 'क्षेत्र' है; जो इसे जानता है, उसको 'क्षेत्रज्ञ' कहा गया है। 'क्षेत्र' और 'क्षेत्रज्ञ'को जो यथार्थरूपसे जानना है, वही मेरे मतमें 'ज्ञान' है। पाँच महाभूत, अहंकार, बुद्धि, अव्यक्त (मूलप्रकृति), दस इन्द्रियाँ, एक मन, पाँच इन्द्रियोंके विषय, इच्छा, द्वेष, सुख, दु:ख, स्थुल शरीर, चेतना और धृति —यह विकारींसहित 'क्षेत्र' है, जिसे यहाँ संक्षेपसे बतलाया गया है। अभिमानशुन्यता, दम्भका अभाव, अहिंसा, क्षमा, गुरुसेवा, बाहर-भौतरकी शुद्धि, सरलता, अन्तःकरणको स्थिरता, मन, इन्द्रिय एवं शरीरका निग्रह, विषयभोगोंमें आसक्तिका अभाव, अहंकारका न होना, जन्म, मृत्यु, जरा तथा रोग आदिमें दु:खरूप दोषका बारंबार विचार करना, पुत्र, स्त्री और गृह आदिमें आसक्ति और ममताका अभाव, प्रिय और अप्रियको प्राप्तिमें सदा ही समानचित्त रहना (हर्ष-शोकके वशीभूत न होना), मुझ परमेश्वरमें अनन्य-भावसे अविचल भक्तिका होना, पवित्र एवं एकान्त स्थानमें रहनेका स्वभाव, विषयी मनुष्योंके समुदायमें प्रेमका अभाव, अध्यात्म-ज्ञानमें स्थिति तथा तत्त्व-ज्ञानस्वरूप परमेश्वरका निरन्तर दर्शन-यह सब 'ज्ञान' कहा गया है और जो इसके विपरीत है, वह 'अज्ञान' 青"川マローマロ川

"अब जो 'ज़ेय' अर्थात् जाननेके योग्य है,

उसका वर्णन करूँगा, जिसको जानकर मनुष्य अमृत-स्वरूप परमात्माको प्राप्त होता है। 'जेव तत्त्व' अनादि है और 'परब्रह्म'के नामसे प्रसिद्ध है। उसे न 'सत्' कहा जा सकता है, न 'असत्'। (वह इन दोनोंसे विलक्षण है।) उसके सब ओर हाथ-पैर हैं, सब ओर नेत्र, सिर और मुख हैं तथा सब ओर कान हैं। वह संसारमें सबको व्याप्त करके स्थित है। सब इन्द्रियोंसे रहित होकर भी समस्त इन्द्रियोंके विषयोंको जाननेवाला है। सबका धारण-पोषण करनेवाला होकर भी आसक्तिरहित है तथा गुणोंका भोका होकर भी 'निर्गुण' है। वह परमेश्वर सम्पूर्ण प्राणियोंके बाहर और भीतर विद्यमान है। 'चर' और 'अचर' सब उसीके स्वरूप है। सूक्ष्म होनेके कारण वह 'अविज्ञेय' है। वहीं निकट है और वहीं दूर। यदापि वह विभागरहित है (आकाशकी भौति अखण्डरूपसे सर्वत्र परिपूर्ण है), तथापि सम्पूर्ण भूतोंमें विभक्त पृथक्-पृथक् स्थित हुआ-सा प्रतीत होता है। उसे विष्णुरूपसे सब प्राणियोंका पोषक, स्ट्ररूपसे सबका संहारक और ब्रह्माके रूपसे सबको उत्पन्न करनेवाला जानना चाहिये। वह सूर्य आदि ज्योतियोंकी भी ज्योति (प्रकाशक) है। उसकी स्थिति अज्ञानमय अन्धकारसे परे बतलायी जाती है। वह परमात्मा ज्ञानस्वरूप, जाननेके योग्य, तत्त्वज्ञानसे प्राप्त होनेवाला और सबके इदयमें स्थित है"॥ २८—३३॥

"उस परमात्माको कितने ही मनुष्य सूक्ष्मबुद्धिसे ध्यानके द्वारा अपने अन्तः करणमें देखते हैं। दूसरे लोग सांख्ययोगके द्वारा तथा कुछ अन्य मनुष्य कर्मयोगके द्वारा देखते हैं। इनके अतिरिक्त जो मन्द बुद्धिवाले साधारण मनुष्य हैं, वे स्वयं इस प्रकार न जानते हुए भी दूसरे ज्ञानी पुरुषोंसे

सुनकर ही उपासना करते हैं। वे सुनकर उपासनामें लगनेवाले पुरुष भी मृत्युरूप संसार-सागरसे निश्चय ही पार हो जाते हैं। सत्त्वगुणसे ज्ञान, रजोगुणसे लोभ तथा तमोगुणसे प्रमाद, मोह और अज्ञान उत्पन्न होते हैं। गुण ही गुणोंमें वर्तते हैं— ऐसा समझकर जो स्थिर रहता है, अपनी स्थितिसे विचलित नहीं होता, जो मान-अपमानमें तथा मित्र और रात्रुपक्षमें भी समानभाव रखता है, जिसने कर्तृत्वके अभिमानको त्याग दिया है, यह 'निर्मुष' (गुणातीत) कहलाता है। जिसकी जड़ ऊपरको ओर (अर्थात् परमात्मा है) और 'शाखा' नीचेकी ओर (यानी ब्रह्माजी आदि) हैं, उस संसाररूपी अश्वत्थ वृक्षको अनादि प्रवाहरूपसे 'अविनाशी' कहते हैं। येद उसके पते हैं। जो उस वृक्षको मूलसहित यथार्थरूपसे जानता है. वहीं वेदके तात्पर्यको जाननेवाला है। इस संसारमें प्राणियोंकी सृष्टि दो प्रकारकी है-एक 'दैवी'-देवताओंके-से स्वभाववाली और दूसरी 'आसुरी'— असुर्येके-से स्वभाववाली। अतः मनुष्योंके अहिंसा आदि सद्गुण और क्षमा 'दैवी सम्पत्ति' है। 'आसुरी सम्पत्ति'से जिसकी उत्पत्ति हुई है, उसमें न शीच होता है, न सदाचार। क्रोध, लोभ और काम-ये नरक देनेवाले हैं, अतः इन तीनोंको त्याग देना चाहिये। सत्त्व आदि गुणोंके भेदसे यज्ञ, तप और दान तीन प्रकारके माने गये हैं (सात्त्विक, राजस और तामस)। 'सात्त्विक' अन्न आयु, बुद्धि, बल, आरोग्य और सखकी वृद्धि करनेवाला है। तीखा और रूखा अन्न 'राजस' है। वह दु:ख, शोक और रोग उत्पन्न करनेवाला है। अपवित्र, जूठा, दुर्गन्धयुक्त और नीरस आदि अन्न 'तामस' माना गया है। 'यज्ञ करना कर्तव्य है'— यह समझकर निष्कामभावसे विधिपूर्वक किया

जानेवाला यज्ञ 'सात्विक' है। फलकी इच्छासे किया हुआ यज्ञ 'राजस' और दम्भके लिये किया जानेवाला यज्ञ 'तामस' है। ब्रद्धा और मन्त्र आदिसे यक्त एवं विधि-प्रतिपादित जो देवता आदिकी पूजा तथा अहिंसा आदि तप है, उन्हें 'शारीरिक तप' कहते हैं। अब वाणीसे किये जानेवाले तपको बताया जाता है। जिससे किसीको उद्वेग न हो-ऐसा सत्य वचन, स्वाध्याय और जप-यह 'वाङ्मय तप' है। वित्तशुद्धि, मौन और मनोनिग्रह-ये 'मानस तप' हैं। कामनारहित तप 'सात्त्वक' फल आदिके लिये किया जानेवाला तप 'राजस' तथा दूसरोंको पीडा देनेके लिये किया हुआ तप 'तामस' कहलाता है। उत्तम देश, काल और पात्रमें दिया हुआ दान 'सात्त्वक' है, प्रत्यपकारके लिये दिया जानेवाला दान 'राजस' है तथा अयोग्य देश, काल आदिमें अनादरपूर्वक दिया हुआ दान 'तामस' कहा गया है। 'ॐ', 'तत्', और 'सत्'-ये परब्रह्म परमात्माके तीन प्रकारके नाम बताये गये हैं। यज-दान आदि कर्म मनुष्योंको भोग एवं मोक्ष प्रदान करनेवाले हैं। जिन्होंने कामनाओंका त्याग नहीं किया है, उन सकामी पुरुषोंके कर्मका बुरा, भला और मिला हआ-तीन प्रकारका फल होता है। यह फल मृत्युके पश्चात् प्राप्त होता है। संन्यासी (त्यागी पुरुषों)-के कर्मीका कभी कोई फल नहीं होता। मोहवश जो कर्मोंका त्याग किया जाता है, वह 'तामस' है, शरीरको कष्ट पहुँचनेके भयसे किया हुआ त्याग 'राजस' है तथा कामनाके त्यागसे सम्पन्न होनेवाला त्याग 'सात्त्वक' कहलाता है। अधिष्ठान, कर्ता, भिन्न-भिन्न करण, नाना प्रकारकी सिद्धिको प्राप्त होता है''॥ ३४—५८॥

अलग-अलग चेष्टाएँ तथा दैव-ये पाँच ही कर्मके कारण हैं। सब भूतोंमें एक परमात्माका ज्ञान 'सात्त्वक', भेदज्ञान 'राजस' और अतात्त्विक ज्ञान 'तामस' है। निष्काम भावसे किया हुआ कर्म 'सात्त्वक', कामनाके लिये किया जानेवाला 'राजस' तथा मोहवश किया हुआ कर्म 'तामस' है। कार्वकी सिद्धि और असिद्धिमें सम (निर्विकार) रहनेवाला कर्ता 'सात्त्विक', हर्ष और शोक करनेवाला 'राजस' तथा शठ और आलसी कर्ता 'तामस' कहलाता है। कार्य-अकार्यके तत्त्वको समझनेवाली बुद्धि 'सात्त्विको', उसे ठीक-ठीक न जाननेवाली बुद्धि 'राजसी' तथा विपरीत धारणा रखनेवाली बुद्धि 'तामसी' मानी गयी है। मनको धारण करनेवालो धृति 'सात्त्विकी', प्रीतिकी कामनावाली धृति 'राजसी' तथा शोक आदिको धारण करनेवाली धृति 'तामसी' है। जिसका परिणाम सखद हो, वह सत्त्वसे उत्पन्न होनेवाला 'सात्त्विक सुख' है। जो आरम्भमें सुखद प्रतीत होनेपर भी परिणाममें दु:खद हो वह 'राजस सख' है तथा जो आदि और अन्तमें भी दु:ख-हो-द:ख है, वह आपातत: प्रतीत होनेवाला सुख 'तामस' कहा गया है। जिससे सब भूतोंकी उत्पत्ति हुई है और जिससे यह सम्पूर्ण जगत् व्याप्त है, उस विष्णुको अपने-अपने स्वाभाविक कर्मद्वारा पुजकर मनुष्य परम सिद्धिको प्राप्त कर लेता है। जो सब अवस्थाओं में और सर्वदा मन, वाणी एवं कर्मके द्वारा ब्रह्मासे लेकर तुच्छ कीटपर्यन्त सम्पूर्ण जगतको भगवान विष्णुका स्वरूप समझता है, वह भगवान्में भक्ति रखनेवाला भागवत पुरुष

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'गीता-सार-निरूपण' नामक तीन सी इक्यासीवी अध्याय पुरा हुआ॥ ३८१॥

# तीन सौ बयासीवाँ अध्याय

#### यमगीता

अग्निदेव कहते हैं — ब्रह्मन्! अब मैं 'यमगीता'का वर्णन करूँगा, जो यमराजके द्वारा निवकेताके प्रति कही गयी थी। यह पढ़ने और सुननेवालोंको भोग प्रदान करती है तथा मोक्षकी अभिलाषा रखनेवाले सत्पुरुषोंको मोक्ष देनेवाली है॥ १॥

यमराजने कहा-अहो! कितने आश्चर्यकी बात है कि मनुष्य अत्यन्त मोहके कारण स्वयं अस्थिरचित्त होकर आसन, शय्या, वाहन, परिधान (पहननेके वस्त्र आदि) तथा गृह आदि भोगोंको सुस्थिर मानकर प्राप्त करना चाहता है। कपिलजीने कहा है- भोगोंमें आसक्तिका अभाव तथा सदा आत्मतत्त्वका चिन्तन-यह मनुष्योंके परमकल्याणका उपाय है।' 'सर्वत्र समतापूर्ण दृष्टि तथा ममता और आसक्तिका न होना-यह मनुष्योंके परमकल्याणका साधन है '-यह आचार्य पञ्चशिखका उद्गार है। गर्भसे लेकर जन्म और बाल्य आदि वय तथा अवस्थाओंके स्वरूपको ठीक-ठीक समझना ही मनुष्योंके परमकल्याणका हेतु है'—यह गङ्गा-विष्णुका गान है।'आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिभौतिक दु:ख आदि-अन्तवाले हैं, अर्थात् ये उत्पन्न और नष्ट होते रहते हैं, अतः इन्हें क्षणिक समझकर धैर्यपूर्वक सहन करना चाहिये, विचलित नहीं होना चाहिये-इस प्रकार उन दु:खोंका प्रतिकार ही मनुष्येंकि लिये परमकल्याणका साधन है'-यह महाराज जनकका मत है। 'जीवात्मा और परमात्मा वस्तुतः अभिन्न (एक) हैं; इनमें जो भेदकी प्रतीति होती है,

उसका निवारण करना हो परमकल्याणका हेतु है'—यह ब्रह्माजीका सिद्धान्त है। जैगीषव्यका कहना है कि 'ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेदमें प्रतिपादित जो कर्म हैं, उन्हें कर्तव्य समझकर अनासक्तभावसे करना श्रेयका साधन है।' 'सब प्रकारको विधित्सा (कर्मारम्भकी आकाङ्खा)— का परित्याग आत्माके सुखका साधन है; यही मनुष्योंके लिये परम श्रेय है'—यह देवलका मत बताया गया है। 'कामनाओंके त्यागसे विज्ञान, सुख, ब्रह्म एवं परमपदकी प्राप्ति होती है। कामना रखनेवालोंको ज्ञान नहीं होता'—यह सनकादिकोंका सिद्धान्त है। २—१०॥

"दूसरे लोग कहते हैं कि प्रवृत्ति और निवृत्ति—दोनों प्रकारके कर्म करने चाहिये। परंत वास्तवमें नैष्कर्म्य ही ब्रह्म है; वही भगवान् विष्णुका स्वरूप है-यही श्रेयका भी श्रेय है। जिस पुरुषको ज्ञानकी प्राप्ति हो जाती है, वह संतों में श्रेष्ठ हैं; वह अविनाशी परब्रह्म विष्णुसे कभी भेदको नहीं प्राप्त होता। ज्ञान, विज्ञान, आस्तिकता, सौभाग्य तथा उत्तम रूप तपस्यासे उपलब्ध होते हैं। इतना ही नहीं, मनुष्य अपने मनसे जो-जो वस्तु पाना चाहता है, वह सब तपस्यासे प्राप्त हो जाती है। विष्णुके समान कोई ध्येय नहीं है, निराहार रहनेसे बढ़कर कोई तपस्या नहीं है, आरोग्यके समान कोई बहुमूल्य वस्तु नहीं है और गङ्गाजीके तुल्य दूसरी कोई नदी नहीं है। जगद्गुरु भगवान् विष्णुको छोड़कर दूसरा कोई बान्धव नहीं है। \* 'नीचे-ऊपर, आगे,

<sup>\*</sup> नास्ति विष्णुसमं ध्येषं तमो नानशनात् परम्। नास्त्यारोग्यसमं धन्यं नास्ति गङ्गासमा सरित्। न सोऽस्ति बान्धवः कक्षिद् विष्णुं मुक्क्वा जगदगुरुम्॥ (३८२। १४-१५)

देह, इन्द्रिय, मन तथा मुख-सबमें और सर्वत्र भगवान् श्रीहरि विराजमान हैं।' इस प्रकार भगवानुका चिन्तन करते हुए जो प्राणोंका परित्याग करता है, वह साक्षात श्रीहरिके स्वरूपमें मिल जाता है। वह जो सर्वत्र व्यापक ब्रह्म है, जिससे सबकी उत्पत्ति हुई है, जो सर्वस्वरूप है तथा यह सब कुछ जिसका संस्थान (आकार-विशेष) है, जो इन्द्रियोंसे ग्राह्म नहीं है, जिसका किसी नाम आदिके द्वारा निर्देश नहीं किया जा सकता, जो सप्रतिष्ठित एवं सबसे परे है, उस परापर ब्रह्मके रूपमें साक्षात् भगवान् विष्णु ही सबके हृदयमें विराजमान हैं। वे यज्ञके स्वामी तथा यज्ञस्वरूप हैं; उन्हें कोई तो परब्रह्मरूपसे प्राप्त करना चाहते हैं, कोई विष्णुरूपसे, कोई शिवरूपसे, कोई ब्रह्म और ईश्वररूपसे, कोई इन्द्रादि नामोंसे तथा कोई सुर्य, चन्द्रमा और कालरूपसे उन्हें पाना चाहते हैं। ब्रह्मासे लेकर कीटतक सारे जगतको विष्णुका ही स्वरूप कहते हैं। वे भगवान् विष्णु परब्रह्म परमात्मा हैं, जिनके पास पहुँच जानेपर (जिन्हें जान लेने या पा लेनेपर) फिर वहाँसे इस संसारमें नहीं लौटना पड़ता। सुवर्ण-दान आदि बड़े-बड़े दान तथा पुण्य-तीथॉमें स्नान करनेसे, ध्यान लगानेसे, व्रत करनेसे, पूजासे और धर्मकी बातें सुनने (एवं उनका पालन करने)-से उनकी प्राप्ति होती है"॥११-२० ई॥

"आत्माको 'रथी' समझो और शरीरको 'रथ'। बुद्धिको 'सारथि' जानो और मनको 'लगाम'। विवेकी पुरुष इन्द्रियोंको 'घोडे' कहते हैं और विषयोंको उनके 'मार्ग' तथा शरीर इन्द्रिय और मनसहित आत्माको 'भोक्ता' कहते हैं। जो बृद्धिरूप सार्राथ अविवेकी होता है,

रखता, वह उत्तम पदको (परमात्माको) नहीं प्राप्त होता; संसाररूपी गर्तमें गिरता है। परंतु जो विवेकी होता है और मनको काबूमें रखता है, वह उस परमपदको प्राप्त होता है, जिससे वह फिर जन्म नहीं लेता। जो मनुष्य विवेकयुक्त बुद्धिरूप सार्थिसे सम्पन्न और मनरूपी लगामको काबूमें रखनेवाला होता है, वही संसाररूपी मार्गको पार करता है, जहाँ विष्णुका परमपद है। इन्द्रियोंकी अपेक्षा उनके विषय पर हैं, विषयोंसे परे मन है, मनसे परे बृद्धि है, बृद्धिसे परे महान् आत्मा (महत्तत्त्व) है, महत्तत्त्वसे परे अव्यक्त (मुलप्रकृति) है और अव्यक्तसे परे पुरुष (परमात्मा) है। पुरुषसे परे कुछ भी नहीं है, वही सीमा है, वही परमगति है। सम्पूर्ण भूतोंमें छिपा हुआ यह आत्मा प्रकाशमें नहीं आता। सक्ष्मदर्शी पुरुष अपनी तीव एवं सूक्ष्म बुद्धिसे ही उसे देख पाते है। विद्वान् पुरुष वाणीको मनमें और मनको विज्ञानमयी बुद्धिमें लीन करे। इसी प्रकार बुद्धिको महत्तत्त्वमें और महत्तत्त्वको शान्त आत्मामें लीन करें"॥ २१--२९ - ॥

''यम-नियमादि साधनोंसे ब्रह्म और आत्माकी एकताको जानकर मनुष्य सत्स्वरूप ब्रह्म ही हो जाता है। अहिंसा, सत्य, अस्तेय (चोरीका अभाव), ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह (संग्रह न करना)-ये पाँच 'यम' कहलाते हैं। 'नियम' भी पाँच हो हैं-शौच (बाहर-भीतरकी पवित्रता), संतोष, उत्तम तप, स्वाध्याय और ईश्वरपूजा। 'आसन' बैठनेकी प्रक्रियाका नाम है; उसके 'पदासन' आदि कई भेद हैं। प्राणवायुको जीतना 'प्राणायाम' है। इन्द्रियोंका निग्रह 'प्रत्याहार' कहलाता है। ब्रह्मन्! एक शुभ विषयमें जो जो अपने मनरूपी लगामको कसकर नहीं चित्तको स्थिरतापूर्वक स्थापित करना होता है,

<sup>\*</sup>इस 'यमगीता'का आधार 'कटोपनिषद्'का 'यम-नविकेटा-संवाद' है।

उसे बुद्धिमान् पुरुष 'धारणा' कहते हैं। एक ही | ब्रह्म मानता है, अन्यथा नहीं। अज्ञान और उसके विषयमें बारंबार धारणा करनेका नाम 'ध्यान' है। 'मैं ब्रह्म हूँ'—इस प्रकारके अनुभवमें स्थिति होनेको 'समाधि' कहते हैं। जैसे घड़ा फूट जानेपर घटाकाश महाकाशसे अभिन्न (एक) हो जाता है, उसी प्रकार मुक्त जीव ब्रह्मके साथ एकीभावको प्राप्त होता है-वह सत्स्वरूप ब्रह्म ही हो जाता है। ज्ञानसे ही जीव अपनेको लय' कहलाता है। ३७॥

कार्योंसे मुक्त होनेपर जीव अजर-अमर हो जाता B"1130-3€11

अग्निदेव कहते हैं-विसष्ट! यह मैंने 'यमगीता" बतलायी है। इसे पढ़नेवालोंको यह भोग और मोक्ष प्रदान करती है। वेदान्तके अनुसार सर्वत्र ब्रह्मबुद्धिका होना 'आत्यन्तिक

इस प्रकार आदि आग्वेय महाप्रापमें 'वमगीताका कथन' समक तीन सी बनासीनों अध्याय पूरा हुआ॥ ३८२॥

## तीन सौ तिरासीवाँ अध्याय अग्निप्राणका माहात्म्य

अग्निदेव कहते हैं-ब्रह्मन्! 'अग्निपुराण' ब्रह्मस्वरूप है, मैंने तुमसे इसका वर्णन किया। इसमें कहीं संक्षेपसे और कहाँ विस्तारके साथ 'परा' और 'अपरा'—इन दो विद्याओंका प्रतिपादन किया गया है। यह महापुराण है। ऋक, यज्:. साम और अथर्व-नामक वेदविद्या, विष्णु-महिमा, संसार-सृष्टि, छन्द, शिक्षा, व्याकरण, निचण्ट (कोष), ज्यौतिष, निरुक्त, धर्मशास्त्र आदि, मीमांसा, विस्तृत न्यायशास्त्र, आयुर्वेद, पुराण-विद्या, धनुर्वेद, गन्धवंवेद, अर्थशास्त्र, वेदान्त और महान् (परमेश्वर) श्रोहरि-यह सब 'अपरा विद्या' है तथा परम अक्षर तत्त्व 'परा विद्या' है। (इस पुराणमें इन दोनों विद्याओंका विषय वर्णित है।) 'यह सब कुछ विष्णु ही है'-ऐसा जिसका भाव हो, उसे कलियुग बाधा नहीं पहुँचाता। बड़े-बड़े यज्ञोंका अनुष्ठान और पितरोंका ब्राद्ध न करके भी यदि मनुष्य भक्तिपूर्वक श्रीकृष्णका पूजन करे तो वह पापका भागी नहीं होता। विष्णु सबके कारण हैं। उनका निरन्तर ध्यान करनेवाला

पुरुष कभी कष्टमें नहीं पडता। यदि परतन्त्रता आदि दोषोंसे प्रभावित होकर तथा विषयोंके प्रति चित्त आकृष्ट हो जानेके कारण मनुष्य पाप-कर्म कर बैंद्रे तो भी गोविन्दका ध्यान करके वह सब पापोंसे मुक्त हो जाता है। दूसरी-दूसरी बहुत-सी बातें बनानेसे क्या लाभ ? 'ध्यान' वही है, जिसमें गोविन्दका चिन्तन होता हो, 'कथा' वही है, जिसमें केशवका कीर्तन हो रहा हो और 'कर्म' वही है, जो श्रीकृष्णकी प्रसन्नताके लिये किया जाय है वसिष्ठजी ! जिस परमोत्कृष्ट परमार्थतत्त्वका उपदेश न तो पिता पुत्रको और न गुरु शिष्यको कर सकता है, वही इस अग्निप्राणके रूपमें मैंने आपके प्रति किया है। द्विजवर! संसारमें भटकनेवाले पुरुषको स्त्री, पुत्र और धन-वैभव मिल सकते हैं तथा अन्य अनेकों सुहदोंकी भी प्राप्ति हो सकती है, परंतु ऐसा उपदेश नहीं मिल सकता। स्त्री, पुत्र, मित्र, खेती-बारी और बन्ध-बान्धवोंसे क्या लेना है? यह उपदेश ही सबसे बड़ा बन्ध् है; क्योंकि यह संसारसे मुक्ति

१. इस 'यमगीता'का आधार 'कठोपनिषद्'का 'यम-नविकेदा-संवाद' है।

२. तद् भ्यानं यत्र गोविन्दः सा कथा यत्र केतवः।तत्कर्यं यत्तदर्यीयं किमन्यैग्हेशाधितैः॥ (३८३।८)

दिलानेवाला है॥ १-११॥

प्राणियोंकी सृष्टि दो प्रकारकी है-'दैवी' और 'आसुरी'। जो भगवान् विष्णुकी भक्तिमें लगा हुआ है, वह 'दैवी सृष्टि के अन्तर्गत है तथा जो भगवान्से विमुख है, वह 'आसुरी सृष्टि'का मनुष्य है-असुर है। यह अग्निपुराण, जिसका मैंने तुम्हें उपदेश किया है, परम पवित्र, आरोग्य एवं धनका साधक, दु:स्वप्नका नाश करनेवाला, मनुष्योंको सुख और आनन्द देनेवाला तथा भव-बन्धनसे मोक्ष दिलानेवाला है। जिनके घरोंमें हस्तलिखित अग्निपुराणकी पोथी मौजूद होगी, वहाँ उपद्रवोंका जोर नहीं चल सकता। जो मनुष्य प्रतिदिन अग्निप्राण-श्रवण करते हैं, उन्हें तीर्ध-सेवन, गोदान, यज्ञ तथा उपवास आदिकी क्या आवश्यकता है ? जो प्रतिदिन एक प्रस्थ तिल और एक माशा सुवर्ण दान करता है तथा जो अग्निपुराणका एक ही श्लोक सुनता है, उन दोनोंका फल समान है। श्लोक सुनानेवाला पुरुष तिल और सुवर्ण-दानका फल पा जाता है। इसके एक अध्यायका पाठ गोदानसे बढ़कर है। इस पुराणको सुननेकी इच्छामात्र करनेसे दिन-रातका किया हुआ पाप नष्ट हो जाता है। वृद्धपुष्कर-तीर्थमें सौ कपिला गौओंका दान करनेसे जो फल मिलता है, वहीं अग्निपुराणका पाठ करनेसे मिल जाता है। 'प्रवृत्ति' और 'निवृत्ति' रूप धर्म तथा 'परा' और 'अपरा' नामवाली दोनों विद्याएँ इस 'अग्निपुराण' नामक शास्त्रको समानता नहीं कर सकतीं। वसिष्ठजी! प्रतिदिन अग्निपुराणका पाठ अथवा श्रवण करनेवाला भक्त-मनुष्य सब पापोंसे छुटकारा पा जाता है। जिस घरमें अग्निपुराणकी पुस्तक रहेगी, वहाँ विघन-बाधाओं, अनथौं तथा चोरों आदिका भय नहीं होगा। जहाँ अग्निपुराण रहेगा, उस घरमें गर्भपातका भय न होगा,

बालकोंको ग्रह नहीं सतायेंगे तथा पिशाच आदिका भय भी निवृत्त हो जायगा। इस पुराणका श्रवण करनेवाला ब्राह्मण वेदवेचा होता है, क्षत्रिय पृथ्वीका राजा होता है, वैश्य धन पाता है, शुद्र नीरोग रहता है। जो भगवान् विष्णुमें मन लगाकर सर्वत्र समानदृष्टि रखते हुए ब्रह्मस्वरूप अग्निपुराणका प्रतिदिन पाठ या ब्रवण करता है, उसके दिव्य, आन्तरिक्ष और भौम आदि सारे उपद्रव नष्ट हो जाते हैं। इस पुस्तकके पढ़ने-सुनने और पूजन करनेवाले पुरुषके और भी जो कुछ पाप होते हैं, उन सबको भगवान् केशव नष्ट कर देते हैं। जो मनुष्य हेमन्त-ऋतुमें गन्ध और पुष्प आदिसे पूजा करके श्रीअग्निपुराणका श्रवण करता है, उसे अग्निष्टोम यज्ञका फल मिलता है। शिशिर-ऋतुमें इसके अवणसे पुण्डरीकका तथा वसन्त-ऋतुमें अधमेध यज्ञका फल प्राप्त होता है। गर्मीमें वाजपेयका, वर्षामें राजसूयका तथा शरद-ऋतुमें इस पुराणका पाठ और श्रवण करनेसे एक हजार गोदान करनेका फल प्राप्त होता है। वसिष्ठजी! जो भगवान् विष्णुके सम्मुख बैठकर भक्तिपूर्वक अग्निपुराणका पाठ करता है, वह मानो ज्ञानयज्ञके द्वारा श्रीकेशवका पूजन करता है। जिसके घरमें हस्तिलिखित अग्निपुराणको पुस्तक पुजित होती है, उसे सदा ही विजय प्राप्त होती है तथा भोग और मोक्ष-दोनों ही उसके हाथमें रहते हैं-यह बात पूर्वकालमें कालाग्निस्वरूप श्रीहरिने स्वयं ही मुझसे बतायी थी। आग्नेय पुराण ब्रह्मविद्या एवं अद्वैतज्ञान रूप है॥ १२-३१॥

विसष्टजी कहते हैं — व्यास! यह अग्निपुराण 'परा-अपरा'—दोनों विद्याओंका स्वरूप है। इसे विष्णुने ब्रह्मासे तथा अग्निदेवने समस्त देवताओं और मुनियोंके साथ बैठे हुए मुझसे जिस रूपमें सुनाया, उसी रूपमें मैंने तुम्हारे सामने इसका वर्णन किया है। अग्निदेवके द्वारा वर्णित यह 'आग्नेय पुराण' वेदके तुल्य माननीय है तथा यह सभी विषयोंका ज्ञान करानेवाला है। व्यास! जो इसका पाठ या श्रवण करेगा, जो इसे स्वयं लिखेगा या दूसरोंसे लिखायेगा, शिष्योंको पढ़ायेगा या सुनायेगा अथवा इस पुस्तकका पूजन या धारण करेगा, वह सब पापोंसे मुक्त एवं पूर्णमनोरच होकर स्वर्गलोकमें जायगा। जो इस उत्तम पुराणको लिखाकर ब्राह्मणोंको दान देता है, वह ब्रह्मलोकमें जाता है तथा अपने कुलकी सौ पीढ़ियोंका उद्धार कर देता है। जो एक श्लोकका भी पाठ करता है, उसका पाप-पङ्कसे छटकारा हो जाता है। इसलिये व्यास! इस सर्वदर्शनसंग्रहरूप पुराणको तुम्हें श्रवणकी इच्छा रखनेवाले शुकादि मुनियोंके साथ अपने शिष्योंको सदा सुनाते रहना चाहिये। अग्निपुराणका पठन और चिन्तन अत्यन्त शुभ तथा भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला है। जिन्होंने इस प्राणका गान किया है, उन अग्निदेवको नमस्कार है॥ ३२-३८॥

व्यासजी कहते हैं — सूत! पूर्वकालमें विशक्तीके मुखसे सुना हुआ यह अग्निपुराण मैंने तुम्हें सुनाया है। 'परा' और 'अपरा' विद्या इसका स्वरूप है। यह परम पद प्रदान करनेवाला है। आग्नेय पुराण परम दुर्लभ है, भाग्यवान पुरुषोंको ही यह प्राप्त होता है। 'ब्रह्म' या 'वेद स्वरूप' इस अग्निपुराणका चिन्तन करनेवाले पुरुष श्रीहरिको प्राप्त होते हैं। इसके चिन्तनसे विद्यार्थियोंको विद्या और राज्यकी इच्छा रखनेवालोंको राज्यको प्राप्ति होती है। जिन्हें पुत्र नहीं है, उन्हें पुत्र मिलता है तथा जो लोग निरात्रय हैं, उन्हें आत्रय प्राप्त होता है। सीभाग्य चाहनेवाले सीभाग्यको तथा मोक्षकी अभिलाषा रखनेवाले मनुष्य मोक्षको पाते हैं। इसे लिखने और लिखानेवाले लोग पापरहित होकर लक्ष्मीको प्राप्त होते हैं। सत्। तुम

शुक और पैल आदिके साथ अग्निप्राणका चिन्तन करो, इससे तुम्हें भोग और मोक्ष-दोनोंको प्राप्ति होगी-इसमें तनिक भी संदेह नहीं है। तुम भी अपने शिष्यों और भक्तोंको यह पुराण सुनाओ ॥ ३९-४४॥

सुतजी कहते हैं-शौनक आदि मुनिवरो! मैंने श्रीव्यासजीकी कृपासे श्रद्धापूर्वक अग्निपुराणका अवण किया है। यह अग्निप्राण ब्रह्मस्वरूप है। आप सब लोग श्रद्धायुक्त होकर इस नैमिषारण्यमें भगवान् श्रीहरिका यजन करते हुए निवास करते हैं, अत: (आपको सर्वोत्तम अधिकारी समझकर) मैंने आपसे इस प्राणका वर्णन किया है। 'अग्निदेव' इस पुराणके वक्ता हैं, अतएव यह 'आग्नेय पुराण' कहलाता है। इसे वेदोंके तुल्य माना गया है। यह 'ब्रह्म' और 'विद्या'—दोनोंसे युक्त है। भोग और मोक्ष प्रदान करनेवाला श्रेष्ठ साधन है। इससे बढकर सर्वोत्तम सार, इससे उत्तम सहद, इससे श्रेष्ठ ग्रन्थ तथा इससे उत्कृष्ट कोई गति नहीं है। इस पुराणसे बढ़कर शास्त्र नहीं है, इससे उत्तम श्रुति नहीं है, इससे श्रेष्ट ज्ञान नहीं है तथा इससे उत्कृष्ट कोई स्मृति नहीं है। इससे श्रेष्ठ आगम, इससे श्रेष्ठ विद्या, इससे श्रेष्ठ सिद्धान्त और इससे श्रेष्ठ मङ्गल नहीं है। इससे बढ़कर बेदान्त भी नहीं है। यह पुराण सर्वोत्कृष्ट है। इस पृथ्वीपर अग्निपुराणसे बढ़कर श्रेष्ठ और दुर्लभ वस्तु कोई नहीं है॥४५-५१॥

इस अग्निप्राणमें सब विद्याओंका प्रदर्शन (परिचय) कराया गया है। भगवानुके मत्स्य आदि सम्पूर्ण अवतार, गीता और रामायणका भी इसमें वर्णन है। 'हरिवंश' और 'महाभारत'का भी परिचय है। नौ प्रकारको सृष्टिका भी दिग्दर्शन कराया गया है। वैष्णव-आगमका भी गान किया गया है। देवताओंकी स्थापनाके साथ ही दीक्षा तथा पुजाका भी उल्लेख हुआ है। पवित्रारोहण आदिकी विधि, प्रतिमाके लक्षण आदि तथा मन्दिरके लक्षण आदिका वर्णन है। साथ ही भोग और मोक्ष देनेवाले मन्त्रोंका भी उल्लेख है। शैव-आगम और उसके प्रयोजन, शाक-आगम, सूर्यसम्बन्धी आगम्, मण्डल, वास्तु और भौति-भौतिके मन्त्रोंका वर्णन है। प्रतिसर्गका भी परिचय कराया गया है। ब्रह्माण्ड-मण्डल तथा भुवनकोषका भी वर्णन है। द्वीप, वर्ष आदि और नदियोंका भी उल्लेख है। गङ्गा तथा प्रयाग आदि तीथाँकी महिमाका वर्णन किया गया है। ज्योतिसक (नक्षत्र-मण्डल), ज्यौतिष आदि विद्या तथा यद्भजयार्णवका भी निरूपण है। मन्वन्तर आदिका वर्णन तथा वर्ण और आश्रम आदिके धर्मीका प्रतिपादन किया गया है। साच ही अशीच, द्रव्यशुद्धि तथा प्रायश्चित्तका भी ज्ञान कराया गया है। राजधर्म, दानधर्म, भौति-भौतिके व्रत, व्यवहार, शान्ति तथा ऋग्वेद आदिके विधानका भी वर्णन है। सुर्यवंश, सोमवंश, धनुर्वेद, वैद्यक, गान्धर्व वेद, अर्थशास्त्र, मीमांसा, न्यायविस्तार, पुराण-संख्या, पुराण-माहात्म्य, छन्द, व्याकरण, अलंकार, निघण्ट, शिक्षा और कल्प आदिका भी इसमें निरूपण किया गया है॥ ५२-६१॥

नैमित्तिक, प्राकृतिक और आत्यन्तिक लयका वर्णन है। वेदाना, ब्रह्मज्ञान और अष्टाङ्कयोगका निरूपण है। स्तोत्र, पुराण-महिमा और अष्टादश विद्याओंका प्रतिपादन है। ऋग्वेद आदि अपरा विद्या. परा विद्या तथा परम अक्षरतत्त्वका भी निरूपण है। इतना ही नहीं, इसमें ब्रह्मके सप्रपञ्च (सविशेष) और निष्प्रपञ्च (निर्विशेष) रूपका वर्णन किया गया है। यह पुराण महात्मा भगवान् श्रीहरिको प्राप्त हुए॥७२॥

पंद्रह हजार श्लोकोंका है। देवलोकमें इसका विस्तार एक अरब श्लोकोंमें है। देवता सदा इस प्राणका पाठ करते हैं। सम्पूर्ण लोकोंका हित करनेके लिये अग्निदेवने इसका संक्षेपसे वर्णन किया है। शौनकादि मुनियो! आप इस सम्पूर्ण पुराणको ब्रह्ममय ही समझें। जो इसे सुनता या सुनाता, पढ़ता या पढ़ाता, लिखता या लिखवाता तथा इसका पूजन और कीर्तन करता है, वह परम शुद्ध हो सम्पूर्ण मनोरथोंको प्राप्त करके कुलसहित स्वर्गको जाता है। ६२-६६ ।

राजाको चाहिये कि संयमशील होकर पुराणके वकाका पूजन करे। गौ, भूमि तथा सुवर्ण आदिका दान दे, वस्त्र और आभूषण आदिसे तुस करते हुए वकाका पूजन करके मनुष्य पुराण-अवणका पुरा-पुरा फल पाता है। पुराण-श्रवणके पश्चात निश्चय ही ब्राह्मणोंको भोजन कराना चाहिये। जो इस पुस्तकके लिये शरयन्त्र (पेटी), स्त, पत्र (पत्रे), काठकी पट्टी, उसे चाँधनेकी रस्सी तथा बेष्टन-बस्त्र आदि दान करता है, वह स्वर्गलोकको जाता है। जो अग्निपुराणकी पुस्तकका दान करता है, वह ब्रह्मलोकमें जाता है। जिसके घरमें यह पुस्तक रहती है, उसके यहाँ उत्पातका भय नहीं रहता। वह भोग और मोक्षको प्राप्त होता है। मुनियो! आपलोग इस अग्निपुराणको ईश्वररूप मानकर सदा इसका स्मरण रखें॥ ६७ -७१ - ॥

व्यासजी कहते हैं - तत्पश्चात् स्तजी मुनियोंसे पुजित हो वहाँसे चले गये और शौनक आदि

इस प्रकार आदि आग्नेय महापुराणमें 'ऑग्नपुराणमें वर्णित संक्षित विषय तथा इस पुराणके माहारम्थका वर्णन' नामक तीन सी विरासीयों अध्याय पूरा हुआ॥ ३८३॥